Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 44 (1988)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

188 Rezensionen

Rezensionen

Brunero Gherardini, Lutero — Maria. Pro o contro? Giardini Editori e Stampatori, Pisa 1985.

328 S.

Unter den unverwiistlichen «Luther und...»-Themen gibt es ebensoviel historische (Luther
und Thomas; Luther und Erasmus etc.) wie systematisch-theologische (Luther und der Teufel;
Luther und das Kreuz etc.). Zu den nur selten extensiv bearbeiteten, aber durchaus dankbaren
Themen gehort auch das hier vorliegende «Luther und Maria». Es ist hier ebenso ansprechend
wie vollstandig von kompetenter katholischer Seite behandelt. Der Buchdeckel vereinigt in
Farben Cranachs Bild von Luther als bartiger weltlicher Junker Jorg mit der Stuppacher
Madonna von Griinewald. Der Verfasser vertritt einen Lehrstuhl fiir Ekklesiologie und
Okumenismus an der pipstlichen Lateranuniversitit in Rom und begann sein 6kumenisches
Schrifttum mit einer Darstellung der Wort-Gottes-Theologie K. Barths (1955), arbeitete sich
jedoch neben Auseinandersetzungen mit der reformatorischen Theologie bis zu Fr. Schleier-
machers Enzyklopddie und Kurzer Darstellung des Theologischen Studiums (1980) durch.

Ist schon dieser iiber 30-jdhrige Weg einer Anniherung an die Theologie des Protestantis-
mus kumenisch iiberzeugend, so gelingt ihm in seiner jiingsten Studie {iber ein altes Thema
(1967 erschien von Gh. in Rom: La Madonna in Lutero) die m.W. vollstandigste Auflistung
und Interpretation von Luthervoten und -worten iiber Maria und zugleich eine bewusste
Abwendung von vergangener katholischer antilutherischer Polemik. Deren Urvater J. Coch-
ldus stellt er seiner Leserschaft als «la fonte deformante dell’immagine catholica di Lutero» vor
(15)! Aber er antwortet auch auf die jiingsten Beitrdge zum Thema, wie den von H. Diifel,
Luthers Stellung zur Marienverehrung (Gottingen 1968), W. Delius, L. und die Marienvereh-
rung (Basel 1963) oder W. Tappolet (ev.)/A. Ebneter (kath.), Marienlob der Reformatoren
(Tiibingen 1962).

Gh. gliedert sein Werk angemessen in einen ersten, mehr historischen und einen zweiten,
mehr systematischen Teil, beide Teile wiederum in je 3 Kapitel. I.1: Der grosse Magnificat-
kommentar, 1.2: Luthers Mariologie 1513-21; 1.3: dieselbe 1522-46; II. Luther und die
Marienfrommigkeit, II.1: Die Marienfeste; II. 2: Maria in Luthers Hymnologie; I1.3: Luther
und die «Mariendevotiony.

Diese deutliche und ausgewogene Gliederung des Ganzen erlaubt eine differenziertere
Darstellung der lutherischen Mariologie als bisher, wo meist summarisch und apologetisch-
Okumenisch auf die den meisten Protestanten unbekannte positive Einstellung des Reforma-
tors zu Maria mit einschldgigen Zitaten hingewiesen wurde. Luthers Entwicklung von 1513—
1546 zeigt auch hinsichtlich seiner Mariologie Stufen an. Auch wenn nicht allen Bemiihungen
Gh.s, Luther vom antimarianischen Ketzergeruch zu befreien, zugestimmt werden muss —
manche Interpretation der Weihnachtslieder Luthers ist anfechtbar —, sein Bemiihen, dessen
Mariologie aus seinem Werk in romisch-orthodoxem Sinn zu deuten, ist bewundernswert,
seine Literaturkenntnis (trotz mancher Druckfehler bei deutschen Zitaten) stupend. Mit
welchem Recht, fragt man sich nach der Lektiire dieses begriissenswerten Bandes, befindet sich
unsere gegenwirtige reformiert-6kumenische Theologie so vollig abseits solcher Pfade?

Karl Hammer, Basel

Dieter Becker, Karl Barth und Martin Buber — Denker in dialogischer Nachbarschaft? Zur
Bedeutung Martin Bubers fiir die Anthropologie Karl Barths. Forschungen zur systemati-
schen und dkumenischen Theologie 51, 1986. 279 S., DM 47.80.



Rezensionen 189

Das Buch hat einen Schonheitsfehler: Die Paginierung im Inhaltsverzeichnis und im Buch
selber stimmen nicht miteinander iiberein. Hat man sich daran gewohnt, dann nimmt man an
einem spannenden und sorgfiltig belegten theologie- und philophiegeschichtlichen Gesprich
teil. Zwei Einfithrungskapitel behandeln die literarischen Beziehungen und das nicht zustande
gekommene Gesprich zwischen Barth und Buber. Hier ist der interessanteste Teil eine bisher
nicht veréffentlichte Vorlesung Barths iiber Buber (WS 1943/44), die auch nicht in die
Kirchliche Dogmatik aufgenommen worden ist. Hier wird aber auch schon der grundlegende
Unterschied deutlich: Barth geht ganz von der Christologie, Buber dagegen vom Dialogismus
her an die Anthropologie heran. Becker hilt bei vergleichbarer Fragestellung sowohl von Buber
als auch von Barth «sieben Merkmale von Menschsein» fest (13 ff.; 70 ff.: Relationalitit, Dual,
Interaktionalitdt, Verbalitit, Subjektivitdt, Analogizitit und Perspektivitit). Buber hat Barth
nachweisbar zur Kenntnis genommen; andererseits hat auch Barth Signale empfangen und sie
verwertet. Wenn Barth feststellt, «dass sich Bubers Denken in <Ich und Du»> von 1923 nicht mit
alttestamentlich-jiildischen Glaubensvorstellungen in Deckung bringen ldsst» (27, dhnlich
auch 28f.), sondern dass hier vorrangig philosophische Einsichten fruchtbar geworden (34)
seien, dann muss gleichzeitig betont werden, dass zwar Barths Anthropologie in KD II1/2 wohl
von der «biblischen Denkform», aber nicht durch umfassende Exegesen (wie etwa in KD II/2
und vor allem in KD III/1) her gepragt ist; es ist bezeichnend, dass Becker in seiner Unter-
suchung mit nur gerade dreizehn Schriftzitaten auskommt. Becker (11, Ebneter zitierend) stellt
zur Diskussion, ob von Barth nicht «verschiedene Male zu einem von anderswoher vorlie-
genden Resultat erst nachtriglich der biblische Zugang gesucht wurde.» Damit ist Barths Lehre
vom Menschen nicht disqualifiziert; der philosophische — nach Becker: der dialogische -
Hintergrund muss in KD III/2 umso deutlicher gemacht werden, als er in der Schépfungslehre
von KD III/1 iiberhaupt nicht beriicksichtigt worden ist. Barth verzichtet in KD III/1 auf das
Gesprach sowohl mit der Naturwissenschaft als auch mit der Philosophie, um nicht in den Sog
apologetischer Argumentation, die bei der Schopfung besonders naheliegt, zu geraten; wo es in
KD III/2 um die spezielle Anthropologie geht, wird die Gegeniiberstellung vor allem zur
Philosophie gesucht. Zum Dialog gehdren ordentlicherweise zwei Partner — im Dialog ist der
Dual vorherrschend. Becker spricht das sich hier meldende Problem mehrfach an, ohne es
einer Losung entgegenzufiithren: wie verhilt sich der Dual als Dialogform zu der bei Barth
beherrschenden trinitarischen Theologie? Er redet (200, Moltmann zitierend) von «Binitét»
(vgl. auch 189: «...es ist nicht mdglich, Barths trinitarisches Denken vollstidndig aus seinen
relational-dialogischen Bestandteilen zu erkldren»; ferner 250 mit Hinweis auf W. Hirle, der
schon frither auf das Problem aufmerksam gemacht hat, s. Sein und Gnade, 157). Es bleibt noch
hinzuweisen auf den Abschnitt iiber Barths Geschichtsbegriff (175ff., z.T. in Auseinanderset-
zung mit W. Dantine) und auf das Verhiltnis Barths zu E. Brunner in der Frage der Anthro-
pologie (135ff.). — Die Heidelberger Dissertation Beckers dient vor allem der vertieften
Forschung am Werk Barths, der — das zeigt sich in mehrfacher Hinsicht auch sonst — auf seine
Viter und seine Zeitgenossen intensiver gehort hat, als man es ihm hiaufig zubilligt — auch dort,
wo er sich ihnen nicht anschliesst, um seines eigenen Anliegens willen nicht anschliessen kann.
Barth «tendierte ... dazu, das eigene dogmatische Denken ... mit der «Sache» der Theologie
gleichzusetzen. Die Bezugnahme auf andere theologische Ansitze gestaltet sich deshalb ...
zumeist als kritische Abgrenzung. Mit dem Ziel, ganz und gar auf die Gottesoffenbarung in
Jesus Christus zu blicken und alle anthropologischen Aussagen in einen notwendigen Bezug zur
Existenz Jesu zu stellen, hat Barth die iiberkommene Struktur des Lehrstiicks de homine
tiefgreifend verdndert» (16).

Otto Bdchli, Unterkulm



190 Rezensionen

Manfred Josuttis, Rhetorik und Theologie in der Predigtarbeit. Homiletische Studien, Chr.

Kaiser Verlag, Miinchen 1985. 215 S., DM 30.-

Die bisher da und dort publizierten Aufsitze des Verfassers iiber einzelne Aspekte der
Homiletik ergeben, in diesem Sammelband zusammengefasst, beinahe etwas wie ein Lehrbuch
der Homiletik. Behandelt werden: Das Verhiltnis von Homiletik und Rhetorik (J. trat schon
1968 dafiir ein, die Homiletik fiir eine kritische Auseinandersetzung mit der Rhetorik neu zu
Offnen) — die Predigt als kommunikatives und als kreatorisches Geschehen (Folgerungen aus
dem Positivismusstreit der Soziologen fiir die Praktische Theologie und Diskussion iiber Wert
und Grenzen empirischer Erkenntnisse) — die Dimensionen der homiletischen Kompetenz
(eine sorgfiltige Analyse aller Fiahigkeiten, die fiir das Predigen erwiinscht sind, als Grundlage
fiir ein Ausbildungskonzept im Predigen) — ferner Probleme des Predigtanfangs, des Predigt-
aufbaus und des Predigtschlusses (Analyse von publizierten Predigten mit idealtypischen
Kategorien und kritischer Kommentar). In einem Artikel iiber den Predigteinfall zeigt J., was
der Prediger aus der Kreativitdts-Psychologie lernen kann und wie wenig das Theologie-
Studium die Kreativitit fordert.

In drei (bisher noch nicht vertffentlichten) Aufsitzen untersucht J., hauptsdchlich mit
psychoanalytischen Kategorien, die Feindbilder in der Predigt («diejenigen Vorstellungen, die
mit der Identitit einer Gruppe als unvereinbar gelten, die emotional negativ erlebt werden und
denen ein Existenzrecht in der Realitdt bestritten wird»), die Selbstbilder («diejenigen Vor-
stellungen, in denen sich fiir ein Individuum oder eine Gemeinschaft die gegenwirtige
Wirklichkeit ihrer Identitédt darstellt») und die Idealbilder («diejenigen Vorstellungen, die die
aktuelle Realitdt einer Gruppe bzw. eines Individuums transzendieren, die als hochgradig
positiv erlebt werden und die infolgedessen als erstrebenswertes Ziel der innern und dussern
Entwicklung gelten»). Diese Thematik ist fiir die Predigt Neuland. Was er hier bietet, ist hoch
interessant. Auch in den andern Aufsdtzen erweist er sich als origineller, zum Weiterdenken
anregender Autor, der jede Frage in ein ganzes Beziehungsgeflecht von Fragen stellt, in
fritheren Jahren mehr durch theologiegeschichtliche Beziige und in neuerer Zeit stirker durch
Eingehen auf psychoanalytische, kulturanthropologische, wissenssoziologische und gesell-
schaftskritische Theorien. Er bietet nie simple Losungen und erginzt dialektisch jede Sicht
auch durch ihre Gegenansicht.

Mit seinen unkonventionellen Urteilen und Deutungen fordert er mich oft zum Wider-
spruch heraus, aber dann ist die Auseinandersetzung mit ihm besonders fruchtbar, weil seine
gewichtigen Argumente nach stichhaltigen Gegenargumenten rufen.

Was er z.B. iiber die Feindbilder in der Predigt schreibt, hat mir nicht eingeleuchtet. Er
stellt fest, dass die Polemik in der Predigt heute kaum mehr vorkommt (wobei freilich die
evangelikale Predigt nicht in seinem Blickfeld ist und die Rolle des Oekumenismus in dieser
Hinsicht ebenfalls nicht bedacht wird). J. beurteilt dies als Defizit. Aus psychologischen
Griinden: weil die Gemeinde durch ein gemeinsames Feindbild mehr Zusammengehorigkeits-
gefiihl bekommt und weil der Prediger die Aggressionen seines eigenen Unterbewussten nicht
unterdriicken, sondern kontrolliert und klar dussern soll, um dadurch «vor dem Zwang zur
sadistischen Bemichtigung bewahrt» zu werden. Aus theologischen Griinden: « Der Prediger
muss es wagen konnen, den Namen Gottes fiir das, was er selber meint und sagt, in Anspruch zu
nehmen.» « Wer nicht zu hassen wagt, kann nicht lieben und lernt nicht zu leben.» «Wenn die
Moglichkeit verloren geht, zwischen gerechter und ungerechter Aggressivitit zu unterscheiden,
droht sich die Distanz zwischen gut und bése iiberhaupt aufzuldsen.»

Diese psychologischen Begriindungen beruhen m.E. auf einer einseitigen Auswahl psycho-
analytischer Hypothesen. Warum beachtet er z.B. die Hypothese nicht, dass Polemik im
Namen Gottes immer auch der Befriedigung von Allmachtsphantasien dient? Seine theologi-



Rezensionen 191

schen Begriindungen sind nach meiner Meinung iiberzeugend, wenn man ein Offenbarungs-
verstandnis vertritt, nach welchem es moglich ist, objektiv giiltige Sétze iiber den Willen Gottes
zu formulieren. Ich verstehe nicht, was J. mit einem solchen Offenbarungsverstiandnis zu tun
haben kann, nachdem er so reichlich Gebrauch gemacht hat von psychoanalytischen Deutun-
gen von Glaubensvorstellungen. Hat die Psychoanalyse nicht auch einiges zu sagen iiber den
Pfarrer, der es wagt, auf der Kanzel im Namen Gottes gegen diejenigen zu polemisieren, die
eine von ihm abgelehnte Meinung vertreten?

Walter Neidhart, Basel

Udo Rauchfleisch, Psychoanalyse und theologische Ethik. Neue Impulse zum Dialog, Studien
zur theologischen Ethik, h.g. durch das moraltheologische Institut der Universitit Frei-
burg (Schweiz), Universitidtsverlag, Freiburg 1986, 151 S.

Das Buch, das aus einer interdisziplindren Vorlesungsreihe an der Universitit Freiburg

hervorgegangen ist, leistet einen beachtenswerten Beitrag zum Gespriach zwischen den beiden

Disziplinen, die durch viele gemeinsame Themen aufeinander angewiesen und durch verschie-

dene gegensitzliche Betrachtungsweisen oft miteinander im Streit sind. Wertvoll ist dabei, dass

der Psychoanalytiker Rauchfleisch zwar die Theorien von Freud miteinbezieht, die bis heute

Zielscheibe der Polemik von Theologen geblieben sind, aber dass er ihre Weiterentwicklung

durch heutige Analytiker, besonders die Auffassungen von H. Hartmann und H. Kohut,

beriicksichtigt. Er umreisst zunéchst das psychoanalytische Theorie-Modell, hauptsichlich
hinsichtlich der psycho-sexuellen Entwicklung, geht auf Fragen der Sexual-Ethik ein und
erkliart, warum Psychoanalytiker Masturbation, vorehelichen Sexualverkehr und Homosexu-
alitit anders beurteilen als (traditionell katholische) Moraltheologen. Die friihere Psychoana-
lyse vermutete ja auch hinter der volligen sexuellen Enthaltsamkeit eine pathologische Ent-
wicklung. Auf Grund der von Hartmann entwickelten Konzepte wird diese heute anders
beurteilt. Sie kann unter bestimmten Bedingungen durchaus als Fahigkeit eines gesunden Ichs,

Triebenergie zu neutralisieren, gewiirdigt werden. Bei Grenzfragen des Sexualverhaltens wie

Transsexualismus, Transvestitismus, Pidophilie, Exhibitionismus und Inzest bemiiht sich der

Analytiker (ebenfalls im Gegensatz zu manchen Moraltheologen) zuerst, die seelische Not, die

Ursache seines Sexualverhaltens ist, zu verstehen, was aber fiir Rauchfleisch nicht bedeutet, sie

zu entschuldigen oder gar gutzuheissen. Auch wenn der Analytiker fiir die Therapie die Frage

nach der Sittlichkeit zundchst ausklammert, damit der Patient seine moralisch verwerflichen

Impulse erkennen und zur Sprache bringen kann, so dient diese Suspension des Ethischen nur

dazu, dass er sich kritisch und selbstverantwortlich mit ihnen auseinandersetzt. R. betont, dass

hinter der analytischen Theorie (oft unausgesprochen) ein Menschenbild mit einer bestimmten

Werthierarchie steht, bei der die Verantwortlichkeit des Menschen und die Autonomie der

Personlichkeit die Spitze bilden. Ziel der Therapie ist, den Menschen zur Ubernahme der

eigenen Verantwortung zu befihigen. Dazu gehdren ein funktionierendes Uber-Ich und die

Maoglichkeit, eigene Schuld zu empfinden und dariiber zu trauern. Wenn der Analytiker den

Anachronismus neurotischer Schuldgefiihle aufdeckt und nach ihrer Wurzel in unbewussten

Konflikten der Kindheit des Kranken sucht, bedeutet das nicht, dass er Schuldgefiihle herun-

terspielt und Schuld bagatellisiert, sondern es geht ihm darum, dem Patienten zur Erkenntnis

seines schuldhaften Versagens in der Gegenwart zu helfen.
Bei den Uberlegungen von R. zum Problem des echten Glaubensvollzugs wird die Distanz
zum fritheren Stand der analytischen Theorie besonders deutlich. Wéhrend fiir Freud jede

Gottesvorstellung ein neurotisches Abbild von idealisierten Eltern-Imagines und jede Religion



192 Rezensionen

eine Form von Zwangsneurose war, ermoglichen die Theorien iiber die positiven Formen der
Regression (Regression im Dienste des Ich) und der Symbolisierungsfahigkeit als einer Ich-
Leistung ein Verstdndnis der Religiositédt in psychoanalytischen Kategorien und die Aufstel-
lung von Kriterien zur Unterscheidung von Glauben und Wahn, Glauben und Aberglauben,
von gesundem und pathologischem Glaubensvollzug. Dabei miissen freilich jeweils die sozio-
kulturellen Faktoren beriicksichtigt werden.

Ein heisses Eisen packt R. im Schluss-Kapitel an: die Bergpredigt in psychoanalytischer
Sicht. Die Bergpredigt thematisiert zwar in ithren Geboten (der analytischen Theorie vergleich-
bar) Sexualitdt und Aggressivitdt als wichtigste Antriebskrifte des Menschen, aber mit ihren
radikalen Forderungen wurde sie vielfach als Anweisung verstanden, alle triebhaft-dynami-
schen Bereiche im Menschen zu unterdriicken und auszuléschen. Das ist nach psychoanaly-
tischer Auffassung unméglich und unmenschlich. Werden diese Gebote jedoch nicht als harte
Forderungen des Uber-Ichs, sondern als Leitbilder des Ich-Ideals, nicht im Sinne eines
neurotischen, auf narzisstischen Triumph bedachten, sondern eines gesunden Altruismus
verstanden und in den Zusammenhang der Zusage der Vergebung gestellt, dann wird die
Bergpredigt fiir den Analytiker zu einer «hilfreichen, Orientierung gebenden Leitlinie». Das
Gewissen wird dann (nach einer Formulierung von H. Zulliger) zu einem «Abkommling der
Liebe», und dabei denkt der Christ nicht nur an die Liebe zwischen Eltern und Kindern,
sondern auch an die Liebe Gottes zu seinen Geschopfen.

Walter Neidhart, Basel

Berichtigung

In dem Beitrag: Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgesellschaft
von Gerhard Schwinge, Heft 1988/1, S. 32-53, sind bei der Neunumerierung der Anmerkun-
gen irrtiimlich die Verweiszahlen nicht angepasst worden. Es muss heissen jeweils in Anm. 12;
(A.9); 16: (A.9); 21: (A.16); 22: (A.16); 26: (A.20); 31: (A.9); 32: (A.25); 33: (A.9); 35:
(A.24); 36: (A.20); 37: (A.9); 38: (A.23) und (A. 30); 40: (A.9); 42: (A.20); 44: (A.25); 46:
s.A.9; 47: (A.9); 50: (A.24); 52: (A.16); 62: (A.11); 63: (A.16); 70: (A.30); 71: (A.16); 75:
(A.25); 80: (A.34); 82: (20); 85: (A.62); 87: (A.62).



	Rezensionen

