
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


188 Rezensionen

Rezensionen

Brunero Gherardini, Lutero - Maria. Pro o contro? Giardini Editori e Stampatori, Pisa 1985.
328 S.

Unter den unverwüstlichen «Luther und.. .»-Themen gibt es ebensoviel historische (Luther
und Thomas; Luther und Erasmus etc.) wie systematisch-theologische (Luther und der Teufel;
Luther und das Kreuz etc.). Zu den nur selten extensiv bearbeiteten, aber durchaus dankbaren
Themen gehört auch das hier vorliegende «Luther und Maria». Es ist hier ebenso ansprechend
wie vollständig von kompetenter katholischer Seite behandelt. Der Buchdeckel vereinigt in
Parben Cranachs Bild von Luther als bärtiger weltlicher Junker Jörg mit der Stuppacher
Madonna von Grünewald. Der Verfasser vertritt einen Lehrstuhl für Ekklesiologie und
Ökumenismus an der päpstlichen Lateranuniversität in Rom und begann sein ökumenisches
Schrifttum mit einer Darstellung der Wort-Gottes-Theologie K. Barths (1955), arbeitete sich

jedoch neben Auseinandersetzungen mit der reformatorischen Theologie bis zu Lr. Schleiermachers

Enzyklopädie und Kurzer Darstellung des Theologischen Studiums (1980) durch.
Ist schon dieser über 30-jährige Weg einer Annäherung an die Theologie des Protestantismus

ökumenisch überzeugend, so gelingt ihm in seiner jüngsten Studie über ein altes Thema
(1967 erschien von Gh. in Rom: La Madonna in Lutero) die m.W. vollständigste Auflistung
und Interpretation von Luthervoten und -Worten über Maria und zugleich eine bewusste

Abwendung von vergangener katholischer antilutherischer Polemik. Deren Urvater J. Coch-
läus stellt er seiner Leserschaft als «la fonte déformante dell'immagine catholica di Lutero» vor
(15)! Aber er antwortet auch auf die jüngsten Beiträge zum Thema, wie den von H. Düfel,
Luthers Stellung zur Marienverehrung (Göttingen 1968), W. Delius, L. und die Marienverehrung

(Basel 1963) oder W. Tappolet (ev.)/A. Ebneter (kath.), Marienlob der Reformatoren
(Tübingen 1962).

Gh. gliedert sein Werk angemessen in einen ersten, mehr historischen und einen zweiten,
mehr systematischen Teil, beide Teile wiederum in je 3 Kapitel. 1.1: Der grosse Magnificat-
kommentar, 1.2: Luthers Mariologie 1513-21; 1.3: dieselbe 1522-46; II. Luther und die
Marienfrömmigkeit, II. 1 : Die Marienfeste; II. 2: Maria in Luthers Hymnologie; II.3: Luther
und die «Mariendevotion».

Diese deutliche und ausgewogene Gliederung des Ganzen erlaubt eine differenziertere
Darstellung der lutherischen Mariologie als bisher, wo meist summarisch und apologetischökumenisch

auf die den meisten Protestanten unbekannte positive Einstellung des Reformators

zu Maria mit einschlägigen Zitaten hingewiesen wurde. Luthers Entwicklung von 1513—

1546 zeigt auch hinsichtlich seiner Mariologie Stufen an. Auch wenn nicht allen Bemühungen
Gh.s, Luther vom antimarianischen Ketzergeruch zu befreien, zugestimmt werden muss -
manche Interpretation der Weihnachtslieder Luthers ist anfechtbar -, sein Bemühen, dessen

Mariologie aus seinem Werk in römisch-orthodoxem Sinn zu deuten, ist bewundernswert,
seine Literaturkenntnis (trotz mancher Druckfehler bei deutschen Zitaten) stupend. Mit
welchem Recht, fragt man sich nach der Lektüre dieses begrüssenswerten Bandes, befindet sich

unsere gegenwärtige reformiert-ökumenische Theologie so völlig abseits solcher Pfade?

Karl Hammer, Basel

Dieter Becker, Karl Barth und Martin Buber - Denker in dialogischer Nachbarschaft? Zur
Bedeutung Martin Bubers für die Anthropologie Karl Barths. Forschungen zur systematischen

und ökumenischen Theologie 51, 1986. 279 S., DM 47.80.



Rezensionen 189

Das Buch hat einen Schönheitsfehler: Die Paginierung im Inhaltsverzeichnis und im Buch
selber stimmen nicht miteinander überein. Hat man sich daran gewöhnt, dann nimmt man an
einem spannenden und sorgfältig belegten theologie- und philophiegeschichtlichen Gespräch
teil. Zwei Einfuhrungskapitel behandeln die literarischen Beziehungen und das nicht zustande

gekommene Gespräch zwischen Barth und Buber. Hier ist der interessanteste Teil eine bisher
nicht veröffentlichte Vorlesung Barths über Buber (WS 1943/44), die auch nicht in die
Kirchliche Dogmatik aufgenommen worden ist. Hier wird aber auch schon der grundlegende
Unterschied deutlich: Barth geht ganz von der Christologie, Buber dagegen vom Dialogismus
her an die Anthropologie heran. Becker hält bei vergleichbarer Fragestellung sowohl von Buber
als auch von Barth «sieben Merkmale von Menschsein» fest (13 ff.; 70 ff.: Relationalität, Dual,
Interaktionalität, Verbalität, Subjektivität, Analogizität und Perspektivität). Buber hat Barth
nachweisbar zur Kenntnis genommen; andererseits hat auch Barth Signale empfangen und sie

verwertet. Wenn Barth feststellt, «dass sich Bubers Denken in <Ich und Du> von 1923 nicht mit
alttestamentlich-jüdischen Glaubensvorstellungen in Deckung bringen lässt» (27, ähnlich
auch 28 f.), sondern dass hier vorrangig philosophische Einsichten fruchtbar geworden (34)
seien, dann muss gleichzeitig betont werden, dass zwar Barths Anthropologie in KD III/2 wohl
von der «biblischen Denkform», aber nicht durch umfassende Exegesen (wie etwa in KD II/2
und vor allem in KD III/l) her geprägt ist; es ist bezeichnend, dass Becker in seiner
Untersuchung mit nur gerade dreizehn Schriftzitaten auskommt. Becker (11, Ebneter zitierend) stellt
zur Diskussion, ob von Barth nicht «verschiedene Male zu einem von anderswoher
vorliegenden Resultat erst nachträglich der biblische Zugang gesucht wurde.» Damit ist Barths Lehre

vom Menschen nicht disqualifiziert; der philosophische - nach Becker: der dialogische -
Hintergrund muss in KD III/2 umso deutlicher gemacht werden, als er in der Schöpfungslehre
von KD III/l überhaupt nicht berücksichtigt worden ist. Barth verzichtet in KD III/l auf das

Gespräch sowohl mit der Naturwissenschaft als auch mit der Philosophie, um nicht in den Sog

apologetischer Argumentation, die bei der Schöpfung besonders naheliegt, zu geraten; wo es in
KD III/2 um die spezielle Anthropologie geht, wird die Gegenüberstellung vor allem zur
Philosophie gesucht. Zum Dialog gehören ordentlicherweise zwei Partner - im Dialog ist der
Dual vorherrschend. Becker spricht das sich hier meldende Problem mehrfach an, ohne es

einer Lösung entgegenzuführen: wie verhält sich der Dual als Dialogform zu der bei Barth
beherrschenden trinitarischen Theologie? Er redet (200, Moltmann zitierend) von «Binität»
(vgl. auch 189: «...es ist nicht möglich, Barths trinitarisches Denken vollständig aus seinen

relational-dialogischen Bestandteilen zu erklären»; ferner 250 mit Hinweis auf W. Härle, der
schon früher aufdas Problem aufmerksam gemacht hat, s. Sein und Gnade, 157). Es bleibt noch
hinzuweisen auf den Abschnitt über Barths Geschichtsbegriff 175 ff., z.T. in Auseinandersetzung

mit W. Dantine) und auf das Verhältnis Barths zu E. Brunner in der Frage der Anthropologie

(135 ff). - Die Heidelberger Dissertation Beckers dient vor allem der vertieften
Forschung am Werk Barths, der - das zeigt sich in mehrfacher Hinsicht auch sonst - auf seine

Väter und seine Zeitgenossen intensiver gehört hat, als man es ihm häufig zubilligt - auch dort,
wo er sich ihnen nicht anschliesst, um seines eigenen Anliegens willen nicht anschliessen kann.
Barth «tendierte dazu, das eigene dogmatische Denken mit der <Sache> der Theologie
gleichzusetzen. Die Bezugnahme auf andere theologische Ansätze gestaltet sich deshalb
zumeist als kritische Abgrenzung. Mit dem Ziel, ganz und gar auf die Gottesoffenbarung in
Jesus Christus zu blicken und alle anthropologischen Aussagen in einen notwendigen Bezug zur
Existenz Jesu zu stellen, hat Barth die überkommene Struktur des Lehrstücks de homine
tiefgreifend verändert» 16).

Otto Bächli, Unterkulm



190 Rezensionen

Manfred Josuttis, Rhetorik und Theologie in der Predigtarbeit. Homiletische Studien, Chr.
Kaiser Verlag, München 1985. 215 S., DM 30.-

Die bisher da und dort publizierten Aufsätze des Verfassers über einzelne Aspekte der
Homiletik ergeben, in diesem Sammelband zusammengefasst, beinahe etwas wie ein Lehrbuch
der Homiletik. Behandelt werden: Das Verhältnis von Homiletik und Rhetorik (J. trat schon
1968 dafür ein, die Homiletik für eine kritische Auseinandersetzung mit der Rhetorik neu zu
öffnen) - die Predigt als kommunikatives und als kreatorisches Geschehen (Folgerungen aus
dem Positivismusstreit der Soziologen für die Praktische Theologie und Diskussion über Wert
und Grenzen empirischer Erkenntnisse) - die Dimensionen der homiletischen Kompetenz
(eine sorgfältige Analyse aller Fähigkeiten, die für das Predigen erwünscht sind, als Grundlage
für ein Ausbildungskonzept im Predigen) - ferner Probleme des Predigtanfangs, des Predigtaufbaus

und des Predigtschlusses (Analyse von publizierten Predigten mit idealtypischen
Kategorien und kritischer Kommentar). In einem Artikel über den Predigteinfall zeigt J., was
der Prediger aus der Kreativitäts-Psychologie lernen kann und wie wenig das Theologie-
Studium die Kreativität fordert.

In drei (bisher noch nicht veröffentlichten) Aufsätzen untersucht J., hauptsächlich mit
psychoanalytischen Kategorien, die Feindbilder in der Predigt («diejenigen Vorstellungen, die
mit der Identität einer Gruppe als unvereinbar gelten, die emotional negativ erlebt werden und
denen ein Existenzrecht in der Realität bestritten wird»), die Selbstbilder («diejenigen
Vorstellungen, in denen sich für ein Individuum oder eine Gemeinschaft die gegenwärtige
Wirklichkeit ihrer Identität darstellt») und die Idealbilder («diejenigen Vorstellungen, die die
aktuelle Realität einer Gruppe bzw. eines Individuums transzendieren, die als hochgradig
positiv erlebt werden und die infolgedessen als erstrebenswertes Ziel der innern und äussern

Entwicklung gelten»). Diese Thematik ist für die Predigt Neuland. Was er hier bietet, ist hoch
interessant. Auch in den andern Aufsätzen erweist er sich als origineller, zum Weiterdenken
anregender Autor, der jede Frage in ein ganzes Beziehungsgeflecht von Fragen stellt, in
früheren Jahren mehr durch theologiegeschichtliche Bezüge und in neuerer Zeit stärker durch
Eingehen auf psychoanalytische, kulturanthropologische, wissenssoziologische und
gesellschaftskritische Theorien. Er bietet nie simple Lösungen und ergänzt dialektisch jede Sicht
auch durch ihre Gegenansicht.

Mit seinen unkonventionellen Urteilen und Deutungen fordert er mich oft zum Widerspruch

heraus, aber dann ist die Auseinandersetzung mit ihm besonders fruchtbar, weil seine

gewichtigen Argumente nach stichhaltigen Gegenargumenten rufen.
Was er z.B. über die Feindbilder in der Predigt schreibt, hat mir nicht eingeleuchtet. Er

stellt fest, dass die Polemik in der Predigt heute kaum mehr vorkommt (wobei freilich die
evangelikale Predigt nicht in seinem Blickfeld ist und die Rolle des Oekumenismus in dieser
Hinsicht ebenfalls nicht bedacht wird). J. beurteilt dies als Defizit. Aus psychologischen
Gründen: weil die Gemeinde durch ein gemeinsames Feindbild mehr Zusammengehörigkeitsgefühl

bekommt und weil der Prediger die Aggressionen seines eigenen Unterbewussten nicht
unterdrücken, sondern kontrolliert und klar äussern soll, um dadurch «vor dem Zwang zur
sadistischen Bemächtigung bewahrt» zu werden. Aus theologischen Gründen: «Der Prediger
muss es wagen können, den Namen Gottes für das, was er selber meint und sagt, in Anspruch zu
nehmen.» «Wer nicht zu hassen wagt, kann nicht lieben und lernt nicht zu leben.» «Wenn die
Möglichkeit verloren geht, zwischen gerechter und ungerechter Aggressivität zu unterscheiden,
droht sich die Distanz zwischen gut und böse überhaupt aufzulösen.»

Diese psychologischen Begründungen beruhen m.E. auf einer einseitigen Auswahl
psychoanalytischer Hypothesen. Warum beachtet er z.B. die Hypothese nicht, dass Polemik im
Namen Gottes immer auch der Befriedigung von Allmachtsphantasien dient? Seine theologi-



Rezensionen 191

sehen Begründungen sind nach meiner Meinung überzeugend, wenn man ein Offenbarungsverständnis

vertritt, nach welchem es möglich ist, objektiv gültige Sätze über den Willen Gottes

zu formulieren. Ich verstehe nicht, was J. mit einem solchen Offenbarungsverständnis zu tun
haben kann, nachdem er so reichlich Gebrauch gemacht hat von psychoanalytischen Deutungen

von Glaubensvorstellungen. Hat die Psychoanalyse nicht auch einiges zu sagen über den

Pfarrer, der es wagt, auf der Kanzel im Namen Gottes gegen diejenigen zu polemisieren, die
eine von ihm abgelehnte Meinung vertreten?

Walter Neidhart, Basel

Udo Rauchfleisch, Psychoanalyse und theologische Ethik. Neue Impulse zum Dialog, Studien

zur theologischen Ethik, h.g. durch das moraltheologische Institut der Universität Freiburg

(Schweiz), Universitätsverlag, Freiburg 1986, 151 S.

Das Buch, das aus einer interdisziplinären Vorlesungsreihe an der Universität Freiburg
hervorgegangen ist, leistet einen beachtenswerten Beitrag zum Gespräch zwischen den beiden

Disziplinen, die durch viele gemeinsame Themen aufeinander angewiesen und durch verschiedene

gegensätzliche Betrachtungsweisen oft miteinander im Streit sind. Wertvoll ist dabei, dass

der Psychoanalytiker Rauchfleisch zwar die Theorien von Freud miteinbezieht, die bis heute
Zielscheibe der Polemik von Theologen geblieben sind, aber dass er ihre Weiterentwicklung
durch heutige Analytiker, besonders die Auffassungen von H. Hartmann und H. Kohut,
berücksichtigt. Er umreisst zunächst das psychoanalytische Theorie-Modell, hauptsächlich
hinsichtlich der psycho-sexuellen Entwicklung, geht auf Fragen der Sexual-Ethik ein und
erklärt, warum Psychoanalytiker Masturbation, vorehelichen Sexualverkehr und Homosexualität

anders beurteilen als (traditionell katholische) Moraltheologen. Die frühere Psychoanalyse

vermutete ja auch hinter der völligen sexuellen Enthaltsamkeit eine pathologische
Entwicklung. Auf Grund der von Hartmann entwickelten Konzepte wird diese heute anders
beurteilt. Sie kann unter bestimmten Bedingungen durchaus als Fähigkeit eines gesunden Ichs,
Triebenergie zu neutralisieren, gewürdigt werden. Bei Grenzfragen des Sexualverhaltens wie
Transsexualismus, Transvestitismus, Pädophilie, Exhibitionismus und Inzest bemüht sich der

Analytiker (ebenfalls im Gegensatz zu manchen Moraltheologen) zuerst, die seelische Not, die
Ursache seines Sexualverhaltens ist, zu verstehen, was aber für Rauchfleisch nicht bedeutet, sie

zu entschuldigen oder gar gutzuheissen. Auch wenn der Analytiker für die Therapie die Frage
nach der Sittlichkeit zunächst ausklammert, damit der Patient seine moralisch verwerflichen
Impulse erkennen und zur Sprache bringen kann, so dient diese Suspension des Ethischen nur
dazu, dass er sich kritisch und selbstverantwortlich mit ihnen auseinandersetzt. R. betont, dass

hinter der analytischen Theorie (oft unausgesprochen) ein Menschenbild mit einer bestimmten
Werthierarchie steht, bei der die Verantwortlichkeit des Menschen und die Autonomie der
Persönlichkeit die Spitze bilden. Ziel der Therapie ist, den Menschen zur Übernahme der
eigenen Verantwortung zu befähigen. Dazu gehören ein funktionierendes Über-Ich und die
Möglichkeit, eigene Schuld zu empfinden und darüber zu trauern. Wenn der Analytiker den
Anachronismus neurotischer Schuldgefühle aufdeckt und nach ihrer Wurzel in unbewussten
Konflikten der Kindheit des Kranken sucht, bedeutet das nicht, dass er Schuldgefühle
herunterspielt und Schuld bagatellisiert, sondern es geht ihm darum, dem Patienten zur Erkenntnis
seines schuldhaften Versagens in der Gegenwart zu helfen.

Bei den Überlegungen von R. zum Problem des echten Glaubensvollzugs wird die Distanz
zum früheren Stand der analytischen Theorie besonders deutlich. Während für Freud jede
Gottesvorstellung ein neurotisches Abbild von idealisierten Eltern -Imagines und jede Religion



192 Rezensionen

eine Form von Zwangsneurose war, ermöglichen die Theorien über die positiven Formen der
Regression (Regression im Dienste des Ich) und der Symbolisierungsfahigkeit als einer Ich-
Leistung ein Verständnis der Religiosität in psychoanalytischen Kategorien und die Aufstellung

von Kriterien zur Unterscheidung von Glauben und Wahn, Glauben und Aberglauben,
von gesundem und pathologischem Glaubensvollzug. Dabei müssen freilich jeweils die sozio-
kulturellen Faktoren berücksichtigt werden.

Ein heisses Eisen packt R. im Schluss-Kapitel an: die Bergpredigt in psychoanalytischer
Sicht. Die Bergpredigt thematisiert zwar in ihren Geboten (der analytischen Theorie vergleichbar)

Sexualität und Aggressivität als wichtigste Antriebskräfte des Menschen, aber mit ihren
radikalen Forderungen wurde sie vielfach als Anweisung verstanden, alle triebhaft-dynamischen

Bereiche im Menschen zu unterdrücken und auszulöschen. Das ist nach psychoanalytischer

Auffassung unmöglich und unmenschlich. Werden diese Gebote jedoch nicht als harte
Forderungen des Über-Ichs, sondern als Leitbilder des Ich-Ideals, nicht im Sinne eines

neurotischen, auf narzisstischen Triumph bedachten, sondern eines gesunden Altruismus
verstanden und in den Zusammenhang der Zusage der Vergebung gestellt, dann wird die
Bergpredigt für den Analytiker zu einer «hilfreichen, Orientierung gebenden Leitlinie». Das
Gewissen wird dann (nach einer Formulierung von H. Zulliger) zu einem «Abkömmling der
Liebe», und dabei denkt der Christ nicht nur an die Liebe zwischen Eltern und Kindern,
sondern auch an die Liebe Gottes zu seinen Geschöpfen.

Walter Neidhart, Basel

Berichtigung

In dem Beitrag: Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgesellschaft
von Gerhard Schwinge, Heft 1988/1, S. 32-53, sind bei der Neunumerierung der Anmerkungen

irrtümlich die Verweiszahlen nicht angepasst worden. Es muss heissen jeweils in Anm. 12:

(A.9); 16: (A.9); 21: (A. 16); 22: (A. 16); 26: (A.20); 31: (A.9); 32: (A.25); 33: (A.9); 35:

(A.24); 36: (A.20); 37: (A.9); 38: (A.23) und (A.30); 40: (A.9); 42: (A.20); 44: (A.25); 46:
s.A.9; 47: (A.9); 50: (A.24); 52: (A. 16); 62: (A. 11); 63: (A. 16); 70: (A.30); 71: (A. 16); 75:

(A.25); 80: (A.34); 82: (20); 85: (A.62); 87: (A.62).


	Rezensionen

