Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 2

Artikel: Theologie in der Krise der technischen Zivilisation
Autor: Buess, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie in der Krise
der technischen Zivilisation*

Vorbemerkungen

1. Theologie ist, sofern man sie als Wissenschaft bezeichnen will, eine
hermeneutische Wissenschaft. Sie setzt voraus, dass alles, was geschieht,
uns etwas zu sagen hat. Ihre Aufgabe ist es, die Sprache, die das Geschehen
in dieser Welt spricht, im Lichte dessen zu verstehen, was uns das biblische
Christusgeschehen sagt. Dann auch umgekehrt: das biblische Christusge-
schehen neu zu horen und zu deuten von den Fragen her, die uns das
aktuelle Weltgeschehen stellt. Vernunft wird dann, was das Wort urspriing-
lich meint: Fahigkeit zu vernehmen, was uns verbal oder nicht verbal an
Mitteilung zukommt. Es zu vernehmen, zu verstehen und entsprechend zu
beantworten, verbal oder nicht verbal, mit Worten, aber auch mit dem
ganzen Verhalten und Tun. Heinrich Boll hat einmal geschrieben: «Die
Wirklichkeit ist eine Botschaft, die man annehmen muss.» Was ist die
«Botschaft» von Schweizerhalle? Was ist die «Botschaft» von Tscherno-
byl? Uber Heinrich B6ll hinaus setzt die Theologie voraus, dass der Gott,
der sich in Christus bezeugt, wie hinter allem Geschehen, so auch hinter
diesen Katastrophen steht und durch sie das in Christus grundlegend
gesprochene Wort aktualisiert.

2. Theologie hebt als hermeneutische Wissenschaft mit Fragen an und
kommt mit Fragen an kein Ende. Sie ist auch Bekenntnis und Lehre, die als
solche Antwort gibt auf unsere Fragen. Aber sie kann diese Antworten nicht
fix-fertig der Bibel oder der Tradition entnehmen. Denn in jeder Stunde
und besonders in der heutigen stellt sich die Frage nach Gott neu und ruft
nach einer neu sich schenkenden Antwort. Das in Christus grundlegend
gesprochene Wort will in der Zeit der technischen Katastrophen neu
gefragt, gehort, entdeckt werden. So werde ich im folgenden lauter Dinge
sagen, die ich keinem Lehrbuch entnehmen kann, die in dieser Weise wohl
kaum je gesagt wurden. Dazu kommt, dass die Frage nach Gott, wie ich sie
hier stelle, auch durch die Fragen mitbestimmt ist, die sich im Laufe

* Vorlesung gehalten im Rahmen einer Ringvorlesung, die die «Interdisziplindre Arbeits-
gruppe der Universitit Basel» im Sommersemester 1987 veranstaltete — Gesamtthema:
«Wissenschaft in der Krise der technischen Zivilisation».



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 169

unseres interdisziplindren Gesprichs stellten. Auch von daher miissen sich
die Antworten in Aktualisierung der Grundantwort neu gestalten.

3. Diese Antworten haben etwas Zeugnishaftes. Sie appellieren nicht nur
an den Verstand und seine Bereitschaft, allgemein einsichtige Tatsachen
und Beweisfiihrungen als solche anzuerkennen. Sie appellieren an das
«Herz», jenes Personzentrum, in dem die existenzbestimmenden Ent-
scheidungen fallen. Sie gewinnen Evidenz nur fiir den, der sich solcher
Anrede 6ffnet und ihren Sinn verstehen mochte.

Darum ist Theologie nicht im selben Sinn allgemeinzuginglich wie
andere Wissenschaften. Wie ich Aussagen, die ein Liebender iiber seine
Liebe macht, nur verstehen kann, wenn ich selber von Liebe beriihrt bin;
wie ich einen Verzweifelnden nur verstehen kann, wenn ich selber Stunden
der Verzweiflung erfahren habe, so kann ich Glaubensaussagen nur ver-
stehen, wenn ich selber vom Geheimnis des Glaubens angeriihrt bin. So
werde ich im folgenden gelegentlich ausdriicklich vermerken miissen, dass
diese oder jene Aussage meine Glaubensiiberzeugung ausdriickt, die ich bei
anderen nicht ohne weiteres voraussetzen kann.

Drei Grundfragen

Wie akzentuiert sich die Christusbotschaft in den Katastrophen unserer
technischen Zivilisation? Diese eine Frage entfaltet sich, wenn ich ihr
nachgehe, in drei Grundfragen, die je eine Wesensdimension des christli-
chen Glaubens ansprechen.

1. Was sollen wir tun?

Diese Frage, in der Bibel iiberall gestellt, bricht heute in neuer Dringlich-
keit auf. Vorgegebene Antworten helfen uns nicht weiter. Die Situation ist
zu neu, als dass Antworten von gestern ausreichen kénnten.

Ich kam ein halbes Jahr vor Tschernobyl, anderthalb Jahre vor Schwei-
zerhalle, in einer Predigt auf die biblische Sintflutgeschichte zu sprechen
und fuhr dann fort: Heute sind wir nicht von einer Wasserflut bedroht,
sondern von einer Giftflut, und wie jene iiber die ganze Erde ging, so auch
diese. An diese Predigt wurde ich durch Schweizerhalle sofort erinnert. Sie
wurde mir im Lernprozess, der nun einsetzte, erst in ihrer Tragweite klar.



170 Eduard Buess

Ich verstand nun erst, wie sehr nicht nur die Kernkraft, sondern auch die
Chemie uns weltweit bedroht. Ich verstand, dass wie Tschernobyl, so auch
Schweizerhalle iiberall ist. Dass wie kleine Tschernobyls, so auch kleine
Schweizerhalleunfille sich alltdglich ereignen. Hilfreich war mir ein Wort
des Chemikers in unserem Kreis: « Wir Chemiker fiihren einen stindigen
Krieg gegen die Natur.» Er hitte auch sagen konnen: Wir fiihren einen
stindigen Krieg gegen das Leben, gegen das Natur- und Menschenleben.
Ich gewann von daher eine gewisse Sympathie flir die Leute von der
Initiative «Schweiz ohne Armee»; unser Land ist in absehbarer Zeit kaum
von aussen durch eine feindliche Armee bedroht; es ist unmittelbar und
heute schon von innen bedroht durch den Angriff auf die natiirlichen
Grundlagen unseres Lebens. Wir leben hier und jetzt in einer Art totalem
Krieg gegen die Natur, der meist lautlos vonstatten geht, um dann in den
katastrophalen Ereignissen jdh in unseren Alltag einzubrechen.

In einem Forumartikel der «Basler Zeitung» stand unmittelbar nach
jenem 1. November der Satz: «Agrochemie im Brand ist eine Unfallkata-
strophe, Agrochemie im Boden ist eine Dauerkatastrophe.» Damit war ich in
meinem bduerlichen Empfinden getroffen. Ich bat meinen Cousin Otto
Buess, ehemals Leiter der Landwirtschaftlichen Schule von Baselland, die er
seinerzeit auf die biologische Betriebsweise umgestellt hatte, um sein Urteil.
Er meinte, die Mehrzahl der Landwirte folgten blind dem herrschenden
Trend: Steigerung der Produktion mit allen Mitteln; massiver Einsatz von
Kunstdiinger und Herbi-, Pesti-, Fungiziden; Verwendung von schweren
Traktoren, die wie Tanks iiber die Acker rollen und die Feinstrukturen der
Humusschicht, von der die Fruchtbarkeit abhinge, zusammenwalzen — ein
Einsatz von Energie, der, rein 6konomisch gesehen, ein Widersinn sei, da er
den Ertrag an Energie, der erwirtschaftet werde, iibertreffe. Aber, meinte er
weiter, ein Umdenken sei im Gang, eine wachsende Mehrheit von Bauern
stelle ithren Betrieb auf biologisch-organische oder biologisch-dynamische
Betriebsweise um. Ich fragte ihn weiter nach Albert Schweitzer und seiner
Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben. Er meinte: Buchstéblich lasse sie sich
nicht befolgen, auch die biologische Landwirtschaft greife stérend in die
natiirlichen Kreisldufe ein; sie tue es aber so schonend, so «ehrfiirchtig» wie
moglich. Vorbildlich sei Albert Schweitzer auch darin, dass er die « Ehrfurcht
vor dem Leben» auf die kleinsten Lebewesen ausdehne; man wisse heute ja,
dass die Fruchtbarkeit gerade vom Zusammenspiel von Milliarden von
Kleinlebewesen abhange...

Was sollen wir tun? Albert Schweitzers « Ehrfurcht vor dem Leben» liegt
auf der Linie des biblischen Wortes «Siehe, ich lege dir heute vor den Tod
und das Leben ... So wihle denn das Leben!» (Dt 30,19).



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 171

«So erwihle denn das Leben!» D.h. auf die Situation heute angewendet:
Entscheide dich fiir die Ehrfurcht vor dem Leben in all seinen Erschei-
nungsformen! Respektiere das geheimnisvolle Zusammenspiel der Kréfte,
von dem biologisch gesehen das Leben abhingt! Wehre dich gegen eine
Wirtschaftsweise, die brutal in das wunderbare Zusammenspiel eingreift
und es auf die Dauer zerstort! Tue das Wenige, das du tun kannst, um der
Dauerkatastrophe zu wehren! Halte es mit der Minderheit von Bauern und
Girtnern, die hartnickig auf die sanfte Landwirtschaft, auf den sanften
Gartenbau setzen, der die Alternative ist zum herrschenden Trend! Halte
es mit der Minderheit von Arzten, die sich zusammenschliessen, um
inmitten der grossen Mehrheit, die den bequemen Weg geht, einer sanften
medizinischen Technologie Raum zu schaffen! Begniige dich nicht mit
Aktionen gegen die Kernenergie. Wehre dich auch gegen die chemische
Sintflut. Ehre Gott, indem du das Leben ehrst!

Entscheide dich fiir die Ehrfurcht vor dem Leben, das heisst mit dem
biblischen Grundwort: Liebe alles Lebendige! «Gott ist der Wille zur
Liebe, der in uns drin wirkt», sagt Albert Schweitzer. Der Wille zur
umfassenden Liebe. Liebe also iiber den Kreis der Mitmenschen hinaus.
Liebe auch zur Mitkreatur. Auch die Tiere wollen geliebt sein. (Fredi Knie
auf die Frage, warum seine Pferde so schon seien, warum ihr Fell so glinze,
warum auch ihre kunstvollsten Auftritte so harmonisch wirkten: Das ist so,
meint Fredi Knie, weil ich sie liebe. Das Geheimnis der Schonheit ist die
Liebe.) Auch die Pflanzen, die Blumen wollen geliebt sein. Sensible Pflan-
zen reagieren unmittelbar darauf, ob man bedenkenlos-aggressiv oder
verstehend-liebevoll mit ihnen umgeht. Liebe alles Lebendige: Empfinde
das Leiden mit, dem es unterworfen ist. Lass es dir zu Herzen gehen, wenn
die sterbenden Bdume ihre «Angsttriebe» treiben, wenn sie «verdursten»,
«ersticken». Der Apostel Paulus weiss um die «Sehnsucht, die durch die
ganze Schopfung geht». Rm 8, 19: «Alle Geschopfe warten sehnsiichtig auf
die Befreiung von der Hinfalligkeit, der sie preisgegeben sind.» Franz von
Assisi hat den Vogeln und den Fischen gepredigt. Er wusste sich aller
Kreatur geschwisterlich verbunden. Er sah auch die kosmischen Grossen:
die «Schwester Sonne», den «Bruder Mond», die «miitterliche Erde», von
derselben Liebe bewegt, die ihn selber trug.

Und nun miissen wir in dialektischer Wendung gleich weiterfahren: Die
Liebe, von der wir hier sprechen, hat Augen, um die Welt zu sehen, wie sie
ist; sie hat Verstand zu erkennen, was dieser Welt not tut. Albert Schweit-
zers Ehrfurcht vor dem Leben war mit viel wissenschaftlich geschulter
Klugheit gepaart. Franz von Assisi gehort der vorwissenschaftlichen Zeit
an; er ist ein Beispiel dafiir, dass gerade da eine tiefe Lebens- und Gottes-



172 Eduard Buess

weisheit sich umso freier entfalten konnte: ein intimes Wissen um die Seele
des Menschen und die sie bewegenden Krifte, um das kreatiirliche Leben
insgesamt und seine (der exakten Wissenschaft unzugingliche) «Innensei-
te»; alle Kenner seines Werkes und seines Wesens sprechen von seinem
geschirften Wirklichkeitssinn; nur ein Mann, der um die realen Moglich-
keiten weiss, die im Menschen schlummernd auf den Weckruf warten,
konnte die Welt so bewegen, wie Franz es tat.

Was unsere Situation heute betrifft, so hatten wir bis vor kurzem einen
Mann unter uns, bei dem die Ehrfurcht vor dem Leben und die Liebe zu
allem Lebendigen mit einer aufgekldrten Vernunft gepaart ist, die auf die
Frage: «Was sollen wir tun», konkret Antwort zu geben weiss. Ich meine
Edgar F. Schumacher, den Lehrmeister der Midnner und Frauen, die es
heute mit einer alternativen Technologie wagen. Ich gebe ihm das Wort,
weil er wie kein anderer Zeitgenosse den Ruf zur Ehrfurcht und zur Liebe
auf seine philosophisch-theologischen Voraussetzungen und auf seine
realisierbaren praktischen Konsequenzen hin durchdacht hat — immer im
Gespriach mit Wissenschaftern und Technikern, die frei genug waren, iiber
die Grenzen ihres Fachbereiches hinauszudenken:

«Ich glaube, der Haltungskonflikt, der unsere Zukunft bestimmen wird, ldsst sich schon
erkennen. Auf der einen Seite sehe ich die Menschen, die der Ansicht sind, sie kGnnten un-
sere... Krise durch die verstirkte Anwendung unserer gegenwirtigen Verfahren in den Griff
bekommen. Ich nenne sie die Leute der kopflosen Flucht nach vorn. Auf der anderen Seite sind
diejenigen, die nach einer neuen Lebensweise suchen, die zu bestimmten Grundwahrheiten
iiber den Menschen und seine Welt zuriickzukehren trachten. Sie nenne ich Heimkehrer. Wir
wollen zugeben, dass den Leuten der kopflosen Flucht nach vorn wie dem Teufel alle besten
oder doch die beliebtesten und verbreitetsten Melodien zur Verfiigung stehen. Man darf nicht
stillstehen, sagen sie. Stillstand ist Riickschritt. Man muss voranschreiten. An der modernen
Technik ist nichts falsch, sie ist nur noch nicht vollstindig, darum wollen wir sie vervollstin-
digen ... Wenn protestiert wird und Aufruhr droht, brauchen wir mehr Polizei und miissen sie
besser ausriisten. Bei Schwierigkeiten mit der Umwelt brauchen wir eine schirfere Gesetzge-
bung gegen die Verschmutzung sowie rascheres Wirtschaftswachstum, um Massnahmen gegen
die Verschmutzung zu finanzieren. Wenn es Schwierigkeiten gibt mit den natiirlichen Roh-
stoffen, miissen wir auf synthetische Stoffe ausweichen. Wenn wir Schwierigkeiten mit den
fossilen Brennstoffen haben, miissen wir von langsamen Reaktoren zu schnellen Briitern und
von der Kernspaltung zur Kernverschmelzung iibergehen. Es gibt keine unlésbaren Schwie-
rigkeiten ...»

«Wie aber», fiahrt Schumacher fort, «sieht die andere Gruppe aus? In ihr finden sich
Menschen, die tief davon iiberzeugt sind, dass die technische Entwicklung in die falsche
Richtung gegangen ist und neu orientiert werden muss. Der Begriff <Heimkehrer» hat selbst-
verstindlich eine religiose Nebenbedeutung. Denn es bedarf grossen Mutes, um den Moden
und Bezauberungen der Zeit gegeniiber <nein» zu sagen und die Voraussetzungen einer Kultur
in Frage zu stellen, der es bestimmt scheint, die ganze Welt zu erobern. Die dafiir erforderliche
Kraft ldsst sich nur aus tiefen Uberzeugungen herleiten. Kéime sie aus nichts anderem als der



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 173

Furcht vor der Zukunft, wiirde sie wahrscheinlich im entscheidenden Augenblick schwinden.
Der wahre «(Heimkehrer» kennt nicht die besten Melodien, aber er hat den kostbarsten Text,
nichts Geringeres als das Evangelium. Fiir ihn kdnnte es keine knappere Zusammenfassung
seiner Lage, unserer Lage geben als das Gleichnis vom Verlorenen Sohn. Es ist seltsam, aber die
Bergpredigt gibt recht genaue Anweisungen dariiber, wie eine Sehweise beschaffen sein muss,
die zu einer Wirtschaft des Uberlebens fiithren konnte:

— Wie selig sind diejenigen, die wissen, dass sie arm sind; das Himmelreich ist ihr.

— Wie selig sind, die da Leid tragen; sie sollen getrostet werden.

— Wie selig sind die Sanftmiitigen; sie werden das Erdreich besitzen.

— Wie selig sind die Friedfertigen; sie werden Gottes Kinder heissen.

Es mag kiihn erscheinen, diese Seligpreisungen mit den Dingen der Wirtschaft und der
Technologie zu verbinden. Aber ist es nicht moglich, dass wir gerade deswegen in Schwierig-
keiten sind, weil wir diese Verbindung so lange nicht hergestellt haben? Es ist nicht schwer
festzustellen, was diese Seligpreisungen fiir uns heute bedeuten konnen:

— Wir sind arm, und wir sind keine Halbgotter.

— Wir haben viel Leid zu tragen, und wir sind nicht auf dem Wege in ein goldenes Zeital-
ter.

—  Wir brauchen Sanftmut, einen gewaltlosen Geist, und klein ist schon.

- Wir miissen uns fiir die Gerechtigkeit einsetzen und dem Recht zum Sieg verhelfen.

— Und all das, nur das, kann aus uns Friedfertige machen».

Von der Bergpredigt ist das Menschenbild geprdgt, das Schumacher leitet:

«Die <Heimkehrer> griinden sich auf ein anderes Menschenbild als das, was die Menschen
der <kopflosen Flucht nach vorn> motiviert. Es wire sehr oberflichlich zu sagen, dass die
letzteren an «Wachstum» glauben, withrend das bei den ersteren nicht zutrifft. In gewisser
Hinsicht glaubt jeder an «Wachstum» und das mit Recht, weil Wachstum ein wesentlicher
Bestandteil des Lebens ist. Worum es jedoch geht, ist, dem Gedanken des Wachstums eine
qualitative Bestimmung zuzuordnen, denn es gibt immer viele Dinge, die wachsen, und viele,
die kleiner werden miissen ...»

Von daher ergeben sich konkrete praktische Konsequenzen:

«Die moderne Landwirtschaft hat es sich zum Grundsatz gemacht, dem Boden, den
Pflanzen und den Tieren immer grossere Mengen von Chemikalien zuzufiihren, deren lang-
fristige Auswirkung auf die Gesundheit und die Fruchtbarkeit des Bodens gar nicht ernst genug
gesehen werden kann ... Menschen, die Bedenken vortragen, wird gesagt, es gehe um eine Wahl
zwischen «Gift und Hungery. In vielen Lidndern leben iiberaus erfolgreiche Bauern, die ohne
solche Chemikalien hervorragende Ertrige erzielen, und ohne dass man Bedenken hinsichtlich
der langfristigen Gesundheit und Fruchtbarkeit des Bodens haben muss. In den vergangenen
25 Jahren hat eine freiwillige private Organisation, die Soil Association (Gesellschaft fir
organischen Landbau) sich damit beschiftigt, die wesentlichen Beziehungen zwischen Boden,
Pflanze, Tier und Mensch zu untersuchen ... Ihre Verfahren tragen das Kennzeichen der
Demut und der Gewaltlosigkeit gegeniiber dem unendlich fein gesponnenen Netz natiirlicher
Harmonie ...

Zweifellos ist fiir alles, was sich lohnt, ein Preis zu zahlen: um die Technologie in eine neue
Richtung zu lenken, so dass sie dem Menschen dient, statt ihn zu zerstéren, muss man in erster
Linie...frei von Furcht sein.»!

I Edgar F. Schumacher. Die Riickkehr zum menschlichen Mass. Alternativen fiir Wirt-
schaft und Technik, Hamburg 1977, 140-144.



174 Eduard Buess
1. Wie werden wir frei?

Wie werden wir frei von Furcht angesichts der Macht und Faszination,
die ein im Endeffekt zerstorerischer Fortschrittswahn immer noch auf die
Menschen ausiibt? Wie werden wir frei von Resignation angesichts der
Tatsache, dass die Weltmacht Chemie es mit geringen Anderungen weiter-
treibt wie zuvor? Wie werden wir gegen alle uns anfechtende und lihmende
Furcht und Resignation frei zur Umkehr in Richtung auf jene Ehrfurcht
und Liebe, frei zur « Heimkehr»?

Durch die ganze Geschichte hindurch herrschten in immer neuen
Gestalten lebens- und liebesfeindliche Zwinge, vor deren Macht man wohl
resignieren konnte. Luther im Kampf gegen die Hierokratie seiner Zeit,
zentriert im Papsttum: «Mit unserer Macht ist nichts getan, wir sind gar
bald verloren!» Wir stehen heute einer gewaltigeren Macht gegeniiber. An
die Stelle der Hierokratie ist die Technokratie getreten. Welchen Macht-
charakter sie besitzt, welche Eigengesetzlichkeit die Grosstechnologie
gewonnen hat, wie wenig wir mit unserem guten Willen, mit unserer
Einsicht allein gegen sie vermogen, hat uns Giinter Stratenwerth? gesagt.
Sie hat ihren Verbiindeten in uns selbst: in unserem Egoismus, in unserer
Tragheit, in unserer Fertigkeit, unangenehme Erfahrungen zu verdriangen.
Wir profitieren alle noch zu sehr vom herrschenden Trend. Wenn uns aber
die Augen aufgehen fiir die unverstellte Wirklichkeit, konnen wir unserer-
seits zur Feststellung kommen: «Mit unserer Macht ist nichts getan.»

Die Bibel sagt uns — vgl. die Erzihlung vom «Turmbau zu Babel» —, dass
die grossen Machtballungen in ihrer Eigengesetzlichkeit bis in die histo-
risch nicht mehr fassbaren Anfange der Geschichte zuriickgehen. Sie bietet
uns auch Hand zu ihrer theologischen Deutung. Sie sagt uns, dass das
Machtvakuum, das sich da bildet, wo sich der Mensch der Macht der
gottlichen Liebe entzieht, durch andere Gewalten ausgefiillt wird. Der
Mensch, der sich befreit zu haben glaubt, verféllt fremden Machten. Sie
heissen in der Bibel Gotzen. Kreatiirliche Gewalten faszinieren den Men-
schen, der sich der Faszination durch die géttliche Liebe entzogen hat, und
werden ihm zu Gottessurrogaten. Die Bibel erzihlt laufend davon.

Kaum durch den Eingriff gottlichen Erbarmens aus der dgyptischen
Knechtschaft befreit, macht sich Israel ein goldenes Stierbild zum Gottes-
ersatz, fasziniert durch die Macht, die der Riesenstier, in Agypten als

2 0. Prof. fiir Strafrecht und Rechtsphilosophie an der Universitit Basel. Mitglied der
genannten «Arbeitsgruppe».



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 175

Verkorperung des Reichsgottes Ammon verehrt, ausstrahlt: «Dies, Israel,
sind die Gétter, die dich aus Agypten herausgefiihrt haben!» Die Prophe-
ten kaimpfen laufend gegen immer neue Abgotter, wobei sie wohl wissen,
dass nicht das Kreatiirliche dieser Natur-, Wirtschafts- und Staatsgebilde
als solches vom Ubel ist, sondern seine Verabsolutierung. An ihr geht das
davidische Konigreich schliesslich zugrunde. Genauer gesagt: es geht an
der Vermengung der Abgoétter mit dem wahrhaft gottlichen und darum
auch wahrhaft menschlichen Gott, dem Gott der Bundestreue, zugrunde.
Oft wollten die Propheten in diesem Kampf verzagen und mussten ihn
dann doch, wihrend sie mit ihrem Gott haderten, zu Ende kdmpfen.

So war es in Israel. So ging die Geschichte unter andern Namen im
christlichen Abendland weiter. Hier wurde die Vermengung von Gott und
Abgott noch raffinierter. In der mittelalterlichen Theologie wurden dem
Gott Jesu Christi griechische und germanische Gottesbilder unterschoben.
Es entstand ein Theologumenon von Gott als der Potentia absoluta. Gott
wird zum Allmichtigen im Sinne einer uneingeschriankten Willkiirall-
macht: Gott kann alles; er kann die Erde, die er geschaffen, wieder zersto-
ren; er kann den Menschen, den er in Jesus Christus zum Heil berufen und
befreit, auch wieder verdammen... Mit diesem Gottesbild hat Luther
gerungen und ist vor ihm zu Jesus Christus geflohen: Tu es mea iustitia; «du
bist der Spiegel des liebenden Herzens Gottes». Mit dieser Frohbotschaft
hat Luther die Macht der Papstkirche gebrochen und eine neue Zeit
heraufgefiihrt. Bis dann auch in den von ihm mitgeprédgten Kirchen und
Kulturen die Reaktion einsetzte. Andres Zuberbiihler? hat an Roger Bacon
erinnert, dessen Gott seine Macht an den Menschen delegiert, der sich
damit berechtigt fiihlt, sich die Natur untertan zu machen und nach
Gutdiinken fiir seine Zwecke auszuniitzen.

Karl Barth hat das 19. Jahrhundert einmal als ein «dunkles» Jahrhun-
dert bezeichnet, womit er gewiss kein letztes Wort sagen wollte. Auch er
kann die hellen Seiten dieses Jahrhunderts nicht iibersehen. « Dunkel» war
ihm dieses Jahrhundert einmal darum, weil in ihm das Allmachtsstreben
des Menschen Erfolg hatte wie nie zuvor und seine Errungenschaften als
reine Wohltaten empfunden werden konnten.

«Dunkel» war dieses Jahrhundert fiir Barth vor allem darum, weil die
evangelische Theologie diese Erfolgsstory weithin als solche hinnahm, z. T.
mitfeierte. Was mich betrifft, so wusste ich das alles schon vor Schweizer-

3 a.0. Prof. fiir anorganische Chemie an der Universitdt Basel, Mitglied der «Arbeits-
gruppe».



176 Eduard Buess

halle und Tschernobyl, aber seither hat sich mir Schuld und Verhédngnis
dieses Prozesses noch bedriickender aufs Gewissen gelegt. Schuld der
Theologie, wie ich sie mitbetrieb. Schuld in Form passiver Hinnahme.
Schuld auch in der Form der Selbstgerechtigkeit, in der man sich mit dem
eigenen Besitz der Heilserkenntnis begniigte. Man iiberliess Naturwissen-
schaft und Technik sich selbst und zog sich auf die geisteswissenschaftliche
Dimension der Theologie zuriick. So resignierten wir vor den Méchten der
Zeit. Wir begniigten uns selbstgerecht mit dem grossen geistig-geistlichen
Erbe. -

Hier wird die zweite Frage dringlich. Wie werden wir frei? Frei von der
«Furcht» und Resignation angesichts der Ubermacht der herrschenden
Trends? Frei von der Verfiihrung durch jene triigerischen «Melodien»?
Freiim besondern vom Sich-Begniigen mit dem eigenen geistig-geistlichen
Besitz? Frei zu einem entschlossenen Umdenken? Auf diese zweite Frage
antwortet die Bibel mit der Zusage der Befreiung. Sie ist die Zentralaussage
des Evangeliums. In ihr sagt sich Gott selber als freimachende Liebe zu.
Der Gott, der uns zur Tat der Liebe aufruft, gibt uns auch die Kraft und
Freiheit, dem Ruf zu folgen, welche Gegenmichte uns immer von aussen
und von innen her anfechten und Iihmen mogen. Er, der in sich selber die
Liebe ist, geht in Christus eine so enge Verbindung mit uns ein, dass wir auf
unsere kreatiirliche Weise so lieben lernen, wie er auf seine gottliche Weise
liebt.

Die Befreiung meint zunichst je den Einzelnen in der Intimitét seiner
personalen Existenz. Sie meint je mich selber in der Einmaligkeit meines
Seins. Hier wird mir in die Verstrickungen hinein, aus denen ich mich
selber nicht 16sen kann, Befreiung zugesagt, ein Freiwerden fiir Gott, fur
die vertrauende Hingabe an ihn. Die Erfahrungen, deren ich hier teilhaftig
werde, das «Gliick», dass mir «Armen» das « Himmelreich» zugesagt wird,
das Leid dariiber, dass ich solange an diesem Sinn meines Lebens vorbei-
gelebt habe: diese Erfahrungen sind schwer mitteilbar: sie gehdren zu den
Entdeckungen, «Erleuchtungen», die jedem zu seiner Stunde auf neue
Weise zuteil werden.

Im Neuen Testament ist es insbesondere Johannes, der diese intime
Seite der Gotteserfahrung in Worte fasst:

«Darin ist die Liebe Gottes unter uns offenbar geworden: dass Gott seinen. .. eigenen Sohn
in die Welt gesandt hat, dass wir durch ihn leben sollen. Darin besteht die Liebe: nicht dass wir
Gott geliebt hitten, sondern dass er uns geliebt und seinen Sohn gesandt hat, um uns von
unseren Siinden frei zu machen. [hr Lieben, wenn Gott uns so sehr geliebt hat, dann sind auch
wir verpflichtet, einander zu lieben» (I Joh 4,9-11).



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 177

Johannes spricht hier fiir eine kleine Gemeinde, deren Glieder unter
sich durch die personlich erfahrene Liebe Gottes verbunden sind. Das
gottliche Lieben geht hier meinem eigenen voraus und begriindet und
ermoglicht es. Fiir mich allein bliebe ich in meinen «Siinden» gefangen.
Nun aber erbarmt sich Gott meiner. In Christus spricht mich Gott frei, 16st
mich aus meinen Verstrickungen und nimmt mich hinein in das Geheimnis
der Liebe, die mich, von ihm ausgehend, im Innersten mit ihm und mit
meinen Briidern und Schwestern verbindet. So nimmt er mich neu in
Pflicht: «Ihr Lieben, wenn uns Gott so sehr geliebt hat, sind wir verpflich-
tet, einander zu lieben.» Auch die Seligpreisungen der Bergpredigt, die
Edgar F. Schumacher als Forderungen versteht, sind primir Zusagen, je an
den gerichtet, der seiner eigenen «Armut» und Ohnmacht inne wird und
aus 1hr heraus nach Gott «hungert und diirstet» und dem Geschenk seiner
Liebe: ihm ist das « Himmelreich» zugesagt: die Anteilhabe an der Fiille des
Lebens in seiner Gemeinschaft.

Soviel zur intimen, personlichen Dimension der Befreiung. Diese meint
aber nicht nur je mich und dich in unserem persénlichen Sein. Sie meint die
Welt, in deren Schicksal wir verflochten sind. Sie meint unmittelbar das
Stiick Welt, das als Kirche das Erbe des Evangeliums durch die Geschichte
tragt und erstaunlicherweise trotz des Missbrauchs und Verrats, dessen sie
schuldig geworden ist, auch heute weitertragen darf. Immer noch bedient
sich Gott kirchlicher Gemeinschaften, um die Befreiung der Welt insge-
samt zuzusagen und anzubieten. Exemplarisch wird heute beides, die
personliche und die gesellschaftliche Dimension der Befreiung in der
lateinamerikanischen «Theologie der Befreiung» zusammengedacht. Sie
ist in enger Fiithlung mit den die erstarrten grosskirchlichen Strukturen
unterwandernden Basisgemeinden entstanden. Sie versteht Befreiung
zugleich personlich als Befreiung vom Ungeist der Gewalt oder der Resig-
nation durch den Geist der Liebe und politisch als Befreiung von gesell-
schaftlicher Unterdriickung und Ausbeutung. Auch die 6kologische Frage
spielt mit hinein:

Soll der Boden weiterhin einigen wenigen Gross-Hazienderos gehoren
bzw. der amerikanischen Agrobusiness, die seine Ausbeutung finanziert?
Hat ihn Gott nicht jenen zugedacht, die ihn im Schweisse ihres Angesichts
fir einen Bettellohn bearbeiten? Das ganzheitliche Denken der latein-
amerikanischen Befreiungstheologen hat seine Entsprechung in den Kon-
zepten der theologischen Apartheitsgegner in Siidafrika, in Entwiirfen der
Kirchen Ostasiens. Es entspringt iiberall dem Erwachen der Unterdriick-
ten, die sich in den «Armen» wiedererkennen, die das Evangelium selig
preist, und zur Menschenwiirde und Gotteskindschaft beruft. Neuerdings



178 Eduard Buess

entdecken die Befreiungstheologen in Leonhard Ragaz, dem Schweizer
Initiator der «Religids-sozialen Bewegung», ihren Vorkidmpfer.

Sie haben stark auf den «Okumenischen Rat der Kirchen» eingewirkt,
jenen Zusammenschluss der meisten nicht-romischen Kirchen, mehrheit-
lich der dritten Welt angehorig, der sein organisatorisches Zentrum in Genf
hat. Dort wird gegenwirtig eine Vollversammlung «Fiir Frieden, Gerech-
tigkeit und Bewahrung der Schopfung» vorbereitet. An dieser Grossveran-
staltung werden neben den Theologen mehrheitlich Nicht-Theologen (un-
ter ihnen Vertreter aus Wissenschaft, Technik, Wirtschaft, Politik) zu
Worte kommen, neben den Vertretern der klassischen Konfessionskirchen
ebenso viele oder mehr Vertreter junger, z. T. spontan entstandener, je in
threr afrikanischen, asiatischen oder lateinamerikanischen Kultur behei-
mateter Kirchen. Es ist nicht ein Theologe, sondern ein Physiker, Carl
Friedrich von Weizsicker, der sich das Projekt personlich zu eigen gemacht
hat und es mit der Leidenschaft des Forschers und Denkers vorantreibt, der
Bescheid weiss und sich nichts vormachen lédsst: «Die Zeit dringty»; die
todliche Gefdhrdung wichst; sie wichst anscheinend schneller als die
Bereitschaft und Fahigkeit, ithr angemessen zu begegnen. Ich gebe, wie
vorhin dem Wirtschaftswissenschafter, so hier diesem Physiker das
Wort:

«...Als einzige Chance erschien uns eine Leistung der gemeinsamen Vernunft. Diese
miisste sich gegen die kurzsichtige Rationalitédt der Einzelpersonen durchsetzen und gegen die
starken Affekte, die diese Interessen begleiten. Ich kann mir nicht vorstellen, dass jemand den
notwendigen Bewusstseinswandel vollziehen kann, der nicht durch die Verzweiflung hin-
durchgegangen ist und den nicht der Affekt der Nichstenliebe aus der Verzweiflung gerettet
hat.

Dies ist aber die Figur der christlichen Eschatologie. Verzweiflung ist die seelische Vor-
wegnahme des Gerichts, und Nichstenliebe ist das neue Leben. Wenn die Kirche die Tradition
ihres Ursprungs versteht, so hat sie heute der Welt etwas zu sagen, was ihr niemand sonst sagen
kann ...»

«Die Katastrophentriachtigkeit der heutigen Welt hdngt mit der unentwirrbaren Verbin-
dung von Selbstgerechtigkeit und Zynismus bei den Trigern der (politischen und wirtschaft-
lichen) Ordnungen zusammen. Die altiiberlieferte Lehre von der Siinde beschreibt genau
diesen Hergang. Das naiv-moralistische Verstidndnis der Siinde als Verletzung des Gebots
verbirgt den anthropologischen Gehalt dieser Lehre. Die tiefste Siinde ist die Selbstgerechtig-
keit. Die Menschen, die das erfahren, sind es, die nach Gerechtigkeit hungern und diirsten. Sie
sollen satt werden. Paulus spricht davon unter dem Namen der Rechtfertigung durch den
Glauben. Die Theologie der politischen und sozialen Gerechtigkeit beschreibt nicht die
personliche Rechtfertigung, sondern ihre Auswirkung in der Gesellschaft. .. Sie wird in weitem
Umfang mit der Gerechtigkeit der sdkularen Vernunft iibereinstimmen. In der Tiefe hat sie
aber das Selbstvertrauen der sikularen Vernunft nicht zu sanktionieren, sondern zu relativie-
ren, zu erschiittern...»



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 179

«...Das dritte Thema der Weltversammlung fordert Integritidt der Schopfung (integrity of
creation). <Integer» bedeutet im urspriinglichen Wortsinn <unberiihrt), <unangetastet», jeden-
falls also <unzerstort>. Unangetastet haben wir Menschen die Welt spitestens seit dem Beginn
des Ackerbaus und der Tierzihmung nicht gelassen. Konnen wir sie unzerstort lassen?. .. Die
Vorstellung einer unangetasteten Schopfung ist also eine Idealisierung. Als Leitbild begleitet
sie aber die biblische Hoffnung auf einen menschlichen Frieden in Gerechtigkeit... Was ist die
Anwendung aufunsere Zeit? Es handelt sich um das Ethos der Wissenschaft und Technik... Es
gibt eine eigentiimliche Faszination der Technik, eine Verzauberung der Gemiiter, die uns
dazu bringt zu meinen, es sei ein fortschrittliches und technisches Verhalten, dass man alles,
was technisch moglich ist, auch ausfiihrt.

Das ist aber nicht fortschrittlich, sondern kindisch. Reifes technisches Handeln ist vollig
anders. Es beniitzt technische Gerite als Mittel zu einem Zweck ... Kein Gerit ist Selbstzweck.
Eine technische Kultur, die sich als Selbstzweck gebirdet, ist als ganze auf einer niedrigeren
Entwicklungsstufe als ihre einzelnen Apparate...

Entsprechendes gilt fiir die Wissenschaft. Die Wissenschaft ist fiir ihre Folgen verantwort-
lich... Wo sie das nicht sieht, ist sie noch nicht erwachsen, sie ist noch ein Spiel von Kindern...
Gefordert ist die Mitwirkung an der politischen Verwandlung unserer Gesellschaft, so dass in
ihr technische Mittel begrenzten Zwecken gemiss verwendet werden...

Hier stellt sich die sittliche Frage nach einer asketischen Weltkultur: <Askese» ist ein
klassischer Begriff der Religion. Wortlich bedeutet er Ubung, Training; meist aber wird er als
Verzicht verstanden. So wie sich uns die Frage hier stellt, konnte man eine Kultur als asketisch
bezeichnen, die bewusst und aus Grundsatz auf 6konomische Giiter verzichtet, welche in ihrer
Reichweite liegen. Die heutige Kultur ist bewusst antiasketisch: sie ist konsumptiv, und
Bediirfnisse werden bewusst geschaffen... Unser eigenes Uberleben konnte davon abhingen,
ob uns eine demokratische Askese in bewusstem Verzicht der ganzen Gesellschaft auf okono-
misch vordergriindig verfiigbare Giiter moglich wird.»

Soweit Carl Friedrich von Weizsdcker in seiner neuesten Schrift: «Die
Zeit dringt. Eine Weltversammlung der Christen fiir Gerechtigkeit, Frie-
den und Bewahrung der Schépfung».4 Die Forderung einer «asketischen
Weltkultur» kann unmoglich sein letztes Wort sein. Das letzte Wort hat
auch bei ihm die Hoffnung, dass die Zusage einer umfassenden Befreiung
des Menschen sich erfiillt: nur, wenn unser Blick frei wird fiir das wahre
Gliick, konnen wir das Scheingliick, mit dem die Konsumgesellschaft uns
blendet, als solches erkennen, woraus sich die Freiheit zum Verzicht von
selbst ergibt.

III. Worauf diirfen wir hoffen?

Diese dritte Frage ergibt sich unmittelbar aus den vorangegangenen.
Was wir tun, ist immer auch Saat auf Hoffnung. Die Friichte eines geist-

4 C. Fr. von Weizsidcker, Die Zeit drangt. Eine Weltversammlung der Christen fiir Gerech-
tigkeit, Frieden und die Bewahrung der Schépfung, Miinchen-Wien 1986, 73; 89f., 92-95.



180 Eduard Buess

inspirierten Tuns reifen langsam. Noch sind es die Friichte unseres geist-
feindlichen Tuns, die uns in die Augen springen. Was im Ungeist der
Macht-, Gewinn- und Vergniigungssucht gesit wird, scheint schneller zu
reifen. Das Unkraut droht den Weizen zu iiberwuchern. Die Befreiung
durch Gott fiir die Mitarbeit an seinem Werk ereignet sich fort und fort,
aber ihre Wirkungen bleiben noch weithin verborgen. Die publicity, die die
Katastrophenereignisse erlangen, muss ihnen versagt bleiben. Sie sind oft
wohl auch in sich selber zwiespiltig. In uns selber ringen Geist und Ungeist
miteinander, Gott und Abgott. Die Befreiung hat bei uns selber eben erst
angehoben. Ein Lebens- und Liebeskeim ist uns eingepflanzt, der erst
wachsen und sich entfalten muss und dabei noch und noch durch ein
ungiinstiges seelisch-geistiges Klima behindert ist.

So finden die Anti-Hoffnungen, die schwarzen Utopien ihren Ndhrbo-
den. Etwa Orwells Vision des Reiches des « Grossen Bruders». Oder Aldous
Huxleys Horrorvision des gentechnologisch durchmanipulierten Reichs
des grossen Fords. Oder Max Horkheimers schon sehr wirklichkeitsnahes
Bild des «verwalteten Menschen». Kornelis H. Miskotte hat den vierten
Menschen beschrieben: «Er ist der Mensch, der auf keinen Appell mehr
antwortet; man muss ihm auch das Vermogen dazu absprechen; sollen wir
wenigstens der Ansicht sein, dass er an der Leere seines Lebens leidet?...
nein, auch das darf man nicht annehmen...»>

So sind wir hier nochmals ganz an Gottes Zusage gewiesen. Man konnte
das Wort I Joh 4,9 von der Liebe, «die nicht darin besteht, dass wir
Liebende sind, sondern dass Gott uns geliebt hat», variieren: Unsere
Hoffnung griindet nicht darin, dass wir hoffnungserfiillte Menschen sind,
sondern darin, dass der «Gott der Hoffnung» (Rom 15,13) uns in Jesus
Christus «wiedergeboren hat zu einer lebendigen Hoffnung» (I Petr 1, 3).
Von daher werden wir frei, in die Optik Jesu hineinzuwachsen, der um das
Grauen der Welt wusste wie keiner sonst und eben diese Welt im Licht der
Liebestreue Gottes sah, der die Zukunft gehdrt, noch wo wir nichts als ihre
Ohnmacht sehen. Wer die Evangelien liest und sich in sie hineindenkt,
kann sich dem Eindruck nicht entziehen: Jesus lebt in einer Gemeinschaft
mit dem «Vater», die so eng ist, dass sie auch in der Verzweiflung und im
Todeskampf von Gethsemane und Golgatha nicht zerreisst, sondern neu
und endgiiltig in Kraft gesetzt wird. Bei ihm gilt, was wir fiir uns so noch
kaum zu sagen wagen: «Gott ist des Menschen ndheste Beziehung» (Pe-
stalozzi). Eben in diese verborgene Grundbeziehung zieht er alle hinein, die

5 K. H. Miskotte, Wenn die Gotter schweigen. Vom Sinn des Alten Testaments, Miinchen
1964, 11.



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 181

in seine Sphire treten. Ja, er sieht jeden Menschen daraufhin an, dass er,
was immer er von sich her sei, Gott zugehore. Fiir ihn vollzieht sich «alles
Leben im Angesicht Gottes, als l4ge kein Schatten iiber der Welt... und
wire die Schopfung unzerstort» (Ernst Kdsemann). Was fiir seine Volks-
genossen «Eschatologie» war im Sinne der vagen Hoffnung auf ein kiinf-
tiges Heil, beginnt sich fiir Jesus jetzt und hier zu erfiillen: «Heute ist diese
Schriftstelle (bzw. die in ihr enthaltene Verheissung) in Erfiillung gegangen,
so wie ihr sie eben gehort habt» (Lk 4,21). Was soll da noch die Plackerei
mit der Sorge ums tdgliche Auskommen und Fortkommen? «...Euer
himmlischer Vater weiss, dass ihr dies alles notig habt» (Mt 6,31f.). Auch
die Sorge um Krankheit und Tod hat ihr Gewicht verloren. Statt dessen gilt
die Zusage: «Alle Dinge sind moglich bei Gott» (Mk 9,23), in dessen Liebe
und «Angesicht» der Mensch glaubend leben darf. Es gilt die Freude, eine
von Jesus her seine ganze Umgebung ansteckende, hinreissende Freude. Es
ist, mit keiner andern zu vergleichen, die Freude dariiber, dass Gott den
Menschen aus der Gefangenschaft in sich selbst und seiner Welt heraus-
liebt. «... Wir wollen ein Freudenmahl feiern; denn dieser mein Sohn hier
war tot und ist wieder zum Leben gekommen; er war verloren und ist
wieder gefunden worden» (Lk 15,23f. am Schluss des Gleichnisses vom
«Verlorenen Sohn»). Indem Jesus den Menschen und seine Welt so ansieht
und behandelt, wie er es klassisch in diesem Gleichnis darstellt, beginnt
sich der Mensch schon in dieser Richtung zu verwandeln. So beginnt im
Bereich um Jesus die Hoffnung sich zu erfiillen. So war es einst, so ist es
iiberall, wo Menschen an der durch Jesus vermittelten Unmittelbarkeit zu
Gott teilbekommen und die anderen in dieser Perspektive sehen und
entsprechend angehen. Da kommt etwas in Gang.

Da beginnen die Menschen schon sich in Richtung auf ihr wahres Sein
hin zu verindern. Die Hoffnung 6ffnet sich dann und rechnet damit, dass,
was so im Kleinen und Verborgenen geschieht, sich ins Universale auswei-
tet und die Welt verwandelt.

Das ist die Hoffnung, in die Jesus uns hineinzieht. Im Kleinen da und
dort jetzt schon sich verwirklichend, weist sie hinaus auf die Verwirkli-
chung im Grossen und Ganzen, die ein neues, die uns gesetzten Schranken
durchbrechendes Nahekommen Gottes voraussetzt: «Weltgericht» als
Bedingung der «Weltvollendung». In der Perspektive Jesu gesehen, kiin-
digt sich dieses Letzte auch in den Katastrophen unserer Zeit an. In ihrer
Negativitdt zeugen sie von diesem Positiven: von der hereindringenden
neuen Welt aus Gott. Jesus hat die Katastrophen der Geschichte in seinem
Leiden und Sterben in letzter Tiefe vorwegerfahren. Er erleidet sie als ein
Sterben zum Leben, als einen Ubergang, der Raum schafft fiir den Neu-



182 Eduard Buess

anfang. Von ihm her gesehen, zeigen die Katastrophen unserer Zeit und die
in ihnen drohende «Totalkatastrophe» das Ende einer Welt an, die unter
unserer Hand zur Karikatur ihrer selbst geworden ist; wie durch Geburts-
wehen kiindigt sich darin jene Welt an, die ihre wahre Gestalt wiederfindet.
So wird die Hoffnung, zu der Jesus uns erweckt, durch die katastrophale
Lage, in der wir uns befinden, nicht widerlegt, sondern herausgefordert:
Wir sollen freier, grosser, kithner von Gott denken, als wir es bisher getan.
Unsere Hoffnung soll sich weiterspannen. Unser Handeln soll allem augen-
scheinlichen Scheitern trotzen. Keine Tat der Liebe fillt ins Leere. Eine
jede bringt, unseren Augen zumeist verborgen, ihre Frucht. Sie wirkt mit
am Werke Gottes selber. Gott will das Neue nicht ohne unsere Mitwirkung
schaffen. -

Hier muss ich eine Aussage aufnehmen, die in unserem Kreis mehrmals
laut wurde. Jenes Urteil iiber das «Christentum» als Hoffnungstriger, das
dahin lautete: «Das Christentum hat versagt. Fast 2000 Jahre hat es Zeit
gehabt, die Welt zu verdndern, und was dabei faktisch herausgekommen
ist, haben wir vor Augen. Nein, vom Christentum erwarte ich nichts mehr.»
Ich meine, in dieser Form hat das negative Urteil wenig Sinn. Solche
Pauschalurteile sind charakteristisch fiir eine Haltung der Distanz dem
Beurteilten und Verurteilten gegeniiber.

Sie entspricht jener Distanz, in der die moderne Naturwissenschaft die
Natur von sich abspaltet und als Objekt behandelt fiir sie selber als
urteilendes, verfiigendes, experimentierendes Subjekt. So unsachgemiss
diese Haltung der Natur gegeniiber ist, so unsachgemiss auch der
Geschichte und nun im besonderen der durch das «Christentum» geprag-
ten Geschichte gegeniiber. Wie wir mit der Natur zusammengehoren,
verbunden durch ein Schicksal, so gehoren wir auch schicksalhaft mit der
Geschichte zusammen, aus der wir kommen, die sich durch uns fortsetzt.
Urteilen kann ich nur als Mitbetroffener, Mitverantwortlicher, Mitschul-
diger. Dann verdndert sich mein Urteil griindlich. Es richtet sich dann auch
gegen mich selber. Ich muss mich selber fragen: Inwieweit bin ich am
verhidngnisvollen Lauf der Geschichte mitschuldig; inwieweit lasse ich
mich von den herrschenden Trends mitfortreissen; inwieweit profitiere ich
mit von ihnen?

Fiir den Christen spitzt sich die Frage dahin zu: Warum lasse ich mich
nicht von dem Gegentrend ergreifen, der sich von Jesus Christus herleitet,
in dem Jesus Christus selber die Geschichte heimlich und doch auch wieder
deutlich erkennbar mitbestimmt? Warum spalte ich mich faktisch von der
Gemeinschaft ab, der ich im Grunde doch zugehore: von der Gemein-
schaft, die sich auf Christus griindet, auf seinen Glauben, seine Liebe, seine



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 183

Hoffnung? Was im besonderen die Hoffnung betrifft, lautet die Frage des
Christen: Warum lasse ich mich nicht neu in die Hoffnung Jesu Christi
hineinnehmen; warum lasse ich mich statt dessen von der Hoffnungslosig-
keit anstecken, an der die heutige Menschheit krankt? Ich komme dann zu
einem priziseren Urteil: Wir Christen haben speziell darin versagt, dass
wir die Hoffnung auf Gott in Christus zu klein ansetzten, egoistisch
verstanden bzw. missverstanden als Hoffnung je auf unser personliches
«Seelenheil». Wir begegneten diesem Reduktionismus schon friiher, etwa
dort, wo wir davon sprachen, dass die Theologie sich der Verantwortung
fir die naturwissenschaftlich-technische Zivilisation entschlagen und auf
die geisteswissenschaftliche Dimension ihres Erbes zuriickgezogen habe.
Unser Urteil lautete, dass wir Christen und Theologen damit an der
verhdngnisvollen Eigengesetzlichkeit der modernen Naturwissenschaft
und Technik mitschuldig wurden.

Die Herausforderung dieser Stunde geht dahin, dass wir uns neu der
ganzheitlichen Hoffnung Jesu Christi 6ffnen mdchten. Nach dem Neuen
Testament kommt «das Gericht zuerst liber das Haus Gottes» (I Petr 4,17).
Es ergeht heute iiber uns Christen, die wir Jesus Christus verleugneten,
indem wir die Weite seiner Hoffnung verleugneten. Und das Gericht zielt
dahin, dass wir neu fiir die grosse Hoffnung frei werden.

Ich gebe abschliessend wiederum Vertretern naturwissenschaftlichen
Denkens das Wort. Wir scheinen uns heute in spiter Stunde wieder an jene
frithere Stunde unserer Geschichte zu erinnern, in der Theologen auch
Naturwissenschafter und Naturwissenschafter auch Theologen und Philo-
sophen waren. Das «dunkle» 19. Jahrhundert, das Jahrhundert der «kopf-
losen Flucht nach vorn», des bis weit in unser Jahrhundert sich fortset-
zenden positivistischen Reduktionismus, scheint einer Zeit zu weichen, in
der, mit Edgar F. Schumacher zu reden, die «Heimkehrer» neu zu Worte
kommen. Es geht in den folgenden Zitaten darum, ob wir die ganzheitliche
Hoffnung Jesu, die die Erde und alle Kreatur miteinschliesst, auch ange-
sichts des drohenden Zusammenbruchs unserer Zivilisation, des damit
gegebenen «Weltuntergangs» festhalten. Jesus hat mit dem «Untergang»
der nach dem Bild des gottentfremdeten Menschen gestalteten-missgestal-
teten Weltverfassung gerechnet. Er hat damit gerechnet als der Kehrseite
des Aufgangs der neuen gottentsprechenden Weltverfassung. Aber er sieht
in der neuen Welt aus Gott alles bewahrt, was in der alten Weltgestalt aus
Gott stammte und das Geprige seiner Liebe trug. Er bleibt der Erde treu. Er
tiberwindet die Versuchung zu jener auf das Geistige, Spirituelle, « Himm-
lische» reduzierten Hoffnung. Er bleibt dem Alten Testament treu, dessen
Verheissungen immer auf das «Land» gehen, auf die Erde und ihre Gaben.



184 Eduard Buess

Eben diese Gaben, Brot und Wein, macht er in seinem letzten Mahl im
Jiingerkreis zu Zeichen und Zeugnissen seiner Liebe. Er verweist dabei auf
die unvorstellbar andere, aber voll reale «Tischgemeinschaft im Reiche
Gottes»: «Ich werde nicht mehr vom Gewichs des Weinstocks trinken, bis
ich neu davon trinken werde im Reiche meines Vaters» (Mt 26,29). So
lautet in seinem Gebet, dem «Unservater», die dritte Bitte: «Dein Wille
geschehe wie im Himmel so auch auf Erden». Bei den theologisierenden
Naturwissenschaftern geht es um eben diese Treue zur Erde oder um ihre
Verleugnung.

Verleugnet wird sie bei Hoimar von Dittfurt, dem Erfolgsautor zahlrei-
cher naturwissenschaftlich-naturphilosophischer Biicher. In seinem letz-
ten Werk: «So lasst uns denn ein Apfelbdumchen pflanzen. Es ist soweit»,
schreibt er:

«Jedenfalls — und dariiber herrscht Einigkeit unter den Experten — sind wir heute die
Zeitgenossen eines globalen «Faunenschnitts», d. h. eines globalen Massensterbens exzessiven
Ausmasses. .. Die Tatsache selbst steht fest. Die Frage, um die es allein gehen kann, ist die, ob
es schon soweit ist. Ob die Spezies Menschheit ihre Rolle auf diesem Globus schon jetzt zu
Ende gespielt hat. Die Griinde, die dafiir sprechen, dass diese Frage bejaht werden muss, bilden
den Inhalt des ersten Teiles dieses Buches. ... Wir verkorpern sie selbst. Das auf der Oberflidche
unseres Planeten seit etwa hundert Jahren mit zunehmender Geschwindigkeit ablaufende
Massensterben... ist nachweislich auf die Aktivititen unserer eigenen Art zuriickzufiihren.
Damit ist zugleich gesagt, dass wir es auch in der Hand hitten, dem Ablauf der Dinge Einhalt zu
gebieten. Dies sollte eigentlich umso néher liegen, als die Katastrophe, die wir ausgeldst haben,
uns selbst mit Sicherheit nicht aussparen wird. Aber einer der abstrusesten Aspekte des
Geschehens besteht darin, dass die Menschheit entschlossen scheint, sich dem Ablauf der
Ereignisse widerstandslos zu iiberlassen, ja dass sie nicht einmal bereit ist, das Ausmass der
Gefahr iiberhaupt zur Kenntnis zu nehmen.»

Soweit die Bestandesaufnahme, wie von Dittfurt sie bietet. Nun die
Hoffnung, die er anbietet:

«Ein Mensch, der die Uberzeugung vertritt, dass mit seinem Tode fiir ihn alles vorbei sein
werde, nimmt ein Wissen in Anspruch, iiber das er gar nicht verfiigen kann. Die Gewissheit
seiner Uberzeugung konnte nur dann als legitim... angesehen werden, wenn zweifelsfrei
feststinde, dass jenseits dieser zwischen «Urknally und «Wirmetod» als ihren zeitlichen
Grenzen sich entwickelnden Welt nichts mehr existiert. Wer diese Moglichkeit als eine iiber
alle Beweispflicht erhabene Selbstverstdndlichkeit hinstellt, muss sich aber vorhalten lassen,
dass er mit ihr die zumindest gewagte Behauptung aufstellt, das Weltbild in unserem Kopf
existiere ohne ein Original.»

Von Dittfurt nimmt hier den Ansatz des Kantschiilers Arthur Schopen-
hauer zur Hilfe «Zur Lehre der Unzerstorbarkeit unseres wahren Wesens
durch den Tod»: «Mit dem Tod geht allerdings das Bewusstseyn unter,



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 185

aber damit keineswegs das, was bis dahin dasselbe hervorgebracht hat-
te...»

Von Dittfurt fahrt fort: « Dass ein Abbild nicht ohne Original existiert, dass die Welt, in der
wir uns vorfinden, auf einem sie tragenden und ermdglichenden transzendenten Fundament
ruht... und dass wir daher, wenn wir im Tod aus dieser Welt herausfallen, nicht ins Nichts
fallen werden — das alles sind Aussagen, die wir getrost als glaubhaft ansehen diirfen. .. Jedes
Wort iiber diese Feststellungen hinaus ist andrerseits vom Ubel. Denn: <Als wenig die Kinder
wissen im Mutterleib von ihrer Anfahrt, so wenig wissen wir vom ewigen Leben (Luther)».»
Von Dittfurt beendet sein Buch mit folgenden Sitzen: «Unsere Not wire vielfach grésser, in
vollem Ernst konnten wir erst dann von Not sprechen, wenn wir weiterhin unsere Augen
verschlossen vor dem bevorstehenden Ende. Wer gelernt hat, dass erst sein Anblick uns die
Einsicht erschliesst in die Wahrheit und den Sinn unserer Existenz, der versteht, warum Luther
beten konnte: «<Komm, lieber Jiingster Tagy>. Und wer begriffen hat, dass dieses Ende nicht das
Nichts bedeutet, der kann teilhaben an der Zuversicht, die derselbe Martin Luther in die Worte
fasste: <Und wenn ich wiisste, dass morgen die Welt unterginge, so wiirde ich doch heute ein
Apfelbdumchen, mein Apfelbdumchen pflanzeny. So lasst uns denn ein Apfelbdumchen pflan-
zen. Es ist soweit».6

Soviel zu Hoimar von Dittfurts Hoffnung. Ich nenne sie reduktio-
nistisch, weil sie sich, gut platonisch, auf die reine Transzendenz zuriick-
zieht. Es ist charakteristisch fiir diese Sicht, dass darin die «Liebe» fehlt,
die, christlich gesehen, das Grundkriterium ist fiir ein Tun nicht nur,
sondern auch fiir ein Denken, das Glaubhaftigkeit beansprucht. Denn
«Liebe» ist biblisch gesehen identisch mit «Treue, Verladsslichkeit», und
diese sind identisch mit « Wahrheit» (vgl. die Doppelbedeutung des engli-
schen «true», auf die Balz Engler” hingewiesen hat). «Gott ist Liebe» (I Joh
4,9) meint das gleiche wie: «Gott ist treu.»® Liebe und Treue sind Bezie-
hungsbegriffe. Sie meinen die unzerstorbare Beziehung, die Gott in Chri-
stus mit dem Menschen und in ihm mit aller Kreatur eingegangen ist,
weiter die neu zu kniipfende Liebesbeziehung zwischen den Menschen
unter sich und den Menschen und der Kreatur iiberhaupt. «Die Liebe
bleibt» (I Kor 13,8). Wenn alles reisst, die Liebesbeziehung Gottes zur
menschlichen und aussermenschlichen Kreatur reisst nicht. Und wenn die
menschlich-aussermenschliche Kreatur in ihrer jetzigen Gestalt vergeht, so
vergeht doch die Liebe nicht, in der Gott sich ihr verbunden hat. Aus ihr
ersteht sie in neuer Gestalt neu. So Jesus selber in seiner Auferstehung. So
die Kreatur, der er sich mit einem unlésbaren «Band der Liebe» (vgl. Kol

6 H. von Dittfurt, So lasst uns denn ein Apfelbdumchen pflanzen. Es ist soweit, Hamburg-
Ziirich 1985, 12f.; 359-361; 367.

7 o.Prof. fiir Anglistik an der Universitidt Basel, Mitglied der «Arbeitsgruppe».

8 Vgl. neben vielen anderen Stellen I Kor 10,13 und II Kor 1,18.



186 FEduard Buess

3, 14) verbunden hat. Das ist seine Hoffnung. Sie ist kategorial verschieden
von derjenigen Hoimar von Dittfurts.

Anders der Physiker Klaus Miiller in seinem grossen Werk «Die pripa-
rierte Zeit»: In Zusammenhang physikalischer und naturphilosophischer
Erorterungen stellt er sich den letzten Fragen:

«Diirfen wir mit der schopferischen Gestaltungskraft einer iibermenschlichen Liebe rech-
nen, wo doch das Entsetzlichste geschieht? Dies ist wohl nur méglich, wenn wir Gott so sehen
lernen, wie ihn Jesus, der leidende Gottesknecht, ihn uns sehen machen kann, wenn wir uns in
sein Kraftfeld begeben:... Die Zukunft der Hoffnung ist die grossere Liebe Gottes, die unsere
geschichtliche Freiheit zum Hassen, Morden und Identifizieren bezwingen und am Ende alles,
was unter des Menschen furchtbaren Anschligen fiel, noch einmal neu zur Sprache bringen
wird, so dass es das Lob Gottes ungedngstigt anstimmen kann. Das ist es, was ich selbst hoffe.»
Klaus Miiller stellt die Frage: «Ist solche Zukunft der Hoffnung auch nur andeutungsweise zu
denken?» Er bejaht sie. Er skizziert eine neue Weise wissenschaftlich-philosophischen Den-
kens, in der dieses theologische Tiefe gewinnt. Der Kernsatz, den ich hier nicht entfalten kann,
lautet: «Fiir dieses Denken ist Offenheit die ontologische Grundbefindlichkeit der Welt. .. die
Offenheit der Liebe...» (631ff).% -

Klaus Miiller ringt in seinem Buch um eine Weise wissenschaftlichen
Denkens, in der dieses selber die «Offenheit der Liebe» gewinnt. Damit
stellt er uns von seiner Seite her vor die Frage, mit der wir uns in unserem
interdisziplindren Kreis beschiftigten. Ich versuche abschliessend anzu-
deuten, in welcher Richtung ich die Antwort suche.

Ich meine, die Probleme, vor denen wir heute stehen, haben eine Weite
und Tiefe, die die traditionellen Scheidungen obsolet erscheinen lassen. Sie
fordern uns, wo wir uns ihnen in ihrem wahren Gewicht stellen, alle heraus:
die Naturwissenschafter wie die Geisteswissenschafter, die Theologen wie
die Philosophen. Von ihnen her sind wir schon gemeinsam aufgerufen,
wihrend wir noch unseren Spezialproblemen nachgehen. Es geht kiinftig
darum, ob wir uns durch diesen Anruf aus der Vereinzelung herausholen
lassen: ob wir uns im Ringen um eine Antwort, die dem Anruf gerecht wird,
zusammenfinden kdnnen. Die Theologie kann dabei keine Fiihrungsrolle
beanspruchen. Sie wiirde sich selbst aufgeben, wenn sie ihren Beitrag
anders denn als Dienst verstiinde. Als Hilfe zum besseren Verstindnis der
aktuellen Wirklichkeit und des Rufs, der von ihr ausgeht. Als Hilfe im
Ringen um die angemessene Antwort.

Sie wird von ihrer Seite her darauf hinweisen, dass es kein handliches
Rezept gibt, die Dynamik der zerstorerischen Krifte zu stoppen. Sie wird

? K. Miiller, Die priparierte Zeit. Die Menschheit in der Krise ihrer Zielsetzungen, 1972,
631f.



Theologie in der Krise der technischen Zivilisation 187

ihre Uberzeugung einbringen, dass unserer Situation heute nur jene
Grundkraft gewachsen ist, aus der die Welt entstand und entsteht, an deren
Verachtung sie verdirbt, aus der ihr die Freiheit zur « Umkehr und Heim-
kehr» erwichst: die Kraft der Liebe Gottes. Sie wird, um diese ihre
Uberzeugung zu konkretisieren, nochmals auf den Dialog mit den Vertre-
tern anderer Wissenschaften angewiesen sein. Auf solche, die wie Edgar E.
Schumacher, Carl Friedrich von Weizsicker und Klaus Miiller ihre Uber-
zeugung teilen. Auf solche aber auch, die ihre Uberzeugung nicht teilen, ja
sie betont in Frage stellen.

Eduard Buess, Fliih



	Theologie in der Krise der technischen Zivilisation

