
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 2

Artikel: Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

Autor: Locher, Gottlieb Friedrich Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit
bei Augustin

Welches Anliegen bewegt den Kirchenvater Augustin, wenn er in seinen
dogmatischen und homiletischen Schriften die «Zeit» ins Auge fasst? Zur
Beantwortung dieser Frage legt unsere Untersuchung zunächst einen Überblick

über den Gebrauch des Wortes tempus bei Augustin vor.* Sodann
behandeln wir das Problem der Realität der Zeit, das Augustin im XI. Buch
seiner Confessiones im Rahmen der Beziehung zwischen Zeit und Seele zur
Sprache bringt. Drittens vertiefen wir uns in den Sinn der Zeit, besonders
der Zeit der Hoffnung; wir beobachten hier, wie Augustin in seiner Predigt
bei der Beziehung der Zeit zur Ewigkeit einsetzt und in diesem Licht zeigt,
wie die Zeit einen positiven Charakter erhalten kann. Schliesslich wird -
viertens - kurz angedeutet, wie Augustin diese Gedanken in seine Theologie

und in seine Predigt einfügt.1

I. Der Gebrauch des Wortes tempus in seinen verschiedenen Formen

Nur selten verwendet Augustin das Wort tempus in einem universalen,
sowohl die Zeit als auch die Ewigkeit umfassenden Sinn. Er erklärt zum
Beispiel, dass in der Trinität im Verhältnis vom Vater zum Sohn «die Zeit»
nicht vergeht.2 Auch von den Dämonen kann er sagen, sie seien Geschöpfe,
die bezüglich der «Zeit» ewig sind.3 Diese Bedeutung des Wortes tempus ist

* Meinem Vetter, Prof. Dr. Gottfried W. Locher, Köniz/Bern, danke ich für seine Hilfe bei
der deutschen Übersetzung.

1 Zu diesem Aufsatz: I und II sind eine redaktionell und anhand neuerer Literatur
bearbeitete Übertragung von Abschnitten meiner Dissertation: Hoop, eeuwigheid en tijd in de

prediking van Augustinus, Veenman, Wageningen 1961. (zit. «Hoop»). III und IV fassen

andere Partien dieser Dissertation und spätere Veröffentlichungen zusammen. - Zum
Zeitbegriff Augustins: E. P. Meijering, Augustin über Schöpfung, Ewigkeit und Zeit. Das elfte Buch
der Bekenntnisse, Leiden 1979. - Zum Hoffnungsbegriff Augustins: L. Bailay, Der Hoffnungsbegriff

bei Augustinus, Münchener Theologische Studien II, 29 (1964).
2 Sermo 195,1: tempus non transient, cf. 119,1: non praeterit (die Zeit zwischen Vater und

Sohn).
3 De civitate Dei (zit. Civ.) VIII, 16,8: Die Dämonen sind: animalia... tempore aeterno -

(Vom Gottesstaat, Bd. I und II, Zürich 1955. Eingeleitet und übertragen von W. Thimme; zit.
Th I und II) Th I 439: «...der Zeit nach ewig...».



148 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

auffällig, da für Augustin die Zeit nicht unendlich ist. Also braucht er das

Wort tempus hier gewissermassen im Sinn eines unendlichen
Zeitabschnitts, als «endlosen Tag».4 Doch meistens versteht Augustin unter
tempus den gewöhnlichen Zeitlauf im Gegensatz zur Ewigkeit. Dabei
unterscheidet er drei Aspekte.

Erstens ist für ihn die Zeit: das Zeitliche, das Vergängliche. Dadurch ist
die Zeit für das menschliche Leben auf Erden und überhaupt für die ganze
diesseitige Welt kennzeichnend. Für tempus im diesem Sinn verwendet er
öfters das Adjektiv temporalis, das Adverb temporaliter und einmal das
Substantiv temporalitas.5

In der Regel haben diese Wörter einen negativen Sinn, weil sie ihren
Gegenstand nicht nur als beweglich-unbeständig, sondern auch als
vergänglich kennzeichnen, als aufhörend zu sein. Das Zeitliche neigt sich eben
dem Nicht-sein zu. Zwar können die Wörter gelegentlich auch einen
positiven Sinn erhalten, oder beides verbinden, aber positiv ist temporalis
nur vergleichsweise. Zum Beispiel lässt Augustin in De civitate Dei das
«zeitliche Glück» vor dem Hintergrund einer «elenden Ewigkeit» als einen
relativ günstigen Sachverhalt gelten.6

Zweitens bezeichnet Augustin mit tempus einen Zeitraum oder einen
Zeitabschnitt. Dieser objektive Aspekt des Zeitbegriffs hängt mit den dem
Menschen in Natur und Geschichte gesetzten Grenzen zusammen. Tempus
gehört ebenso wie templum zum griechischen xépvetv. Wie templum einen
begrenzten Raum, so benennt tempus die begrenzte Zeit.

Für Plato spielt bei seiner Definition der Zeit der Zusammenhang der
Zeit mit dem Umlauf der Sonne, des Mondes und der Planeten eine

4 Ennarationes in Psalmos (zit. Ps.) 147,5,29: in illa quippe habitatione tempus non voluitur.
Ps. 60,8,4: dies sine fine.

5 Tempus für temporale, cf. Conf. IX, 4,10: devorans tempora et devoratus temporibus -
(Augustinus, Confessiones - Bekenntnisse, Lateinisch und Deutsch, eingeleitet, übersetzt und
erläutert von J. Bernhart, München, 2 1960. Auch in: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt 1984; zit. B) B 440/441: ...«mich zu verstücken, im Verschlingen des Zeitlichen
vom Zeitlichen auch verschlungen...» Sermo 51,22,32: temporaliter, cf. sermo 362,27,28;
temporalitas neben fragilitas als Ausdruck der vergänglichen Welt Ps. 119,2,18.

6 Temporaiis: Ungünstig: sermo 157,1,1: iactantes suas delicias temporales... cf. ib. 5,5.
Sermo 125,11; in Verbindung mit dem Sichtbaren (II Kor 4,18): sermo 157,1,1. cf. ib. 5,5.
Eitel und unsicher: ib. Die Kürze des Lebens andeutend: sermo 185, 2,2. Ambivalent: sermo
80;7: temporalia aliquando prosunt... aliquando obsunt; cf. sermo 139,2,3. Trin. IV,18,24.
Relativ günstig: Civ. VIII, 16,25: melior est enim temporalis félicitas quam misera aeternitas -
Th I 439: «Besser ist doch zeitliches Glück als unselige Ewigkeit»; verbunden mit transire:
sermo 88,10, 9.



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 149

wichtige Rolle. Die Frage, ob Plato die Zeit überhaupt mit dem Umlauf des

Universums identifiziert hat, muss hier dahingestellt bleiben. Augustin
setzt das wohl voraus, wenn er im XI. Buch seiner Confessiones diese
«Ansicht eines gelehrten Mannes» u.a. damit bestreitet, dass unter Josua
die Sonne zwar stillstand, die Zeit jedoch weiterlief.7

Bei Plato hat der Zusammenhang der Zeit mit dem Kreislauf des

Universums auch für die Sittlichkeit entscheidende Bedeutung. In seinem

Dialog Timaeus verlangt er, dass die Einzelseelen, um ihre Leiber beherrschen

zu können, sich am Universum orientieren, das als ein beseeltes
Wesen geschaffen sei.8

Zeitabschnitte nannte Plato «Teile der Zeit», pepp %pôvou, was Ficino
als temporispartes übersetzt.9 Cicero definierte die für die Erledigung einer
Staatsangelegenheit notwendige Zeit als einen Teil der Ewigkeit und sprach
dabei auch vom Zeitraum (spatium).10

Bei Augustin finden sich für «Zeitabschnitte» oft nur tempora.11 Der
natürlichen Einteilung der Zeit durch Sonne und Mond entnimmt er in der
Regel die Tage (dies). Der Singular (der Tag, Tag und Nacht umfassend)
bezeichnet bei ihm gelegentlich im geistlichen Sinne «Licht», während der
Plural («die Tage») oft die Weltzeiten meint. Auch die Lebzeiten (aetates)
des Menschen, als dessen natürliche Zeitphasen, wendet Augustin gern auf
die Perioden der Heilsgeschichte an. Ferner kombiniert er manchmal

7 Cf. Plato Tim 38c,d und 39 c. Aug. Conf. XI, 23,29 und ib. 30 über Jos 10,12: sol stabat
sed tempus ibat. - B 650/651 : «... auf das Gebet eines Mannes... blieb die Sonne stehen, aber
die Zeit ging weiter...» E. P. Meijering, Augustin über Schöpfung (s. Anm. 1) 79, erwähnt eine
andere Hypothese: Nach J. F. Callahan, Basil of Caesarea, A new Source for St. Augustine's
Theory of Time, Harvard Studies in Classical Philology 63 (1958) 437-454, und: Augustine
and the Greek Philosophers, Villanova 1967, 86f., ist dieser «Gelehrte» der von Basilius
bekämpfte Arianer Eunomius; siehe Basilius: Adv. Eun. 1,21. Nach Meijering kann Augustin
jedoch diesen Gedanken auch direkt dem Timaeus Piatons entnommen haben.

8 Cf. Plato, Tim. 39e. Dazu: J. F. Callahan, Four Views of Time in Ancient Philosophy,
Cambridge Mass. 1948, 26 f.

9 Plato, Tim. 37 e. Ficino, cf. Piatonis opera, ed. Heinrici Stephani cum Marsilii Ficini
interpretatione, Biponti (Zweibrücken) Vol. IX, 1786, 279ff.

10 Cicero, De inventione 1,38: tempus autem est... pars quaedam aeternitatis...
11 Sermo 72,2,3; cf. 82,7,10: distribuite tempora et concordat scriptura. - «Ordnet die

Zeitabschnitte, so stimmt die Schrift mit sich überein. Cf. sermo 83,7,8; 110,1,1; 131,9,9;
Caill. (A. S. Caillau, Sermones post Maurinos reperti, ed. G. Morin OSB, in: Miscellanea

Agostiniana I, Roma 1930), 2,92,1; Mor. (G. Morin ib.) 13,1,1. De lib. arb. 111,21,60: per
ordinatissimam Seriem temporum, quam non negligat liberationem nostram Deus... - «Gott
vernachlässigt bei unserer Erlösung keineswegs die sorgfältige Ordnung der Zeitperioden».



150 G.F.D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

«Lebzeit» und «Tag» miteinander, weil er auf diese Weise mit den
Schöpfungstagen die Weltzeiten andeuten kann.12

Doch auch geschichtliche Ereignisse bieten Anlass, tempora,
Zeitabschnitte, zu charakterisieren, z. B. der Übergang des Römischen Imperiums
zum Christentum. Damit, sagt Augustin, begannen die tempora Christiana.13

Gelegentlich umschreibt auch Augustin die Zeitabschnitte als Zeitteile
{temporis partes), öfter jedoch als Zeiträume, wofür er hin und wieder
intervallum, meistens spatium sagt. Manchmal umschreibt er sie als
Zeitkreise {orbes, voluminä), womit er auf den Umlauf des Universums
anspielt.14 Die Wörter temperare (vgl. unser «temperieren») obtemperari
und contemperari erwähnt er ausdrücklich, um den Zusammenhang der
Zeit mit dem geistigen Leben deutlich zu machen.15

Tempus als Zeitraum ist für Augustin also eine objektive Gegebenheit,
vom Schöpfer selbst eingegrenzt. Das ergibt sich namentlich aus seiner
Verwendung im Singular: tempus. Denn damit bezeichnet er nicht nur
unsere eigene Lebensfrist, sondern auch die absolute Daseinsfrist der
ganzen von Gott geschaffenen Welt ; er will zum Ausdruck bringen, dass die
Welt nur eine begrenzte Zeit existiert.16 Darin liegt der grosse Unterschied
zwischen Augustin und den nichtchristlichen Piatonikern. Er sieht in
unseren Zeitabschnitten die Teile des einen, absoluten Zeitabschnitts.
Gelegentlich nennt er die ganze Zeit spatium temporis; manchmal
charakterisiert er sie als Zeitverlauf, tractus temporis. Beachtlich ist auch die
Darstellung der Weltzeit als Sturm: tempestas saeculi; der Weltsturm kann
dem vor Anker liegenden Schiff der Kirche nicht schaden.17

Drittens können die tempora den Unterschied von Vergangenheit,

12 Cf. z.B. sermo 105,6,8.
13 Sermo 81,7; cf. 105,6,8.
14 Temporis partes, cf. Conf XI, 21,27; temporis spatia ib. ; intervalla temporum XI, 16,21 ;

orbes temporum: Mus. VI, 11,29; spatia et volumina saeculorum: sermo 311,8.
15 Temperare. Ps. 66,1,40; obtemperare Mus. IV, 11,29; contemperare: Trin. IV, 18,24.
16 Tempus: Unsere Lebensfrist: Ps. 144,8,23 ; manchmal schwer von der absoluten Weltzeit

zu unterscheiden: sermo 38,2,3 (CC. sermo 38, 3,49f.): ergo credimus, dum tempus est fidei;
antequam sit tempus speciei\ cf. sermo 125,9; Wilm (A. Wilmart bei G. Morin). 3,4; sermo
10,7: ...duo tempora ecclesiae...; unum quod nunc est, alterum quod futurum est; in isto

probamur, in illo coronamur; cf. sermo 109,1,1.
17 Spatium temporis fur Weltzeit: Ps. 147,1,33; tractus temporis: sermo 361,22,21; tem-

pestas saeculi: sermo 177,8; cf. Ps. 54,18,15.



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 151

Gegenwart und Zukunft bedeuten.18 Plato nannte sie e'I8r| %pôvoo, Ficino
übersetzte mit temporis species.19 Neben Zeiträumen gibt es also Zeitformen.

Im Gegensatz zum Zeitraum (temporis spatium), dem objektiven
Aspekt des Zeitbegriffs, stellt die Zeitform (temporis species) die subjektive
Erfahrung der Zeit dar. Durch die Erfahrung bricht die Zeit in futurum,
praesens und praeteritum auseinander. Wie eng die Verbindung dieser
Zeitformen mit der Seele ist, erkennt man bereits bei Plato, der die
Zeitformen als Hoffnung, Wahrnehmung und Erinnerung unterschied.20
Diese drei Formen besitzen bei Plato übrigens nicht den gleichen Rang,
denn Zukunft und Vergangenheit kann man nur in uneigentlichem Sinn ein
«Sein» zuerkennen. Nur das Praesens bringt das Sein richtig zum
Ausdruck.21 Was sein wird oder was gewesen ist, das «ist» eben nicht wirklich.
Damit wird der Nachdruck stark auf das Praesens gelegt. Diese Gedanken
kehren nicht nur bei den anderen grossen nichtchristlichen Denkern über
die Zeit wieder, bei Aristoteles und Plotin, sondern auch bei Augustin. Bei
diesem ist die Gegenwart eine ausdehnungslose Grenze zwischen Vergangenheit

und Zukunft. Wie man davon reden kann, dass die drei Zeitformen
«sind», ist seiner Meinung nach ein Problem der Seele, auf das er im
XI. Buch der Confessiones näher eingeht. In dieser Erörterung spielen
psychologische Spekulationen eine wichtige Rolle.22 Das ist hingegen in
Augustins Sermones längst nicht im gleichen Ausmass der Fall. Allerdings
verwendet er darin für die Heilsverkündigung die Zeitformen sehr bewusst,
mehr als die anderen Aspekte der «Zeit», besonders Vergangenheit und
Zukunft. Die «Vergangenheit» enthält bei ihm das, was abgelehnt, die
«Zukunft» das, was bejaht werden muss. Der das Heil suchende Mensch
soll sich also zur Zukunft hin ausstrecken.

18 Civ. XI, 21,24:... non... eius... scientia trium temporum, praesentis videlicet etpraeteriti
velfuturi varietate mutatur; - Th II, 37: «Sein Wissen wird nicht... durch den Wandel der drei
Zeiten, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, beeinflusst...»; cf. Conf. XI,29,39 (vgl. den

Kontext); sermo 195,1.
19 Piatonis opera, oc. Tim. 37e.
20 Für èVriç, a'(crÔT|CTiç, jj.vrijj.ri als subjektive Formen der Zukunft, der Gegenwart und der

Vergangenheit cf. Plato, Philebus 39,e; Aristoteles, Metaph. XI, 7,1072b 18; Rhet. II, 8, 1386a

2f., 30; De memoria I, 449b 10 ff.; ib. 27f.; zit. nach R. Bultmann ThWB II, 515,5. v. èknlç, cf.

ib. Anm. 1.

21 Plato, Tim. 37 e.
22 Zur Frage, inwiefern die Zeit für Augustin ein psychologisches Problem war, vgl. auch:

U. Duchrow, Der sogenannte psychologische Zeitbegriff Augustins im Verhältnis zur
physikalischen und geschichtlichen Zeit, ZThK 63 (1966) 267-288. Zit. nach Revue des Etudes

Augustiniennes XIII (1967) 386. Ib. Bulletin pour 1966, 236.



152 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

II. Zeit und Seele im Elften Buch der Confessiones

1. Zeit und Sinn

«Was ist Zeit?» fragt Augustin im XI. Buch seiner Confessiones. Eine
theoretische Frage, in der es ihm um das «Sein», das Wesen der Zeit geht.
Mit dieser Problemstellung bewegt er sich auf der Linie Piatos, Aristoteles'
und Plotins. «Was ist also die Zeit? Wenn mich niemand darnach fragt,
weiss ich's; wenn ich es jemandem, der darnach fragt, erklären soll, weiss
ich es nicht.»23 Diese Selbsterkenntnis hält ihn aber keineswegs davon ab,
reizt ihn vielmehr dazu, sich weiter in das Problem zu vertiefen.24 Er macht
es wie Plotin, der seine Abhandlung über Ewigkeit und Zeit mit einer
ähnlichen Bemerkung beginnt.25

Wie bei Plotin wirft auch bei Augustin der Zusammenhang zwischen
Zeit und Seele ein Licht auf das Rätsel «Zeit». In den Confessiones,
besonders im Buch X, steht die Seele im Mittelpunkt der Erwägungen.
Dort schildert er seinen Weg von den geschaffenen, sichtbaren Dingen zum
unsichtbaren, ewigen Gott. Dieser Weg ist ein Aufstieg, und zwar zuerst zu
seiner Seele hin.26 Die Welt der Seele liegt höher als die des Leibes.
Staunend betrachtet er die Kraft der memoria, des «Bewusstseins», das
sich wie ein weit ausgedehntes Heiligtum ins Unendliche auszustrecken
vermag.27

Diese memoria erscheint ihm wie ein gewaltiges Geistesgebirge; dort
wird alles, was wir erfahren oder glauben, aufbewahrt, so dass es hervorgeholt

und miteinander verknüpft werden kann; aufgrund dessen vermögen

wir uns auch eine Zukunftsvorstellung zu machen von dem, was wir

23 Conf. XI, 14,17: Quid est ergo tempus?Si nemo ex me quaerat, scio;si quaerenti explicare
velim, nescio... - B 628/629: «Was ist also <Zeit>»? Wenn mich niemand danach fragt, weiss

ich es; will ich es einem Fragenden erklären, weiss ich es nicht.«
24 Ib. 22,28: Exarsit animus meus nosse implicatissimum aenigma. - B 644/645: «Mir

brennt der Geist danach, dies ungemein verwickelte Rätsel zu entwirren.»
25 Plot Enn. III, 7,1. Allgemein zur Lösung des Zeitproblems bei Augustinus verglichen mit

den griechischen Philosophen: J.F. Callahan, a.a.O. 200ff.
26 Vgl. z. B. Conf. X. 27,38: Sero te amavi... et ecce intus eras et ego foris...; - B 546/547:

«Spät hab ich Dich geliebt, du Schönheit, ewig alt und ewig neu,... Und siehe, Du warst innen
und ich draussen»; weiter über die Seele ib. 8,12ff Cf. Anm. 73).

27Ib. 8,15: Magna ista vis est memoriae...; - B 508/509: «Gross ist die Macht meines
Gedächtnisses, gewaltig gross, o Gott, ein Inneres, so weit und grenzenlos. Wer ergründet es in
seiner ganzen Tiefe? Diese Kraft gehört meinem eigenen Ich hier an...»



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 153

hoffen oder was wir fürchten.28 Schon hier, in Buch X, spricht Augustin
über das «Sein» des Vergangenen und des Zukünftigen in der Seele. In der
Seele ist es «gegenwärtig». Daraus folgert er, dass es auch Realität besitzt,
dass Vergangenheit und Zukunft wirklich «sind».

Ohne diese Fähigkeit der Seele, die memoria, bliebe das «Sein» der
«Zeiten» unerklärlich und schiene nur eine Täuschung. Das ist das Ergebnis

der ausführlichen ontologischen Analyse der Zeit in Buch XI29, die
diesen trügerischen Charakter der Zeit enthüllt. Hier legt Augustin dar,
dass man die Ewigkeit als wahres «Sein» anerkennt aufgrund der Tatsache,
dass sie ohne Ausdehnung ist. Die Ausdehnungslosigkeit ist ihr
Wesensmerkmal. Demgegenüber kann die Zeit nur «sein», indem sie sich
ausdehnt; Ausdehnung ist das Wesensmerkmal der Zeit. Die Zeit kann nicht
ohne Länge und Entfernung sein. Vergangenheit und Zukunft erscheinen
als messbare Zeitformen. Die Zeitabstände lassen sich vergleichen; einer
ist grösser als der andere. Vergangenheit und Zukunft sind jedoch keine
gegebenen Grössen, denn die vergangene Zeit ist nicht mehr, die zukünftige
noch nicht da. Die einzige uns gegebene Zeitform ist die praesentische, die
Gegenwart. Aber die Analyse ergibt: das Praesens ist nicht ausgedehnt.
Darauf geht Augustin in einer ausführlichen Erörterung ein, die den prae-
sentischen Zeitraum, der uns als gegenwärtige Zeit mit einer gewissen
Länge erscheint, zergliedert und aufs Nichts reduziert. Vom gegenwärtigen
Jahrhundert ist nur ein Jahr da, die anderen sind Vergangenheit oder
Zukunft; von diesem einen Jahr ist nur ein Monat, von demselben nur ein
Tag und davon nur eine Stunde da; aber auch diese eine Stunde lässt sich in
Einzelteile aufspalten. Resultat: die Gegenwart ist nur ein unmittelbarer
Übergang der Zukunft zur Vergangenheit, so schnell, dass von einer
Ausdehnung, die doch zur «Zeit» gehört, keine Rede sein kann. Die Gegenwart

28 Ib. 8,14: Ibisunt omnia, quaesiveexperta a mesivecrédita memini... B 506/507 ff: «Dort
ist alles, wessen ich mich entsinne, sei es von mir erlebt oder dass ich es von anderen erfahren
habe. Aus derselben Masse hervor verknüpfe ich mir selber auch immer neue Bilder erlebter
oder dem fremden Erlebnis - weil es meinem eigenen entsprach - geglaubter Dinge mit
vergangenen zu einem Gefüge und erwäge auf Grund dessen auch schon künftiges Tun, wie es

ausgehen mag, was sich hoffen lässt, und wiederum ist dies alles wie gegenwärtig vor meinem
Geiste. <Das und jenes will ich tun - das und jenes wird die Folge sein» ; so spreche ich bei mir in
der Meeresweite meiner Seele, wo alles voll von Bildern grosser Dinge ist. «O dass doch dieses

oder jenes wäre!» <Gott verhüte dies und jenesb so spreche ich bei mir, und während ich es

sage, sind die Bilder alles dessen, was ich sage, vom nämlichen Erinnerungsschatze her schon

gegenwärtig; ja ich könnte, wären sie nicht da, von alledem nicht einmal sprechen.«
29 Conf XI, 14,17-17,22.



154 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

«ist» also wohl da, aber nicht als Zeit, denn Zeit benötigt Ausdehnung.30

Diese Analyse stellt also Vergangenheit und Zukunft einerseits, Gegenwart

andererseits einander gegenüber. Denn Vergangenheit und Zukunft
sind wesensmässig als Zeiten ausgedehnt, aber sie «sind» nicht; Gegenwart
«ist» zwar, aber es fehlt ihr die für «Zeit» wesensnotwendige Ausdehnung.31

Beide Erwägungen, obwohl unterschiedlich, führen zur gleichen
Schlussfolgerung: die «Zeit» ist in jeder ihrer drei Formen eine
Täuschung.

Da einerseits die ontologische Analyse ergibt, dass die Zeitformen nicht
wirklich «sein» können, andererseits ihr «Sein» doch nicht in Abrede
gestellt werden kann, ist die Zeit ein Rätsel. Sie steigt aus der Verborgenheit
der Zukunft auf, wird Gegenwart, um sogleich wieder in die Verborgenheit
des Vergangenen einzutauchen. Dass die Zukunft «ist», geht daraus hervor,

dass sie im Geiste geschaut und vorausgesagt wurde, und zwar wahr-
heitsgemäss, wie das Eintreffen von Prophezeiungen bezeugt. Dass die
Vergangenheit «ist», geht daraus hervor, dass sie im Geist gesehen und mit
Worten erzählt werden kann.32

30Ib. 15,20: ...et ipsa una hora fugitivis particulis agitur; - B 632/633: «Und auch die
einzelne Stunde selbst läuft in flüchtigen Teilchen ab: was von ihr entflogen ist, ist <vergangen>,
was von ihr noch übrig ist, ist <künftig>. Könnte man irgendwas von Zeit sich vorstellen, so

winzig, dass es gar nicht mehr sich teilen lässt, auch nicht in Splitter von Augenblicken: solche

Zeit allein wäre es, die man <gegenwärtig> nennen dürfte; sie aber fliegt so reissend schnell von
Künftig zu Vergangen, dass auch nicht ein Weilchen Dauer sich dehnt. Denn sowie sie sich
ausdehnt, zerfallt sie schon wieder in Vergangenheit und Zukunft; aber als Gegenwart ist sie

ohne Ausdehnung. >

31 Ib. 14,17: Duo ergo illa tempora, praeteritum etfuturum, quomodo sunt..B 628/629:
«Diese beide Zeiten, Vergangenheit und Zukunft, wie sollten sie seiend sein, da das Vergangene

doch nicht mehr <ist>, das Zukünftige noch nicht <ist>? Die Gegenwart hinwieder, wenn sie

stetsfort Gegenwart wäre und nicht in Vergangenheit überginge, wäre nicht mehr Zeit, sondern
Ewigkeit. Wenn also die Gegenwart nur dadurch zu Zeit wird, dass sie in Vergangenheit
übergeht, wie können wir dann auch nur von der Gegenwartszeit sagen, dass sie ist, da doch ihr
Seinsgrund eben der ist, dass sie nicht sein wird? Rechtens also nennen wir sie Zeit nur deshalb,
weil sie dem Nichtsein zuflieht.»

32 Ib. 17,22: Quisnam est, qui dicat mihi non esse tria tempora, ..praeteritum, praesens et

futurum...', - B 636/637: «Wer ist es, der mir sagen wollte, es seien nicht drei Zeiten,
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, sondern es gebe nur Gegenwart, weil die beiden
andern nicht <sind>? Oder sind auch diese, aber so, dass aus irgendwelchem Versteck hervortritt,

was aus Zukunft zu Gegenwart wird, und dass in irgendwelches Versteck zurücktritt, was
aus Gegenwart zu Vergangenheit wird? Denn wo hätten Verkünder der Zukunft das
Kommende geschaut, wenn es noch nicht <ist>? Man kann doch nicht schauen, was nicht <ist>. Und



G.F.D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 155

Zur Formulierung dieses Rätsels hat Augustin wichtige Erkenntnisse bei
Aristoteles und Plotin entlehnt; doch die Lösung des Rätsels ist seine

eigene, originelle Leistung. Von Aristoteles stammt die enge Verbindung
der Zeit mit der von der Zeit gemessenen Bewegung;33 aus Plotin die
Verbindung von Zeit und Seele. Plotin definierte die Zeit als das Leben der
Seele.34 Augustin kombinierte beide Erkenntnisse, indem er die Zeit als

distentio animi definierte, als Ausdehnung oder Ausstreckung der Seele.35

Die Seele selbst ist es, die es möglich macht, die Zeit als Ausgedehntheit,
Länge, Distanz zu betrachten, mit der man messen kann; und zu gleicher
Zeit als ein «Sein». Die wunderbare Kraft der Seele äussert sich namentlich
darin, dass sie das ausdehnungslose «Sein» des Gegenwärtigen mit dem
ausgedehnten noch nicht seienden Zukünftigen sowohl als auch mit dem
nicht mehr seienden Vergangenen verknüpfen kann. Indem die Zukunft
und die Vergangenheit durch die Seelenkraft der memoria mit der Gegenwart

zusammenfallen, wird jenen beiden Zeitformen das «Sein», nämlich
das «Gegenwärtig-sein» verliehen, ohne dass sie ihren Distanzcharakter
verlieren. Das bedeutet, dass sie wirklich «da sind».

In diesem Zusammenhang empfangen die schon von Plato hinsichtlich
der Beziehung zwischen Zeit und Seele aufgezeigten drei Seelenkräfte eine
neue Bedeutung. Die «Erinnerung» wird nun zur Fähigkeit, die Vergangenheit

so ins Heute einzufügen, dass sie gemessen werden kann. Augustin
schlägt dementsprechend vor, hinsichtlich des »Seins« der drei Zeiten
nicht mehr von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu sprechen,

die Vergangenes erzählen, könnten unmöglich Wahres erzählen, wenn sie es nicht im Geiste

schauten; würde dies Vergangene gar nicht <sein>, so könnte es auch gar nicht gesehen werden.
So also <sind> sie doch, Zukunft und Vergangenheit.»

33 Aristoteles, Physica IV, c 10-14; über die Definition der Zeit als Zahl der Bewegung cf.
J.F. Callahan, a. a. 0.38ff., 50; über Übereinstimmung und Unterschied zwischen Augustin
und Aristoteles cf. 162 ff., 179 ff., und namentlich 200 ff.

34Plotinus, Enn. 111,7,12. Übereinstimmung und Unterschied zwischen Plotinus und
Augustinus, cf. J.F. Callahan, a.a.O. 176ff., namentlich 200ff.

35 Conf. XI, 26,33: inde mihi visum est nihil esse aliud tempus quam distentionem: sedcuius
rei, nescio, et mirum, si non ipsius animi. B 654/655 (korr.): «Darum wollte es mich dünken,
Zeit sei Ausdehnung und nichts anderes: aber wessen Ausdehnung, weiss ich nicht. Es sollte
mich wundernehmen, wäre es nicht diejenige der Seele selbst.» (Meijering, a.a.O. 91:

«...wenn es nicht der Seele selbst wäre.») Wohl mit Recht meint Callahan, a.a.O 149-187,
dass Augustin damit seine Definition der Zeit gegeben hat: «that it (seil.: time) seems to be a

distention of the soul itself» (169).



156 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

sondern vom Gegenwärtig-sein der Vergangenheit, dem Gegenwärtig-sein
der Gegenwart und dem Gegenwärtig-sein der Zukunft.

Das ereignet sich in der Seele als Erinnerung, Anschauung und Erwartung,

memoria, contuitus, expectatio.36 Statt contuitus kann er auch attentio
sagen, das gespannte Aufmerken, wodurch die gegenwärtigen Dinge in der
Seele gegenwärtig werden.37

2. Zeit und Hoffnung

Man darf aber nicht vergessen, dass Augustin, wenn er das Wesen der
Zeit erforscht, sich auf der Reise zu Gottes Ewigkeit, zum ewigen Gott
befindet. Er darfdie Fähigkeit der Seele, die Zeit als Hoffnung, Erinnerung
und Anschauung zu behandeln, nur im Vorübergehen betrachten. Mit
welchem Erstaunen, welcher Bewunderung auch er im heiligen Raum der
Seele verweilt - Gott selbst kann er nur finden, indem er darüber hinaussteigt.

So legt er in Confessiones Buch X seine Untersuchung wie einen
Reisebericht vor. Dem entspricht der Abschluss der Darlegung des Zeit-

36 Ib. 20,26: quod autem nunc liquet et claret, nec futura sunt nec praeterita, nec proprie
dicitur: tempora sunt tria, praeteritum, praesens et futurum, sed fortasse proprie diceretur:

tempora sunt tria, praesens de praeteritis, praesens de praesentibus, praesens de futuris. Sunt
enim haec in anima tria quaedam et alibi ea non video, praesens de praeteritis memoria,

praesens de praesentibus contuitus, praesens de futuris exspectatio. - B 640/641 f. (korr.):
«Soviel aber ist nun klar und deutlich: Weder die Zukunft, noch die Vergangenheit <ist>, und
nicht eigentlich lässt sich sagen: Zeiten <sind> drei: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft;
vielmehr sollte man, genau genommen sagen: Zeiten <sind> drei: eine Gegenwart von Vergangenem,

eine Gegenwart von Gegenwärtigem, eine Gegenwart von Zukünftigem. Denn es sind
diese Zeiten als eine Art Dreiheit in der Seele, und anderswo sehe ich sie nicht: und zwar ist da

Gegenwart von Vergangenem, nämlich Erinnerung; Gegenwart von Gegenwärtigem, nämlich
Anschauung; Gegenwart von Künftigem, nämlich Erwartung.»

37 Cf. zu attentio statt contuitus: ib. 28,37. Beim Zusammenfallen mit der unteilbaren
Gegenwart geht der Distanz-Charakter der Zeit nicht verloren: et quis negat praesens tempus
carere spatio, quia in puncto praeterit? Sed tarnen perdurat attentio, per quam pergat abesse

quod aderit. Non igitur longum tempus futurum, quod non est, sed longum futurum longa
exspectatiofuturi est, neque longum praeteritum tempus, quod non est, sed longum praeteritum
longa memoria praeteriti est. - B 662f./663f. (korr.): «Gewiss, Gegenwart ist ohne Ausdehnung,

weil sie im Augenblick ist und nicht mehr ist, doch die Betrachtung hat Dauer, über die
hin es in einem fort geschieht, dass, was erst dasein wird, auch schon dagewesen ist. Also lang ist
nicht künftige Zeit, die nicht <ist>, sondern eine lange künftige Zeit ist nur eine lang sich
dehnende Erwartung von Künftigem; und lang ist nicht eine vergangene Zeit, die nicht <ist>,

sondern lange Vergangenheit ist lediglich eine langhin sich erstreckende Erinnerung an

Vergangenem.»



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 157

problems in Buch XI: trotz des Lichts, das durch die Entdeckung des

Zusammenhangs von Zeit und Seele auf das Zeitproblem fällt - das

Ergebnis befriedigt ihn nicht, es bleibt ihm für die Klärung des Wesens der
Zeit ungenügend.

Die Bedeutung dessen, was Buch XI zur Erkenntnis des Wesens der Zeit
beiträgt, ergibt sich durch den Vergleich der hier als Erwartung beschriebenen

Zeit mit der in den Sermones vorausgesetzten Zeit, wenn sie auf die
Ewigkeitshoffnung zu sprechen kommen.

(1) Wichtig ist erstens die formale Übereinstimmung zwischen expecta-
tio in Conf. XI und spes aeternitatis in den Sermones. Dass unter «Erwartung»

das zu verstehen ist, was von der Zukunft gegenwärtig ist (praesens de

futuris expectatio), lässt sich genau auch auf die Hoffnung anwenden, die
sich auf die Ewigkeitszukunft richtet. In beiden Fällen fallen zwei Zeiten,
Zukunft und Gegenwart, zusammen: eine Antizipation, ohne dass die
Distanz zwischen beiden Zeiten verschwindet. Nur aufgrund dieses Letzten

kann eben nach Conf. XI noch von «Zeit» die Rede sein. Denn die Zeit
ist ja eine messbare Grösse, die ihrerseits wieder dazu dient, die Länge
einer Bewegung zu messen. Auch bei der Ewigkeitshoffnung ist die Zeit, als
Bewusstsein der Distanz, unbedingt vorausgesetzt. Übrigens sagen die
Sermones statt sperare gelegentlich expectare, weil dieses Wort stärker das
zeitliche «Noch-nicht» bezeichnet. Auch daraus ergibt sich, dass eine
horizontale Zeitdistanz vorausgesetzt wird.38

Zwar ist der Unterschied zwischen der aufeine zeitliche und der auf die
ewige Zukunft gerichteten Hoffnung erheblich, wie sich im Funktionieren
der jeweiligen Antizipation der Distanz zeigt. Trotzdem ist die Bedeutung
der formalen Übereinstimmung nicht zu unterschätzen.

(2) Daneben gibt es aber zwischen der Zeitanschauung von Conf. XI und
derjenigen der Ewigkeitshoffnung in den Sermones einen beträchtlichen
Unterschied.39 Derselbe zeigt sich erstens darin, dass die verschiedenen
Zeiten in den Sermones nur selten das gleiche Gewicht haben. Nur z.B.
sermo 157 lässt ein gewisses Gleichgewicht der Zeiten erkennen: hier
befinden sich Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit miteinander auf
dem Hintergrund der Ewigkeit in ungünstigem Licht.40 Aber in vielen

38 Cf. L. Hoop 21; 290 f.
39 Auch in Conf. XI kommt die Ewigkeitshoffnung vor (wie 9,11 mit Rom 8,24 und 22,28),

aber ohne dass über den positiven Wert der dabei vorausgesetzten Zeit explicite gehandelt
wird. 18,23 handelt wohl vom Sein, aber nicht vom Wert der Vergangenheit und der
Zukunft.

40 Cf. sermo 157,5,5.



158 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

Fällen gehört die «Zukunft» zur «Ewigkeit», während Gegenwart und
Vergangenheit die Vergänglichkeit kennzeichnen.41

Von einem derartigen Unterschied ist in Conf. XI jedoch nicht die Rede.
Hier erscheint nicht nur die Zukunft als eine Zusammenfassung zweier
Zeiten, sondern dies trifft auch für die Vergangenheit zu, indem dieselbe als

«Erinnerung» sich mit der Gegenwart zusammenfügt. In beiden Fällen
bleibt die Zeit messbar. Auch die Betrachtung der Gegenwart stört in den
Confessiones das Gleichgewicht der Zeiten keineswegs. Das gilt, obwohl
Augustin an anderer Stelle einmal das Praesens hervorhebt: es sei im
Gegensatz zu den anderen Zeitformen diejenige, an der sich die Ewigkeit
erkennen lasse.42 Vielmehr legt Conf. XI Wert auf den Unterschied
zwischen contuitus und attentio einerseits, welche die Gegenwärtigkeit der
Zeiten zum Ausdruck bringen, und andererseits der contemplatio, welche
die Gegenwärtigkeit des Ewigen zum Gegenstand hat. Contuitus und
attentio deuten darauf hin, dass das Praesens nicht nur wirklich «ist»,
sondern auch Ausdehnung und Messbarkeit besitzt. Insofern unterscheidet
es sich kaum von den beiden anderen Zeitformen.

(3) Wenn Augustin in seinen anderen Werken über «sinnvolle Zeit»
spricht, so begründet er dieselbe durch eine Synthese von Ewigkeit und
Zeit. In Conf. XI kommt diese Synthese nicht ausdrücklich zur Anwen-

41 Cf. De lib. arb. 111,21,59-61, namentlich 61: sane in serie temporalium inquisitioni
praeteritorum futurorum exspectatio praeferenda est. - «Gewiss, in der Reihe des zeitlichen
Geschehens hat vor der Untersuchung des Vergangenen die Erwartung des Zukünftigen den

Vorrang.» Öfters zitiert Augustin in den sermones Phil 3,13f., z.B. in sermo 105,5,7: unum
autem, quae retro oblitus, in ea quae ante sunt extentus, secundum intentionem sequor... Nihil
ergo tarn inimicum est spei, quam retro respicere.cf. sermo 91,6,6; 169,15,18 usw. und
darüber Hoop, 119-121. Auch in Conf. XI, 29,39 (cf. 30,40) zitiert Augustin diesen Text, aber

so, dass er in ea quae ante sunt extentus explicite unterscheidet von der irdischen Zukunft: non
in ea quaefutura et transitura sunt... distentus. Die Antithese Ewigkeit und Zeit ist in Conf. XI
mehr vertikal gedacht. Vgl. Anm. 44.

42 Conf. XI, 11,13: ...conantur aeterna sapere, sed adhuc in praeteritis et futuris rerum
motibus coreorum volitat... - B 622/623 (korr.): «Sie wenden ihren Witz ans Ewige, <ihr Herz>
aber treibt noch auf der Dinge Wogenschlag mit seinem Gestern und Morgen und weiss sich
<keinen Halt>. Wer hält es auf, wer stellt es still, dass es für ein Weilchen Stand fasse, und ein
wenig erhasche vom Glanz der immer stehenden Ewigkeit (splendorem semper stands aeter-
nitatis, cf. IX, 10,24) und es vergleiche mit den nimmer stehenden Zeiten und also sähe, wie da
nichts zu vergleichen ist? Ja er müsste sehen, dass auch langhin dauernde Zeit nur durch die
bewegte Folge flüchtiger Augenblicke, die allzugleich nicht Platz greifen können, zur langen
Zeit wird, dass aber im Ewigen nicht irgend etwas dahingeht, vielmehr das Ganze gegenwärtig
ist (totum esse praesens), während es doch keinerweise Zeit gibt, die als Ganzes gegenwärtig
wäre...» Siehe hierüber auch E.P. Meijering, a.a.O. 45f. und 105f.



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 159

dung. Allerdings setzt er sie voraus, z.B. wenn von der Hoffnung auf Gott
die Rede ist. Doch geht er nicht zu einer speziellen Behandlung der wahren,
sinnvollen Zeit über, die auf die Ewigkeit ausgerichtet ist.

Das wirkt sich auch im Gebrauch des Wortes spes aus, das auch hier
einige Male mit Ewigkeitsinhalt auftritt. Gott selbst wird spes mea, «meine
Hoffnung» genannt. So ist Gott seine «Hoffnung» im Gebet um Erleuchtung

beim komplizierten Problem der Zeit. Doch geht es Augustin dabei in
erster Linie darum, sich über die Zeit hinaus in die Ewigkeit empor zu
schwingen. Er bittet um Bewahrung vor Ablenkung: non conturbetur inten-
tio mea. Spes mea wird hier also antithetisch eingesetzt, als Gegensatz zu
der Gefahr, einfach im Strudel der Zeiten zu versinken.43 Diese Antithese
kommt am Ende von Buch XI explizit zur Sprache. Hier unterscheidet
Augustin die zeitliche von der ewigen Zukunft, und dementsprechend die
Art, wie er sich auf das zeitliche und wie auf das ewige Ziel ausrichtet. Für
Letzteres verwendet er deshalb auch verschiedene Termini; genauer:
verschiedene Praefixe beim gleichen Stammwort. Intentio und extentus drük-
ken die Wendung zur Ewigkeit aus; distentio, distentus richten sich auf die
Zeiten. Distentio spiegelt das Auseinandergehen der Seele hin zu den drei
Formen der Zeit. Letzteres wird noch des näheren als dissilire beschrieben,
«zerspringen», «platzen», sogar als dilaniari, «zerrissen werden».44 Die
Seele ist daran also aktiv wie passiv beteiligt.

So wenig wie die formale Übereinstimmung der beiden Erwartungsarten,

darfdie Rolle ihrer Antithese unterschätzt werden. Jedoch hat sich klar
ergeben, dass die Bedeutung der wahren Zeit nicht aus der Relation der
Zeiten zur Seele abgeleitet werden kann. In dieser Problematik kam dem
Kirchenvater die Erleuchtung von anderer Seite.

43 1 8,23 ; 29,39.
44Zu den verschiedenen Ausdrücken cf. 29,39: ...ut per eum «apprehendam, in quo et

apprehensussum» (Phil 3,12-14). - B 664f./665f.: «... damit durch ihn (den Mittler) <ich den

ergreife, in dem ich auch ergriffen worden bin>, und weg von den alten Tagen mich
zusammenraffe im Streben nur nach dem einen. <Was dahinten liegt vergessende nicht zerspannt
(distentus) in das Viele, was da kommt und geht, sondern <ausgespannt> (extentus) nach dem,
was vorweg [zeitlos] da ist>, <ringe ich>, nicht in der Weise des Zerfahrens (non secundum

distentionem), sondern in der Weise der gespannten Sammlung (sed secundum intentionem)
<um die Palme der Berufung nach oben> wo <ich das Loblied vernehmen und Deine Wonne
schauen soll> (Ps 25(26), 7; 26(27), 4), die nicht kommt und nicht geht.... Ich aber splittere in
Zeit und Zeit (in tempora dissilui) und kenne ihre [sinnvolle] Ordnung [zur Einheit] nicht, und
im aufgeregten Unbestand der Dinge werden meine Gedanken... hierhin, dorthin gezerrt
(dilaniantur), bis ich, in der Glut Deiner Liebe zu lauterem Fluss geschmolzen, in Dir ein

ungeteilt Eines werde.» Zum Unterschied zwischen distentus und extentus siehe auch sermo
255,6,6 in Beziehung zu Phil 3,14 und Luk 10,41 f.



160 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

III. Die Zeit der Hoffnung in der Predigt Augustins

In Augustins Predigt richtet sich die wahre Hoffnung direkt oder indirekt

auf die Ewigkeit. Auf Zeitliches, Vergängliches hoffen, z.B. auf Reichtum,

ist falsche Hoffnung,45 spes falsa.46 Doch bleibt die bei der Hoffnung
vorausgesetzte Zeit für die Hoffnung wesentlich. Oft zitiert Augustin
Rom 8,24: «Die Hoffnung aber, die man sieht, ist keine Hoffnung».47
Hoffen ist nur möglich, solange die Erfüllung («die man sieht») noch nicht
eingetroffen ist. Mit der Erfüllung hört die Hoffnung auf.

Zuerst gilt es, die Ewigkeit, auf welche die Hoffnung sich richtet, näher
zu bestimmen. Daraus lässt sich dann ableiten, wie die Hoffnungszeit einen
positiven Sinn erhält.

1. Die erhoffte Ewigkeit

Die Ewigkeit, auf die sich nach Augustin die Hoffnung richtet, ist zu
unterscheiden: einmal von der wahren, ursprünglichen Ewigkeit Gottes;
sodann von der unwahren Ewigkeit.

Die ursprüngliche Ewigkeit Gottes, wie Augustin sie sich vorstellt,
erinnert namentlich an den platonischen Ewigkeitsbegriff. Sie ist das
ausdehnungslose, unveränderliche, wahre Sein ohne Anfang und Ende.48 Die
dazu gehörige Zeit ist im platonischen Denken zwar ausgedehnt, jedoch
ebenfalls ohne Anfang und Ende. Sie ist wie eine Analogie der Ewigkeit
zyklisch gedacht.49

Ganz anders die Zeit nach Augustin. Die ausgedehnte Zeit des Universums

ist im Gesamten nicht mehr als ein Zeitabschnitt mit einem Anfang
und einem Ende. Sie ist keineswegs ohne weiteres mit der ursprünglichen

45 Cf. I Tim 6,17 e.g. in sermo 177,8ff., cf. 10: nonsperarein incerto divitiarum, sedsperare
in Deo vivo.

46 Zu spes falsa cf. Ps. 52,8,4: spes illorum praesens est, tua futura est, sed illorum fluxa est,

tua certa; illorum falsa est, tua vera-, und L. Hoop 123-127.
47Sermo 157 passim-, 27,4,5 (CC sermo 27,5,87): ...quoniam spe salvi facti sumus,

nondum in re, adhuc futurum est quod speramus.
48 Die Ewigkeit ist nicht ausgedehnt, sie hat keinen Raum: Conf. VII, 1 und 2; keine Zeit:

XI,10,12; 11,13: sie ist unveränderlich, unendlich: ft. 147,5,29\cfsermo 187,3,3; Civ. IX,
7,9; ohne Anfang: Civ. X, 31,1.

49 Cf. Plato, Tim. 37c-39e; Plotinus, Enn. 111,7,1-13; cf. J.F. Callahan a.a.O. 90; 121-
126.



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 161

Ewigkeit Gottes zu verbinden. Ewigkeit und Zeit stehen sich in dieser
Beziehung antithetisch gegenüber. Bei diesem Ewigkeitsbegriff ist die
Hoffnung nur gedacht als ein Emporsteigen über das Zeitliche hinaus, hin
zur Ewigkeit.50

Doch Augustin verstand unter der Ewigkeit, auf welche die christliche
Hoffnung sich richtet, zwar ebenfalls ein unendliches, wahres Sein, aber ein
solches, das einen Anfang hat.51 Diese Ewigkeit ist von der ursprünglichen
Ewigkeit Gottes zu unterscheiden, denn sie ist geschaffen, bereits geschenkt
und verheissen. Ihr gegenüber kann die Zeit bei Augustin in völliger
Antithese zur Ewigkeit, kann aber an anderen Stellen im Licht einer
Synthese mit der Ewigkeit stehen. Je nachdem hat dann die Zeit einen
unbedingt negativen oder positiven Charakter.

Im ersten Fall heisst «Hoffen»; das Zeitliche verachten, sich entscheiden

für das Ewige.52 Hier ist die erhoffte Ewigkeit zu unterscheiden von der
Ewigkeit des hoffnungslosen Menschen in seiner Verzweiflung. Letztere,
die «unwahre» Ewigkeit, hat ebenfalls einen Anfang, denn Augustin ist
kein Dualist wie die Manichäer. Aber sie ist die Ewigkeit des nicht-wahren
Seins. Der entsprechende Zeitverlauf ist wie die Zeit eines Absturzes in
endlose Tiefe.53 Der total Verzweifelte hat sich dieser unwahren Ewigkeit
zugewandt.54

Die Zeit der Hoffnung hingegen ist die Zeit der Geduld des barmherzigen

Gottes, sie hat deshalb positive Bedeutung. Diese Zeit passt zur
erhofften Ewigkeit. Hier hat Augustin die durch Gottes Wort geschaffene,
bereits geschenkte, verheissene Ewigkeit im Auge.55

Die Zeit der Hoffnung bewegt sich dabei zwischen den zwei Angelpunkten
dieses Ewigkeitsbegriffs. Erstens ist an die Inkarnation des «Wortes»,

50 Cf. Hoop 36-47.
51 Siehe Augustins Diskussion mit den Piatonikern, Civ. X, 31,1 und hierüber J. Guitton,

Le temps et l'éternité chez Plotin et Saint Augustin, Paris 1933, 160f.
52 Cf. eg. sermo 301,9,8: Calcate deorsum quid; quia nihil est: sperate sursum quid\ Frang

(O. F. Frangipane in sermones ed G. Morin) 6,1: non faciebant scelus Christi martyres congre-
gando se in collecta ...ad sperandum regnum caelorum, et contemnendum praesens nequissi-
mum saeculum. Vgl. zur geschenkten Ewigkeit: Hoop 47-55.

53 Vgl. zur unwahren Ewigkeit: Hoop 56-65.
54 Über desperado: ib. 75-99.
55 Cf. e.g. Ps. 101, sermo II, 10,58: O Verbum ante tempora, per quodfacta sunt tempora,

natum et in tempore, cum sit vita aeterna, vocans temporales, faciens aeternos! (Nach Joh 1,3):
«O Wort, das vor allen Zeiten war, durch das die Zeiten geschaffen wurden; das in der Zeit
geboren ward, das dennoch das ewige Leben ist; das die Zeitlichen ruft und sie zu Ewigen
macht!»



162 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

an die Kreuzigung und an die Auferstehung Christi zu denken. So kam der
Ewige in die Zeit; damit ist die Synthese zwischen Ewigkeit und Zeit
erfolgt, von der aus die Zeit eine positive Bedeutung empfangen kann.

Mit diesem Wendepunkt korrespondiert die Bekehrung des Menschen.
Bei der Bekehrung (conversio), wie bei Glaube und Liebe, wird der Blick des

Menschen zum aus der Ewigkeit in die Zeit gekommenen und zur Ewigkeit
wiederkehrenden Christus gelenkt.56 Bei diesem ersten Wendepunkt setzt
die Hoffnung ein. Die von der Schöpfung herkommende Zeit wird
nunmehr Hoffnungszeit, und der hoffende Mensch geht darin dem zweiten
Angelpunkt entgegen. Das ist die Wiederkunft Christi mit der Auferstehung

des Fleisches. Dieser zweite Wendepunkt ist zugleich der Endpunkt
der Hoffnungszeit. Die Hoffnung endet, denn sie geht ins Schauen über.
Die Verheissung wird erfüllt, endgültig. Spes wird zu res.51

2. Die Zeit der Hoffnung

Zur Zeit der Hoffnung gehört nach Augustin auch die Zeit des Alten
Testaments.58 Doch meistens lässt er die wahre Ewigkeitshoffnung mit der
Fleischwerdung des ewigen Wortes und der damit korrespondierenden
Bekehrung beginnen. Aufgrund der in der Inkarnation erfolgten Synthese
von Ewigkeit und Zeit kann die Zeit nunmehr positiv sein. Doch wie die
Synthese relativ ist und mit der Antithese abwechselt, ist auch die
Hoffnungszeit nicht nur positiv, sondern auch negativ. Die Hoffnung ist eben
eine Antizipation, für welche die Distanz der Zeit mit ihrer wechselnden
positiven und negativen Bedeutung wesentlich ist.

Das ergibt sich, wenn man die Wortformen des tempus daraufhin noch
einmal nachprüft.

(1) Das Zeitliche (temporale) wird überwiegend für die Vergänglichkeit,
also antithetisch, negativ gebraucht. Aber durch die Synthese kann auch
temporale positive Bedeutung empfangen. In das Zeitliche ist Christus

56 Über conversio cf. Ps. 6,5,13.
57 Über spes und res cf. e. g. sermo 47,14,25 (CC sermo 47,25,833-835): quamdiu dicit «in

spe», adhuc in hoc tempore intellego. Cum enim pervenerimus ad promissa, iam non erit spes,
sed res ipsa erit.

58 Cf. Faust. XIX, 14: Nam eademque credebant, eademque sperabant omnes iusti et sancti
etiam temporum illorum.



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 163

gekommen als «Vorübergehender»; das Vorübergehende dient ihm für
seine Verkündigung des ewigen Reichs.59

(2) Der Zeitabschnitt, Zeitraum (tempus, temporis partes, temporis
spatium) dient sowohl der Antithese zur Ewigkeit60 als auch der Synthese
mit ihr. Sehr wichtig ist Augustins Auffassung der Zeit als der begrenzten,
einmalig verlaufenen Weltgeschichte.61 In De civitateDei beschreibt Augustin

dieselbe wie eine doppelte Linie mit einem, wie sich am Ende ergibt,
absolut gegensätzlichen Verlauf.62 Doch innerhalb der Heilsgeschichte
erkennt man nur eine relative, mit der Synthese abwechselnde Antithese.
Man kann daher nach Augustin die Geschichte nicht darstellen als eine nur
absteigende oder nur aufsteigende oder nur horizontal verlaufende Linie.63
Es hängt von seinem jeweiligen Gesichtspunkt ab, wie Augustin die
Geschichte betrachtet.

Das erweist sich jeweils, wenn er die Weltgeschichte in mehrere Perioden

einteilt: einmal in sechs, einmal in drei, einmal in zwei Teile.
Möglicherweise hält er jeden Übergang für einen Wendepunkt vom Zeitlichen
zum Ewigen. Das gilt namentlich für den Übergang vom Alten zum Neuen
Testament, wobei das Neue die ewige Zukunft zwar antizipiert, doch
zugleich die Distanz zu derselben erkennt und anerkennt.64

(3) Für die Frage, wie die Hoffnungszeit positiv sein kann, sind die
Zeitformen (temporis species: futurum, praesens, praeteritum) am wichtigsten.

Mit Hilfe dieser Zeitformen kann Augustin sowohl die Antithese als
auch die Synthese von Zeit und Ewigkeit in Worte fassen. In seinen

59 Cf. sermo 88,10,9: quid est: transit Iesus?Agit temporalia Iesus... agit transitoria... Uta

omnia quae temporaliter ab eo gesta sunt, transierunt; et legenda scripta sunt, et credenda

praedicantur...
60 Cf. e. g. De pecc. mer. 1,16,21, wo die Antithese der Zeitabschnitte zur Ewigkeit aus der

Ursünde erklärt wird; cf. sermo 167,1: ...Ex quo... lapsus est Adam, et de paradiso expulsus,

numquam fuerunt dies, nisi mali.
61 Zur Ewigkeit des Geschehens zitiert Augustin z.B. Rom 6,9 in Civ. XII, 14,5 und

XVII, 11,30.
62 Wie bei Kain und Abel, cf. Civ XV, 1,12.
63 Zur absteigenden Linie cf. H. Scholz, Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte. Ein

Kommentar zu Augustins De civitate Dei, Leipzig 1911, 151 ff.; zur aufgehenden: K. Müller,
Christentum und Kirche Westeuropas im Mittelalter, IV. Die Kirche in der religiös-theologischen

Anschauung Augustins De civitate Dei, in: Geschichte der Christlichen Religion I2,

Leipzig 1922, 202-204, 202 ; und zur horizontalen cf. Th. E. Mommsen, St. Augustine and the
Christian Idea ofHistory ofProgress: The background of the city ofGod, Journal of the History
of Ideas XII, 3, June 1951,346-347, 370; und über diese drei mein Artikel: Augustinus over de

hoop voor de wereld, NThT IX, 1 (1954) 1-20, 5-9; und Hoop 152f.
64 Cf. sermo 131,9,9; 300,3,3; 156,13,14 und darüber Hoop 158.



164 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

Predigten stehen sich Ewigkeit und Zeit meistens wie Zukunft einerseits,
Vergangenheit oder Gegenwart andererseits gegenüber. Diese Antithese
kann absolut erscheinen und von neuem den Aufrufbegründen, sich für die
Zukunft zu entscheiden.65 Doch innerhalb der Hoffnung ist der Gegensatz
nur relativ, so dass die in der Synthese zusammengefügten Zeiten wieder
geschieden werden. Auch die Synthese ist also relativ. Synthese und Antithese

sollen fortwährend abwechseln, damit die Hoffnung ihre Ausrichtung
und ihre Intensität nicht verliert. Insbesondere soll die Verbindung der
Zukunft mit der Gegenwart immer wieder von der Scheidung der Zeiten
abgelöst werden, die Antizipation von der Distanz. Die wahre Hoffnung
konfrontiert die Vorwegnahme der ewigen Zukunft stets mit der heutigen
Wirklichkeit. Sie hat die Distanz zu ihrer Erfüllung dauernd im Auge zu
behalten. Dieser Distanz liegt eigentlich diejenige zwischen dem Heute und
der Wiederkunft Christi zugrunde. Dass die erhoffte ewige Zukunft in spe,
kraft der Gewissheit der Verheissungen Christi, schon gegenwärtig ist,
muss dauernd durch das Eingeständnis korrigiert werden, dass sie in re
noch nicht eingetroffen ist.

Wie wichtig die Zeit für das Leben in der Hoffnung ist, geht deutlich aus
Augustins Kampf gegen die verschiedenen Verirrungen des hoffenden
Menschen hervor. Was ereignet sich zum Beispiel, wenn der Mensch seine

Hoffnung verliert und ganz in Verzweiflung, desperatio, versinkt? Auch
dieselbe ist eine Vorwegnahme der ewigen Zukunft, allerdings nunmehr
der ewigen Verwerfung, des Zornes Gottes. Der desperatus sagt: Iam
damnandus sum ; er existiert schon jetzt wie ein Verurteilter. Er lebt wie ein
Räuber oder Mörder, der beim Richter nichts mehr zu hoffen hat.66 Bei
seiner Bekämpfung solcher desperatio bringt Augustin die beiden
Angelpunkte der Ewigkeit zur Geltung: die dazwischen liegende Zeit ist
Gnadenzeit und Zeit zur Umkehr. Noch ist Christus nicht zum endgültigen
Gericht wiedergekommen, noch hat also der Verzweifelte Zeit zur
Umkehr. Doch wenn er neue Hoffnung fasst, ohne sich sofort zu bekehren,
wenn er etwa denkt: «bekehren kann ich mich noch morgen», so hat er
seine desperatio eingetauscht gegen eine verkehrte Hoffnung, spes perversa.
Er hat keine Zeit bis morgen, denn dieses «morgen» steht nicht unter der
Verheissung Gottes.67 In beiden Fällen wandelt sich die Bedeutung der

65 Cf. sermo 105,5,7: nihil tarn inimicum est spei, quam retro respicere; cf. Hoop 121.
66 Cf. e.g. Ps. 50,5,5; Hoop 98.
67 Cf. e.g. Ps. 144,11,34: Audi vocem desperantis... Audi et vocem sperantis... - «Hör» wie

ein Verzweifelter ruft; er sagt: Schon verdiene ich die Verdammnis (iam damnandus sum);



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin 165

«Zeit»: bei der Bekämpfung der Verzweiflung von der negativen zur
positiven, bei der spes perversa umgekehrt von der positiven zur negativen.

In diesem Zusammenhang ist das Wort praesumptio aufschlussreich. In
der Regel steht es in ungünstiger Bedeutung, kann aber auch in günstigem
Sinn erscheinen. In diesem Fall enthält es im allgemeinen eine kühne
Vorwegnahme der erhofften ewigen Zukunft, doch gewöhnlich ist der
Grund dieser Vorwegnahme verkehrt: de se statt de Deo praesumere, und
ist die Distanz nicht beachtet. Diese Distanz ist sowohl vertikal (beim
superbus) als auch horizontal gedacht. Letzteres spielt eine wichtige Rolle.
Petrus übersah sie, als er sprach: «Ich will mein Leben für dich hingeben
(Joh 13,37)».68 Er redete zu selbstsicher über das, was er für Jesus meinte
tun zu können. Diese praesumptio muss bekämpft und damit die vertikale
wie die horizontale Distanz der Zeit zur Ewigkeit wiederhergerichtet werden.

Petrus zum Beispiel wurde zuerst durch seine Verleugnung gedemütigt
(Joh 18,25-27),69 dann vom Herrn wieder aufgerichtet (Joh 21,15-17);
von da an nahm er seine Zukunft nicht mehr selbst vorweg.70 Am Pfmgsttag
predigte er frei von Übermut wie von Angst.71

In günstigem Sinn verwendet, stützt sich praesumere auf den sicheren
Grund: de Deo praesumere-, so anerkennt es die vertikale wie die horizontale

Distanz, also die Distanz der Zeit. In dieser Bedeutung kommt das

Wort bei Augustin seltener vor als in der ungünstigen. Synonym ist das

noch weniger häufige anticipatio, anticipare. Beide eignen sich gut dazu,

warum tue ich nicht was ich will? Hör' auch, wie ein Hoffender ruft (spes perversa); er sagt:
Gross ist des Herrn Barmherzigkeit; wenn ich mich bekehren werde, vergibt er mir alles;

warum tue ich nicht was ich will? (Sir 5,6). Augustin bekämpft die Verzweiflung (desperado)
mit Hes 33,11: «Ich habe keinen Gefallen am Tode des Gottlosen, sondern dass er sich bekehre
und lebe»; und die verkehrte Hoffnung (spesperversa) mit Sir 5,8 f.: «Darum verschiebe nicht,
dich zum Herrn zu bekehren, und schiebe es nicht von einem Tag auf den andern. Denn sein

Zorn kommt plötzlich und wird es rächen und dich verderben». Also sprich nicht: morgen
werde ich mich bekehren... Denn du hast zwar recht, dass Gott deiner Bekehrung Gnade
versprochen hat; aber deinem Aufschub hat er keinen morgigen Tag versprochen.» Siehe über
spes perversa Hoop 127-131.

68 Cf. sermo 153,9,11 (über Goliath); über Petrus: sermo 147,2,2; de futuris voluit
praesumere viribus-, über praesumptio (ungünstig) cf. Hoop 131-143; 293-296.

69 Cf. sermo 296,1,2: Petrusfuit enim prius audax praesumptor, et postea factus est timidus
negator.

70 Cf. sermo 147,2,2.
71 Cf. sermo 284,6: quaere Petrum praesumentem, invenis Petrum negantem; quaere Deum

adiuvantem, Petrum invenis praedicantem.



166 G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

die Hoffnung als Vorwegnahme der künftigen Gerechtigkeit wie die
Anerkennung der Distanz zum Ausdruck zu bringen.72

IV. Zusammenfassung
Die Anwendung in Theologie und Predigt

Die Frage nach dem Sein der Zeit führte Augustin in Buch XI seiner
Confessiones zu derjenigen nach der Beziehung zwischen Zeit und Seele. Er
entdeckte die erstaunliche Fähigkeit der Seele, die Zeiten zusammenzufügen,

ohne dass die - für die Zeit wesentliche - Distanz verlorengeht. Doch
in den Confessiones erwähnt er dies nur beiläufig, auf der Reise zur
Ewigkeit. Er darf sich nicht zu lange bei der Selbstbetrachtung der Seele

und ihrer Kräfte aufhalten.73 Andere Lösungen des Problems des Seins der
Zeit lässt er noch offen.

Dann führte uns die Frage nach Augustins Denken über den Sinn der
Zeit zu seiner Anschauung von der Beziehung zwischen Zeit und Ewigkeit
in der Hoffnung; sie findet sich hauptsächlich in den Sermones. Die Zeit
der Hoffnung des Menschen entspricht den Angelpunkten im Credo: Christi

Ankunft und Christi Wiederkunft. Der Christ hat sich zu entscheiden:
Nicht Zeitliches, sondern Ewiges soll er erhoffen; dementsprechend soll er
sich in seiner Bekehrung Christus zuwenden. Dann aber darf er auch,
obwohl dem künftigen Urteil des Herrn entgegengehend, schon jetzt seines
Erbarmens gewiss sein. Die mit der conversio beginnende Zeit der Hoffnung

ist zwar die Zeit, in der man das Erhoffte noch nicht real empfangen
hat; dennoch hat diese Zeit, auch wenn man ihre Distanz anerkennt,
positive Bedeutung. Denn eben so ist sie das Kennzeichen der wahren
Hoffnung, des rechten prae-sumere.

72 Überpraesumptio (günstig) cf. Hoop 193-196; 296-298; sermo 170,8,8: et adeos qui de

sua perfectione possent praesumere, «quotquot autem perfecti sumus, hoc sapiamus» (Phil
3,15). Iam dudum dixerat se imperfectum, nunc autem perfectum. Quare, nisi ipsa est perfectio
hominis, invenisse se non esse perfectum?

73 So in den Confessiones (X, 17,26: vis memoriae usw.) Dass Augustin auf dieser Reise
auch das Bewusstsein der Seele selbst hinter sich lässt, ist vielleicht die Meinung in Conf.
X, 7,11: per (entlang?) ipsam animam meam ascendam ad illum, cf. XVII, 26: Ecce ego
ascendensper animum meum ad te, qui desuper mihi manes... - B 528/529: «Indem ich über
meine Seele mich zu Dir erhebe, der Du dauerst über mir...»; jedenfalls in seiner Auslegung
von Ps. 41,2: «effudi super me animam meam», in Ps. XLI, 8,4 und Ps. CXXX, 12,15 ib. 24:

nec pervenit anima ut contingat eum (sc. deum) nisi transient se.



G. F. D. Locher, Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei August in 167

Soviel als kurze Zusammenfassung von Augustins Gedanken zum
Problem der Zeit. Es stellt sich zum Schluss noch die Frage, wie Augustin diese
Gedanken in seiner Theologie und in seiner Predigt zur Anwendung
bringt.

Kurz gesagt: Die Zeit der Hoffnung hat für ihn normative Bedeutung.
Seiner Meinung nach verfehlt man mit einer Lehre, die sich über die
Zeit-Distanz hinwegsetzt, das Ziel.

Zum Beispiel erklärt er in den Confessiones, dass die Platoniker zwar das
Reiseziel, die Ewigkeit, kennen, nicht aber den Weg dorthin.74

So sicher ist sich Augustin des Sinns der Distanz der Zeit in der
Hoffnung, dass sie für ihn ein Kriterium bei der Beurteilung der rechten
Lehre darstellt. In der Ekklesiologie der Donatisten75 und in der
Rechtfertigungslehre der Pelagianer76 vermisst er die gebührende Beachtung der
praesumptio, der Distanz der Zeit.

Für die Kirche ist es also wesentlich, diese Distanz streng zu beachten;
nur so kann sie auf dem rechten Weg bleiben. Wie leicht kann ihr
unterlaufen, dass sie die Distanz übersieht! Deshalb ist für Augustin gerade auch
in dieser Beziehung der Apostel Petrus ein Bild der Kirche. Er war ein
falscher praesumptor, aber er hat sich vom Herrn wieder in Ordnung
bringen lassen, und er hat sich auch der Kritik des Apostels Paulus
(Gal 2,11-14) demütig unterzogen. Damit ist er, der den Zeitaspekt der
Kirche widerspiegelt, zum grossen Vorbild der Demut und der Liebe zum
Herrn geworden.77

Gottlieb Friedrich Daniel Locher, Leiden

74 Conf. VII, 20,26:... quid interesset interpraesumptionem et confessionem, inter videntes,

quo eundum sit, nec videntes qua... - B 354/355: «(mit aller Deutlichkeit sollte mir)... der
Unterschied aufgehen zwischen anmasslichem Selbstgenügen und demütigem Bekenntnis,
zwischen solchen, die wohl sehen, wohin die Reise zu gehen hätte, aber den Weg dahin nicht
sehen, und dem Wege selbst... »Ib. 21,27 : Et aliud est... viderepatriam... et aliud teuere viam

illuc.- B 358/359: «Und ein anderes ist es... die Heimat... zu sehen und den Weg dorthin zu
finden... - ein anderes aber, den Weg dorthin einzuhalten...»

75 Cf. sermo 47,10,16 (CC sermo 47,16,409f.); über die Don.: Hoop 261-265.
76 Cf. sermo 131,9,9; Mor. 10,3; über die Pel.: Hoop 265-273.
77 Über Petrus und Paulus cf. Ep. ad Gal. exp. n. 15, PI 35, Sp. 2114; Ep. 82,11,22, PL 33.

Siehe über Petrus bei Augustinus als Zeitaspekt der Kirche meine Artikel: Martha en Maria in
de prediking von Augustinus, Ned. Arch, voor Kerkgesch. N. S. XLVI (1963-64) 65-86, ib.

79-83; De «hemelse Kerk» in haar aardse toestand, NThT 21 (1966-67) 277-301, ib. 288-
292; Johannes, Paulus en Petrus bij Augustinus, de Apostelen afzonderlijk, NThT 31 (1976)
8-25, ib. 21-25; und: Het probleem van het primaat van Petrus bij Augustinus naar aanleiding
van zijn uitleg van Galaten 2,11-14, Kerk en Theologie 35 (1984) 288-304.


	Die Beziehung der Zeit zur Ewigkeit bei Augustin

