
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 2

Artikel: Zeit und Gesetz : Erwägungen zur Bedeutung apokalyptischer
Denkformen bei Paulus

Autor: Vollenweider, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 44 1988 Heft 2

Zeit und Gesetz

Erwägungen zur Bedeutung apokalyptischer Denkformen
bei Paulus1

Die nachstehenden Zeilen widmen sich dem Verhältnis von Apokalyp-
tik und Zeit. Unsere zeitgenössische Gegenwart ist ohne Zweifel besonders
anfällig oder besser empfindsam für apokalyptische Stimmungen, Ängste
und Erwartungen. Wenn die Einsicht wahr ist, dass sich uns Zukunft nur
insoweit erschliesst, als wir Vergangenheit zu erinnern vermögen,2 dann ist
es ratsam, sich im Blick auf die gegenwärtig sich abzeichnenden
Schlagschatten einer Krise apokalyptischen Ausmasses dem geschichtlichen
Phänomen der Apokalyptik zuzuwenden. Die Apokalyptik überschattet nicht
nur das mögliche Ende unserer christlich-abendländischen Kultur, sondern
steht in der Tat schon an deren Wiege: Das Urchristentum wurzelt im
Mutterboden der frühjüdischen Apokalyptik3 und hat dieses Erbe auch in
seiner nachfolgenden Entwicklung nie abgestossen, sondern willentlich
bewahrt, wenn auch als erratisches Gestein oder aber bis ins Unkenntliche
domestiziert. Von daher versteht es sich von selbst, dem Apostel Paulus
besonderes Augenmerk zu schenken, begegnet doch hier ein ausgesprochen
reflektierter Umgang mit apokalyptischer Tradition, worin sich Paulus
markant von seiner zeitgenössischen Umgebung abhebt und auch für
unsere heutige Fragestellung wertvolle Einsichten zu vermitteln
verspricht.

1 Referat anlässlich der Tagung über «Apokalyptik und Zeit», die von der Freien
Evangelischen Studiengemeinschaft (FEST) in Eleidelberg vom 22.-25. Sept. 1986 veranstaltet
worden ist.

2 Vgl die programmatischen Bemerkungen von G. Picht, Flier und Jetzt. Philosophieren
nach Auschwitz und Hiroshima, I, Stuttgart 1980, 7f.

3 Man mag sich allenfalls darüber streiten, ob die Apokalyptik «die Mutter aller christlichen

Theologie» darstellt (so E. Käsemann, Die Anfänge christlicher Theologie, in: Exegetische
Versuche und Besinnungen, II, Göttingen 61970, 100; vgl 130f.) oder nur deren Hebamme
(E. Schweizer, 1. Kor 15,20-28 als Zeugnis paulinischer Eschatologie und ihrer Verwandtschaft

mit der Verkündigung Jesu, in: Paulus und Jesus, FS W. G. Kümmel, Göttingen 1975,
301-14: 314).



98 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

I

1. Sucht man Paulus auf dem Hintergrund der frühjüdischen Apokalyp-
tik einzuzeichnen, so gilt es, diese in all ihrer historischen Komplexität wie
in ihrem wohl einzigartigen theologischen Reflexionsniveau zu Gesicht zu
bekommen, anstatt die nur zu gängigen Klischees aufzubieten, die den
Apostel umso strahlender gegen diesen sinistren Hintergrund in Erscheinung

treten lassen. Unser Interesse richtet sich aufdie Apokalyptik als eine
besondere Ausprägung der frühjüdischen Religion im Zeitraum des 2. Jh.s

v. bis 2. Jh.s n. Chr., die sich v. a. in bestimmten literarischen Zeugnissen,
in «Apokalypsen», niedergeschlagen hat. Die «Apokalyptik» zeichnet sich
dabei durch ein sehr breites traditions-, religions- und theologiegeschichtliches

Spektrum aus und kann deshalb nur mit äusserstem Vorbehalt auf
einige wenige Strukturelemente hin formalisiert werden, die einen
Vergleich mit der paulinischen Theologie ermöglichen.

Grundlegend für das Verständnis des Phänomens Apokalyptik ist ihre
Geburtsstunde: die Krise Israels im 2. Jh. v. Chr. mit seinem entschiedenen
Widerstand gegen die aggressive, programmatische Hellenisierung und
Einebnung durch die seleukidische Politik. Die Erfahrung der Krise, die
Bedrohung der geschichtlichen Identität Israels bringt die Apokalyptik
hervor,4 auch wenn diese in der Folge ein von aktuellen Krisensituationen
unabhängiges Eigenleben gewinnt.5 Dabei nährt sich die jüdische Apokalyptik

aus der geballten Geschichtserfahrung Israels wie aus der weit
fortgeschrittenen Welterfahrung der orientalischen Weisheit. Ohne Zweifel

handelt es sich hierbei um eine religionsgeschichtlich gesehen einzigartige

Erscheinung, die sich von ägyptischer, persischer, griechischer,
indischer und germanischer «Apokalyptik» charakteristisch unterscheidet.

Apokalyptik gibt sich derart als Reaktion aufeine umstürzende Krisenerfahrung

zu erkennen. Die historische Beobachtung lässt sich religionspsychologisch

vertiefen: In Krisenerfahrungen treten archaische Strukturen
des kollektiven Bewusstseins der Menschen in Erscheinung, in denen die
elementare Bedrohung des menschlichen Lebens in der Welt seit Jahrtausenden

ihren Niederschlag gefunden hat. Die Vorstellungen von Weltun-

4 Eine bemerkenswerte zeitgenössische Parallele zur jüdischen Apokalyptik stellt die
ägyptische dar, wie sie sich im Töpferorakel zu Wort meldet, vgl K. Müller, Apokalyptik, TRE 3,
21 If; M. Hengel, Messianische Hoffnung und politischer «Radikalismus» in der
«jüdischhellenistischen Diaspora», in: D. Hellholm (Hg.), Apocalypticism in the mediterrane world
and the near east, Tübingen 1983, 655-86: 68If.

5 Vgl J. J. Collins, The genre apocalypse in hellenistic judaism, in: Hellholm a.a.O. (oben A.
4), 531-48: 543. 546 im Blick auf slHen und grBar.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 99

tergang und Neuwerdung wurzeln in einer archetypischen Tiefenschicht
unseres Bewusstseins und werden durch die aktuellen Ereignisse gleichsam
heraufbeschworen. Ich möchte die jüdische Apokalyptik nun als bewusste

Transformation jener abgründigen psychischen, archetypischen «Apokalyptik»

deuten, worin die tiefsten Ängste wie Hoffnungen ins Licht gehoben
werden. Dies unterscheidet m.E. die antike Apokalyptik markant von
derjenigen, die in der Moderne da und dort aufflackert. In der jüdischen
Apokalyptik scheint es nachgerade um eine von der Krise evozierte
Beschwörung unbewusster, archaischer Mächte zu gehen, in der diese
Mächte benannt und identifiziert werden, in der die Krise gedeutet und in
Beziehung zur eigenen geschichtlichen Vergangenheit gesetzt wird. Nicht
von ungefähr kommt es hier zu einer auffälligen Renaissance mythologischer

Elemente. Trotz ihres exotischen, «orientalischen» Erscheinungsbildes
scheint mir die Apokalyptik so etwas wie eine Aufklärung zu vollziehen,

nimmt sie doch die archaischen psychischen Muster in Arbeit und schafft
dort Ordnung, wo das Chaos in Gestalt übergewaltiger Weltmächte die
geschichtliche Identität Israels und seiner Frommen zu destruieren drohte.
Wir könnten im Unterschied zur griechischen und neuzeitlichen Aufklärung

bei der Apokalyptik von «Aufklärung durch Offenbarung»
sprechen.6

Hier muss nun freilich historisch differenziert werden, divergieren doch die apokalyptischen

Strömungen in hohem Masse. Utopische und messianische Hoffnungen haben grosse
Teile des jüdischen Volks in unsagbares Elend getrieben. Uns interessiert im folgenden nur
diejenige Form von Apokalyptik, wo theologische Reflexion die apokalyptischen «Elemente»
in Formung nimmt, wo etwa Gottes Zeit und Gottes Zukunft von der menschlichen Zeit und
ihren Sehnsüchten und Ängsten unterschieden wird. Nur in diesem Sinn lässt sich Apokalyptik
als «Aufklärung» deuten - als eine Aufklärung, die insbesondere von späten Schriften wie dem
4Esr und dem syrBar eindringlich vollzogen wird.7

2. Die entscheidende Deutungsleistung apokalyptischer Theologie
besteht darin, die gegenwärtige Krisenerfahrung als unumgängliche
Begleiterscheinung der kommenden eschatologischen Manifestation Gottes
begreifbar zu machen.8 Für diese Sinngebung negativer Erfahrung rekurriert

der Apokalyptiker auf eine übergreifende, unverrückbare Ordnung, die
sich nicht mehr wie in der älteren Weisheit und der griechischen Philoso-

6 Freilich bedienen sich die Apokalyptiker m. W. der Lichtmetaphorik nur selten (vgl etwa
syrBar 38,1; 46,2f.; 54,5).

7 Vgl zum 4Esra E. Brandenburger, Die Verborgenheit Gottes im Weltgeschehen. Das
literarische und theologische Problem des 4. Esrabuches, AThANT 68, 1981, 189ff.; 199

(«Offenbarungsmysterium, das die Gegenwart verwandelt»).
8 Dies gilt auch noch für die eher individualistische Perspektive der Diaspora: Den

Schwierigkeiten hienieden korrespondiert der grosse jenseitige Lohn.



100 S". Vollenweider, Zeit und Gesetz

phie dem Tiefenblick des Schauenden zu erkennen gibt, sondern die sich
ihm allererst durch Offenbarung erschliesst.9 Diese göttliche Ordnung
durchdringt Geschichte wie Kosmos und wird durch die dräuenden
Gegenerfahrungen der Übermacht des Bösen und der Verzweiflung am Walten
Gottes nicht etwa suspendiert, sondern vielmehr geradezu bestätigt. Apo-
kalyptik erscheint derart als Vergegenwärtigung einer umfassenden
Ordnung, die dem wahren Israel und seinen Frommen den geschichtlichen
Standort deutet und ihm so im Angesicht aller widerständigen Erfahrung die
alten an das Gottesvolk gerichteten Verheissungen Gottes neu zuspricht.
Verdankt die Apokalyptik ihren Rekurs auf die allem Weltgeschehen
zugrunde liegende Ordnung traditionsgeschichtlich primär der israelitischen

Weisheit,10 so tritt sie in ihrer Geschichtsdeutung auch das Erbe der
Prophétie an. Schöpfung und Gericht geraten dabei in einen intimen,
unauflöslichen Zusammenhang. In der Vergegenwärtigung der überwältigenden

Schöpfermacht Gottes vergewissern sich die apokalyptischen
Theologen und Prediger der unumstösslichen, wenngleich verborgenen
Geschichtssouveränität Gottes und seines Gerichts über alle Wege der
Lebendigen.11 Dieser Rückbezug auf die göttliche Ordnung kommt auch
der Ethik zugute; Paränesen gehören zu den unverzichtbaren Bauelementen

des apokalyptischen Schrifttums.12

Die fundamentale kosmische und geschichtliche Ordnung sollte nicht vorschnell als

«Determinismus» abqualifiziert werden. Auch die Rede von «Determination» oder von einem
«Plan» rückt die apokalyptische Geschichtstheologie zu sehr in die Analogie zum Kalkül
neuzeitlicher Subjekte.13 Gottes Geschichtsmächtigkeit bleibt demgegenüber in der Apokalyptik

menschlicher Erkenntnis und Handlungskompetenz entzogen, die Zeitauffassung ist
demzufolge streng theozentrisch konzipiert14 und bietet kaum einen Haftpunkt für «univer-

9 Vgl U. Luck, Das Weltverständnis in der jüdischen Apokalyptik, ZThK 73 (1976)
283-305; O. H. Steck, Überlegungen zur Eigenart der spätisraelitischen Apokalyptik, in: Die
Botschaft und die Boten, FS H. W. Wolff, Neukirchen 1981, 301-15; Brandenburger a.a.O. (A.
7) 188.

10 So G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, II, München 81984, 316-31; Luck
a.a.O. (oben A. 9) 288ff.; J. Lebram, Apokalyptik, TRE 3, 196ff.; Steck a.a.O. (A. 9) 31 lf.
Anders z.B. P. von der Osten-Sacken, Die Apokalyptik in ihrem Verhältnis zu Prophétie und
Weisheit, ThEx 157, 1969.

11 Vgl z.B. äthHen 83,11-84,3; 4Esr 6,38-54+55-59; dazu O. H. Steck, Die Aufnahme von
Genesis 1 in Jubiläen 2 und 4. Esra 6, JSJ 8 (1978) 154-82.

12 Vgl Ch. Münchow, Ethik und Eschatologie. Ein Beitrag zum Verständnis der frühjüdischen

Apokalyptik mit einem Ausblick auf das NT, Göttingen 1981, 137-42.
13 Vgl die berechtigte Polemik von Müller, TRE 3, 227ff.
14 Vgl W. Harnisch, Verhängnis und Verheissung der Geschichte. Untersuchungen zum

Zeit- und Geschichtsverständnis im 4. Buch Esra und in der syr. Baruchapokalypse, FRLANT



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 101

salgeschichtliche» Spekulation, geht es doch primär um das Geschick (des wahren) Israel(s)
und seine Zukunft. Schon gar nicht betreibt die Apokalyptik das «Berechnen» des Endes.15 Die
Apokalyptiker zeigen im Gegenteil eine grosse Agilität, sich dem Eindruck neuer geschichtlicher

Erfahrungen anzupassen, apokalyptische Offenbarungstradition also ständig neu zu
aktualisieren und für Gottes Geschichtswillen offenzuhalten.16 Nicht von ungefähr ist es bei
den meisten Apokalypsen unmöglich, ihre Entstehungszeit präzis zu bestimmen. Dem
entspricht endlich auch die Beobachtung, dass die apokalyptischen Vorstellungskomplexe in
keiner Weise dogmatisch-spekulative Konstrukte darstellen, sondern durchwegs von einer
symbolischen, metaphorischen Dimension geprägt sind.17 Selbst das für die Apokalyptik gern
in Anspruch genommene Zwei-Äonen-Schema, das übrigens nur in wenigen Texten anzutreffen

ist, darf nicht vorschnell zum «Weltbild» festgeschrieben werden. Für die Konfrontation
der Apokalyptik mit Paulus sind die getroffenen Einreden gegen die gängigen Karikaturen und
Lasterkataloge von einiger Bedeutung.

3. Im Blick auf diese fundamentale kosmische und geschichtliche
Ordnung kommt es nun zur heilvollen Erkenntnis des eigenen geschichtlichen
Standorts, der eigenen Gegenwart. Ja, mehr noch: Apokalyptik lässt sich
geradezu als durch Offenbarung ermöglichte Erkenntnis der Zeit überhaupt
verstehen, die sich dem von der negativen Welterfahrung und der Vergänglichkeit

und Hinfälligkeit menschlichen Lebens betroffenen Seher er-
schliesst - auch hierin verdankt sich die Apokalyptik der Weisheit
Israels.18

Die Frage nach dem «Wann» und der Ordnung der Zeit(en) kehrt in der apokalyptischen
Literatur ständig wieder. Der locus classicus ist 4Esr 4,33-37:19

«Ich (Esra) sagte: <Wie lange noch? Und wann wird das sein? Unsere Jahre sind so kurz und
böse.> Er (der Engel) antwortete mir und sagte: <Eile nicht mehr als der Höchste! Du hast
nämlich nur Eile deinetwegen, der Höchste aber für viele. Haben nicht schon die Seelen der
Gerechten in ihren Kammern diese Fragen gestellt, als sie sagten: Wie lange soll ich noch so

warten? Wann kommt die Frucht auf der Tenne unseres Lohnes? Darauf hat der Erzengel
Jeremiel geantwortet und gesagt: Dann, wenn die Zahl derer voll ist, die euch ähnlich sind.

97, 1969, 306ff; Müller, TRE 3, 224.
15 So z.B. die klassische Darstellung von P. Vielhauer, NTApo II 415f; dagegen schon D.

Rössler, Gesetz und Geschichte, WMANT 3, 21962, 110; Harnisch a.a.O. (oben A. 14) 266f.
308f.

16 Richtig Müller, TRE 3, 224.
17 Vgl K. Koch, Vom profetischen zum apokalyptischen Visionsbericht, in: Hellholm a.a.O.

(oben A. 4) 413-46: 439f. Koch redet zu Recht auch von einem «Verschwimmen der
Zeitstufen» in der Apokalyptik (431 f.).

18 Vgl Qoh 3,1-8; Prov 15,23; Sir l,23f.; 4,20; 20,6f.; 38,13; 39,17. 20f.; Sap 7,18; 8,8;
PsPhokyl 121.

19 Übersetzung nach J. Schreiner, JSHRZ V/4, 1981. - Vgl auch 4,44-46; 5,50; 6,7; syrBar
5,2; 6,9; 12,4; 20,5; 25-30; lQpHab 7,12-14.



102 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

Denn er hat die Welt aufder Waage gewogen, mit dem Mass die Zeiten gemessen, nach der Zahl
die Epochen abgezählt. Er setzt nicht in Bewegung und weckt nicht auf, bis das festgesetzte
Mass erfüllt ist.»>

Erkenntnis der Zeit heisst, in der Antizipation von Zukunft das Jetzt als
die Zeit der Entscheidung zu begreifen. Der Blick auf die endzeitlichen
Schicksale - Verherrlichung oder Wehklagen - lenkt zurück auf das jetzt
Mögliche.

«Denn damals wählten sie sich jene Zeit, die nicht vorbeigehen konnte ohne Trübsale. Sie

wählten sich dafür die Zeit, an deren Ende nur Wehklagen und nur Unheil stehen; sie haben

jene Welt verleugnet, die niemanden, der sie betritt, altern lässt. Verworfen haben sie die Zeit
der Herrlichkeit. So können sie nicht zu der Herrlichkeit kommen, von der ich dir zuvor
gesprochen habe.» (syrBar 51,16)

«Und alle diese Dinge, die zuvor gesagt sind, sie sollen dir immerdar vor Augen stehen, weil
wir bis jetzt noch im Geist und in der Macht unserer Freiheit sind.» (ebd 75,7)20

«Freiheit» zielt hier auf den jetzt noch möglichen Gehorsam und die
Umkehr zu Gott. Wir sind damit auf die Instanz des Gesetzes verwiesen.

4. Es ist in der Tat das Gesetz, worin sich wie in einem Spiegel die
kosmisch-geschichtliche Ordnung abzeichnet, worin die Erkenntnis der
eigenen Zeit ermöglicht und v. a. die Weisung zum zeitentsprechenden
Verhalten und Handeln gewährt ist. In der bedrängenden Krise schart sich
Israel um das Gesetz, das es der ungebrochenen Gottesbeziehung
versichert.21 Die Frage ist nur: Was ist mit diesem Gesetz eigentlich genau
gemeint, und in welchem Verhältnis steht es zur apokalyptischen
Offenbarung? Die geschichtliche Wirklichkeit ist hier einmal mehr äusserst

komplex, und unser Nichtwissen entsprechend gross. Immerhin lässt sich
durchwegs beobachten, dass das Gesetz - konkret der Pentateuch und
allenfalls die Prophetenbücher - als solche nicht mehr unmittelbar in die
Gegenwart zu sprechen vermögen. Auch die traditionelle Identifikation
von Gesetz und Weisheit lässt sich angesichts der bestürzenden Verborgenheit

Gottes im Weltgeschehen nicht mehr ungebrochen durchhalten.
Erst die Offenbarung erschliesst das Gesetz neu, gibt ihm eine bislang

20 Übersetzung nach A. F. J. Klijn, JSHRZ V/2, 1976.
21 Vgl Müller, TRE 3,231 f; O. H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten,

WMANT 23, 1967, 206f.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 103

unerkannte Tiefendimension und fügt so Gesetz und Weisheit wieder
zusammen. Dabei interpretiert diefrüheApokalyptik - die Henochliteratur
- das hier nur selten explizit genannte Gesetz (das man nichtsdestoweniger
wohl bis in seine Einzelbestimmungen hinein befolgt hat!) noch vorzüglich
in den Kategorien der weisheitlich konzipierten Weltordnung:22 Die
Menschen werden dazu aufgerufen, dieser Ordnung in gleicher Weise wie der
Kosmos zu folgen (äthHen 2-5). Dieser Rekurs auf die fundamentale
Ordnung konzentriert sich aber je länger desto intensiver und exklusiver
auf das angestammte Gesetz der Väter, das Gesetz des Mose, wie neben

Qumran insbesondere die späten, stark deuteronomistisch geprägten
Apokalypsen 4Esr undsyrBar zeigen:23 Als deren angebliche Autoren fungieren
mit Absicht nicht mehr die vorsintflutlichen Ahnherren oder die Patriarchen

der Vätergeschichten der Genesis, sondern die massgeblichen
Gesetzeslehrer nach der Zeit der Zerstörung Jerusalems durch die Babylonier.
Die esoterische Überlieferung der Apokalyptiker24 relativiert nicht etwa
das Gesetz, sondern bestätigt gerade dessen zentrale Position. Für unsere
Fragestellung nach dem apokalyptischen Zeitverständnis drängt sich damit
eine eigentümliche, aber sehr bezeichnende Beobachtung auf, die zunächst
einmal thetisch hingestellt sei:

5. DerApokalyptiker sucht im - durch Offenbarung vertieften - Gesetz die
Zeit - konkret: seinen Ort in der Zeit - zu erkennen. Dies Gesetz selbst ist
indes der Zeit entnommen, es ist zeitinvariant. Gerade dieNicht-Zeitlichkeit
des Gesetzes erlaubt dem Seher, seinen eigenen geschichtlichen Standort zu
erkennen.

In dieser Hinsicht gibt sich die Apokalyptik einmal mehr als legitimes Kind der jüdischen
Theologie zu erkennen. Das Gesetz wird ja hier als eine aller Schöpfung präexistente Grösse

betrachtet, sogar als deren Urform: Gott blickte in die Tora und erschuf die Welt.25 Man hat
trefflich von einer Tora-Ontologie des pharisäisch-rabbinischen Judentums gesprochen.26 Die
von der göttlichen Weisheit bestimmte kosmische Ordnung lässt sich im Gesetz erschauen. In
der frühen Apokalyptik ist diese Weisheit zwar auf Erden nicht mehr wahrnehmbar, wohl aber
droben auf himmlischen Tafeln und Büchern aufgezeichnet (äthHen; Jub). Es ist diese

22 Vgl M. Limbeck, Die Ordnung des Heils. Untersuchungen zum Gesetzesverständnis des

Frühjudentums, KBANT, 1971, 63-72; E. J. Schnabel, Law and wisdom from Ben Sira to Paul,
WUNT 11/16, 1985, 106-09.

23 Vgl dazu bes. Steck, Israel (oben A. 21) 177-84.
24 Vgl 4Esr 14,44-46; 12,37; 14,6. 26; aber auch syrBar 59,3-11.
25 Vgl H.-F. Weiss, Untersuchungen zur Kosmologie des hellenistischen und palästinischen

Judentums, TU 97, 1966, 283-304.
26 M. Hengel, Judentum und Hellenismus, WUNT 10, 21973, 307-18. 456. 560.



104 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

Ordnung der Welt, die auch am Ende der Geschichte zum Massstab des göttlichen Gerichts
wird. Auch Qumran bindet Gesetz, Zeit und Kosmosordnung aufs engste zusammen.27

Prägnanten Ausdruck gewinnt die Zeitinvarianz des Gesetzes in der
späten Apokalyptik mit ihrem entwickelten Zwei-Äonen-Schema. Bei aller
Diskontinuität zwischen dieser und jener Weltzeit erweist sich gerade das
Gesetz als diejenige Grösse, die durch die Äonenwende mit sich selbst
identisch bleibt,28 Besonders eindrücklich wird dies im 4Esr geschildert
(7,29-44):

Der Übergang zum künftigen Äon wird als erneute Schöpfung aus dem Nichts beschrieben

(7,29-31). Nun hebt das Gericht an den Auferstandenen an (7,32-38), «das Erbarmen vergeht,
die Barmherzigkeit entfernt sich, die Langmut verschwindet, nur das Gericht bleibt» (33f);
nun wird nach den Werken Lohn und Strafe festgesetzt. Dieser Tag ist anders denn alle Tage
dieser Weltzeit (7,39-42).

Die künftigen Schicksale hängen allein vom Tun und Lassen in der
jetzigen Weltzeit ab; das Gesetz fungiert als Massstab des göttlichen
Gerichts und verschränkt derart die zwei Äonen.29 Die Zukunft ist demnach

von der Vergangenheit her festgeschrieben. Die Zukunft - der neue
Äon - bringt gerade die Langmut und das Erbarmen Gottes zu Ende30 und
eignet den Werken den ihnen zukommenden Lohn irreversibel zu, während

in der Jetztzeit Umkehr zum Leben nach dem Gesetz noch möglich
ist. Besonders der syrBar korreliert Gottes Herrschaft über die Zeiten eng
mit dem Verweis auf das Gesetz (44,7; 48,22):

27 Vgl die Kultzeiten 1QS 1,14; 10,1 ff. ; die eschatologischen Zeiten lQS9,13f. 19-21;dazu
Limbeck a.a.O. (oben A. 22) 158-89; H. Braun, Spätjüdisch-häretischer und frühchristlicher
Radikalismus, BHTh 24,21969,132 («der Wandel ist qualifiziert durch die Einsicht in die dem
eschatologischen Ende zustrebende Zeitperiode»). - Gegen H. Stegemann, Die Bedeutung der
Qumranfunde für die Erforschung der Apokalyptik, in: Hellholm a.a.O. (oben A. 4) 495-530,
wird man die Qumran-Essener nicht aus den apokalyptischen Bewegungen herauslösen können.

28 Vgl Harnisch a.a.O. (oben A. 14) 145. 149. 244-47. 325f.; Münchow a.a.O. (A. 12) 94f.
111. Mutatis mutandis gilt dies aber auch für die frühe asidäische Apokalyptik, vgl Müller,
TRE 3, 232 («Kontinuität der Geltung des Gesetzes über die Schwelle des göttlichen Endgerichts

hinweg»). Gegen die These von Rössler (oben A. 15) 45-54, wonach sich das Gesetz in
der Apokalyptik nicht in konkreten Einzelgeboten konkretisiere, hat sich mit Recht A. Nissen,
Tora und Geschichte im Spätjudentum, NT 9 (1967) 241-77: 250-69 gewandt.

29 Das Gesetz ist ewig: äthHen 99,2; syrBar 59,2. - Auf eine «messianische Tora der
Endzeit», welche die mosaische ablöst, sollte seit P. Schäfer, Die Tora der messianischen Zeit,
in: Studien zur Geschichte und Theologie des rabbinischen Judentums, AGJU 15, 1978,

198-213, nicht mehr rekurriert werden.
30 4Esr 7,33f. 105-115; syrBar 85,12; Harnisch a.a.O. (A. 14) 218f.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 105

«Denn wenn ihr beharrt und bleibt in seiner (Gottes) Furcht und nie sein Gesetz vergesst,
dann werden die Zeiten sich für euch wieder zum Heil wenden, ihr aber werdet des Trostes
Zions teilhaftig werden.»

Das Gebet Baruchs (48,2-50) preist Gott als den Herrn aller Zeiten (48,2ff, bes. 12f).
Deshalb ruft der Beter aus: «Auf dich vertrauen wir. Denn siehe, dein Gesetz - es ist bei
uns.»31

In diesem Punkt führt das apokalyptische Zeitverständnis auf eine
fundamentale Zeitinvarianz zurück. Ihr entspricht die Pseudonymität des

Sehers, in der es ja nicht einfach darum geht, vaticinia ex eventu zu
fingieren, sondern vielmehr, die Wahrheit des Geschauten als Explikation
wie Intention der altersgrauen Verheissungen ansichtig zu machen. Hierfür
tritt der Seher bewusst aus seiner geschichtlichen Gegenwart heraus32 und
gewinnt einen himmlischen Ort der Schau, welcher aller Zeitlichkeit
enthoben ist, die Berufung aufdie Patriarchen ermöglicht und gerade so in die
jetzt einbrechende Endzeit zu sprechen vermag.33

6. Halten wir abschliessend fest: Die Apokalyptik weitet den Horizont
Israels in ungeheure Zeiträume aus und sucht gerade darin die geschichtliche

Gegenwart zu orten. Dieser Entdeckung einer universalen Dimension
von Zeit korrespondiert indes der Transgressus - oder besser die Assumptio
- in die Zeitinvarianz der göttlichen Ordnung, die sich im äonenübergreifenden

Gesetz kristallisiert und derart auch aller Ethik zugrundeliegt.

II

1. Wie seine zeitgenössischen Mitchristen, so steht auch Paulus in einem
unverkennbaren Traditionszusammenhang mit der frühjüdischen Apokalyptik.

Der Apostel harrt auf die Wiederkunft Christi, das endzeitliche
Gericht und die Auferstehung der Toten. Eschatologische Verwandlung,
Visionen und Entrückungen, Engel, Dämonen und der Teufel gehören so
selbstverständlich zu seiner Vorstellungswelt wie die Rede von der neuen

31 Zur dominanten Position des Gesetzes im syrBar vgl 48,24; 57,2; 59,2; 77,15; 85,14;
85,3; P. Bogaert, Apocalypse de Baruch, I, SC 144, 1969, 389-92.

32 Vgl vRad a.a.O. (oben A. 10) 321 «der Apokalyptiker... verschleiert seinen eigenen
geschichtlichen Ort».

33 Dem entspricht die inspirierte Exegese der Bibel durch die Pescharim Qumrans: Die
biblischen Texte handeln von der Endzeit und sind erst jetzt verstehbar.



106 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

Schöpfung, dem gegenwärtigen bösen Äon und dem endzeitlichen Kampf.
Diesen apokalyptischen Hintergrund seiner Verkündigung verdankt er
einerseits dem apokalyptisch geprägten Pharisäismus, dem er ja selbst

entstammt, andrerseits dem hellenistischen Judenchristentum, mit dem er
nach seiner Berufung vor Damaskus in enge Wechselwirkung getreten ist.
Eine saubere Scheidung dieser auf den Apostel einwirkenden apokalyptischen

Traditionen nach ihrer jeweiligen Herkunft lässt sich kaum
durchführen. Zum einen stellt das Christentum «vor und neben Paulus» eine
weitgehend hypothetische Grösse dar, zum andern sind uns die bei Paulus
vorauszusetzenden Beziehungen zwischen hellenistischer Diaspora und
apokalyptischem Pharisäismus nicht einmal in gröbstem Umriss erkennbar.34

Zu beachten ist insbesondere: Nicht nur das palästinische, sondern auch das griechischsprachige

Judentum der Diaspora weist apokalyptisches Traditionsgut auf,35 wie neben den

Sib, den Test XII, dem slHen, grBar und den griechischen Übersetzungen der palästinischen
Apokalypsen (z.B. 4Esr, syrBar) etwa auch die Sap zeigt. Paulus indes ist weit apokalyptischer
geprägt als die letztgenannte, aber umgekehrt tiefgreifender vom Hellenismus beeinflusst als

die zuvor aufgezählten Schriften.36 Im Blick auf seinen apokalyptischen Traditionshorizont
scheint er mir besonders der pharisäischen Theologie des syrBar nahezustehen, während sein

Hellenismus in manchem mit der etwa von Philon repräsentierten «dualistischen Weisheit»
vergleichbar ist.

34 Tatsächlich wissen wir sehr wenig von den palästinischen Pharisäern und im Grunde gar
nichts vom «Diasporapharisäismus» (H.-F. Weiss, Zur Frage der historischen Voraussetzungen

der Begegnung von Antike und Christentum, Klio 43/45, 1965, 307-28: 319; P. Stuhlmacher,

Erwägungen zum Problem von Gegenwart und Zukunft in der paulinischen Eschatologie,
ZThK 64, 1967, 423-50: 428); richtig G. Bornkamm, RGG3 5, 168.

35 Vgl Hengel, Judentum (oben A. 26) 461 f.; ders. 1983 (oben A. 4) 657f. 663; H.-H. Schade,

Apokalyptische Christologie bei Paulus, GTA 18,21984, 109f. ; gegen U. Fischer, Eschatologie
und Jenseitserwartung im hellenistischen Diasporajudentum, BZNW 44, 1978 (vgl U. B.

Müller, ThZ 36, 1980, 238-40).
36 Neben der Sap mutet auch PsPhokyl weit hellenistischer als der Apostel an; eigentliche

apokalyptische Traditionen lassen sich hier kaum identifizieren (immerhin nennen 103f. die

Totenauferstehung; vgl Schade a.a.O. 109). - Der Versuch von N. Walter, «Hellenistische
Eschatologie» im NT, in: Glaube und Eschatologie, FS W. G. Kümmel, Tübingen 1985,
335-56, zwischen apokalyptischer und «hellenistischer» Eschatologie zu differenzieren, hilft
nicht wirklich weiter: Die jüdische Merkaba-Mystik kann unmöglich aus hellenistischen
Voraussetzungen erklärt werden (so 336f. A. 6), sondern speist sich vorzüglich aus apokalyptischen

Himmelreise-Traditionen; vgl dazu I. Gruenwald, Apocalyptic and merkavah mysticism,

AGJU 14, 1980. Die Gegenwärtigkeit des Heils kennt bekanntlich auch Qumran -
wiederum aus gut palästinischen, hier kultischen Überlieferungen, heraus, vgl H.-W. Kuhn,
Enderwartung und gegenwärtiges Heil, StUNT 4, 1966; kritisch aber K. Müller, BZ (NF) 12

(1968) 303-06.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 107

Ähnlich singulär wie die religionsgeschichtliche Herkunft des Heidenapostels

stellt sich nun auch seine christologisch fundierte Konfiguration
von Gegenwart und Zukunft dar: Neben die glühende Erwartung der
göttlichen Vollendung kommt die Gewissheit des schon in der Gegenwart
offenbaren Heils zu stehen. Diese reflektierte Zuordnung der Zeitmodi, der
wir uns im folgenden zuwenden wollen, wirkt auch im Vergleich mit seiner
christlichen Umwelt einzigartig, neigt man hier doch entweder einer
Prädominanz der Zukunft - so die palästinische Urgemeinde37 und die
altchristliche Apokalyptik (vgl die Johannesoffenbarung) - oder aber mehr
und mehr einer solchen der Gegenwart zu, sei es in Gestalt eines
frühchristlichen Enthusiasmus, der Paulus-Schule (Kol; Eph) oder desjohan-
neischen Kreises. Nicht weniger ins Auge sticht auch der Unterschied zur
späteren Theologie, welche die Eschatologie als besondere Zeitphase an
den zukünftigen Rand der Geschichte abdrängt.

2. Man könnte nun das paulinische Zeitverständnis aufgrund einer
Gegenüberstellung von futurischen und präsentischen Aussagereihen erheben.

Deren Verhältnisbestimmung will freilich nicht recht über die Formel
eines «Schon jetzt» und «Noch nicht» hinausführen,38 und es liesse sich
dann allenfalls noch darüber streiten, inwiefern die apokalyptischen
Vorstellungsinhalte bei Paulus überhaupt noch einen konstitutiven Ort
beanspruchen können. Wir wählen hier einen anderen Weg: Die einzigartige
paulinische Zuordnung von Gegenwart und Zukunft könnte in einem
unzertrennbaren Zusammenhang mit der Gedankenfigur seiner Theologie
stehen, die seit jeher als sein denkerisches Proprium zu gelten hat, nämlich
mit seinem Gesetzesverständnis und damit seiner Rechtfertigungs- und
Kreuzestheologie. Auf diese Weise gewinnen wir nicht nur den Anschluss
an das für die jüdische Apokalyptik zentrale Thema des Gesetzes, sondern
versuchen auch verstehbar zu machen, warum Paulus heilvolle Gegenwart
vorzüglich als Freiheit vom Gesetz zur Sprache bringt.

3. Die paulinische Theologie lässt sich als Paradigmenwechsel interpretieren.

Der mittlerweile schon inflationär verwendete Begriff Paradigma
bezieht sich hier auf das kognitive Muster, die Struktur, mit Hilfe derer
Information organisiert, also etwa Theologie getrieben wird. Ein Paradig-

37 Anders G. Klein, Eschatologie, TRE 10, 274ff.
38 Unbehagen bei dieser gängigen Formel befällt auch Stuhlmacher a.a.O. (oben A. 34)

427f.; U. Luz, Das Geschichtsverständnis des Paulus, BEvTh 49, 1968, 303; J. Baumgarten,
Paulus und die Apokalyptik. Die Auslegung apokalyptischer Überlieferungen in den echten
Paulusbriefen, WMANT 44, 1975, 233.



108 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

ma ist einer Brille vergleichbar, durch die man die Welt sieht. Ein
Paradigmenwechsel fördert so neue Fakten zutage, er lässt die Welt in einem
neuen Licht sehen, Zusammenhänge, die vordem gar nicht ins Blickfeld
geraten konnten.39

Der paulinische Paradigmenwechsel besteht in einem Sprung vom
Plateau des Gesetzes zu demjenigen des Christus.40 In dieser Sicht erscheint das
Gesetz als Strukturprinzip eines «geschlossenen Systems». Der Apostel
redet etwa von Sklaverei und Gefangenschaft, die theologische Tradition
vom «cor in se incurvatum». Auf der Ebene des Nomos definieren sich
Gesetz und Sünde gegenseitig und etablieren ein in sich perfekt geschlossenes

System mit maximaler Rückkoppelung: Zum einen erweist sich die
Sünde als Gebotsübertretung und das Gesetz tritt ihr als in tödlichem
Glanz erstrahlender Zuchtmeister entgegen. Zum andern aber provoziert
und vermehrt dieses wiederum die Sünde (Rom 5,20, auch Gal 3,19).
Damit ist der teuflische Kreis, wie er Rom 7 eindringlich geschildert wird,
perfekt geschlossen und von innen gar nicht mehr aufzubrechen. Das
Gesetz etabliert sich dabei als eine konservative, weil zeitinvariante
Ordnungsstruktur zwischen Gott und den Herzen (vgl. II Kor 3). Dies kommt
der Sünde entgegen, tendiert diese doch aufSelbsterhaltung, deren Zukunft
letztlich doch nur der Tod sein kann. Das Resultat dieses dramatischen
Prozesses ist nun aber eine wachsende Destabilisierung des Systems -
gerade aus dessen eigener, auf Selbsterhaltung bedachten defensiven Strategie

heraus. Diese Dynamik gründet letztlich darin, dass es <Zukunft gibt>,
dass die Selbstverschliessung eben das übermächtig zur Wirkung kommen
lässt, wogegen sie sich doch zu immunisieren sucht: das Anbranden von
Künftigem. Anders gewendet: Die letzte Ursache der beschriebenen
Instabilität ist die überströmende Gnade (Rom 5,20)1

Mit Christus wird dieses in sich geschlossene System aufgebrochen; der
fatale Zusammenhang von Gesetz und Sünde wird überhaupt erst jetzt
erkennbar. Eine neue Dimension ist eröffnet, die im Zeichen Christi von
Geist und Leben pulsiert. An die Stelle der Selbsterhaltung des geschlossenen

Systems, der Selbstverschliessung kraft der Vergangenheit mit Hilfe
des Gesetzes tritt nun die Öffnung zur Zukunft, die Partizipation an der
eschatologischen Dynamik des Geistes und somit das Ereignis neuer

39 Vgl T. S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, stw 25, 21973, 123-46.
40 Vgl H. Weder, Gesetz und Sünde. Gedanken zu einem qualitativen Sprung im Denken

des Paulus, NTS 31 (1985) 357-376.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 109

Schöpfung. Das bisherige um seine Identität besorgte Ich wird preisgegeben

zugunsten jenes Selbst, das sich nicht selbst zu erhalten braucht, weil es

seine Gegenwart aus der Zukunft gewinnt, sich «Tag für Tag erneuert»
(II Kor 4,16).

4. Was heisst es nun, in diesem «eschatologischen Jetzt» zu stehen? Das
Christusereignis setzt offenkundig eine andersartige, neue Erfahrung von
Zeit aus sich heraus, die sich charakteristisch von derjenigen unter dem
Gesetz unterscheidet. Die apokalyptische Zeitenwende markiert nicht
mehr das Ende der geschichtlichen Zeit, sondern ereignet sich innerhalb
derselben (Gal 4,4f.:

«Als aber die Erfüllung der Zeit gekommen war, sandte Gott seinen Sohn, von einer Frau
geboren, dem Gesetz unterworfen, damit er die dem Gesetz Unterworfenen loskauft, auf dass

wir die Sohnschaft (Adoption) erlangten.»

Paulus greift hier auf die apokalyptische Vorstellung des eschatologischen

Masses zurück,41 blickt nun aber nicht mehr auf dessen künftige
Füllung voraus, sondern spricht von einer schon Ereignis gewordenen
Wirklichkeit. Offenbar geht es hier nicht einfach darum, dass der eschato-
logische Termin aufder Zeitgeraden nach hinten gerückt wird. Verkündigt
das frühe Christentum den vom Gesetz verfluchten Gekreuzigten (Gal
3,13) als Christus, so erinnert es unüberhörbar an den Überraschungscharakter

dieses Ereignisses und bricht aus der apokalyptischen Zeitkontinuität,

die durch das Gesetz hergestellt wird, aus. Es ist nun die Sendung des

Sohns, die das Wesen der «Zeitenfülle» ans Licht bringt und eine neuartige
Erfahrung von Zeit ermöglicht.42 Dieses Ereignis lässt es zur Scheidung der
Zeiten kommen; der Zeit der Knechtschaft und des Gesetzes kommt
diejenige der Freiheit und des Geistes entgegenzustehen. Das Kreuz Christi
scheidet Vergangenheit und Zukunft, indem es die Fluchmacht aller
Vergangenheit auf sich zieht, sie an sich austoben lässt und ihr so den Abschied
gibt (Gal 3,13).

Es genügt demzufolge noch nicht, zu sagen, dass hier alter und neuer
Äon übereinandergeschoben werden, weiss doch auch gerade die Apoka-

41 Vgl R. Stuhlmann, Das eschatologische Mass im Neuen Testament, FRLANT 132,1983,
62-69.

42 Vgl die bekannte Exegese Futhers: Non enim tempus fecit filium mitti, sed econtra
missio filii fecit tempus plenitudinis (WA 57,30:15f.); zum sachlichen Recht dieser Deutung s.

Stuhlmann a.a.O. (oben A. 41).



110 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

lyptik um das Übereinander der beiden Äonen:43 Der Seher erschaut schon

jetzt im Himmel das Künftige; hier gibt sich ihm das vom Gesetz gestiftete
Kontinuum von alter und neuer Weltzeit zu erkennen. Um das Bild zu
variieren: für Paulus ist das Neue nicht im Himmel, sondern in der Tiefe
schon präsent. Die Macht der Vergangenheit, wie sie im Fluch, den Schuld
und Sünde über die Gegenwart verhängen, zum Ausdruck kommt und wie
sie vom Gesetz festgeschrieben wird, ist in der Tiefe des Herzens gebrochen.

Die Peristasenkataloge des Apostels bezeugen eindringlich diese
Präsenz des Künftigen unter der Gestalt von Schwäche und Leiden.

Dieses eschatologische Jetzt verdankt sich nurmehr göttlicher Kreativität
aus dem vom Kreuz markierten Abgrund des Nichts (vgl Rom 4,17; I Kor
1,28; II Kor 4,6). Aus diesem Nichts ereignet sich die neue Schöpfung
(II Kor 5,17; Gal 6,15), wie sie im Herzen der Menschen anhebt, von da aus
in die Weite des Kosmos ausstrahlt und diesen in der Kraft des heiligen
Geistes verwandelt.

An dieser Stelle muss nachdrücklich einer anthropologischen Engführung der paulinischen
Neuschöpfungsaussagen widersprochen werden. Die apokalyptischen Elemente seiner
Verkündigung sind eben nicht einfach «rudimentäres Sprachmaterial», «Restbestände, die unter
dem Druck der Tradition einfliessen» und nun als «ihres Eigenwerts beraubte Interpretamen-
te», als sperrige «Traditionsrelikte» nur noch existential interpretiert werden dürfen.44 Hier
wirkt sich die typisch neuzeitliche Dichotomie von Subjekt und Welt unreflektiert aus, die den
meisten antiken Texten fremd ist. «Vielmehr kennt Paulus offensichtlich unsre Diastase von
Kosmologie und Anthropologie nicht und sieht beides zusammen» (U. Luz).45 Es ist schwer zu
übersehen, dass gerade unsere Zeit wieder ein Sensorium für den tiefen «lebensweltlichen»
Zusammenhang zwischen Mensch und Kosmos zurückgewinnt, den die antiken Texte fast

durchwegs voraussetzen. Dieser Sachverhalt hat in der neueren Exegese denn auch zu Recht
vermehrt Beachtung gefunden, auch wenn die ontologische und kosmologische Relevanz der
neutestamentlichen Eschatologie m. E. noch viel zu wenig reflektiert wird.

43 Vgl K. Koch, Ratlos vor der Apokalyptik, Gütersloh 1970, 27; Stuhlmacher a.a.O. (oben
A. 34)427f. A. 8; Fischer a.a.O. (oben A. 35) 70.258f. ; zu Unrecht bestritten von Schade a.a.O.

(oben A. 35) 94.
44 So im Gefolge von R. Bultmann v. a. Baumgarten a.a.O. (oben A. 38) 130.157f. 187.230.

239 u. ö.; ähnlich auch H. Schwantes, Schöpfung der Endzeit, AzTh I 12, 1963, 93; A. Vögtle,
Das Neue Testament und die Zukunft des Kosmos, KBANT, 1970.

45 A.a.O (oben A. 38) 379; vgl Stuhlmacher a.a.O. (oben A. 34); ders., Erwägungen zum
ontologischen Charakter der Kaivr) Kticnç bei Paulus, EvTh 27 (1967) 1-35; M. Wolter,
Rechtfertigung und zukünftiges Heil, BZNW 43, 1978, 218; Schade a.a.O. (oben A. 35) 15ff.;
K. Müller, Die kosmische Relevanz des Christusglaubens, in: W. Strolz (Hg.), Kosmische
Dimensionen religiöser Erfahrung, Freiburg 1978, 213-49.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 111

Neue Schöpfung spannt innerhalb der alten Welt eine umfassendere
räumlich-zeitliche Dimension aus.

«Wenn jemand in Christus ist, so ereignet sich hier neue Schöpfung; das Alte ist vergangen

- siehe, Neues ist geworden.» (II Kor 5,17)

Dieser mit Christus initiierten neuen Schöpfung entspricht eine neue
Wahrnehmung, ein nicht mehr Kaxà adpica Erkennen (5,16), das die Welt
in ein neues Licht taucht. Das eschatologische Ereignis hat die Welt
überrascht, ihre Zeiten überholt und eine neue Zeit erschlossen:

«Siehe, jetzt ist die willkommene Zeit>; siehe, jetzt ist der <Tag des Heils>!» (II Kor
6,2)46

5. Wir fragen nun angesichts der Christomorphie der Gegenwart nach
deren Verhältnis zu den übrigen Zeitmodi. Wenn Kreuz und Auferstehung
gleichsam die Tiefendimension einer jeglichen Gegenwart repräsentieren,
so geraten damit auch Vergangenheit und Zukunft in ein neues Licht.

Vergangenheit ist zum einen definitiv abgetan; die Ankunft des Neuen
schafft eine radikale Diastase zum Alten.47 Dies ist der Kern der paulini-
schen Freiheitsverkündigung. Aber gerade deshalb gewinnt nun das

Gesetz, das ja die Vergangenheit zum Zug bringt, im Reich der Freiheit
einen unersetzbaren Ort. Rom 7 gehört wesenhaft zu Rom 8! «Die
Vergangenheit bleibt... der abgründige Grund des neuen Seins in Christus»
(G. Bornkamm),48 die Vergangenheit bleibt als Vergangenheit.

Eine kleine theologiegeschichtliche Erinnerung: Hierin scheint mir die
Antwort auf eine Aporie des Origenes zu bestehen. Der Alexandriner hat
befürchtet, dass die seligen Geister im Eschaton doch immer wieder von
der visio beatifica infolge des KÔpoç, des Überdrusses abfallen würden.49 Ist

46 Zum schöpfungstheologischen Hintergrund s. F. Hahn, «Siehe, jetzt ist der Tag des

Heils». Neuschöpfung und Versöhnung nach 2. Kor 5,14-6,2, EvTh 33 (1973) 244-53; anders
Wolter a.a.O. (oben A. 45) 77-79. - Durch V. 21 ist der enge Bezug zur Rechtfertigung gegeben

(durchaus im Sinn von Gal und Rom, sofern man nicht mit der These einer Entwicklung der
paulinischen Theologie sympathisiert, wie zuletzt U. Schnelle, Gerechtigkeit und Christusgegenwart,

GTA 24, 1983, 47-50).
47 Vgl bes. Luz, Geschichtsverständnis (oben A. 38) 134. 222f. 226; P. Tachau, «Einst» und

«Jetzt» im NT, FRLANT 105, 1972, 112f. 147.
48 G. Bornkamm, Sünde, Gesetz und Tod, in: Das Ende des Gesetzes. Paulusstudien, GA 1,

BEvTh 16, 51966, 68f.
49 Vgl M. Harl, Recherches sur l'origénisme d'Origène. La «satiété» (KOROS) de la

contemplation comme motif de la chute des âmes, StPatr 8 TU 93, 1966, 373-405.



112 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

es nicht die brennende memoria des Vergangenen, die unauslöschliche
Erinnerung an das, was man hinter sich hat, an die Leiden und Erfahrungen
hienieden, die diesen KÔpoç auslöschen? Nicht von ungefähr ist noch der
Auferstandene von den Wundmalen des Kreuzes gezeichnet.

Das Verhältnis zur Vergangenheit lässt sich also im Blick auf die
bleibende Bedeutung des Kreuzes auch nach Ostern so bestimmen, dass neue
Schöpfung gerade dadurch Vergangenheit verabschiedet, dass sie diese

integriert. Anthropologisch gewendet: Befreiung von Vergangenheit ermöglicht

allererst deren Erschliessung. Die neue Schöpfung durchdringt und
verwandelt so die Strukturen der alten Welt.

Dies zeigt sich einmal im Verhältnis zur alttestamentlichen Geschichte:
Die Geschichte des alten Gottesvolks wird auf Christus bezogen, mithin
auf eine ihrem eigenen Zeithorizont transzendente, entzogene Grösse. Erst
in der Retrospektive gibt das Neue seine eigene Vorgeschichte im Alten
überraschend zu erkennen. In gewissem Sinn entspricht diese eschatologi-
sche Rekonstruktion der Geschichte dem apokalyptischen Geschichtsverständnis,

worin ja auch erst vom nahen Ende her die Ordnung und innere
Sinnhaftigkeit der Geschichte offenbar wird. Die Differenz ist indes auch
hier in aller Schärfe zu bestimmen: Die apokalyptische Geschichtsschau
(die im Unterschied zur christlichen weitgehend nur auf Israel zielt) orientiert

sich am Ordnungskontinuum des äonenüberspannenden Gesetzes
und kann so ante festum vollzogen werden, dieweil sich die christliche
allererst dem jegliche Kontinuität brechenden Eschaton verdankt.

Die Integration von Vergangenheit zeigt sich sodann im paulinischen
Umgang mit ethischen Problemen seiner Gemeinden.50 Die in vielem
konservativ anmutende Haltung des Apostels - etwa in der Sklaven- und
Frauenfrage (I Kor 7 ; 11)- kann als gezielte Absage an ein enthusiastisches
Überspringen der Vergangenheit, als Nein zu so etwas wie einem antiken
Utopismus gedeutet werden. Ich meine sogar, Paulus hatte ein waches

Gespür für das zu seiner Zeit Mögliche und sollte nur dann neuzeitlicher
Kritik ausgesetzt werden, wenn sich die Neuzeit selbst Rechenschaft über
ihre notorische Überschätzung menschlicher Handlungskompetenz, mithin

über ihren verdeckt utopistischen Wahn abgelegt hat.
Gegenüber der souveränen Verabschiedung der Vergangenheit durch

die korinthischen Pneumatiker insistiert Paulus auf dem Annehmen und
Tragen des jeweils Vorhandenen, wie es in der Rücksicht aufdie Syneidesis

50 Das folgende wird in meiner Habilitationsschrift «Freiheit als neue Schöpfung» im
einzelnen ausgeführt (erscheint in: FRLANT).



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 113

der Schwachen (I Kor 8 -10; vgl Rom 14f.) zum Ausdruck kommt. Glauben
sich die «Starken» der Sphäre der göttlichen Mächte, die doch ihre eigene
Vergangenheit bestimmt hat, kraft der wirksamen Sakramente ihres neuen
Glaubens souverän enthoben, so erinnert sie der Apostel an die unheimliche

Möglichkeit, dass sich diese Wesenheiten gerade im toten Winkel, im
Schlagschatten ihrer hell gleissenden «Gnosis» ihrer selbst erneut bemächtigen

könnten (IKor 10,1-22). Paulus setzt der korinthischen Negation der
Vergangenheit die allein im Bezug zum Gekreuzigten ermöglichteArbeit an
der Vergangenheit entgegen. Es geht dabei nicht um starres Festschreiben
des Faktischen, wohl aber darum, Freiheit in dem gegebenen Spektrum von
Möglichkeiten wahrzunehmen, das die Schöpfung gewährt. Diese Fülle
von Möglichkeiten entzieht sich gerade der selbstmächtigen Produktivität
des neuzeitlichen Subjekts, sie ist in einem elementaren Sinn gegeben,
geschenkt dadurch, dass ständig wieder neu Zukunft möglich ist. Zukunft
öffnet sich nur dort, wo die Irreversibilität von Zeit rückhaltlos anerkannt
wird. Die christliche Freiheit ist auf einen Weg zwischen Skylla und
Charybdis gewiesen: Rechts droht der Nomismus mit seiner Destruktion
von Zukunft kraft der von ihm konservierten Vergangenheit; links gähnt
der Utopismus mit seiner notorischen Feugnung der Vergangenheit, die
diese doch in Wahrheit wieder übermächtig werden lässt. Beide Male ist
Zukunft und damit auch Gegenwart verspielt.

Die beliebte These, dass Paulus nur um der Abwehr des Enthusiasmus willen auf die
Apokalyptik zurückgreife, lässt sich demgegenüber nicht halten.51 Der Streit zwischen dem
Apostel und seinen Gegnern dreht sich nicht um die Ortung der Gegenwart auf der Zeitlinie,
sondern um die wesenhafte Qualität des in der Gegenwart wirksam werdenden Eschaton. An
diesem Punkt rekurriert Paulus auf das Kreuz, auf Leiden und Schwäche, mithin auf das

Tragen der Vergangenheit, während der Enthusiasmus eine vom Kreuz kaum tangierte
Herrlichkeit anvisiert. Für Paulus heisst das Überspringen der Vergangenheit nicht weniger als auch
Zukunft und damit Gegenwart zu vertun.

6. Damit haben wir bereits das Verhältnis von Gegenwart und Zukunft
berührt. Mit der Apokalyptik geht es dem Apostel darum, Gegenwart
aufgrund der Antizipation von Zukunft zu erkennen, und zwar einer
unendlich verheissungsvollen, von Gott allein verwirklichbaren Zukunft
(vgl Rom 8,18ff.!).

Der Unterschied zwischen dem Apostel und der Apokalyptik wird dann gern so getroffen,
dass diese in endzeitlichen Gemälden und Spekulationen schwelge und das Ende berechnen

51 Vgl Luz, Geschichtsverständnis (oben A. 38) 384-86.



114 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

wolle, während den paulinischen Ausblicken wenig weltanschaulicher und kosmologischer
Eigenwert zukomme. Hier wird aber die apokalyptische Bildersprache sowie ihr theozentri-
sches Zeitverständnis entschieden unterschätzt.

In der Apokalyptik umgreift das zeitinvariante Gesetz Vergangenheit
und Zukunft. Das bedeutet aber, dass die Gegenwart unter dem beständigen

Anspruch der Entscheidung für das Gute wider das Böse zu stehen
kommt. Die vom Gesetz in Anspruch genommene Gegenwart hat
unaufhörlich den Zusammenhalt von Vergangenheit und Zukunft zu leisten;52
erst mit dem Eschaton ist die Gegenwart als Zeit der Entscheidung für das
Gesetz abgetan.

Anders die von Paulus anvisierte Gegenwart! In ihr scheiden sich
ständig Vergangenheit und Zukunft und werden durch die neu und neu
Ereignis werdende göttliche Kreativität einander zugeeignet. Diese Gegenwart

lebt ganz aus der Zukunft Gottes, sie ist nicht der Ort der Werke des

Gesetzes, sondern des Wirksamwerdens der Liebe, also des Schöpfungswerks

Gottes. Der Ausblick auf die noch in Gott geborgene Zukunft
verdankt sich dann nicht einem Austritt aus der geschichtlichen Gegenwart -
wie in der mit Pseudonymie arbeitenden Apokalyptik, sondern einer
Wahrnehmung dessen, was jetzt als Fülle von Möglichkeiten gegenwärtig
ist, also einer Rezeptivität für die Einzigartigkeit eines jeden Kairos. Es ist
typisch, dass Paulus Briefe und keine Apokalypsen schreibt.53

Im Unterschied zu Vergangenheit und Gegenwart ist Zukunft für den
Apostel überhaupt nur als Zukunft Gottes vorstellbar, der sich nun aber ein
jeder Augenblick verdankt. Vielleicht darfman diese Zukunft mit der alten
theologischen Überlieferung als das grosse Jetzt Gottes verstehen und so
formulieren: Eine jede Gegenwart partizipiert am grossen Jetzt Gottes, an
seiner Ewigkeit, die dann freilich nicht mehr im klassischen Sinn als eine
zeitindifferente ewige Gegenwart, sondern als eine die Differenz der Zeiten

52 Vgl die im Blick auf Heidegger und Kierkegaard getroffenen Überlegungen von M.
Theunissen, ô aixcöv kapßavet. Der Gebetsglaube Jesu und die Zeitlichkeit des Christseins, in:
Jesus - Ort der Erfahrung Gottes, FS B. Welte, Freiburg 1976, 13-68: 53-55.

53 In der jüdischen Apokalyptik ist der (insbesondere gottesdienstlich benutzbare) Briefnur
eine Nebengattung (vgl den Baruchbrief syrBar 78-87 und die Epistel Henochs äthHen
91-105), in der christlichen gerät er mehr ins Zentrum, wie die Johannesoffenbarung (1-3)
zeigt - J. Roloff, ZBK. NT 18, 1984, 13-16 und M. Karrer, Die Johannesoffenbarung als Brief,
FRLANT 140, 1986, deuten die Apk sogar primär von ihren brieflichen Zügen und der damit
gegebenen Kommunikationssituation her. Vgl auch U. B. Müller, Literarische und
formgeschichtliche Bestimmung der Apokalypse des Johannes als einem Zeugnis frühchristlicher
Apokalyptik, in: Hellholm (oben A. 4) 599-619.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 115

ermöglichende, mithin selbst irgendwie zeitlich strukturierte und vom
Moment der Zukunft bestimmte Gegenwart vorzustellen wäre. In dieses

grosse Jetzt hinein zu erwachen heisst, sich beständig dem Nichts des

Kreuzes auszusetzen und derart am Ereignis neuer Schöpfung teilzuhaben.

7. So gesehen gewinnt die alltäglichste, ja geradezu trivialste Erfahrung,
die Menschen überhaupt machen können - die Erfahrung von ständig neu
sich ereignender Gegenwart - einen fast schwindelerregenden
kosmischapokalyptischen Horizont (eine für Religion übrigens nicht untypische
Paradoxic!). Paulus erscheint derart als ein theologischer Denker und
Visionär, dessen Zeitverständnis zentral von einem Mass der Zeitmodi
geprägt ist, und wir haben uns sehr weit vom nicht selten beschworenen
Bild des vom Endzeitfieber besessenen, durch das Imperium jagenden
Missionars entfernt. Nun lässt sich indes nicht übersehen, dass die
Naherwartung der Parusie Christi und des Weltendes ohne Zweifel den Apostel so

gut wie viele seiner Mitchristen nachhaltig bestimmt hat (vgl IThess
4,15-17; 5,1-11 ;IKor 7,29-31; 15,51f.;Röm 13,11; 16,20;Phil4,5). Vor
einer Überschätzung der Bedeutung derselben sowohl für Paulus wie
überhaupt für das frühe Christentum muss freilich gewarnt werden.54 Die
Parusieverzögerung war für die Alte Kirche tatsächlich kein tiefgreifendes
Problem, und das hängt wohl mit der eschatologischen Qualifizierung der
Gegenwart zusammen. Dennoch ist zu fragen, ob das frühchristliche wie
apokalyptische Zeitverständnis nicht einer gefährlichen Identifizierung
zweier Zeiten verfallen ist, zweier Zeiten, die mit G. Picht als phänomenale
und transzendentale Zeit bestimmt werden können:55 Hat die griechische
Philosophie im Bann ihrer «Entdeckung des Geistes» die Einheit der Zeit
im Spiegel der ewigen Gegenwart, also in der Fluchtlinie der phänomenalen

Zeit geschaut, so scheint für das apokalyptische Judentum und
Christentum die phänomenale Zeit von der transzendentalen Zeit und der diese
auszeichnenden Prädominanz der Zukunft absorbiert zu werden, diesmal
im Bann der Entdeckung der Offenheit von Zeit. Die säkulare Version
dieser Identifizierung der Zeiten erscheint heute als Utopie, als

Fortschrittsglaube, wo nun auch die in der älteren apokalyptischen Tradition
bewahrte kritische Reserve gegen eine vollumfängliche Gleichsetzung von
erfahrbarer Zeit und Gottes Zeit zur Gänze weggefallen ist.

8. Ich möchte zum Schluss dieser Ausführungen noch einige möglicher-

54 Vgl G. Klein, TRE 10, 279f.
55 G. Picht, Ist eine philosophische Erkenntnis der Gegenwart möglich? in: Hier und Jetzt

(vgl oben A. 2) II, 1981, 327-331.



116 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

weise weiterführende Fragen aufwerfen, die sich eng an die letztgenannte
Schwierigkeit anschliessen.

Die christliche Verkündigung eignet der Gegenwart eschatologische
Qualität zu, die dieser aus der Zukunft proleptisch zufällt und sich
paradigmatisch am vergangenen Ereignis von Kreuz und Auferstehung Jesu
offenbart hat. Das bedeutet, dass das Eschaton dieser Weltzeit gegenüber
nicht in Transzendenz verharrt, sondern in den Erfahrungsraum unserer
Gegenwart eintritt. Hierbei geht es um nichts weniger als um neue Schöpfung

aus dem Nichts, die sich in der ständigen Scheidung von Vergangenheit

und Zukunft zu erkennen gibt. Wie verhält sich aber nun diese
Glaubenserkenntnis zu den uns möglichen Erfahrungen mit der Zeit, wo
uns in der Gegenwart Zukunft allein durch die von der Vergangenheit
bereitgehaltenen wirklichen Möglichkeiten erschlossen ist?56 Dürfen wir
diesen aus einer philosophischen Meditation über die Zeit gewonnenen
Möglichkeitsbegriff theologisch in Anspruch nehmen, ohne Wissen und
Glauben zu vermischen? Lässt sich die Zeiterfahrung des Glaubens
überhaupt noch begrifflich denken? Und weiter: Macht das Eschaton vielleicht
gleichsam die Tiefendimension dessen aus, was wir als Strom der Zeit
erfahren? Manifestiert sich das, was der Glaube als neue Schöpfung
bekennt, als Dynamik der kosmischen Evolution, gibt es also einen uns
noch kaum vorstellbaren engen Zusammenhang zwischen Evolution und
Eschatologie?57 Wenn sich die kosmische und biologische Evolution als
eine unumkehrbare Abfolge von Krisen und Katastrophen darstellt, worin
Neues sprunghaft zur Entstehung gelangt, ist sie dann nicht zutiefst chri-
stomorph gezeichnet - mit all ihrem Leiden, mit all ihrer Kreativität?
Macht uns nicht umgekehrt die Offenheit und Ungesichertheit der
evolutionären Prozesse auf eine wenig beachtete Dimension aufmerksam, die
Kreuz und Auferstehung entscheidend prägt: auf das Risiko göttlicher
Liebe, auf Gottes gefahrvolle Hingabe an die verschlingende Macht des

Nichts, auf die Kontingenzen von Raum und Zeit? Alle diese Fragen
gewinnen über ihren spekulativen Aspekt hinaus im Blick auf unsere
heutige Situation eine höchst aktuelle Dringlichkeit. «Apocalypse now»
gibt sich in der Tat als eine Erfahrung zu erkennen, mit der die christliche
Religion seit ihrem Ursprung beschäftigt ist.

Samuel Vollenweider, Zürich

56 Vgl dazu Ch. Link, Die Welt als Gleichnis. Studien zum Problem der natürlichen
Theologie, BEvTh 73, 21982, 301.

57 Wie immer in der Theologie hängt freilich alles an der scharfen Unterscheidung, hier
zwischen Evolution und Eschaton. Deren Identifizierung zählt zu den verführerischsten
Ränken des Antichrist!


	Zeit und Gesetz : Erwägungen zur Bedeutung apokalyptischer Denkformen bei Paulus

