Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 2

Artikel: Zeit und Gesetz : Erwagungen zur Bedeutung apokalyptischer
Denkformen bei Paulus

Autor: Vollenweider, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878249

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 44 1988 Heft 2

Zeit und Gesetz

Erwidgungen zur Bedeutung apokalyptischer Denkformen
bei Paulus!

Die nachstehenden Zeilen widmen sich dem Verhiltnis von Apokalyp-
tik und Zeit. Unsere zeitgenOssische Gegenwart ist ohne Zweifel besonders
anfillig oder besser empfindsam fiir apokalyptische Stimmungen, Angste
und Erwartungen. Wenn die Einsicht wahr ist, dass sich uns Zukunft nur
insoweit erschliesst, als wir Vergangenheit zu erinnern vermogen,? dann ist
es ratsam, sich im Blick auf die gegenwirtig sich abzeichnenden Schlag-
schatten einer Krise apokalyptischen Ausmasses dem geschichtlichen Phé-
nomen der Apokalyptik zuzuwenden. Die Apokalyptik iiberschattet nicht
nur das mogliche Ende unserer christlich-abendldandischen Kultur, sondern
steht in der Tat schon an deren Wiege: Das Urchristentum wurzelt im
Mutterboden der friihjiidischen Apokalyptik3 und hat dieses Erbe auch in
seiner nachfolgenden Entwicklung nie abgestossen, sondern willentlich
bewahrt, wenn auch als erratisches Gestein oder aber bis ins Unkenntliche
domestiziert. Von daher versteht es sich von selbst, dem Apostel Paulus
besonderes Augenmerk zu schenken, begegnet doch hier ein ausgesprochen
reflektierter Umgang mit apokalyptischer Tradition, worin sich Paulus
markant von seiner zeitgendssischen Umgebung abhebt und auch fiir
unsere heutige Fragestellung wertvolle Einsichten zu vermitteln ver-
spricht.

I Referat anldsslich der Tagung iiber « Apokalyptik und Zeit», die von der Freien Evan-
gelischen Studiengemeinschaft (FEST) in Heidelberg vom 22.-25. Sept. 1986 veranstaltet
worden ist.

2 Vgl die programmatischen Bemerkungen von G. Picht, Hier und Jetzt. Philosophieren
nach Auschwitz und Hiroshima, I, Stuttgart 1980, 7f.

3 Man mag sich allenfalls dariiber streiten, ob die Apokalyptik «die Mutter aller christli-
chen Theologie» darstellt (so E. Kdsemann, Die Anfidnge christlicher Theologie, in: Exegetische
Versuche und Besinnungen, II, Gottingen 1970, 100; vgl 130f.) oder nur deren Hebamme
(E. Schweizer, 1. Kor 15,20-28 als Zeugnis paulinischer Eschatologie und ihrer Verwandt-
schaft mit der Verkiindigung Jesu, in: Paulus und Jesus, FS W. G. Kiimmel, Go6ttingen 1975,
301-14: 314).



98 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

1. Sucht man Paulus auf dem Hintergrund der friihjiidischen Apokalyp-
tik einzuzeichnen, so gilt es, diese in all ihrer historischen Komplexitidt wie
in threm wohl einzigartigen theologischen Reflexionsniveau zu Gesicht zu
bekommen, anstatt die nur zu gingigen Klischees aufzubieten, die den
Apostel umso strahlender gegen diesen sinistren Hintergrund in Erschei-
nung treten lassen. Unser Interesse richtet sich auf die Apokalyptik als eine
besondere Auspriagung der friihjiidischen Religion im Zeitraum des 2. Jh.s
v. bis 2. Jh.s n. Chr., die sich v. a. in bestimmten literarischen Zeugnissen,
in «Apokalypsen», niedergeschlagen hat. Die « Apokalyptik» zeichnet sich
dabei durch ein sehr breites traditions-, religions- und theologiegeschicht-
liches Spektrum aus und kann deshalb nur mit dusserstem Vorbehalt auf
einige wenige Strukturelemente hin formalisiert werden, die einen Ver-
gleich mit der paulinischen Theologie ermdglichen.

Grundlegend fiir das Verstdndnis des Phanomens Apokalyptik ist ihre
Geburtsstunde: die Krise Israels im 2. Jh. v. Chr. mit seinem entschiedenen
Widerstand gegen die aggressive, programmatische Hellenisierung und
Einebnung durch die seleukidische Politik. Die Erfahrung der Krise, die
Bedrohung der geschichtlichen Identitét Israels bringt die Apokalyptik
hervor,* auch wenn diese in der Folge ein von aktuellen Krisensituationen
unabhingiges Eigenleben gewinnt.> Dabei néhrt sich die jiidische Apoka-
lyptik aus der geballten Geschichtserfahrung Israels wie aus der weit
fortgeschrittenen Welterfahrung der orientalischen Weisheit. Ohne Zwei-
fel handelt es sich hierbei um eine religionsgeschichtlich gesehen einzigar-
tige Erscheinung, die sich von dgyptischer, persischer, griechischer, indi-
scher und germanischer «Apokalyptik» charakteristisch unterscheidet.

Apokalyptik gibt sich derart als Reaktion auf eine umstiirzende Krisener-
fahrung zu erkennen. Die historische Beobachtung ldsst sich religionspsy-
chologisch vertiefen: In Krisenerfahrungen treten archaische Strukturen
des kollektiven Bewusstseins der Menschen in Erscheinung, in denen die
elementare Bedrohung des menschlichen Lebens in der Welt seit Jahrtau-
senden ihren Niederschlag gefunden hat. Die Vorstellungen von Weltun-

4 Eine bemerkenswerte zeitgendssische Parallele zur jiidischen Apokalyptik stellt die dgyp-
tische dar, wie sie sich im Topferorakel zu Wort meldet, vgl K. Miiller, Apokalyptik, TRE 3,
211f; M. Hengel, Messianische Hoffnung und politischer «Radikalismus» in der «jiidisch-
hellenistischen Diaspora», in: D. Hellholm (Hg.), Apocalypticism in the mediterrane world
and the near east, Tiibingen 1983, 655-86: 681f.

3 Vgl J.J. Collins, The genre apocalypse in hellenistic judaism, in: Hellholm a.a.O. (oben A.
4), 531-48: 543. 546 im Blick auf slHen und grBar.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 99

tergang und Neuwerdung wurzeln in einer archetypischen Tiefenschicht
unseres Bewusstseins und werden durch die aktuellen Ereignisse gleichsam
heraufbeschworen. Ich mochte die jiidische Apokalyptik nun als bewusste
Transformation jener abgriindigen psychischen, archetypischen «Apokalyp-
tik» deuten, worin die tiefsten Angste wie Hoffnungen ins Licht gehoben
werden. Dies unterscheidet m.E. die antike Apokalyptik markant von
derjenigen, die in der Moderne da und dort aufflackert. In der jiidischen
Apokalyptik scheint es nachgerade um eine von der Krise evozierte
Beschworung unbewusster, archaischer Méchte zu gehen, in der diese
Michte benannt und identifiziert werden, in der die Krise gedeutet und in
Beziehung zur eigenen geschichtlichen Vergangenheit gesetzt wird. Nicht
von ungefdhr kommt es hier zu einer auffilligen Renaissance mythologi-
scher Elemente. Trotz ihres exotischen, «orientalischen» Erscheinungsbil-
des scheint mir die Apokalyptik so etwas wie eine Aufkildrung zu vollziehen,
nimmt sie doch die archaischen psychischen Muster in Arbeit und schafft
dort Ordnung, wo das Chaos in Gestalt {ibergewaltiger Weltméachte die
geschichtliche Identitdt Israels und seiner Frommen zu destruieren drohte.
Wir konnten im Unterschied zur griechischen und neuzeitlichen Aufkla-
rung bei der Apokalyptik von «Aufklirung durch Offenbarung» spre-
chen.6

Hier muss nun freilich historisch differenziert werden, divergieren doch die apokalypti-
schen Stréomungen in hohem Masse. Utopische und messianische Hoffnungen haben grosse
Teile des jiidischen Volks in unsagbares Elend getrieben. Uns interessiert im folgenden nur
diejenige Form von Apokalyptik, wo theologische Reflexion die apokalyptischen «Elemente»
in Formung nimmt, wo etwa Gottes Zeit und Gottes Zukunft von der menschlichen Zeit und
ihren Sehnsiichten und Angsten unterschieden wird. Nur in diesem Sinn léisst sich Apokalyptik
als « Aufklarung» deuten - als eine Aufkldrung, die insbesondere von spiten Schriften wie dem
4Esr und dem syrBar eindringlich vollzogen wird.”

2. Die entscheidende Deutungsleistung apokalyptischer Theologie
besteht darin, die gegenwirtige Krisenerfahrung als unumgéngliche Be-
gleiterscheinung der kommenden eschatologischen Manifestation Gottes
begreifbar zu machen.? Fiir diese Sinngebung negativer Erfahrung rekur-
riert der Apokalyptiker auf eine iibergreifende, unverriickbare Ordnung, die
sich nicht mehr wie in der dlteren Weisheit und der griechischen Philoso-

¢ Freilich bedienen sich die Apokalyptiker m. W. der Lichtmetaphorik nur selten (vgl etwa
syrBar 38,1; 46,2f.; 54,5).

7Vgl zum 4Esra E. Brandenburger, Die Verborgenheit Gottes im Weltgeschehen. Das
literarische und theologische Problem des 4. Esrabuches, AThANT 68, 1981, 189ff.; 199
(«Offenbarungsmysterium, das die Gegenwart verwandelt»).

8 Dies gilt auch noch fiir die eher individualistische Perspektive der Diaspora: Den
Schwierigkeiten hienieden korrespondiert der grosse jenseitige Lohn.



100 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

phie dem Tiefenblick des Schauenden zu erkennen gibt, sondern die sich
ihm allererst durch Offenbarung erschliesst.’ Diese gottliche Ordnung
durchdringt Geschichte wie Kosmos und wird durch die driuenden Gegen-
erfahrungen der Ubermacht des Bosen und der Verzweiflung am Walten
Gottes nicht etwa suspendiert, sondern vielmehr geradezu bestétigt. Apo-
kalyptik erscheint derart als Vergegenwdrtigung einer umfassenden Ord-
nung, die dem wahren Israel und seinen Frommen den geschichtlichen
Standort deutet und ihm so im Angesicht aller widerstindigen Erfahrung die
alten an das Gottesvolk gerichteten Verheissungen Gottes neu zuspricht.
Verdankt die Apokalyptik ihren Rekurs auf die allem Weltgeschehen
zugrunde liegende Ordnung traditionsgeschichtlich primir der israeliti-
schen Weisheit, !0 so tritt sie in ihrer Geschichtsdeutung auch das Erbe der
Prophetie an. Schopfung und Gericht geraten dabei in einen intimen,
unaufloslichen Zusammenhang. In der Vergegenwirtigung der iiberwilti-
genden Schopfermacht Gottes vergewissern sich die apokalyptischen
Theologen und Prediger der unumstdsslichen, wenngleich verborgenen
Geschichtssouverdnitit Gottes und seines Gerichts iiber alle Wege der
Lebendigen.!! Dieser Riickbezug auf die gottliche Ordnung kommt auch
der Ethik zugute; Pardnesen gehoren zu den unverzichtbaren Bauelemen-
ten des apokalyptischen Schrifttums.!2

Die fundamentale kosmische und geschichtliche Ordnung sollte nicht vorschnell als «De-
terminismus» abqualifiziert werden. Auch die Rede von «Determination» oder von einem
«Plan» riickt die apokalyptische Geschichtstheologie zu sehr in die Analogie zum Kalkiil
neuzeitlicher Subjekte.!3 Gottes Geschichtsméchtigkeit bleibt demgegeniiber in der Apoka-
lyptik menschlicher Erkenntnis und Handlungskompetenz entzogen, die Zeitauffassung ist
demzufolge streng theozentrisch konzipiert!* und bietet kaum einen Haftpunkt fiir «univer-

9 Vgl U. Luck, Das Weltverstdndnis in der jiidischen Apokalyptik, ZThK 73 (1976)
283-305; O. H. Steck, Uberlegungen zur Eigenart der spitisraelitischen Apokalyptik, in: Die
Botschaft und die Boten, FS H. W. Wolff, Neukirchen 1981, 301-15; Brandenburger a.a.O. (A.
7) 188.

10 S0 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, II, Miinchen 81984, 316-31; Luck
a.a.0. (oben A. 9) 288ff.; J. Lebram, Apokalyptik, TRE 3, 196ff.; Steck a.a.O. (A. 9) 311f.
Anders z.B. P. von der Osten-Sacken, Die Apokalyptik in ihrem Verhiltnis zu Prophetie und
Weisheit, ThEx 157, 1969.

11 Vgl z.B. &thHen 83,11-84,3; 4Esr 6,38-54+55-59; dazu O. H. Steck, Die Aufnahme von
Genesis | in Jubilden 2 und 4. Esra 6, JSJ 8 (1978) 154-82.

12 Vgl Ch. Miinchow, Ethik und Eschatologie. Ein Beitrag zum Verstdndnis der frithjiidi-
schen Apokalyptik mit einem Ausblick auf das NT, Go6ttingen 1981, 137-42.

13 Vgl die berechtigte Polemik von Miiller, TRE 3, 227ff.

14 Vol W. Harnisch, Verhdngnis und Verheissung der Geschichte. Untersuchungen zum
Zeit- und Geschichtsverstindnis im 4. Buch Esra und in der syr. Baruchapokalypse, FRLANT



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 101

salgeschichtliche» Spekulation, geht es doch primér um das Geschick (des wahren) Israel(s)
und seine Zukunft. Schon gar nicht betreibt die Apokalyptik das « Berechnen» des Endes.!? Die
Apokalyptiker zeigen im Gegenteil eine grosse Agilitit, sich dem Eindruck neuer geschichtli-
cher Erfahrungen anzupassen, apokalyptische Offenbarungstradition also stindig neu zu
aktualisieren und fiir Gottes Geschichtswillen offenzuhalten.!® Nicht von ungefihr ist es bei
den meisten Apokalypsen unmoglich, ihre Entstehungszeit prizis zu bestimmen. Dem ent-
spricht endlich auch die Beobachtung, dass die apokalyptischen Vorstellungskomplexe in
keiner Weise dogmatisch-spekulative Konstrukte darstellen, sondern durchwegs von einer
symbolischen, metaphorischen Dimension geprigt sind.!” Selbst das fiir die Apokalyptik gern
in Anspruch genommene Zwei-Aonen-Schema, das iibrigens nur in wenigen Texten anzutref-
fen ist, darf nicht vorschnell zum «Weltbild» festgeschrieben werden. Fiir die Konfrontation
der Apokalyptik mit Paulus sind die getroffenen Einreden gegen die gingigen Karikaturen und
Lasterkataloge von einiger Bedeutung.

3. Im Blick auf diese fundamentale kosmische und geschichtliche Ord-
nung kommt es nun zur heilvollen Erkenntnis des eigenen geschichtlichen
Standorts, der eigenen Gegenwart. Ja, mehr noch: Apokalyptik ldsst sich
geradezu als durch Offenbarung erméglichte Erkenntnis der Zeit iiberhaupt
verstehen, die sich dem von der negativen Welterfahrung und der Verging-
lichkeit und Hinfalligkeit menschlichen Lebens betroffenen Seher er-
schliesst — auch hierin verdankt sich die Apokalyptik der Weisheit
Israels.!8

Die Frage nach dem «Wann» und der Ordnung der Zeit(en) kehrt in der apokalyptischen
Literatur stindig wieder. Der locus classicus ist 4Esr 4,33-37:19

«Ich (Esra) sagte: <Wie lange noch? Und wann wird das sein? Unsere Jahre sind so kurz und
bose.» Er (der Engel) antwortete mir und sagte: <Eile nicht mehr als der Hochste! Du hast
ndmlich nur Eile deinetwegen, der Hochste aber fiir viele. Haben nicht schon die Seelen der
Gerechten in ihren Kammern diese Fragen gestellt, als sie sagten: Wie lange soll ich noch so
warten? Wann kommt die Frucht auf der Tenne unseres Lohnes? Darauf hat der Erzengel
Jeremiel geantwortet und gesagt: Dann, wenn die Zahl derer voll ist, die euch dhnlich sind.

97, 1969, 306ff; Miiller, TRE 3, 224.

15 S0 z.B. die klassische Darstellung von P. Vielhauer, NTApo II 415f; dagegen schon D.
Rossler, Gesetz und Geschichte, WMANT 3, 21962, 110; Harnisch a.a.O. (oben A. 14) 266f.
308f.

16 Richtig Miiller, TRE 3, 224.

17 Vgl K. Koch, Vom profetischen zum apokalyptischen Visionsbericht, in: Hellholm a.a.O.
(oben A. 4) 413-46: 439f. Koch redet zu Recht auch von einem «Verschwimmen der Zeit-
stufen» in der Apokalyptik (431f.).

18 Vgl Qoh 3,1-8; Prov 15,23; Sir 1,23f.; 4,20; 20,6f.; 38,13; 39,17. 20f.; Sap 7,18; 8.,8;
PsPhokyl 121.

19 Ubersetzung nach J. Schreiner, ISHRZ V/4, 1981. - Vgl auch 4,44-46; 5,50; 6,7; syrBar
5,2: 6,9; 12,4; 20,5; 25-30; 1QpHab 7,12-14.



102 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

Denn er hat die Welt auf der Waage gewogen, mit dem Mass die Zeiten gemessen, nach der Zahl
die Epochen abgezdhlt. Er setzt nicht in Bewegung und weckt nicht auf, bis das festgesetzte
Mass erfiillt ist.>»

Erkenntnis der Zeit heisst, in der Antizipation von Zukunft das Jetzt als
die Zeit der Entscheidung zu begreifen. Der Blick auf die endzeitlichen
Schicksale — Verherrlichung oder Wehklagen — lenkt zuriick auf das jetzt
Maogliche.

«Denn damals wihlten sie sich jene Zeit, die nicht vorbeigehen konnte ohne Triibsale. Sie
wihlten sich dafiir die Zeit, an deren Ende nur Wehklagen und nur Unheil stehen; sie haben
jene Welt verleugnet, die niemanden, der sie betritt, altern ldsst. Verworfen haben sie die Zeit
der Herrlichkeit. So k6nnen sie nicht zu der Herrlichkeit kommen, von der ich dir zuvor
gesprochen habe.» (syrBar 51,16)

«Und alle diese Dinge, die zuvor gesagt sind, sie sollen dir immerdar vor Augen stehen, weil
wir bis jetzt noch im Geist und in der Macht unserer Freiheit sind.» (ebd 75,7)20

«Freiheit» zielt hier auf den jetzt noch moéglichen Gehorsam und die
Umkehr zu Gott. Wir sind damit auf die Instanz des Gesefzes verwie-
sen.

4. Es ist in der Tat das Gesetz, worin sich wie in einem Spiegel die
kosmisch-geschichtliche Ordnung abzeichnet, worin die Erkenntnis der
eigenen Zeit ermoglicht und v. a. die Weisung zum zeitentsprechenden
Verhalten und Handeln gewihrt ist. In der bedridngenden Krise schart sich
Israel um das Gesetz, das es der ungebrochenen Gottesbeziehung versi-
chert.2! Die Frage ist nur: Was ist mit diesem Gesetz eigentlich genau
gemeint, und in welchem Verhiltnis steht es zur apokalyptischen Offen-
barung? Die geschichtliche Wirklichkeit ist hier einmal mehr dusserst
komplex, und unser Nichtwissen entsprechend gross. Immerhin l4sst sich
durchwegs beobachten, dass das Gesetz — konkret der Pentateuch und
allenfalls die Prophetenbiicher — als solche nicht mehr unmittelbar in die
Gegenwart zu sprechen vermogen. Auch die traditionelle Identifikation
von Gesetz und Weisheit l4sst sich angesichts der bestiirzenden Verbor-
genheit Gottes im Weltgeschehen nicht mehr ungebrochen durchhalten.
Erst die Offenbarung erschliesst das Gesetz neu, gibt ihm eine bislang

20 Ubersetzung nach A. F. J. Klijn, JSHRZ V/2, 1976.
21 Vgl Miiller, TRE 3, 231f; O. H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten,
WMANT 23, 1967, 206f.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 103

unerkannte Tiefendimension und fugt so Gesetz und Weisheit wieder
zusammen. Dabei interpretiert die friihe Apokalyptik — die Henochliteratur
— das hier nur selten explizit genannte Gesetz (das man nichtsdestoweniger
wohl bis in seine Einzelbestimmungen hinein befolgt hat!) noch vorziiglich
in den Kategorien der weisheitlich konzipierten Weltordnung:22 Die Men-
schen werden dazu aufgerufen, dieser Ordnung in gleicher Weise wie der
Kosmos zu folgen (dithHen 2-5). Dieser Rekurs auf die fundamentale
Ordnung konzentriert sich aber je ldnger desto intensiver und exklusiver
auf das angestammte Gesetz der Viter, das Gesetz des Mose, wie neben
Qumran insbesondere die spdten, stark deuteronomistisch geprdgten Apo-
kalypsen 4Esr und syrBar zeigen:23 Als deren angebliche Autoren fungieren
mit Absicht nicht mehr die vorsintflutlichen Ahnherren oder die Patriar-
chen der Vitergeschichten der Genesis, sondern die massgeblichen Geset-
zeslehrer nach der Zeit der Zerstorung Jerusalems durch die Babylonier.
Die esoterische Uberlieferung der Apokalyptiker?4 relativiert nicht etwa
das Gesetz, sondern bestétigt gerade dessen zentrale Position. Fiir unsere
Fragestellung nach dem apokalyptischen Zeitverstandnis dringt sich damit
eine eigentiimliche, aber sehr bezeichnende Beobachtung auf, die zunéchst
einmal thetisch hingestellt sei:

5. Der Apokalyptiker sucht im — durch Offenbarung vertieften — Gesetz die
Zeit — konkret: seinen Ort in der Zeit — zu erkennen. Dies Gesetz selbst ist
indes der Zeit entnommen, es ist zeitinvariant. Gerade die Nicht-Zeitlichkeit
des Gesetzes erlaubt dem Seher, seinen eigenen geschichtlichen Standort zu
erkennen.

In dieser Hinsicht gibt sich die Apokalyptik einmal mehr als legitimes Kind der jiidischen
Theologie zu erkennen. Das Gesetz wird ja hier als eine aller Schopfung priexistente Grosse
betrachtet, sogar als deren Urform: Gott blickte in die Tora und erschuf die Welt.25 Man hat
trefflich von einer Tora-Ontologie des pharisdisch-rabbinischen Judentums gesprochen.2 Die
von der gottlichen Weisheit bestimmte kosmische Ordnung ldsst sich im Gesetz erschauen. In
der frithen Apokalyptik ist diese Weisheit zwar auf Erden nicht mehr wahrnehmbar, wohl aber
droben auf himmlischen Tafeln und Biichern aufgezeichnet (ithHen; Jub). Es ist diese

22 Vgl M. Limbeck, Die Ordnung des Heils. Untersuchungen zum Gesetzesverstindnis des
Friihjudentums, KBANT, 1971, 63-72; E. J. Schnabel, Law and wisdom from Ben Sira to Paul,
WUNT II/16, 1985, 106-09.

23 Vgl dazu bes. Steck, Israel (oben A. 21) 177-84.

24 Vgl 4Esr 14,44-46; 12,37; 14,6. 26; aber auch syrBar 59,3-11.

25 Vgl H.-F. Weiss, Untersuchungen zur Kosmologie des hellenistischen und paldstinischen
Judentums, TU 97, 1966, 283-304.

26 M. Hengel, Judentum und Hellenismus, WUNT 10, 21973, 307-18. 456. 560.



104 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

Ordnung der Welt, die auch am Ende der Geschichte zum Massstab des gottlichen Gerichts
wird. Auch Qumran bindet Gesetz, Zeit und Kosmosordnung aufs engste zusammen.2?

Prignanten Ausdruck gewinnt die Zeitinvarianz des Gesetzes in der
spditen Apokalyptik mit ihrem entwickelten Zwei-Aonen-Schema. Bei aller
Diskontinuitét zwischen dieser und jener Weltzeit erweist sich gerade das
Gesetz als diejenige Grosse, die durch die Aonenwende mit sich selbst
identisch bleibt.?® Besonders eindriicklich wird dies im 4Esr geschildert
(7,29-44):

Der Ubergang zum kiinftigen Aon wird als erneute Schdpfung aus dem Nichts beschrieben
(7,29-31). Nun hebt das Gericht an den Auferstandenen an (7,32-38), «das Erbarmen vergeht,
die Barmherzigkeit entfernt sich, die Langmut verschwindet, nur das Gericht bleibt» (33f);
nun wird nach den Werken Lohn und Strafe festgesetzt. Dieser Tag ist anders denn alle Tage
dieser Weltzeit (7,39-42).

Die kiinftigen Schicksale hingen allein vom Tun und Lassen in der
jetzigen Weltzeit ab; das Gesetz fungiert als Massstab des gottlichen
Gerichts und verschrinkt derart die zwei Aonen.2® Die Zukunft ist dem-
nach von der Vergangenheit her festgeschrieben. Die Zukunft — der neue
Aon - bringt gerade die Langmut und das Erbarmen Gottes zu Ende3° und
eignet den Werken den ihnen zukommenden Lohn irreversibel zu, wih-
rend in der Jetztzeit Umkehr zum Leben nach dem Gesetz noch moglich
ist. Besonders der syrBar korreliert Gottes Herrschaft iiber die Zeiten eng
mit dem Verweis auf das Gesetz (44,7; 48,22):

27 Vgl die Kultzeiten 1QS 1,14; 10,1{f.; die eschatologischen Zeiten 1QS 9,13f. 19-21; dazu
Limbeck a.a.O. (oben A. 22) 158-89; H. Braun, Spétjiidisch-haretischer und friihchristlicher
Radikalismus, BHTh 24, 21969, I 32 («der Wandel ist qualifiziert durch die Einsicht in die dem
eschatologischen Ende zustrebende Zeitperiode»). — Gegen H. Stegemann, Die Bedeutung der
Qumranfunde fiir die Erforschung der Apokalyptik, in: Hellholm a.a.O. (oben A. 4) 495-530,
wird man die Qumran-Essener nicht aus den apokalyptischen Bewegungen herausldsen kon-
nen.
28 Vgl Harnisch a.a.0. (oben A. 14) 145. 149. 244-47. 325f.; Miinchow a.a.O. (A. 12) 94f.
111. Mutatis mutandis gilt dies aber auch fiir die frithe asiddische Apokalyptik, vgl Miiller,
TRE 3, 232 («Kontinuitédt der Geltung des Gesetzes iiber die Schwelle des gottlichen Endge-
richts hinweg»). Gegen die These von Rdssler (oben A. 15) 45-54, wonach sich das Gesetz in
der Apokalyptik nicht in konkreten Einzelgeboten konkretisiere, hat sich mit Recht A. Nissen,
Tora und Geschichte im Spétjudentum, NT 9 (1967) 241-77: 250-69 gewandt.

29 Das Gesetz ist ewig: dthHen 99,2; syrBar 59,2. — Auf eine «messianische Tora der
Endzeit», welche die mosaische ablost, sollte seit P. Schifer, Die Tora der messianischen Zeit,
in: Studien zur Geschichte und Theologie des rabbinischen Judentums, AGJU 15, 1978,
198-213, nicht mehr rekurriert werden.

30 4Esr 7,33f. 105-115; syrBar 85,12; Harnisch a.a.O. (A. 14) 218f.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 105

«Denn wenn ihr beharrt und bleibt in seiner (Gottes) Furcht und nie sein Gesetz vergesst,
dann werden die Zeiten sich fiir euch wieder zum Heil wenden, ihr aber werdet des Trostes
Zions teilhaftig werden.»

Das Gebet Baruchs (48,2-50) preist Gott als den Herrn aller Zeiten (48,2ff, bes. 12f).
Deshalb ruft der Beter aus: «Auf dich vertrauen wir. Denn siche, dein Gesetz — es ist bei
uns.»3!

In diesem Punkt fiihrt das apokalyptische Zeitverstindnis auf eine
fundamentale Zeitinvarianz zuriick. Ihr entspricht die Pseudonymitdit des
Sehers, in der es ja nicht einfach darum geht, vaticinia ex eventu zu
fingieren, sondern vielmehr, die Wahrheit des Geschauten als Explikation
wie Intention der altersgrauen Verheissungen ansichtig zu machen. Hierfiir
tritt der Seher bewusst aus seiner geschichtlichen Gegenwart heraus3? und
gewinnt einen himmlischen Ort der Schau, welcher aller Zeitlichkeit ent-
hoben ist, die Berufung auf die Patriarchen erméglicht und gerade so in die
jetzt einbrechende Endzeit zu sprechen vermag.33

6. Halten wir abschliessend fest: Die Apokalyptik weitet den Horizont
Israels in ungeheure Zeitrdume aus und sucht gerade darin die geschicht-
liche Gegenwart zu orten. Dieser Entdeckung einer universalen Dimension
von Zeitkorrespondiert indes der Transgressus —oder besser die Assumptio
—in die Zeitinvarianz der gottlichen Ordnung, die sich im doneniibergrei-
fenden Gesetz kristallisiert und derart auch aller Ethik zugrundeliegt.

IT

1. Wie seine zeitgendssischen Mitchristen, so steht auch Pau/lus in einem
unverkennbaren Traditionszusammenhang mit der friihjiidischen Apoka-
lyptik. Der Apostel harrt auf die Wiederkunft Christi, das endzeitliche
Gericht und die Auferstehung der Toten. Eschatologische Verwandlung,
Visionen und Entriickungen, Engel, Dimonen und der Teufel gehdren so
selbstverstdndlich zu seiner Vorstellungswelt wie die Rede von der neuen

31 Zur dominanten Position des Gesetzes im syrBar vgl 48,24; 57,2; 59,2; 77,15; 85,14;
85,3; P. Bogaert, Apocalypse de Baruch, I, SC 144, 1969, 389-92.

32 Vgl vRad a.a.0. (oben A. 10) 321 «der Apokalyptiker... verschleiert seinen eigenen
geschichtlichen Ort».

33 Dem entspricht die inspirierte Exegese der Bibel durch die Pescharim Qumrans: Die
biblischen Texte handeln von der Endzeit und sind erst jetzt verstehbar.



106 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

Schopfung, dem gegenwirtigen bosen Aon und dem endzeitlichen Kampf.
Diesen apokalyptischen Hintergrund seiner Verkiindigung verdankt er
einerseits dem apokalyptisch geprigten Pharisdismus, dem er ja selbst
entstammt, andrerseits dem hellenistischen Judenchristentum, mit dem er
nach seiner Berufung vor Damaskus in enge Wechselwirkung getreten ist.
Eine saubere Scheidung dieser auf den Apostel einwirkenden apokalypti-
schen Traditionen nach ihrer jeweiligen Herkunft 1dsst sich kaum durch-
filhren. Zum einen stellt das Christentum «vor und neben Paulus» eine
weitgehend hypothetische Grosse dar, zum andern sind uns die bei Paulus
vorauszusetzenden Beziehungen zwischen hellenistischer Diaspora und
apokalyptischem Pharisdismus nicht einmal in grobstem Umriss erkenn-
bar.34

Zu beachten ist insbesondere: Nicht nur das paldstinische, sondern auch das griechisch-
sprachige Judentum der Diaspora weist apokalyptisches Traditionsgut auf,33 wie neben den
Sib, den Test XII, dem slHen, grBar und den griechischen Ubersetzungen der paldstinischen
Apokalypsen (z.B. 4Esr, syrBar) etwa auch die Sap zeigt. Paulus indes ist weit apokalyptischer
geprégt als die letztgenannte, aber umgekehrt tiefgreifender vom Hellenismus beeinflusst als
die zuvor aufgezihlten Schriften.36 Im Blick auf seinen apokalyptischen Traditionshorizont
scheint er mir besonders der pharisdischen Theologie des syrBar nahezustehen, wihrend sein
Hellenismus in manchem mit der etwa von Philon repriasentierten «dualistischen Weisheit»
vergleichbar ist.

34 Tatsichlich wissen wir sehr wenig von den palistinischen Pharisdern und im Grunde gar
nichts vom «Diasporapharisdismus» (H.-F. Weiss, Zur Frage der historischen Voraussetzun-
gen der Begegnung von Antike und Christentum, Klio 43/45, 1965, 307-28: 319; P. Stuhlma-
cher, Erwdgungen zum Problem von Gegenwart und Zukunft in der paulinischen Eschatologie,
ZThK 64, 1967, 423-50: 428); richtig G. Bornkamm, RGG?3 5, 168.

35 Vgl Hengel, Judentum (oben A. 26) 461f.; ders. 1983 (oben A. 4) 657f. 663; H.-H. Schade,
Apokalyptische Christologie bei Paulus, GTA 18, 21984, 109f.; gegen U. Fischer, Eschatologie
und Jenseitserwartung im hellenistischen Diasporajudentum, BZNW 44, 1978 (vgl U. B.
Miiller, ThZ 36, 1980, 238-40).

36 Neben der Sap mutet auch PsPhokyl weit hellenistischer als der Apostel an; eigentliche
apokalyptische Traditionen lassen sich hier kaum identifizieren (immerhin nennen 103f. die
Totenauferstehung; vgl Schade a.a.0. 109). — Der Versuch von N. Walter, «Hellenistische
Eschatologie» im NT, in: Glaube und Eschatologie, FS W. G. Kiimmel, Tiibingen 1985,
335-56, zwischen apokalyptischer und «hellenistischer» Eschatologie zu differenzieren, hilft
nicht wirklich weiter: Die jiidische Merkaba-Mystik kann unmdglich aus hellenistischen
Voraussetzungen erkldrt werden (so 336f. A. 6), sondern speist sich vorziiglich aus apokalyp-
tischen Himmelreise-Traditionen; vgl dazu I. Gruenwald, Apocalyptic and merkavah mysti-
cism, AGJU 14, 1980. Die Gegenwirtigkeit des Heils kennt bekanntlich auch Qumran -
wiederum aus gut palistinischen, hier kultischen Uberlieferungen, heraus, vgl H.-W. Kuhn,
Enderwartung und gegenwirtiges Heil, StUNT 4, 1966; kritisch aber K. Miiller, BZ (NF) 12
(1968) 303-06.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 107

Ahnlich singuldr wie die religionsgeschichtliche Herkunft des Heiden-
apostels stellt sich nun auch seine christologisch fundierte Konfiguration
von Gegenwart und Zukunft dar: Neben die gliihende Erwartung der gott-
lichen Vollendung kommt die Gewissheit des schon in der Gegenwart
offenbaren Heils zu stehen. Diese reflektierte Zuordnung der Zeitmodi, der
wir uns im folgenden zuwenden wollen, wirkt auch im Vergleich mit seiner
christlichen Umwelt einzigartig, neigt man hier doch entweder einer Pra-
dominanz der Zukunft — so die palédstinische Urgemeinde3” und die alt-
christliche Apokalyptik (vgl die Johannesoffenbarung) — oder aber mehr
und mehr einer solchen der Gegenwart zu, sei es in Gestalt eines friih-
christlichen Enthusiasmus, der Paulus-Schule (Kol; Eph) oder des johan-
neischen Kreises. Nicht weniger ins Auge sticht auch der Unterschied zur
spateren Theologie, welche die Eschatologie als besondere Zeitphase an
den zukiinftigen Rand der Geschichte abdringt.

2. Man konnte nun das paulinische Zeitverstindnis aufgrund einer
Gegeniiberstellung von futurischen und priasentischen Aussagereihen erhe-
ben. Deren Verhéaltnisbestimmung will freilich nicht recht {iber die Formel
eines «Schon jetzt» und «Noch nicht» hinausfithren,3® und es liesse sich
dann allenfalls noch dariiber streiten, inwiefern die apokalyptischen Vor-
stellungsinhalte bei Paulus {iberhaupt noch einen konstitutiven Ort bean-
spruchen konnen. Wir wiéhlen hier einen anderen Weg: Die einzigartige
paulinische Zuordnung von Gegenwart und Zukunft konnte in einem
unzertrennbaren Zusammenhang mit der Gedankenfigur seiner Theologie
stehen, die seit jeher als sein denkerisches Proprium zu gelten hat, ndmlich
mit seinem Gesetzesverstindnis und damit seiner Rechtfertigungs- und
Kreuzestheologie. Auf diese Weise gewinnen wir nicht nur den Anschluss
an das fir die jiidische Apokalyptik zentrale Thema des Gesetzes, sondern
versuchen auch verstehbar zu machen, warum Paulus Aeilvolle Gegenwart
vorziiglich als Freiheit vom Gesetz zur Sprache bringt.

3. Die paulinische Theologie lédsst sich als Paradigmenwechsel interpre-
tieren. Der mittlerweile schon inflationidr verwendete Begriff Paradigma
bezieht sich hier auf das kognitive Muster, die Struktur, mit Hilfe derer
Information organisiert, also etwa Theologie getrieben wird. Ein Paradig-

37 Anders G. Klein, Eschatologie, TRE 10, 274ff.

38 Unbehagen bei dieser gingigen Formel befdllt auch Stuhlmacher a.a.O. (oben A. 34)
427f.; U. Luz, Das Geschichtsverstindnis des Paulus, BEvTh 49, 1968, 303; J. Baumgarten,
Paulus und die Apokalyptik. Die Auslegung apokalyptischer Uberlieferungen in den echten
Paulusbriefen, WMANT 44, 1975, 233.



108 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

ma ist einer Brille vergleichbar, durch die man die Welt sieht. Ein Para-
digmenwechsel fordert so neue Fakten zutage, er ldsst die Welt in einem
neuen Licht sehen, Zusammenhinge, die vordem gar nicht ins Blickfeld
geraten konnten.3?

Der paulinische Paradigmenwechsel besteht in einem Sprung vom Pla-
teau des Gesetzes zu demjenigen des Christus.*° In dieser Sicht erscheint das
Gesetz als Strukturprinzip eines «geschlossenen Systemsy». Der Apostel
redet etwa von Sklaverei und Gefangenschaft, die theologische Tradition
vom «cor in se incurvatum». Auf der Ebene des Nomos definieren sich
Gesetz und Siinde gegenseitig und etablieren ein in sich perfekt geschlos-
senes System mit maximaler Riickkoppelung: Zum einen erweist sich die
Siinde als Gebotsiibertretung und das Gesetz tritt ihr als in todlichem
Glanz erstrahlender Zuchtmeister entgegen. Zum andern aber provoziert
und vermehrt dieses wiederum die Siinde (Rém 5,20, auch Gal 3,19).
Damit ist der teuflische Kreis, wie er R6m 7 eindringlich geschildert wird,
perfekt geschlossen und von innen gar nicht mehr aufzubrechen. Das
Gesetz etabliert sich dabei als eine konservative, weil zeitinvariante Ord-
nungsstruktur zwischen Gott und den Herzen (vgl. IIKor 3). Dies kommt
der Siinde entgegen, tendiert diese doch auf Selbsterhaltung, deren Zukunft
letztlich doch nur der Tod sein kann. Das Resultat dieses dramatischen
Prozesses ist nun aber eine wachsende Destabilisierung des Systems —
gerade aus dessen eigener, auf Selbsterhaltung bedachten defensiven Stra-
tegie heraus. Diese Dynamik griindet letztlich darin, dass es <Zukunft gibt,
dass die Selbstverschliessung eben das iiberméchtig zur Wirkung kommen
lasst, wogegen sie sich doch zu immunisieren sucht: das Anbranden von
Kiinftigem. Anders gewendet: Die letzte Ursache der beschriebenen Insta-
bilitédt ist die iiberstromende Gnade (Rom 5,20)!

Mit Christus wird dieses in sich geschlossene System aufgebrochen, der
fatale Zusammenhang von Gesetz und Siinde wird iiberhaupt erst jetzt
erkennbar. Eine neue Dimension ist er6ffnet, die im Zeichen Christi von
Geist und Leben pulsiert. An die Stelle der Selbsterhaltung des geschlos-
senen Systems, der Selbstverschliessung kraft der Vergangenheit mit Hilfe
des Gesetzes tritt nun die Offnung zur Zukunft, die Partizipation an der
eschatologischen Dynamik des Geistes und somit das Ereignis neuer

39 Vgl T. S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, stw 25, 21973, 123-46.
40 Vgl H. Weder, Gesetz und Siinde. Gedanken zu einem qualitativen Sprung im Denken
des Paulus, NTS 31 (1985) 357-376.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 109

Schopfung. Das bisherige um seine Identitdt besorgte Ich wird preisgege-
ben zugunsten jenes Selbst, das sich nicht selbst zu erhalten braucht, weil es
seine Gegenwart aus der Zukunft gewinnt, sich «Tag fiir Tag erneuert»
(Il Kor 4,16).

4. Was heisst es nun, in diesem «eschatologischen Jetzt» zu stehen? Das
Christusereignis setzt offenkundig eine andersartige, neue Erfahrung von
Zeit aus sich heraus, die sich charakteristisch von derjenigen unter dem
Gesetz unterscheidet. Die apokalyptische Zeitenwende markiert nicht
mehr das Ende der geschichtlichen Zeit, sondern ereignet sich innerhalb
derselben (Gal 4,4f.

«Als aber die Erfiillung der Zeit gegkommen war, sandte Gott seinen Sohn, von einer Frau
geboren, dem Gesetz unterworfen, damit er die dem Gesetz Unterworfenen loskauft, auf dass
wir die Sohnschaft (Adoption) erlangten.»

Paulus greift hier auf die apokalyptische Vorstellung des eschatologi-
schen Masses zuriick,*! blickt nun aber nicht mehr auf dessen kiinftige
Fiillung voraus, sondern spricht von einer schon Ereignis gewordenen
Wirklichkeit. Offenbar geht es hier nicht einfach darum, dass der eschato-
logische Termin auf der Zeitgeraden nach hinten geriickt wird. Verkiindigt
das frithe Christentum den vom Gesetz verfluchten Gekreuzigten (Gal
3,13) als Christus, so erinnert es uniiberhrbar an den Uberraschungscha-
rakter dieses Ereignisses und bricht aus der apokalyptischen Zeitkontinu-
itdt, die durch das Gesetz hergestellt wird, aus. Es ist nun die Sendung des
Sohns, die das Wesen der «Zeitenfiille» ans Licht bringt und eine neuartige
Erfahrung von Zeit ermdglicht.*2 Dieses Ereignis ldsst es zur Scheidung der
Zeiten kommen; der Zeit der Knechtschaft und des Gesetzes kommt
diejenige der Freiheit und des Geistes entgegenzustehen. Das Kreuz Christi
scheidet Vergangenheit und Zukunft, indem es die Fluchmacht aller Ver-
gangenheit auf sich zieht, sie an sich austoben ldsst und ihr so den Abschied
gibt (Gal 3,13).

Es geniigt demzufolge noch nicht, zu sagen, dass hier alter und neuer
Aon iibereinandergeschoben werden, weiss doch auch gerade die Apoka-

41 Vgl R. Stuhlmann, Das eschatologische Mass im Neuen Testament, FRLANT 132, 1983,
62-69.

42 Vgl die bekannte Exegese Luthers: Non enim tempus fecit filium mitti, sed econtra
missio filii fecit tempus plenitudinis (WA 57,30:15f.); zum sachlichen Recht dieser Deutungs.
Stuhlmann a.a.O. (oben A. 41).



110 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

lyptik um das Ubereinander der beiden Aonen:43 Der Seher erschaut schon
jetzt im Himmel das Kiinftige; hier gibt sich ihm das vom Gesetz gestiftete
Kontinuum von alter und neuer Weltzeit zu erkennen. Um das Bild zu
variieren: fiir Paulus ist das Neue nicht im Himmel, sondern in der Tiefe
schon priasent. Die Macht der Vergangenheit, wie sie im Fluch, den Schuld
und Siinde iiber die Gegenwart verhdngen, zum Ausdruck kommt und wie
sic vom Gesetz festgeschrieben wird, ist in der Tiefe des Herzens gebro-
chen. Die Peristasenkataloge des Apostels bezeugen eindringlich diese
Priasenz des Kiinftigen unter der Gestalt von Schwiche und Leiden.

Dieses eschatologische Jetzt verdankt sich nurmehr gottlicher Kreativitdt
aus dem vom Kreuz markierten Abgrund des Nichts (vgl Rom 4,17; I Kor
1,28; II Kor 4,6). Aus diesem Nichts ereignet sich die neue Schopfung
(I Kor 5,17; Gal 6,15), wie sie im Herzen der Menschen anhebt, von da aus
in die Weite des Kosmos ausstrahlt und diesen in der Kraft des heiligen
Geistes verwandelt.

An dieser Stelle muss nachdriicklich einer anthropologischen Engfiihrung der paulinischen
Neuschopfungsaussagen widersprochen werden. Die apokalyptischen Elemente seiner Ver-
kiindigung sind eben nicht einfach «rudimentires Sprachmaterial», «Restbestdnde, die unter
dem Druck der Tradition einfliessen» und nun als «ihres Eigenwerts beraubte Interpretamen-
te», als sperrige «Traditionsrelikte» nur noch existential interpretiert werden diirfen.44 Hier
wirkt sich die typisch neuzeitliche Dichotomie von Subjekt und Welt unreflektiert aus, die den
meisten antiken Texten fremd ist. «Vielmehr kennt Paulus offensichtlich unsre Diastase von
Kosmologie und Anthropologie nicht und sieht beides zusammen» (U. Luz).45 Es ist schwer zu
iibersehen, dass gerade unsere Zeit wieder ein Sensorium fiir den tiefen «lebensweltlichen»
Zusammenhang zwischen Mensch und Kosmos zuriickgewinnt, den die antiken Texte fast
durchwegs voraussetzen. Dieser Sachverhalt hat in der neueren Exegese denn auch zu Recht
vermehrt Beachtung gefunden, auch wenn die ontologische und kosmologische Relevanz der
neutestamentlichen Eschatologie m. E. noch viel zu wenig reflektiert wird.

43 Vgl K. Koch, Ratlos vor der Apokalyptik, Giitersloh 1970, 27; Stuhlmacher a.a.O. (oben
A.34)427f. A. 8; Fischera.a.O. (oben A. 35) 70. 258f.; zu Unrecht bestritten von Schade a.a.O.
(oben A. 35) 94.

44 So im Gefolge von R. Bultmann v. a. Baumgarten a.a.O. (oben A. 38) 130. 157f. 187. 230.
239 u. 6.; dhnlich auch H. Schwantes, Schopfung der Endzeit, AzTh 112, 1963, 93; A. Vogtle,
Das Neue Testament und die Zukunft des Kosmos, KBANT, 1970.

45 A.a.0 (oben A. 38) 379; vgl Stuhlmacher a.a.O. (oben A. 34); ders., Erwidgungen zum
ontologischen Charakter der kouvn xticwg bei Paulus, EvTh 27 (1967) 1-35; M. Wolter,
Rechtfertigung und zukiinftiges Heil, BZNW 43, 1978, 218; Schade a.a.O. (oben A. 35) 15ff.;
K. Miiller, Die kosmische Relevanz des Christusglaubens, in: W. Strolz (Hg.), Kosmische
Dimensionen religioser Erfahrung, Freiburg 1978, 213-49.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 111

Neue Schopfung spannt innerhalb der alten Welt eine umfassendere
raumlich-zeitliche Dimension aus.

«Wenn jemand in Christus ist, so ereignet sich hier neue Schopfung; das Alte ist vergangen
— siehe, Neues ist geworden.» (II Kor 5,17)

Dieser mit Christus initiierten neuen Schopfung entspricht eine neue
Wahrnehmung, ein nicht mehr katd odpxo Erkennen (5,16), das die Welt
in ein neues Licht taucht. Das eschatologische Ereignis hat die Welt
iiberrascht, ihre Zeiten iiberholt und eine neue Zeit erschlossen:

«Siehe, jetzt ist die «willkommene Zeit>; siehe, jetzt ist der <Tag des Heils)!» (II Kor
6,2)46

5. Wir fragen nun angesichts der Christomorphie der Gegenwart nach
deren Verhiltnis zu den iibrigen Zeitmodi. Wenn Kreuz und Auferstehung
gleichsam die Tiefendimension einer jeglichen Gegenwart reprisentieren,
so geraten damit auch Vergangenheit und Zukunft in ein neues Licht.

Vergangenheit ist zum einen definitiv abgetan, die Ankunft des Neuen
schafft eine radikale Diastase zum Alten.4” Dies ist der Kern der paulini-
schen Freiheitsverkiindigung. Aber gerade deshalb gewinnt nun das
Gesetz, das ja die Vergangenheit zum Zug bringt, im Reich der Freiheit
einen unersetzbaren Ort. Rom 7 gehort wesenhaft zu Rom 8! «Die Ver-
gangenheit bleibt... der abgriindige Grund des neuen Seins in Christus»
(G. Bornkamm),*® die Vergangenheit bleibt als Vergangenheit.

Eine kleine theologiegeschichtliche Erinnerung: Hierin scheint mir die
Antwort auf eine Aporie des Origenes zu bestehen. Der Alexandriner hat
befiirchtet, dass die seligen Geister im Eschaton doch immer wieder von
der visio beatifica infolge des x6poc, des Uberdrusses abfallen wiirden.4® Ist

46 Zum schopfungstheologischen Hintergrund s. F. Hahn, «Siehe, jetzt ist der Tag des
Heils». Neuschdpfung und Verséhnung nach 2. Kor 5,14-6,2, EvTh 33 (1973) 244-53; anders
Wolter a.a.O. (oben A. 45) 77-79. — Durch V. 21 ist der enge Bezug zur Rechtfertigung gegeben
(durchaus im Sinn von Gal und Rém, sofern man nicht mit der These einer Entwicklung der
paulinischen Theologie sympathisiert, wie zuletzt U. Schnelle, Gerechtigkeit und Christusge-
genwart, GTA 24, 1983, 47-50).

47 Vgl bes. Luz, Geschichtsverstindnis (oben A. 38) 134. 222f. 226; P. Tachau, «Einst» und
«Jetzt» im NT, FRLANT 105, 1972, 112f. 147.

48 G. Bornkamm, Siinde, Gesetz und Tod, in: Das Ende des Gesetzes. Paulusstudien, GA 1,
BEvTh 16, 51966, 68f.

49 Vgl M. Harl, Recherches sur I'origénisme d’Origéne. La «satiété» (KOROS) de la
contemplation comme motif de la chute des dmes, StPatr 8 = TU 93, 1966, 373-405.



112 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

es nicht die brennende memoria des Vergangenen, die unausldschliche
Erinnerung an das, was man hinter sich hat, an die Leiden und Erfahrungen
hienieden, die diesen k6pog ausloschen? Nicht von ungefédhr ist noch der
Auferstandene von den Wundmalen des Kreuzes gezeichnet.

Das Verhiltnis zur Vergangenheit ldsst sich also im Blick auf die blei-
bende Bedeutung des Kreuzes auch nach Ostern so bestimmen, dass neue
Schopfung gerade dadurch Vergangenheit verabschiedet, dass sie diese
integriert. Anthropologisch gewendet: Befreiung von Vergangenheit ermag-
licht allererst deren Erschliessung. Die neue Schopfung durchdringt und
verwandelt so die Strukturen der alten Welt.

Dies zeigt sich einmal im Verhiltnis zur alttestamentlichen Geschichte:
Die Geschichte des alten Gottesvolks wird auf Christus bezogen, mithin
auf eine ihrem eigenen Zeithorizont transzendente, entzogene Grosse. Erst
in der Retrospektive gibt das Neue seine eigene Vorgeschichte im Alten
iiberraschend zu erkennen. In gewissem Sinn entspricht diese eschatologi-
sche Rekonstruktion der Geschichte dem apokalyptischen Geschichtsver-
stindnis, worin ja auch erst vom nahen Ende her die Ordnung und innere
Sinnhaftigkeit der Geschichte offenbar wird. Die Differenz ist indes auch
hier in aller Schirfe zu bestimmen: Die apokalyptische Geschichtsschau
(die im Unterschied zur christlichen weitgehend nur auf Israel zielt) orien-
tiert sich am Ordnungskontinuum des doneniiberspannenden Gesetzes
und kann so ante festum vollzogen werden, dieweil sich die christliche
allererst dem jegliche Kontinuitdt brechenden Eschaton verdankt.

Die Integration von Vergangenheit zeigt sich sodann im paulinischen
Umgang mit ethischen Problemen seiner Gemeinden.’? Die in vielem
konservativ anmutende Haltung des Apostels — etwa in der Sklaven- und
Frauenfrage (I Kor 7; 11) — kann als gezielte Absage an ein enthusiastisches
Uberspringen der Vergangenheit, als Nein zu so etwas wie einem antiken
Utopismus gedeutet werden. Ich meine sogar, Paulus hatte ein waches
Gespiir fiir das zu seiner Zeit Mogliche und sollte nur dann neuzeitlicher
Kritik ausgesetzt werden, wenn sich die Neuzeit selbst Rechenschaft iiber
ihre notorische Uberschitzung menschlicher Handlungskompetenz, mit-
hin iiber ihren verdeckt utopistischen Wahn abgelegt hat.

Gegeniiber der souverianen Verabschiedung der Vergangenheit durch
die korinthischen Pneumatiker insistiert Paulus auf dem Annehmen und
Tragen des jeweils Vorhandenen, wie es in der Riicksicht auf die Syneidesis

50 Das folgende wird in meiner Habilitationsschrift «Freiheit als neue Schopfung» im
einzelnen ausgefiihrt (erscheint in: FRLANT).



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 113

der Schwachen (I Kor 8-10; vgl Rom 14f.) zum Ausdruck kommt. Glauben
sich die «Starken» der Sphire der gottlichen Michte, die doch ihre eigene
Vergangenheit bestimmt hat, kraft der wirksamen Sakramente ihres neuen
Glaubens souverdn enthoben, so erinnert sie der Apostel an die unheim-
liche Moglichkeit, dass sich diese Wesenheiten gerade im toten Winkel, im
Schlagschatten ihrer hell gleissenden «Gnosis» ihrer selbst erneut beméch-
tigen konnten (1Kor 10,1-22). Paulus setzt der korinthischen Negation der
Vergangenheit die allein im Bezug zum Gekreuzigten ermoglichte Arbeit an
der Vergangenheit entgegen. Es geht dabei nicht um starres Festschreiben
des Faktischen, wohl aber darum, Freiheit in dem gegebenen Spektrum von
Moglichkeiten wahrzunehmen, das die Schopfung gewidhrt. Diese Fiille
von Moglichkeiten entzieht sich gerade der selbstméchtigen Produktivitit
des neuzeitlichen Subjekts, sie ist in einem elementaren Sinn gegeben,
geschenkt dadurch, dass stindig wieder neu Zukunft moglich ist. Zukunft
offnet sich nur dort, wo die Irreversibilitdt von Zeit riickhaltlos anerkannt
wird. Die christliche Freiheit ist auf einen Weg zwischen Skylla und
Charybdis gewiesen: Rechts droht der Nomismus mit seiner Destruktion
von Zukunft kraft der von ihm konservierten Vergangenheit; links giahnt
der Utopismus mit seiner notorischen Leugnung der Vergangenheit, die
diese doch in Wahrheit wieder iiberméchtig werden ldsst. Beide Male ist
Zukunft und damit auch Gegenwart verspielt.

Die beliebte These, dass Paulus nur um der Abwehr des Enthusiasmus willen auf die
Apokalyptik zuriickgreife, 14sst sich demgegeniiber nicht halten,3! Der Streit zwischen dem
Apostel und seinen Gegnern dreht sich nicht um die Ortung der Gegenwart auf der Zeitlinie,
sondern um die wesenhafte Qualitit des in der Gegenwart wirksam werdenden Eschaton. An
diesem Punkt rekurriert Paulus auf das Kreuz, auf Leiden und Schwiche, mithin auf das
Tragen der Vergangenheit, wihrend der Enthusiasmus eine vom Kreuz kaum tangierte Herr-
lichkeit anvisiert. Fiir Paulus heisst das Uberspringen der Vergangenheit nicht weniger als auch
Zukunft und damit Gegenwart zu vertun.

6. Damit haben wir bereits das Verhiltnis von Gegenwart und Zukunft
beriihrt. Mit der Apokalyptik geht es dem Apostel darum, Gegenwart
aufgrund der Antizipation von Zukunft zu erkennen, und zwar einer
unendlich verheissungsvollen, von Gott allein verwirklichbaren Zukunft
(vgl Rém 8,18ff.!).

Der Unterschied zwischen dem Apostel und der Apokalyptik wird dann gern so getroffen,
dass diese in endzeitlichen Gemilden und Spekulationen schwelge und das Ende berechnen

51 Vgl Luz, Geschichtsverstdndnis (oben A. 38) 384-86.



114 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

wolle, wihrend den paulinischen Ausblicken wenig weltanschaulicher und kosmologischer
Eigenwert zukomme. Hier wird aber die apokalyptische Bildersprache sowie ihr theozentri-
sches Zeitverstindnis entschieden unterschitzt.

In der Apokalyptik umgreift das zeitinvariante Gesetz Vergangenheit
und Zukunft. Das bedeutet aber, dass die Gegenwart unter dem bestidndi-
gen Anspruch der Entscheidung fiir das Gute wider das Bose zu stehen
kommt. Die vom Gesetz in Anspruch genommene Gegenwart hat unauf-
horlich den Zusammenhalt von Vergangenheit und Zukunft zu leisten;>2
erst mit dem Eschaton ist die Gegenwart als Zeit der Entscheidung fiir das
Gesetz abgetan.

Anders die von Paulus anvisierte Gegenwart! In ihr scheiden sich
stindig Vergangenheit und Zukunft und werden durch die neu und neu
Ereignis werdende gottliche Kreativitidt einander zugeeignet. Diese Gegen-
wart lebt ganz aus der Zukunft Gottes, sie ist nicht der Ort der Werke des
Gesetzes, sondern des Wirksamwerdens der Liebe, also des Schopfungs-
werks Gottes. Der Ausblick auf die noch in Gott geborgene Zukunft ver-
dankt sich dann nicht einem Austritt aus der geschichtlichen Gegenwart —
wie in der mit Pseudonymie arbeitenden Apokalyptik, sondern einer
Wahrnehmung dessen, was jetzt als Fiille von Moglichkeiten gegenwirtig
ist, also einer Rezeptivitdt fiir die Einzigartigkeit eines jeden Kairos. Es ist
typisch, dass Paulus Briefe und keine Apokalypsen schreibt.>3

Im Unterschied zu Vergangenheit und Gegenwart ist Zukunft fiir den
Apostel iiberhaupt nur als Zukunft Gottes vorstellbar, der sich nun aber ein
jeder Augenblick verdankt. Vielleicht darf man diese Zukunft mit der alten
theologischen Uberlieferung als das grosse Jetzt Gottes verstehen und so
formulieren: Eine jede Gegenwart partizipiert am grossen Jetzt Gottes, an
seiner Ewigkeit, die dann freilich nicht mehr im klassischen Sinn als eine
zeitindifferente ewige Gegenwart, sondern als eine die Differenz der Zeiten

52 Vgl die im Blick auf Heidegger und Kierkegaard getroffenen Uberlegungen von M.
Theunissen, 6 ait®v Aappavel. Der Gebetsglaube Jesu und die Zeitlichkeit des Christseins, in:
Jesus — Ort der Erfahrung Gottes, FS B. Welte, Freiburg 1976, 13-68: 53-55.

53 In der jiidischen Apokalyptik ist der (insbesondere gottesdienstlich benutzbare) Brief nur
eine Nebengattung (vgl den Baruchbrief = syrBar 78-87 und die Epistel Henochs = dthHen
91-105), in der christlichen gerét er mehr ins Zentrum, wie die Johannesoffenbarung (1-3)
zeigt — J. Roloff, ZBK. NT 18, 1984, 13-16 und M. Karrer, Die Johannesoffenbarung als Brief,
FRLANT 140, 1986, deuten die Apk sogar primir von ihren brieflichen Ziigen und der damit
gegebenen Kommunikationssituation her. Vgl auch U. B. Miiller, Literarische und formge-
schichtliche Bestimmung der Apokalypse des Johannes als einem Zeugnis friihchristlicher
Apokalyptik, in: Hellholm (oben A. 4) 599-619.



S. Vollenweider, Zeit und Gesetz 115

ermoglichende, mithin selbst irgendwie zeitlich strukturierte und vom
Moment der Zukunft bestimmte Gegenwart vorzustellen wire. In dieses
grosse Jetzt hinein zu erwachen heisst, sich bestindig dem Nichts des
Kreuzes auszusetzen und derart am Ereignis neuer Schopfung teilzuha-
ben.

7. So gesehen gewinnt die alltdglichste, ja geradezu trivialste Erfahrung,
die Menschen iiberhaupt machen kénnen — die Erfahrung von stindig neu
sich ereignender Gegenwart — einen fast schwindelerregenden kosmisch-
apokalyptischen Horizont (eine fiir Religion {ibrigens nicht untypische
Paradoxie!). Paulus erscheint derart als ein theologischer Denker und
Visionir, dessen Zeitverstindnis zentral von einem Mass der Zeitmodi
geprigt ist, und wir haben uns sehr weit vom nicht selten beschworenen
Bild des vom Endzeitfieber besessenen, durch das Imperium jagenden
Missionars entfernt. Nun ldsst sich indes nicht iibersehen, dass die Naher-
wartung der Parusie Christi und des Weltendes ohne Zweifel den Apostel so
gut wie viele seiner Mitchristen nachhaltig bestimmt hat (vgl I Thess
4,15-17;5,1-11;1Kor 7,29-31; 15,51f.; R6m 13,11; 16,20; Phil 4,5). Vor
einer Uberschitzung der Bedeutung derselben sowohl fiir Paulus wie iiber-
haupt fiir das frithe Christentum muss freilich gewarnt werden.>* Die
Parusieverzdgerung war fiir die Alte Kirche tatsdchlich kein tiefgreifendes
Problem, und das hingt wohl mit der eschatologischen Qualifizierung der
Gegenwart zusammen. Dennoch ist zu fragen, ob das friihchristliche wie
apokalyptische Zeitverstdndnis nicht einer gefdhrlichen Identifizierung
zweler Zeiten verfallen ist, zweier Zeiten, die mit G. Picht als phdnomenale
und transzendentale Zeit bestimmt werden kdnnen:3> Hat die griechische
Philosophie im Bann ihrer «Entdeckung des Geistes» die Einheit der Zeit
im Spiegel der ewigen Gegenwart, also in der Fluchtlinie der phinomena-
len Zeit geschaut, so scheint fiir das apokalyptische Judentum und Chri-
stentum die phdnomenale Zeit von der transzendentalen Zeit und der diese
auszeichnenden Pradominanz der Zukunft absorbiert zu werden, diesmal
im Bann der Entdeckung der Offenheit von Zeit. Die sdkulare Version
dieser Identifizierung der Zeiten erscheint heute als Utopie, als Fort-
schrittsglaube, wo nun auch die in der dlteren apokalyptischen Tradition
bewahrte kritische Reserve gegen eine vollumfingliche Gleichsetzung von
erfahrbarer Zeit und Gottes Zeit zur Ginze weggefallen ist.

8. Ich mochte zum Schluss dieser Ausfiihrungen noch einige moglicher-

54 Vel G. Klein, TRE 10, 279f.
55 G. Picht, Ist eine philosophische Erkenntnis der Gegenwart moglich? in: Hier und Jetzt
(vgl oben A. 2) II, 1981, 327-331.



116 S. Vollenweider, Zeit und Gesetz

weise weiterflihrende Fragen aufwerfen, die sich eng an die letztgenannte
Schwierigkeit anschliessen.

Die christliche Verkiindigung eignet der Gegenwart eschatologische
Qualitét zu, die dieser aus der Zukunft proleptisch zufillt und sich para-
digmatisch am vergangenen Ereignis von Kreuz und Auferstehung Jesu
offenbart hat. Das bedeutet, dass das Eschaton dieser Weltzeit gegeniiber
nicht in Transzendenz verharrt, sondern in den Erfahrungsraum unserer
Gegenwart eintritt. Hierbei geht es um nichts weniger als um neue Schop-
fung aus dem Nichts, die sich in der stindigen Scheidung von Vergangen-
heit und Zukunft zu erkennen gibt. Wie verhilt sich aber nun diese
Glaubenserkenntnis zu den uns moglichen Erfahrungen mit der Zeit, wo
uns in der Gegenwart Zukunft allein durch die von der Vergangenheit
bereitgehaltenen wirklichen Moglichkeiten erschlossen ist?3¢ Diirfen wir
diesen aus einer philosophischen Meditation iiber die Zeit gewonnenen
Maoglichkeitsbegriff theologisch in Anspruch nehmen, ohne Wissen und
Glauben zu vermischen? Lisst sich die Zeiterfahrung des Glaubens iiber-
haupt noch begrifflich denken? Und weiter: Macht das Eschaton vielleicht
gleichsam die Tiefendimension dessen aus, was wir als Strom der Zeit
erfahren? Manifestiert sich das, was der Glaube als neue Schopfung
bekennt, als Dynamik der kosmischen Evolution, gibt es also einen uns
noch kaum vorstellbaren engen Zusammenhang zwischen Evolution und
Eschatologie??” Wenn sich die kosmische und biologische Evolution als
eine unumkehrbare Abfolge von Krisen und Katastrophen darstellt, worin
Neues sprunghaft zur Entstehung gelangt, ist sie dann nicht zutiefst chri-
stomorph gezeichnet — mit all threm Leiden, mit all ihrer Kreativitat?
Macht uns nicht umgekehrt die Offenheit und Ungesichertheit der evolu-
tiondren Prozesse auf eine wenig beachtete Dimension aufmerksam, die
Kreuz und Auferstehung entscheidend prégt: auf das Risiko gottlicher
Liebe, auf Gottes gefahrvolle Hingabe an die verschlingende Macht des
Nichts, auf die Kontingenzen von Raum und Zeit? Alle diese Fragen
gewinnen iiber ihren spekulativen Aspekt hinaus im Blick auf unsere
heutige Situation eine hochst aktuelle Dringlichkeit. « Apocalypse now»
gibt sich in der Tat als eine Erfahrung zu erkennen, mit der die christliche
Religion seit ihrem Ursprung beschéftigt ist.

Samuel Vollenweider, Ziirich

56 Vgl dazu Ch. Link, Die Welt als Gleichnis. Studien zum Problem der natiirlichen
Theologie, BEvTh 73, 21982, 301.

57 Wie immer in der Theologie hingt freilich alles an der scharfen Unterscheidung, hier
zwischen Evolution und Eschaton. Deren Identifizierung zdhlt zu den verfiithrerischsten
Réinken des Antichrist!



	Zeit und Gesetz : Erwägungen zur Bedeutung apokalyptischer Denkformen bei Paulus

