Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 1

Artikel: Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 : zu Karl
Barths Andachten ; ein Beitrag zur Hermeneutik

Autor: Bachli, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878247

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Alte Testament
in der Passions- und Osterzeit 1931

Zu Karl Barths Andachten. Ein Beitrag zur Hermeneutik

L. Einleitung: Losung — Andacht — Gebet

1. In einem erstmals 1931! zusammen mit Eduard Thurneysen heraus-
gegebenen Andachtsbuch schreibt Barth zur Passions- und Osterzeit 1931
fiir jeden Tag einen kurzen Abschnitt. Die Sammlung verdient besondere
Beachtung, weil Barth fiir diese Zeit des Kirchenjahres nur alttestament-
liche Texte als Grundlage verwendet, die unter sich keine Kohirenz auf-
weisen. Er hat die Bibelstellen auch nicht frei gewihlt, sondern sich an die
atl. Losungen fiir die Tage vom 29. Mirz bis zum 18. April 1931 gehalten.?
Es mag interessieren, wie sich Barth seinem Freund und Mitarbeiter
gegeniiber zur Textwahl dussert (Brief 29.5.1931):

«Es war ein recht merkwiirdiges und ungewohntes Geschift fiir mich. Wenn du mich fragst,
wie ich gerade zu diesen 24 alttestamentlichen Texten gekommen sei, so erschrick nicht zu sehr
und beschuldige mich nicht des Kitsches, wenn ich dir verrate, dass ich mich einfach und ohne
Abweichung an das in Basel so beliebte Losungsbiechli (-biichlein) gehalten habe. Das brii-
dergemeindliche Losungen ziehen ist ja gewiss wie wahrscheinlich die Briidergemeinde iiber-
haupt ein grober Unfug ... Aber denk, ich brauche dieses Biechli (Biichlein) sogar alle Morgen
in der kurzen Andacht, mit der ich jetzt meine Vorlesungen zu erdffnen pflege, und fiir den
Zweck des Jacobischen Buches fand ich das Vorhandensein einer solchen Weisung sogar ganz
ausgezeichnet, denn ich wiisste wirklich nicht, unter welchem anderen Gesichtspunkt ich hitte
auswihlen wollen. Ganz abgesehen davon, dass ich es eigentlich ganz niitzlich fand, solche 21
ausgerechnet alttestamentliche Worte mit auf den Weg zu bekommen.»

Andere Moglichkeiten scheint Barth nicht in Betracht gezogen zu haben.
Sein Urteil iiber die Briidergemeine muss anfangs der dreissiger Jahre sehr
negativ gewesen sein; es ist Bestandteil seiner — von E. Busch 1978 darge-
stellten — Pietismuskritik, die ihn nicht daran hindert, den Vorschlag des
Losungsbiichleins anzunehmen - auch dort, wo er sich am 10.2.1935 mit

I Zu den verschiedenen Ausgaben vgl. Bibliographie Karl Barth I, Nr. 217 und 334. Die
vorbereitende Korrespondenz mit dem Herausgeber G. Jacobi befindet sich im Barth-Archiv
in Basel.

2 Das ergibt nicht nur die Nachforschung von Herrn J. Knothe, Pfarrer der Briidergemeine
Basel, im dortigen Archiv, sondern auch ein Brief Barths an Thurneysen, den Herr Dr. H.
Stoevesandt vermittelte.



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 55

einer Auslegung von Ps 119,67 und Jak 4,6 solenn von seinen Bonner
Schiilern verabschiedet und sie auf ihre Hauptaufgabe hinweist: «Exegese,
Exegese und noch einmal Exegese! ... Halten Sie sich an das Wort, an die
Schrift, die uns gegeben ist!» (zitiert u.a. bei Busch, Lebenslauf 271f.). Das
Spannungsverhiltnis: einerseits Gebrauch der Losungen bei verschiedenen
Anléssen, andererseits Qualifizierung als «Kitsch» und «groben Unfug» —
ldasst sich nicht dialektisch l6sen; es sind zwei Wege, die wohl eher bio-
graphisch als theologisch erkldrbar sind. Es wird aber gut sein, den Brief an
Thurneysen als eine momentane Ausserung nicht zu iiberwerten und Barth
ernster zu nehmen, wo er sich faktisch an Losung und Lehrtext an-
schliesst.3 '

2. Barth iibernimmt die Losungen der Briidergemeine als objektiv
gegeben auf seine subjektive Verantwortung. Mag Barth selbst und mag
man darin kein Problem sehen, dann gibt doch die Tatsache, dass «aus-
gerechnet alttestamentliche Worte» fiir die Zeit von Palmarum bis vor
Misericordias Domini benutzt werden, Anlass zu hermeneutischen Fragen
und Uberlegungen: Wird damit nicht dem atl. Zeugnis eine Aussage abge-
notigt, die es per se nicht geben kann? Wird der atl. Text an seinem
genuinen Ort abgeholt? Wird das AT christologisiert oder doch christiani-
siert? Auf diese Fragen kann erst nach der Analyse der Andachten eine
Antwort zu geben versucht werden; sie diirfte wohl wegleitend sein fiir
Barths atl. Predigt.# In diesem Zusammenhang ist auch auf eine weitere
Besonderheit hinzuweisen: Barth verfasst nur dieses eine Mal eine Reihe
von Andachten; um diesen Genre kirchlicher Literatur hat er sich sonst
nicht (mehr) bemiiht.> Er wendet sich in der Andacht an eine lesende

3 Dass Barth Zinzendorf und der Briidergemeine in der Entfaltung seiner Dogmatik
gerechter geworden ist als in seinen frithen Jahren, zeigt etwa KD IV/1 763; s.a. Register. Zu
den Losungen vgl. H. Motel, EKL II (1958) 1157 und H. Renkewitz, RGG IV (1960) 451 f. Fiir
Zinzendorf sind die Losungen die «extrahierte Bibel» (Motel). «Die Titel zeigen die ...
theologische Absicht, das Christuszeugnis der ganzen Schrift der Gemeinde in ihrem Extrakt
und in mannigfaltiger Weise nahezubringen und das Leben der Gemeinde und des einzelnen
auf Jesus Christus auszurichten» (Renkewitz). Dabei werden natiirlich die Schwerpunkte des
«Extraktes» von denen gesetzt, die die atl. Bibelzitate, aus denen dann fiir jeden Tag ausgelost
wird, aussondern und bereitstellen. Ein besonderes Problem bilden die frei ausgewihlten
neutestamentlichen sog. Lehr- oder Lammestexte, die ihrerseits hdufig die Briicke zum Kir-
chenjahr (s.u.) herstellen.

4 Man muss bis in die Safenwiler-Zeit zuriickgehen, bis man auf eine AT-Predigtreihe zum
Kirchenjahr stosst: wieder in der Passionszeit, ndmlich vom 28.2. bis 28.3.1915 (Karfreitag,
Jes 52,13-53,12).

5Vgl. L. Richter und M. Mezger, RGG 1(1957) 360ff.; A. Niebergall, EKLI(1959) 116ff.;
R. Bohren, Predigtlehre (1971), passim.



56 Otto Bdchli

Gemeinde: die Andacht wird geschrieben, aber nicht gehalten; sie ist
«mehr betrachtende als pradikantische Verkiindigung» (Mezger 363) und
wird als «Korrektiv der Besinnung» gegen die « Extraversion» verstanden
(Richter 362). Andacht ist unterschieden von der Exegese und von der
Predigt, indem sie selbst «paraphrasierendes Lesen des Textes» ist und
dazu anleitet (Bohren 127; vgl. auch 348ff. zu einer Barth-Predigt iiber
Ps 1). Die katholische Wurzel der Andacht (Brevier, Stundengebet; vita
contemplativa, devotio) ist nicht zu verkennen (Niebergall, Richter a.a.0.).
Dass Barth nicht ohne Bedenken in das Unternehmen eingestiegen ist, zeigt
der Briefwechsel mit dem Herausgeber.

3. Jede Andacht wird mit einem kurzen Gebet abgeschlossen; Barth
verfahrt dabei gleich wie in seinen spateren Predigtbanden. Er hat anschei-
nend liturgische Hemmungen {iberwinden miissen.® Alle Aussagen in die-
sen Gebeten sind Wir-Aussagen (s.u.); die Ich-Form kommt iiberhaupt
nicht vor. Im Gebet wendet sich die Gemeinde an Gott/Jesus Christus. Das
Individuum, sei es Verkiindiger oder Hoérer, ist in die Gemeinde einge-
schlossen, zu Dank, Lob und Bitte ist die Gemeinde beisammen sowohl in
der Andacht als auch im Gebet. Uber die Gemeinde hinaus aber geht der
Blick hier nicht; auch die wenigen Ansitze zur Fiirbitte meinen nicht die
«Welt», sondern «alle Hilflosen» (51), «alle anderen Gebundenen, unsere
Briider und Schwestern» (63), «unsere Nichsten» (73) und «Briider und
Schwestern (, die der) Vater im Himmel ... (uns) gegeben (hat)» (77). Der
Horizont dieser Gebete ist relativ eng. Andachten unterliegen der Gefahr
der Introvertiertheit, der hier Vorschub geleistet wird.” Das Gebet im
Anschluss an die Andacht hat die Aufgabe, «die Aussage der Predigt (... in
direkter Anrufung Gottes) straff zusammenzufassen» (Predigten 1954-

6 Vgl. Vorwort zu den Gebeten 41974, 7f.; dazu die von H. Stoevesandt beim Wiederab-
druck (GA I Predigten 1954-1967, 283f.) angebrachte Einschrinkung. Bei den Andachten von
1931 hat sich Barth — wie auch Thurneysen — an die vom Herausgeber ergangenen Richtlinien
gehalten, die es dem einzelnen Verfasser freistellte, «ob die Andacht mit einem kurzen Gebet
oder ohne Gebet schliessen will». Vgl. jetzt Fr. Merkel, K. Barth und der kirchliche Gottes-
dienst (Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie 30, 1986, 30ff.) und die dort verarbeitete
Literatur.

7In den den spiteren Predigtbinden beigefligten Gebeten dagegen nimmt die Fiirbitte
einen sehr wichtigen Platz ein. Vgl. Predigten 1954-1967, 285: im «Schlussgebet ... hatsich ...
der Gottesdienst vor allem als moglichst ausgebreitete (wird sie nicht zu oft vernachlissigt?)
nach aussen, nach allen anderen Menschen, nach der iibrigen Kirche und Welt hin zu 6ffnen.»
Dieses Postulat aus dem Jahre 1962 wird 30 Jahre frither von Barth selbst nicht erfiillt; ob er
sich in den Gottesdiensten etwa der dreissiger Jahre daran gehalten hat, ldsst sich nicht mehr
feststellen.



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 57

1967, 285). Das geschieht denn auch hier mehrmals, z. B. «Du wohnst unter
uns» (51, zu Ex 29,46), «... wenn wir verlassen sind und wenn wir dich
verlassen haben» (53, zu I Sam 12,22), «... die Wiinsche unseres Herzens»
(67,zuPs 37,4), «... wie Du an uns als deinen Feinden gehandelt hast» (85,
zu Ps 2,1). Der Inhalt der Gebete nimmt am Karfreitag mit EKG 139, 1
(«All Siind hast du getragen», 61) und an Ostern («Lass in deinen Tod
verschlungen sein ...», 65) Bezug zum Kirchenjahr; im Ostergebet klingt
offensichtlich I Kor 15, 54 nach, wobei aber die Sinnverdnderung nicht zu
verkennen ist. Haufig hat das Gebet die Gestalt wortlich oder sinngeméss-
assoziativ zitierter Bibelworte: aus dem AT Ps 36,10 (65), Ps 121,4 mit
Anspielung auf EKG 295 (69), Jer 29,131(79), Ps 90,12 (87), Ps 8,6 (91);
aus dem NT Mt 6,33; 7,13 (55); Apk 3,20; Mk 9,24 (59); Joh 8,36; I Joh
1,2 (63); II Kor 1,3 (71); Phil 2,11 (81); Mt 25,24 (89); Lk 24,29 (91).
Etliche Gebete sind in allgemeiner Form gehalten und haben weder Bezug
zum Text noch zur Andacht (57.73.75.77. 83). Im Gebet vergewissert sich
die Gemeinde der in Jesus Christus geschehenen oder erhofften Heilstat
Gottes (51. 55. 63. 69. 71. 75. 81. 83. 89); die Gemeinde hilt sich mit dem
Gebet an Gottes Verheissung (59. 69. 71); sie dankt fiir sein Wort (53. 65.
71. 73. 75. 79. 85. 87); sie beugt sich in Busse und Demut unter seinen
Willen (55. 57. 63. 67. 75. 77. 81) und bezeugt, ganz auf seine Hilfe
angewiesen zu sein (51. 53. 59. 61. 63. 71. 75).

1. Adressat: Wir — Ich — Du

1. «Wir wollen darauf achten, dass es nicht heisst: So gehe der Herr mit
mir! Sondern: So gehe der Herr mit uns!» (76). Mit dieser exegetischen
Feststellung ist ein typisches Kennzeichen dieser Andachten zum Aus-
druck gebracht: die christliche Gemeinde ist angesprochen,? die Gemeinde
betet.?

Mose schliesst sich «mit dem von Gott auserwihlten Volke zusammen ...: dass das Ziel
alles dessen, was wir von seinem (sc. Moses) Leben wissen, das grosse «<Wir» war und nicht das
grosse <Ich». Auch nicht und gerade nicht das grosse fromme Ich, das wohl gerne mochte, dass
der Herr mit mir, mir, mir gehe, mich, mich, mich durch Zweifel, Anfechtung, Siinde, Tod
hindurch in den Himmel bringe, und ganz vergisst, dass Gott nicht mich, sondern ... eine
<auserwihlte Gemeinde> versammelt, schiitzt und erhilt und dass ich — erst jetzt ist von mir die

8 « Wenn Jesus Christus der Herr ist, wie wir es im christlichen Glauben bekennen... » (54);
«Wir wissen wohl alle nicht viel besser als jenes Volk, was wir tun, ... wenn wir diese unsere
Schuld bekennen» (57); «Nicht unser Glaube ist Wahrheit und Recht ...» (58); « Wir sehen die
Welt voll fremder Herren» (62) usw.

9 Vgl. die Formulierungen 63. 65. 69. 73 usw.



58 Otto Bdchli

Rede - derselben ein lebendiges Glied bin und ewig bleiben werde. Wir diirfen zdhlen darauf:
Ist es wahr, dass ich vor Gottes Augen Gnade gefunden habe, dann kann ich nicht mit Ich, dann
muss ich mit Wir weiterbeten. Ich bin Gottes Kind? Das ist eine Liige. Wir sind Gottes
Kinder.»

Hier wird das individualistische Heilsverstdindnis als «Liige» apostro-
phiert in einer Weise, die wohl viele, die mit den Losungen umzugehen
gewohnt waren, schockierte:

«Wieviel geheime Gnadenlosigkeit kommt darin unerbittlich an den Tag, wieviel Nicht-
Erh6rung scheinbar aufrichtiger Gebete hat darin ihren Grund, wieviel Fdulnis und Verwir-
rung in Kirche und Christenheit erkldrt sich sehr einfach daraus: Wir drehen uns auch im
Glauben oder in dem, was wir Glauben heissen, noch einmal um uns selbst» (76f.).

Barth hat das Problem nicht frei thematisiert, sondern er hat auf den
Numeruswechsel in Ex 34,9 geachtet: «Habe ich, Herr, Gnade vor Deinen
Augen gefunden, so gehe der Herr mit uns!»!% Die pluralische Form in
Anrede und Gebet entspricht der «Gemeindemassigkeit der Predigt»
(Barth, Homiletik, 67f.; zur Vorgeschichte vgl. Busch, Lebenslauf, 271)
und bringt zum Ausdruck, dass der Prediger mit seinen Horern solidarisch
ist im Angesprochensein und im Beten: Der Prediger hat die Gemeinde
nicht vor oder gar unter sich — Predigt ist nicht Katechese —, sondern er ist
Glied der Gemeinde — Glied also auch des «halsstarrigen Volkes», der «mit
(ihm) getauften und berufenen anderen Siinder», die «allen Anlass (haben,
sich) gerade unter diesem Gesichtspunkt noch einmal in die unterste Klasse
der Schule Gottes versetzen zu lassen» (77, mit Zitat Ex 32,9). Nur in
diesem inklusiven Sinn ist das pluralische Reden und Beten zu verste-
hen.

2. Pluralische Anrede und pluralisches Beten ist die Regel, singularische
Formulierungen sind die Ausnahme. «Nur die Siinde (als) eine Privatan-
gelegenheit» (77) betont das Ich. Indessen verwendet Barth die Ich-Form
an einigen bemerkenswerten Stellen. Der anonyme Prophet (Jes 51,3)
fragt: «Wer glaubt unserer Predigt und wem wir der Arm des Herrn
offenbar?» Der Horer stellt die Gegenfrage: «Ich?» Barth wittert Unglau-
ben:

10 Der textkritisch unangefochtene Numeruswechsel ist im AT eine hiufige Erscheinung;
man hat ihn - z.B. im Deuteronomium - als Kriterium der Quellenscheidung zu nutzen
versucht; er will aber soziologisch und theologisch zum Ausdruck bringen, dass der einzelne
sich als Glied des Volkes verstehen lernt. Zum Text vgl. die Kommentare von M. Noth ATD 5,
215 («sicher sekundidr») und G. Beer HAT 3, 160. Barth {ibernimmt mit den Losungen den
Text der Lutherbibel, die hier auf die LXX zuriickgeht.



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 59

«Es ist besser, dass mit solchem Ich-Rufen hier wenig, nein, nichts geschafft ist. Der
Glaube, der sich an den gekreuzigten Sohn Gottes hilt und der mit dem Zeichen des Brotes und
Weines den Leib und das Blut des Gekreuzigten empfingt, dieser Glaube mag sicher nicht Ich!
rufen ... Alle seine Gebote laufen ... darauf hinaus, dass wir nicht Ich!, sondern Du! rufen und
so in unserer Armut reich und in unserem Hunger satt werden sollen» (58f.).

Die Ich-Form ist hier Ausdruck ungldubiger Hybris und absoluter
Distanzierung, die uns auch als Zitat (Mt 27,42) aus dem Munde des
Pilatus begegnet: «Ich bin unschuldig an dem Blut dieses Gerechten ... So
denkt und handelt, wer vor den Augen des Herrn keine Gnade gefunden
hat» (56). Den gegebenen Text paraphrasierend (88, Ps 119,7) gebraucht
Barth das Ich des Psalmisten:

«Dass du mich lehrest die Rechte deiner Gerechtigkeit: Also die Ordnungen meines Lebens
..., die Bahnen, in denen ich heute so, morgen so laufen soll nach seinem Wort. Ich weiss sie
nicht im voraus. Ich kann wohl die Zehn Gebote kennen und so viel anderes, was uns in der
Bibel geboten ist. Aber was wird das heute und hier fiir mich bedeuten ...? Das kann ich nicht
im voraus wissen. Ich bin jeden Augenblick in der Schule und muss das immer wieder lernen als
etwas ganz Neues» (88).

Der Einzelne hort Gottes Gebot als Glied der Gemeinde; er wird nicht
isoliert und von seiner Umgebung abgehoben. Als Klage und Anklage
erscheint die Ich-Form im Zitat (Joh 5,7) des « Mannes im Evangelium...:
Herr, ich habe keinen Menschen — namlich um mir da zu helfen, wo es mir
eigentlich fehlt und weh tut» (52). Wo die Grenze des menschlichen Lebens
in die Andacht mit einbezogen wird, redet Barth wieder in der Ich-
Form:

«Indem meinem Leib die Seele ... genommen wird ..., hért der Mensch auf, Mensch zu
sein... Nicht nur mein Leib, sondern ich selbst werde angegriffen und zerstort ... Gewiss, mein
Geist, die Seele, das Leben ... kann nicht sterben. Aber was hilft mir das? ... Ist es mir
genommen, dann ist es mit mir selbst aus» (86).

Wo es um dieses Letzte geht, ist es nach Barths Ansicht geboten, vom
Einzelnen, d.h. individuell zu reden. Die Ich-Form ist nicht willkiirliches
Stilmittel, sondern theologisch und seelsorgerlich motivierte und motivier-
bare Rede: Verkiindiger und Horer sollen sich mit dem «Ich» identifizieren
diirfen in der Artikulierung von Klage und Anklage, in der Offenheit fiir
Gottes Gebot - sie sollen sich identifizieren miissen in ihrem hybriden
Unglauben und in der Begrenzung der menschlichen Existenz.

3. Das in Predigten und Andachten sehr hdufig anzutreffende und oft
mehr aufdringlich als eindringlich wirkende «Du» verwendet Barth dus-
serst sparsam, z.B. wo es darum geht, dem Einzelnen persdnlich zu sagen,



60 Otto Biichli

dass der Herr sein Volk nicht verlisst (I Sam 12,22): «Dieses sein Volk der
Verlassenen verldsst der Herr nicht» (52). «Um seines grossen Namens
willen! Auf alles andere kann und will dieses Volk sich nicht verlassen, weil
es sich auf dieses eine ganz verldsst. Du darfst dich auch darauf verlassen
und heute noch alles empfangen, was dir niemand geben kann» (53). Mit
dem Numeruswechsel ist hier beabsichtigt, dass auch der kleinste Horer
sich als Glied «dieses Volkes ... der vom Herrn nicht Verlassenen, der
Geretteten in aller Verlorenheit» erkennen und glauben darf. Das «Du» ist
also nicht ein sich anbiedernder psychologischer Trick, sondern der ein-
zelne Angesprochene soll horen: Auch dich, gerade dich verldsst der Herr
nicht! «Du darfst dich auch darauf verlassen.» Das gilt gerade dann und
nur dann, wenn er «in sich selber ... Judas findet.» «Judas, der den Herrn
verraten hat um dreissig Silberlinge» (53), ist der Antitypus des Volkes, das
seinen Gott verlassen hat und das er trotzdem nicht verlésst.!! Sachlich
geht es in die gleiche Richtung, wenn Barth zum Karfreitag (I Chr 29,5)
dem Horer nicht erlaubt, «von der notwendigen Ehrlichkeit und von
unserer Ohnmacht zum Guten zu reden» und sich damit dem «faulen
Knecht» anzugleichen, «der sein empfangenes Pfund nahm und vergrub»
(Mt 25,241t.).

«Nein, sagt uns der Karfreitag: Um das alles kann es sich jetzt nicht handeln. Um unserer
Siinden willen ist Christus dahingegeben ... Kehre dich jetzt einmal ab auch von deiner
Ehrlichkeit und Ohnmacht. Horst du es nicht, dass eben dieser ehrliche und ohnmaéchtige
Mensch mit Christus am Kreuze gestorben ist? ... Du sagst: Aber ich bin noch immer arm,
ratlos, hilflos und unwillig. Ja, wie solltest du nicht! Aber nun bring endlich das alles ihm dar:
eben deine Armut, deine Ratlosigkeit und Hilflosigkeit und Unwilligkeit. Eben das ist es, was
Gott von dir haben will ... Meine nicht, dass das brennende Herz Calvins etwas anderes
gewesen ist als die Gabe eines ganz Besitzlosen» (60f.).

Wenn Barth dem Horer den Riickzug auf seine «Armut, Ratlosigkeit,
Hilflosigkeit und Unwilligkeit» abschneiden will, dann redet er ihn direkt
und in der Einzahl an: er darf sich nicht in die Mehrzahl verkriechen, darf
weder seine «Ehrlichkeit» noch seine «Ohnmacht zum Guten» als Vor-
wand benutzen konnen. Er muss sich der Weisung unterziehen: «Kehre
dich jetzt einmal ab auch von deiner Ehrlichkeit und Ohnmacht.» Wie
ernst diese « Ehrlichkeit» gemeint ist und ob «die Ohnmacht zum Guten»
die Intensitdt der Busse bezeugt, 14sst der Prediger offen, da die Frage nicht

11 Die Andacht zu I Sam 12,22 ist durch ein Wortspiel mit der transitiven und intransitiven
Doppelbedeutung von «verlassen» gekennzeichnet: Die «Verlassenen ... sind das Volk, das
nicht nur verlassen ist, sondern das auch verlassen hat» (52).



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 61

relevant ist. Betonte «Ehrlichkeit» und sich rechtfertigen wollende «Ohn-
macht zum Guten» sind fiir Barth Siinde und Unglauben angesichts des
«Christus am Kreuze». — Gerade in den Kreisen, aus denen sich spéter die
Bekennende Kirche formierte, bestand auch die Gefahr, sich auf den
Gehorsam gegen Gottes Wort etwas einzubilden. Im Anschluss an Ex 29,46
hilt Barth ihnen entgegen:

«Jesus von Nazareth kam zu den Seinigen. Die Seinigen aber, wir, wir nahmen ihn nicht
auf.» Der Gehorsam der Gemeinde und ihrer einzelnen Glieder besteht darin, dass sie wissen:
«Ich, der Herr! Das gilt, nicht: du, der gehorsame Mensch. Die selige Verheissung wire
verloren, wenn das gelten wiirde (sc. du, der gehorsame Mensch); denn wir sind ungehorsame
Menschen» (50f1.).

Das sagt Barth dem einzelnen Horer, indem er ihn mit «Du» anredet.
Das mit «Du» angeredete Gemeindeglied darf sich weder auf seine «Ehr-
lichkeit» noch auf seine «Ohnmacht zum Guten», noch gar auf seinen
Gehorsam etwas einbilden.!2

III. Gegenwart: Zwei Jahre vor dem Erdbeben

1. Predigt und Andacht geschehen nicht beziehungslos; sie liegen im
Koordinatensystem von Raum und Zeit und bilden das Aic et nunc. Wird
die Predigt von dieser Beziehung abstrahiert, dann wird sie eben zur
Abstraktion und ist sicher nicht mehr viva vox. Nach Heinrich Bullin-
gers beriihmter Definition in der Confessio Helvetica Post. (Marginale zu
Cap. 1, 2): Praedicatio verbi Dei est verbum Dei, begegnet uns das verbum
Dei nie als solches, sondern immer nur als praedicatio, d.h. es ergeht in
raumlich und zeitlich bestimmten Grenzen.!? Wir haben zu fragen, was das
konkret bedeute fiir den Gegenstand unserer Untersuchung. Barth griindet
seine Andachten auf die Losungen des Jahres 1931. Man wird an Am 1,1
erinnert: «zwel Jahre vor dem Erdbeben». Spiirt man in den Andachten
etwas von den kommenden Erschiitterungen? Haben diese Andachten die
Funktion des Seismographen, der nicht nur das Erdbeben registriert, son-
dern es bereits auch ankiindet? Das Jahr 1931 liegt kurz vor dem Ende der
Periode, die Klaus Scholder (Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd. I:

12 Auch wo keine eigentliche Anrede formuliert, sondern nur der Text der Losung para-
phrasiert wird, wird die indirekte Anrede spiirbar, z.B. 52f. zu I Chr 28§, 9.

13 Vgl. R. Bohren, Predigtlehre, 48 ff.; Reformatorische und neuprotestantische Definition
der Predigt, EvTh 31 (1971) 71 ff.



62 Otto Bachli

Vorgeschichte und Zeit der Illusionen, 1918-1934) als die «Zeit der Illu-
sionen» charakterisiert. Férdern Barths Andachten die Desillusionierung?
Wenn wir nach dem Aktualitdtsbezug der Andachten fragen, dann ist der
Ertrag quantitativ wenig ergiebig, aber dennoch aufschlussreich, indem er
aufeine andere Aktualitdt aufmerksam macht. Zum Palmsonntag (50f., zu
Ex 29,46) zitiert Barth das naheliegende «Hosianna» (Mt 21,9) und erlédu-
tert es mit den Worten: «Und so heisst Hosianna nicht: Hurra! Und nicht:
Heil!, sondern Hilf doch! Den Hilflosen, die so rufen — ihnen ist geholfen.
Das ist’s, was wir wissen sollen.» «Hurra» wird man wohl etwa in der
Schweiz richtig gehort haben; «Heil» aber war auch ohne einen zusitzli-
chen Namen fiir deutsche Leser ganz unmissverstindlich. Man beachte die
scharfe Antithese: «Hilf doch!» statt «Heil!» — «Hilf doch!» statt «Hur-
ra!». Demiitige Bitte statt frenetische Zustimmung zum nationalen Auf-
bruch, demiitige Bitte statt « Hurrapatriotismus»! Barth iibersetzt zwar den
hebriischen Gebetsruf; aber er umgeht das fiir viele anstdssig «art-fremde»
Wort nicht. Der Palmsonntag mit seiner Botschaft macht «Heil!» wie
«Hurra!» — aber wirklich auch «Hurra!» — unmaoglich. Ebenso wird man
1931 begriffen haben, woran Barth in der Andacht zum «Ostersamstag»!!4
dachte, wenn er (64f., zu Ri 8,23) im Anschluss an Act 2,27 (nach Ps16,
8 ff.) schreibt:

«Und wenn wir auch noch nichts zu sehen bekommen von dem Sturz der Michte,
Fiirstentiimer und Gewalten und von dem Sieg Gottes iiber alle ihm widerstehenden Herr-
schaften, wenn unser Himmel ... verfinstert ist von ganzen Wolken von anmassenden Géttern
und Gottlein, vor denen die Leute (und wir selbst 6fter genug mit ihnen) auf den Knien liegen,
wenn es nur zu wahr ist, dass wir keinen einzigen dieser falschen Herren aus eigener Gewalt
stiirzen konnen und werden — wohl, so ist es uns auch und gerade in dieser Finsternis offenbart,
und der Glaube vernimmt es trotzig, was das Auge nicht siecht und das Ohr nicht hort: Der Herr
soll Herr iiber euch sein. Dazu, gerade dazu hat Jesus Christus die Not des Todes und den
Aufruhr der Hoélle iiber sich ergehen lassen, dass er iiber sie alle Herr sei. Es ist die ganze Welt
jener falschen Herren, so gewaltig und eindrucksvoll sie dasteht, reif zum Zusammenbruch. Es
kann ihr doch ein letzter Ernst und Respekt nicht mehr entgegengebracht werden. Es sind die
Erben der Verheissung mitten im Gefidngnis doch jetzt schon die heimlich Freien. Sie sollen es
nicht versdumen, ihren Mitgefangenen Boten der gottlichen Freiheit zu sein» (62f.).

In den gleichen Bereich stosst Barth in der Andacht zu Ostern (64f., zu
Gen 4,4f.) mit der Feststellung, «nach unserer Ansicht miisste Jesus
Christus einer von den vielen grossen Fiihrern und Lehrern der Menschheit

14 Er gebraucht nicht den ihm von seiner Herkunft her geldufigen Ausdruck «Karsams-
tag» — die Ostern vorangehende Nacht riickt den Samstag nidher an Ostern heran als an den
Karfreitag.



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 63

heissen, zwischen denen man wihlen kann, aber nicht mehr als das».
Ostern aber als «Gottes Ansehen richtet sich nicht nach unsern Ansichten.
Gott geht ... quer hindurch seinen eigenen Weg ... Er erweckt diesen Jesus
Christus und keinen anderen als den Erstling unter den Toten. Er legt uns
den Glauben vor als das Heil, ausser dem kein anderes 1st.» «Fiihrer» und
«Heil» waren damals von anderer Seite usurpierte Werte, die es in jenen
Raum zuriickzuholen galt, wo sie allein ihre umfassende Bedeutung hatten.
Der usurpierten Fiithrerschaft und dem usurpierten Heil ist nur die Bot-
schaft von Ostern gewachsen. Hier wird also in der «Zeit der Illusionen»
und «zwei Jahre vor dem Erdbeben» auf Ostern hingewiesen, wobei wohl
zu beachten ist: Die Christen sind «die Mitgefangenen» und die nur
«heimlich Freien»; was sie den andern voraushaben, ist ihr Auftrag, «ihren
Mitgefangenen Boten der gottlichen Freiheit zu sein». !>

2. Der Gemeinde und ihren einzelnen Gliedern bleibt die Frage nach der
Konkretheit dessen, was «jeweils Gottes Willen gemaiss» ist, nicht erspart
(88f., zu Ps 119,7). «Ich kann wohl die Zehn Gebote kennen ... Aber was
wird das heute und hier fiir mich bedeuten: Du sollst keine andern Gotter
neben mir haben ...?» Hier klingt bereits das Thema von 1933 an: «Das
erste Gebot als theologisches Axiom».!6 Das verbum Dei in der Gestalt des
Gebotes bedarf der praedicatio, was es «heute und hier fiir mich (zu)
bedeuten» hat. Darauf muss bereits in der «Zeit der Illusionen» hingewie-
sen werden. Wer horen wollte, konnte Barth schon 1931 verstehen, wenn er
(84ff., zu Ps 2, 1) feststellte, «Hass gegen Gott und ... Gleichgiiltigkeit an
Gott vorbei» hidtten «gerade in unserer Zeit sehr eindrucksvolle Gestalt
angenommen». Er nennt keine Namen und keine Ideologien, sondern fasst
mit den beiden Begriffen «Hass» und «Gleichgiiltigkeit» zusammen, was
damals die Gemeinde und ihre Verkiindigung am meisten bedrohte und sie
entweder zur Resignation oder zum «Gegenangriff» verfiihrte: «Klagen,
Schelten und Wirken». Die noch grossere Gefahr aber sah er darin, dass die
Gemeinde «Hass» und «Gleichgiiltigkeit» bei den andern suchte, wo es
doch «nur einen Weg ... gibt: Wir miissen die Gottlosen besser verstehen,

15 Wie «die Zensur den Stil verfeinert», macht J. R. von Salis (Innen und Aussen. Notizen
1984 bis 1986, 1987, 56) deutlich im Riickblick auf seine « Weltchronik» wiahrend der Zeit des
zweiten Weltkrieges. Das mag nicht nur fiir die Massenmedien gelten, sondern auch fiir die
Predigt. Auch der Seher auf Patmos redet und schreibt in gefdhrlicher Zeit in «verfeinertem
Stil».

16 77, Vgl. dazu K. Scholder a.a.O. 549: «Es gibt unter der Fiille sehr viel beriihmterer
Aufsidtze Barths keinen, der seine spiteren theologischen und politischen Entscheidungen
kiirzer, klarer und eindriicklicher begriindete als dieser».



64 Otto Biichli

als sie sich selber verstehen. Wir miissen begreifen und zugeben, dass ihr
Aufruhr und ihre Blindheit in ganzer Schwere unser eigener Aufruhr und
unsere eigene Blindheit sind. Wenn wir doch die Gottlosigkeit nicht in
Russland und nicht in unserer Proletarierjugend, sondern in uns selbst, in
unsern christlichen H#usern, Anstalten und Vereinen, in der ganzen
Menschlichkeit der Kirche suchen und sehen wollten!» Mit einer Asso-
ziation an Mt 7,3 heisst es:

«Die iiber den Unglauben spotten konnten (wie seiner gespottet werden muss'), das waren
noch immer die, die ihn kannten als ihren eigenen Unglauben, und dann und so seine
Ohnmacht, weil sie Jesus Christus kannten als den Auferstandenen ... Der Unglaube unserer
Zeit wartet wie der Unglaube aller Zeiten sicher nicht auf die Uberzeugungskraft unserer
christlichen Ideen und unseres christlichen Lebens. Er wartet aber auf die elementare Gewalt
der Botschaft von der Vergebung. Es ist die grosse Frage, die an unsere Kirche gerichtet ist, ob
sie Tragerin dieser Botschaft werden will.»

Christlicher Aktivismus — auch in Form volksmissionarischer Bewegun-
gen, an die Barth hier wohl denkt — «ist menschlich und vielleicht gut»;
aber es braucht jetzt die geistlich und theologisch bessere, «jene kraftige
Einsicht ..., dass menschlicher Hass und menschliche Gleichgiiltigkeit
gegen Gott wirklich vergeblich sind» (84). Die «Gottlosigkeit in Russland»
und die «Proletarierjugend» auf der einen, «unsere christlichen Hiuser,
Anstalten und Vereine» auf der andern Seite verlieren den Charakter
unaufhebbarer Gegensitze: der Bosen auf der einen, der Guten auf der
andern Seite. Beide Seiten bediirfen der «elementaren Gewalt der Bot-
schaft von der Vergebungy», die in der Auferstehung Jesu Christi beiden
Seiten angeboten wird. — Der Gegenwartsbezug ist offensichtlich, wenn
auch nicht dominierend. Die Gemeinde und ihre einzelnen Glieder leben
1m Raum und in der Zeit; es ist thnen aber verwehrt, im «Hass» und in der
«Gleichgiiltigkeit» den Splitter im Auge des Nichsten sehen zu wollen und
«des Balkens ... (im eigenen) Auge ... nicht gewahr» zu werden. «Am
Gewahrwerden dieses Balkens hidngt die Siegeskraft des Glaubens iiber den
Unglauben» (85). Es ist wohl nicht nur an den individuellen, den «natiir-
lichen» Tod zu denken, wenn Barth (87, zu Ps 146,4) schreibt: «Uns
miisste schon Jesus Christus begegnen genau dort, wo das Nichts uns heute,
morgen, iibermorgen und immer schnelleren Laufes schliesslich endgiiltig
aufnehmen will.» Auch die Kirche ist in der Gefahr, vom Nihilismus
verschlungen zu werden. Hier wird in Bruchstiicken vorweggenommen,
was dann nach der «Zeit der Illusionen» eingetreten ist; auch Barths
spitere Kritik an der Bekennenden Kirche ist in Ansdtzen bereits vorhan-
den.



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 65
III. Kirchenjahr: Botschaft

1. Die der Veroffentlichung der Andachten vorangehende Korrespon-
denz belegt, dass der Herausgeber G. Jacobi den meisten Mitarbeitern die
Wahl eines Abschnittes des Kirchenjahres freigestellt, aber «von (sich)
aus... K. Barth um Bearbeitung der Osterzeit (gebeten) hat» (Brief
12.12.1930). Ob Barth vorher fiir die Passions- und Osterzeit optiert hat,
ldasst sich nicht mehr feststellen. Mit den von ihm verfassten Andachten hat
sich Barth einer doppelten gegebenen Ordnung unterstellt — einer Ordnung
zudem, die zwel an sich gegensdtzliche Phinomene zusammenbringt. Er
hat sich den Text der Andachten durch die nicht von ihm gewihlten
Losungen geben lassen (s.0.) und sich zudem an die Ordnung des Kirchen-
jahres gehalten,!” das im Passions- und Osterkreis seinen historischen
Ausgangs- und seinen sachlichen Mittelpunkt besitzt. Barth geht ganz auf
diese Festzeit ein, indem er entsprechende Bibeltexte wortlich oder sinn-
gemass seiner Andacht integriert und gelegentlich mehr auf sie als auf die
Losungen Bezug nimmt. Zum begrifflichen Umfeld des Kirchenjahres
gehoren primér die heilsgeschichtlichen Ereignisse und sekundér die Peri-
kopenordnung. Karfreitag (60), Ostern (64f.) und Quasimodogeniti (78f.)
haben mindestens ebensoviel Gewicht wie die Losungen, die als Losungen
— im Gegensatz zu den sog. Lehr- oder Lammestexten (s.0.) und den
Wochenspriichen — auf den Gang des Kirchenjahres keine Riicksicht neh-
men; die (atl.) Losungen werden erst durch die Lehrtexte (und die Wochen-
spriiche) auf das Kirchenjahr hin orientiert. Barth unterstellt sich also einer
sowohl dem Kirchenjahr als auch den Perikopen fremden Ordnung. Es
wird zu fragen sein, wo der Schwerpunkt liegt.

2.In 17 von 21 Andachten nimmt Barth Bezug auf die Passions- und
Ostererzihlungen der Evangelien oder verwandter ntl. Stellen. Zum Palm-
sonntag (50f., zu Ex 29,46) versucht Barth, das atl. Zeugnis aus seiner
Isolierung (als Losung) herauszulosen und einem grosseren Zusammen-
hang einzuordnen: «Die Gefangenschaft liegt dahinten, vergessen wie ein
boser Traum ... Um unter ihnen zu wohnen, hat Gott die Israeliten aus
Agypten gefiihrt und kam Jesus von Nazareth zu den Seinigen» (im
Anschluss an Mt 21,9 und Joh 1,11). Der Beginn der Passions- und
Osterzeit wird also mit der Exodus-Tradition assoziiert; dabei wird die
Losung nicht christologisch gepresst, sondern zwischen dem Auszug Israels

17 Zum Kirchenjahr vgl. die einschligigen Art. von H. Brodde, EKL II, 1957, 731, und W.
Jannasch, RGG III, 1959, 1440ff.; ferner R. Bohren, Predigtlehre, 1971, passim.



66 Otto Bichli

aus Agypten und dem Einzug Jesu in Jerusalem stellt Barth eine «Struk-
turanalogie» '8 fest, die sich nicht literarisch-formal, sondern nur intuitiv
und aus «der Situation des Exegeten und der anzuredenden Gemeinde»
(Preuss, a.a.0. 124) anbietet: Auszug und Einzug signalisieren eine Wende.
Der Palmsonntag wird hier vom Karfreitag und wohl noch mehr von
Ostern her interpretiert: « Wenn der ewige Gott sein Wort spricht ..., dann
ist allemal ein einziger, durch gar nichts gestorter Jubel im Himmel und auf
Erden». In der Osterandacht (64f., zu Gen 4,4f.) wird wieder — diesmal
pardnetisch — auf die Exodus-Tradition hingewiesen: «Ostern feiern
muss... heissen: den alten Sauerteig ausfegen, d.h. allen unsern Ansichten
Urlaub und dem gniddigen Ansehen und Entscheiden Gottes recht
geben...» Die grosse Wende, die als Indikativdem Imperativ der Pardnese
erst Grund gibt, lautet: «Christus ist auferstanden ... Ostern heisst: Gott
gebietet und es steht da ...» (mit Zitaten Lk 24,23; Ps 33,9; memoriert
werden auch I Kor 1,251f. und Act 4,12). Die inhaltlich-sachliche Bezie-
hung zur Losung ist nur gerade darin evident, dass Barth das «gnédige
Ansehen Gottes» von der Osterbotschaft her fiillt. Die Linie ldsst sich
ausziehen mit der Andacht zu Lev 17,11 (72f.): Durch das Blut des
Opfertieres «soll ... Israel aufs neue Gottes heiliges Volk und Erbe sein.
Nicht kraft seiner Tugend und Stérke, aber kraft der Erwdhlung, die den
Gottlosen gerecht macht». Mit Zitat Jes 44,22 wird iibergeleitet zum NT
(s.u.). Zum Ostersamstag (s.0.) sagt Barth im Anschluss an Ri 8,23 (62f.),
dass Gott «keinen andern Herrn neben sich ... duldet» und dass er sich
gegen «fremde Herren» ebenso wie gegen «falsche Gottlosigkeit ... aufs
neue zum Herrn eingesetzt hat auf Golgotha im Tode des Gerechten». Nur
«ein feineres Ohr als das unsrige» hort «die Stimmen des Triumphes der
himmlischen Diener Gottes. Aber was wir noch nicht héren kdnnen, das ist
doch schon wahr» — wahr ist ndmlich Ps 16, 10. «Und wenn wir noch nichts
zu sehen bekommen von dem Sturz der Michte, Flirstentiimer und Gewal-
ten...,so vernimmt ... der Glaube trotzig, was das Auge nicht siecht und das
Ohr nicht hort: Der Herr soll Herr iiber euch sein. Dazu hat Jesus Christus
die Not des Todes und den Aufruhr der Holle iiber sich ergehen lassen, dass
er iiber sie alle Herr sei» (memoriert wird auch I Kor 2,9).!1° Nur der

18 Zum Begriff und zur Sache vgl. H. Preuss, Das Alte Testament in christlicher Predigt,
120ff.; s.u.

19 «Michte, Fiirstentiimer und Gewalten» klingen in Barths Ged#chtnis an die 2. Strophe
von «Jesus Christus herrscht als Kénig» (EKG 336) an — mit dem markanten Unterschied, dass
es dort positiv heisst: «Fiirstentiimer und Gewalten, Michte, die die Thronwacht halten, geben
ihm die Herrlichkeit.»



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 67

trotzige Glaube hort die triumphierende Stimme und nimmt wahr, was wir
noch nicht zu horen und zu sehen vermogen. Die Zeit der Kirche ist die Zeit
des trotzigen Glaubens wider Michte, Fiirstentiimer und Gewalten; gegen
alles, was sie hort und sieht, hilt sie daran fest, dass der Herr Herr ist kraft
der Auferstehung Jesu Christi von den Toten. In diesem Stiick Ekklesio-
logie sind Christologie und Eschatologie eingeschlossen, wobei offensicht-
lich die christologische Aussage dominiert.

3. Mehrfach wird in diesen Andachten das «pro nobis» hervorgehoben:
«Gott hat uns versohnt mit sich selber, ... indem er an unsere Stelle trat»;
die Zeichen dafiir sind «Brot und Wein des Abendmahles» (58f., zu
Ps111,7; Zitat Lk 22,19). «Dass Christus als der unter uns und durch uns
Gekreuzigte bei uns ist, das eben heisst, dass Gott bei uns ist, das ist das
Evangelium, die méchtig sich offenbarende Gnade Gottes» (56, zu Gen
18,3).20 Der Mensch bringt es aber auch fertig, «mit mir» und «fiir uns» so
zu akzentuieren, dass daraus die «Liige» wird: «Wir machen aus der
Gottseligkeit ein Gewerbe, dessen Ertrag wir ganz selbstverstidndlich fiir
uns bestimmt haben» (76 f., zu Ex 34,9). Die Privatisierung des Heils geht
an «dem von Gott erwihlten Volke» vorbei. Wo Gott als «ein Gott des
Gerichts ... von uns anerkannt und angenommen wird», da werden nicht
mehr «die Maler des Mittelalters» mit ihrer Darstellung des «Weltge-
richts» im Recht sein, sondern da offenbart er sich als der, der «im Gericht
selber der Gnadige» ist, weil «er selber sich in Jesus Christus tief hinun-
tergebeugt hat unter die Strafe, die auf uns liegt. Dort ... ist er zu finden,
von dorther, wo er sich hinbegeben hat um unseretwillen, kommt er uns
entgegen ... Dann heisst es: Wo#hl allen, die sein harren. Nicht: Wehe ihnen!
- als ob Christus nicht auferstanden wire von den Toten ... Als ob der
Heiland ein Kaputtmacher und nicht ein Seligmacher wire» (80f., zu
Jes 30, 18).2! Die christliche Gemeinde wird im Unglauben der Gottlosen
«ihren eigenen Unglauben und dann und so seine (sc. des Unglaubens)
Ohnmacht» wahrnehmen, «weil (sie) Jesus Christus (kennt) als den Auf-
erstandenen, den Konig und Herrn, der fiir alle und alles genuggetan, der

20 Vielleicht wirkt bei Barth hier pietistisches Erbe nach, vgl. KD IV/1 844f., wo er
Zinzendorf attestiert, dass er «das Ich-Lied nur als Christus-Lied legitim gedichtet (und)
gesungen» habe — und zwar «im Gegensatz zum Pietismus seiner Zeit».

21 «Als ob Christus nicht auferstanden wire ...» findet zwei Jahre spéter seine Entspre-
chung und Fortsetzung: Beim Ausbruch des Kirchenkampfes will Barth «(in Bonn) mit (seinen)
Studenten in Vorlesungen und Ubungen nach wie vor und als wire nichts geschehen...
Theologie und nur Theologie treiben» (Theologische Existenz heute, 1933, 3).



68 Otto Biichli

dem Tode die Macht genommen hat» (84f., zu Ps 2, 1; Zitat I Tim 1, 10).22
Dass «der Tod ... die Zerstorung des Menschen ... ist», bedeutet flr die
Christen die ganze Wahrheit, wenn sie nicht «Jesus Christus begegnen

genau dort, wo das Nichts und heute,. morgen und iibermorgen ... aufneh-
men will» (87, zu Ps 146,4; Zitat Joh 11,25 und I Kor 15, 54).

1V. Schriftzeugnis: scriptura scripturae interpres

1. Neben den atl. Losungen als Textgrundlage und der Passions- und
Osterzeit des Kirchenjahres erscheint ein drittes tragendes Element, das
auch in den exegetischen Partien der KD eine bedeutende Rolle spielt: Nur
drei (80f.; 82f.; 90f.) von den 21 Andachten kommen aus ohne wortlich
oder sinngemaiss zitierte Stellen aus dem AT und/oder dem NT; gelegent-
lich handelt es sich um Assoziationen oder Assonanzen.?? Das Zitat — der
Begriff ist urspriinglich im forensischen Bereich beheimatet — wird funk-
tionell eingesetzt: Das Schriftwort wird in den Zeugenstand gerufen und
iibernimmt die Aufgabe, eine Aussage zu bestdtigen oder auf einen neuen
Aspekt aufmerksam zu machen. Dem Exegeten und dem Prediger bietet
sich die ganze Schrift Alten und Neuen Testamentes als Zeuge an. Indem er
Zeugen aufruft, macht er von seiner Freiheit Gebrauch, wobei sich auch
erweisen kann, dass nicht jeder Zeuge qualifiziert ist fiir die von ihm
erwartete Aussage.2* Wo es sich vom Text her ergibt, wird hidufig dessen
Umfeld in die Andacht einbezogen; das geschicht z.B. zu Ri 8,23 (62f.):
«Der Herr soll Herr iiber euch sein. So das gute Wort Gideons an die Leute,
die ithn wegen seiner Siege zum Herrn machen wollten. Er konnte und
wollte solche Herrschaft nicht antreten ... Das ist die Macht Gottes ... und
das ist die unabsehbare Freiheit, zu der er seine Kinder berufen hat.» Aber

22 «Wir miissen die Gottlosen besser verstehen, als sie sich selbst verstehen» — Barth
verwendet hier eine auf Schleiermacher zuriickgehende Formel, die in seinen Schriften mutatis
mutandis mehrfach vorkommt. Vgl. Das Alte Testament in der kirchlichen Dogmatik von Karl
Barth, 1987, 14.

23 Nur dreimal finden sich ausserbiblische Zitate: «auserwihlte Gemeinde» (76, Heidel-
berger Katechismus Frage 54); im Gebet zu I Chr 29,5 (60f., Karfreitag) werden aus EKG
139, 1 die Worte «All Siind hast du getragen» zitiert; ferner zu I Reg 2, 12.1(54): « Wenn Jesus
Christus unser Herr ist, wie wir es im christlichen Glauben bekennen ...» Barth zitiert aus dem
Katechismus, aus dem Kirchengesangbuch und aus dem Apostolikum. Aus der sog. Profan-
literatur dagegen enthalten die Andachten keine «Belege».

24 Zum Zitat im Allgemeinen und zum Schriftbeweis im Besonderen ist fiir unsern
Zusammenhang das beste zu erfahren in R. Bohrens Predigtlehre, § 11, 186-208; zu Barth
vgl. 187, 192.



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 69

unmittelbar darauf geht Barth von der Explikation iiber in die Applikation:
«Wir sehen die Welt voll fremder Herren. Mammon und seine Vettern und
Verwandten regieren gewaltig und denken nicht daran abzudanken. Fal-
sche Gottseligkeit macht sich auch breit genug und tut den Fiirsten dieser
Welt wahrlich keinen Abbruch.»?> Gottes Herrschaft wird durch das
Geschehen auf Golgatha in Frage gestellt; die «Michte, Flirstentiimer und
Gewalten» (zur Verdnderung des Zitates s.0.), die «ganzen Wolken von
anmassenden Gottern und Gottlein, vor denen die Leute ... auf den Knien
liegen», vermogen nichts daran zu dndern, dass «der Glaube trotzig ver-
nimmt, was das Auge nicht sieht ...» Der Kontext wird hier nur in
minimalem Ausmass in die Andacht einbezogen; zu beachten ist auch, dass
die im Losungstext enthaltene Alternative vollstindig iibergangen wird:
Nicht Gideon und nicht sein Sohn, sondern Jahwe ... Die Stelle von
Gideon und Abimelech nimmt bei Barth «die Welt ... fremder Herren»
ein: Mammon, falsche Gottseligkeit, anmassende Gotter und Gottlein.
Diese recht extensive Auslegung des Textes ist hermeneutisch fragwiirdig,
zumal der Kontext — «nicht ich und nicht mein Sohn!» — gerade zwischen
Karfreitag und Ostern sehr wichtige Perspektiven erdffnet hitte. Statt
dessen hat Barth das Losungswort isoliert und seine Umgebung unberiick-
sichtigt gelassen.

2. Neben einer Anspielung an die Josephserzdhlung (56f., zu Gen 18, 3;
Zitat Gen 50,20) werden David und Salomo als Zeugen aufgerufen (82f.,
zu I Chr 28,9): «Wirst du Gott suchen, so wirst du ihn finden!» — «ist keine
allgemeine Regel und Wahrheit ... Sondern da ist der Kénig David, der sagt
es seinem Sohne Salomo ... da ist die Bibel und sagt dieses Wort Davids auf
irgendeiner ganz bestimmten Station meines Lebensweges zu mir ...» Das
miindliche Zeugnis wird zum schriftlichen und durch das schriftliche zur
Predigt: «In solchem Sagen und Ausrichten, Empfangen und Horen lebt
und webt die grosse Wahrheit der Heiligen Schrift ... In lauter solchen
Ereignissen baut Jesus Christus seine Kirche ... Eben darum braucht es
einen David, ... eine Bibel, einen Prediger ... In solcher Begegnung muss
ich erfahren, wer Gott ist und dass Gott ist. Gott ist eben wirklich der «Gott
unserer Viter»». Hier ist genau «Das Wort Gottes in seiner dreifachen
Gestalt» (KD I/1 § 4) prifiguriert — nun aber nicht dogmatisch entfaltet,
sondern in Form einer Andacht seelsorgerlich weitergegeben. Hinter der
Predigt steht das systematische Bemiihen; die Andacht iibersetzt theologi-

25 Hier fordert die Fortsetzung wohl doch eher die Sing.-Form: «dem Fiirsten ...» Wiirde
die Anspielung an das Lutherlied («Ein feste Burg ist unser Gott», EKG 342, 3) die plur. Form
verlangen, dann wiirde «der Teufel» gleichsam diversifiziert!



70 Otto Bachli

sche Erkenntnis — der Professor wird Prediger. Man beachte, wie in diesen
Erwidgungen auch die Formel «der Gott der Viter» eingebaut wird: die
Viter sind Empfinger und zugleich Tradenten der Offenbarung Got-
tes.2%Der Hinweis auf «die Zehn Gebote» (88f., zu Ps 119,7) Ex 20, 1 ff.
stellt den Leser/Horer vor die Frage, «was ... das heute und hier fiir (ihn)
bedeuten (werde)»; es ist die besonders in der Ethik (KD III/4) wichtige
Frage nach der Konkretheit und Aktualitdt der Gebote.?” Zu Ex 34, 9 (76f.)
wird aus dem Kontext betont, dass Mose sich mit dem «auserwihlten
Volke zusammenschloss». Wer aber ist dieses auserwihlte Volk? Die
Antwort erfolgt mit aus Ex 32,9 (u. Par.) zitierten Worten: «Lassen wir es’
uns nochmals durch Mose sagen: das <halsstarrige Volk», dessen Glied ich
bin, die mit mir getauften und berufenen anderen Siinder. Ich werde mit
diesem halsstarrigen Volk zusammen oder ich werde gar nicht gerettet
werden.» Erwidhlung und Halsstarrigkeit schliessen sich nicht aus; wichti-
ger aber: die «getauften und berufenen anderen (lies: christlichen) Siinder»
gehoren mit zum Volk des Mose. Die in der Andacht erfolgende Verkiin-
digung schldgt die Briicke von der Exodus-Zeit zur Gegenwart. Hier geht
Barth hermeneutisch iiber das hinaus, was gemeinhin als typologische
Auslegung bezeichnet wird — es sei denn, man verstehe darunter dasselbe
wie R. Bohren (Predigtlehre, 195, ohne Bezugnahme auf Barth): «Die
Typologie hat darin ihr Recht, dass die Geschichte Gottes mit dem Men-
schen im Alten und im Neuen Testament und heute eine Geschichte
ist.»28

3. Der Kontext wird auch in der Andacht zu Jes 43,4 (90f.) einbezogen:
«Diese strahlenden Worte sind zu einem Volk gesagt, iiber dessen Ver-
derbnis und Gericht derselbe Prophet Worte findet, wie sie scharfer nie
iiber ein Volk gefallen sind. Und das zu einer Zeit, da dies (sic!) Volk
heimatlos, machtlos, ehrlos am Boden lag, wie vielleicht auch noch nie und
nie wieder ein Volk. Mitten in Todesschatten hinein sind diese Worte
gesagt» (Anspielung auf Lk 1,79). Spiater wird es als das Volk bezeichnet,
«das alle Hoffnung ausser der Hoffnung auf Gott fahrengelassen hat, um in

26 Vgl. dazu A. Alt, Der Gott der Viter (1929), KS I 1ff.; Wiederabdruck in: Zur Geschichte
des Volkes Israel, 21979 (1953) 21{f. )

27 Man beachte, wie hier thematisch vorweggenommen ist, was vier Jahre spiter entfaltet
wird: Evangelium und Gesetz (ThExH 32, 1935): «Gottes Gesetz horen heisst das Evangelium
horen, die frohe Botschaft, dass er noch und wieder unser Gott ist, was wir auch aus dem
gemacht haben mogen, was er bisher an uns tat» (89).

28 Vgl. dazu auch H. Preuss, Predigt, 112-120; 112 Auswahl aus der Literatur; 115f. zur
Prifiguration.



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 71

dieser Hoffnung ganz zu leben. Es wohnt in einer Tiefe, die immer noch
tiefer ist als das, was wir als die Tiefen des Lebens schaudernd zu kennen
meinen.» Barth umschreibt damit die Situation Israels im Exil, ohne sie zu
thematisieren, und fragt rhetorisch: «Und nun sollen sie (sc. die Worte der
Losung) auch uns angehen? Konnen sie uns angehen? ... Wissen wir, dass
wir dahin (sc. in die Tiefe) gehoren?» Wer «heimatlos, machtlos und
ehrlos» ist — man darf wohl die drei Adverbien mit und/oder verbinden —,
gleichviel ob er zur Exilsgemeinde im Zweistromland oder zur Christen-
gemeinde der dreissiger Jahre in Europa gehort, darf die Verheissung der
Losung Jes 43,4 vernehmen als in seine Situation hinein gesprochen.?’ — Es
ist zu fragen, ob Barth in den hier zu analysierenden Andachten allgemein
so vorgeht wie bei Ri 8,23 und Dtjes 43,4. Mehrfach kommen andere
Namen aus dem AT und dem NT vor. Zu I Chr 29,5 (60f., Karfreitag)
expliziert Barth: «Das war die Frage des Konigs David an die Fiirsten und
an das Volk von Israel, als es sich darum handelte, Gold und Silber zu geben
zum Schmuck des Tempels. Und wir erfahren, dass sie reichlich und
freudig gaben, und die rechte Erkldrung dieses Vorgangs fehlt auch nicht:
«Von Dir ist alles kommen und von Deiner Hand haben wir Dir’s gege-
ben>» (V. 14). Nun aber iiberrascht der unvermittelte Ubergang: «Ist es
nicht das Geheimnis des Karfreitags, was zu uns redet?» Zwischen der
Frage Davids und dem Karfreitag steht nach dem Hinweis auf das bren-
nende Herz in Calvins Wappen und dem Fluchtversuch in «unsere Ohn-
macht zum Guten» (s.0.) die Aufforderung, sich von «Ehrlichkeit und
Ohnmacht» abzukehren und — dem «Gekreuzigten zugekehrt,... der alle
Siinde getragen hat» — «nun den Aufruf und die Frage Davids noch
einmal» zu horen: «Wer ist nun willig, seine Hand heute dem Herrn zu
filllen?» Barth ladsst die Ausrede nicht gelten, sondern er mahnt, Gott die
Armut, Rat- und Hilflosigkeit zu bringen. Vom Karfreitag her entspricht
den grossen Spenden an Geld und Edelsteinen zum Bau des Tempels die
Armut, Unwilligkeit, Rat- und Hilflosigkeit der Gemeinde — denn auch
«das brennende Herz Calvins» sei nichts «anderes gewesen als die Gnade
eines ganz Besitzlosen». Das ist als Applikation e contrario Predigt gegen
den Text.

4. Fiir Ostern war Gen 4,4f. (64f.) ausgelost worden. «Nach unserer
Ansicht» besteht zwischen den Opfern Abels und Kains kein Unterschied

29 Worte aus Dtjes werden von Barth mehrfach als Zeugen aufgeboten: 72 Dtjes 42,22 zu
Lev17,11;58 Dtjes 51,3zuPs 111, 7. Barth nimmt schon fiir seine frithen AT-Predigten héufig
Texte aus Dtjes — wohl in der Uberzeugung, seine eigene Zeit sei jener Dtjes’ nicht unidhn-
lich.



72 Otto Biichli

«vor Gott». Obwohl sich hier bereits wesentliche Ansidtze der spidteren
Erwidhlungslehre (KD I1/2 3751f.) abzeichnen, wird nicht die Erwdhlung
thematisiert, sondern Barth geht vom gottlichen Wihlen unmittelbar auf
das menschliche Wihlen iiber und stellt die Frage, ob Grund bestehe, unter
«den vielen grossen Lehrern und Fiithrern der Menschheit» gerade Jesus
Christus, und «unter all dem vielen, was der Mensch tun kann, nun gerade
vom Glauben, und unter dem vielen, woran der Mensch glauben kann,
gerade vom Glauben an Jesus Christus alles Heil zu erwarten». Dass hier
aktuelle Beziige naheliegen, ist schon in anderem Zusammenhang deutlich
geworden. Das gottliche «Ansehen» und Waihlen ldsst sich nicht hinterfra-
gen: «Er ... ist der Herr, der besser weiss, was gut, wahr und maoglich ist.
Weil er selber und er allein gut und wahr ist ... (Wir sollen) dem gnidigen
Ansehen und Entscheiden Gottes recht geben ... Er nimmt Abel an und
verwirft Kain».30 Indem Barth tiber den gegebenen Text hinaus von den
menschlichen «Ansichten» redet, will er zeigen, dass sie keine Probleme zu
16sen imstande sind, weil es Versuche sind in einer «Welt, in der es keine
Wahrheit und keinen Frieden gibt, die Welt im Schatten des Todes»;
darum stellt er ihnen «das gniddige Ansehen Gottes» entgegen, das rational
ebensowenig zu erfassen ist wie die Annahme Abels und die Verwerfung
Kains. Mit vier affirmativen Bibelworten (Lk 24,34, erweitert zum friih-
christlichen Osterjubel; Ps 33,9; Act 4,12; Apk 21, 5) wird die Diskussion
abgeschlossen: «Christus ist auferstanden, er ist wahrhaftig auferstanden!
... Ostern heisst: Gott gebietet und es steht da ... (Glauben als) das Heil,
ausser dem kein anderes ist ... Siehe, ich mache alles neu!»3! Hier hat der
Horer nur noch «ein(zu)sehen und (sich) damit zufrieden (zu) geben, dass
alles genau so ist und genau so gerecht und heilsam ist, wie er (sc. Gott) es
ansieht». Damit ist auf ein hermeneutisches Prinzip hingewiesen, das nicht
nur in Barths Predigt, sondern auch in seiner Dogmatik sehr hidufig anzu-

30 Vom Unterschied zwischen menschlichem und gottlichem Ansehen und Wihlen handelt
zu Mal 3, 18 (68) auch die Assoziation zu I Sam 16, 3: «... der Mensch sieht, was vor Augen ist,
Gott aber sieht das Herz an.» Auch «das feinste und naheliegendste Richtenwollen» kann sich
vor dem Kreuz und der Auferstehung nicht halten.

31 Man beachte die belehrende Einfiihrung: « Was heisst Ostern feiern? Ostern heisst: ...»,
unmittelbar darauf wiederholt: «Ostern feiern muss also heissen ...». Vgl. R. Bohren, Pre-
digtlehre 124. Andacht ist also auch Lehre, der Prediger ist auch Lehrer; Barth ist als
Verkiindiger auch Professor (iiber die Wechselwirkung vgl. die Auseinandersetzung mit A. von
Harnack, Vortrige III 7ff.). Es wird an anderer Stelle gezeigt werden, dass dieses Element in
Barths Predigt eine bedeutende Rolle spielt. Man beachte auch die Katechismusfrage: « Was
heisst Ostern feiern?»



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 73

treffen ist; es ist unter dem Begriff Offenbarungspositivismus in die theo-
logische Diskussion eingegangen. Was damit gemeint ist, kommt in ein
anderes Licht zu stehen, wenn es als Oppositum zur Apologie erkannt und
beurteilt wird.3?

5. Der kirchliche Festkreis von Passion und Ostern memoriert auch die
die ntl. Uberlieferung prigenden Namen. So werden zu I Reg 3, 12f, (54f.)
«der Romer Pilatus und in der Ferne sein grosser Kaiser Tiberius»
erwihnt, die «viel stattlicher ... auf ihren Richterstiihlen ... sitzen (als) der
machtige, priachtige Salomo» und gar Jesus Christus (Zitat Joh 18,38,
Hinweis auf Mt 25,53). Pilatus ist auch Thema zu Gen 18,3 (56f.): «(er)
war kein schlechter (sc. Landpfleger) und er war jedenfalls ein kluger
Manny». Daran anschliessend referiert Barth, was der Leser/Horer von
Pilatus und seinen Verhandlungen mit dem Volk wissen kann und wissen
muss. Pilatus ldsst sich vom Volk «dréngen, Jesus Christus zu kreuzigen» —
er wascht sich vor dem Volk die Hinde, um seine Unschuld zu beteuern
(Mt 27,24) - er iiberantwortet ihn zur Kreuzigung. Den Text der Losung
aufnehmend, stellt Barth fest: «So denkt und so handelt, wer vor den Augen
des Herrn keine Gnade gefunden hat ... Das beweist die bose Gnaden-
losigkeit: diesem gegeniiber reine Hiande haben und unschuldig sein wol-
len.» Indem das Volk die Verantwortung auf sich nimmt - «Sein Blut
komme iiber uns und unsere Kinder!» (Mt 27,235) —, spricht «die Weisheit
Gottes aus seinem (sc. des Volkes) und nicht aus des klugen Pilatus Mund»
(Zitat Gen 50,20). Die Passionserzihlung und die Patriarchenerzihlung
machen sich gegenseitig transparent, und als hermeneutisches Fazit wird
festgestellt: «Wer nicht reine Hidnde haben, nicht unschuldig sein, wer
vielmehr seine Schuld an der Kreuzigung Christi bekennen will, an dem
geht der Herr nicht voriiber.» Gnade gefunden hat nur, wer sich «gebeug-
ten Hauptes in die Reihe jenes nidrrischen Volkes (stellt)» und «Christi
Blut, das Blut des neuen Bundes» iiber sich und seine Kinder kommen
lasst. — In Passionsandachten fehlt auch Judas nicht. Wer zum «Volk
(gehort), das nicht nur (sc. von helfenden Menschen, Zitat Joh 5,7) ver-
lassen ist, sondern das auch (sc. Gott und seinen Néchsten) verlassen hat»
der «findet in sich selber Judas, der den Herrn ... verraten hat» (52f., zu I
Sam 12,22; Hinweis auf Mt 26,16 par.).

32 Das wohl deutlichste und anschaulichste Beispiel findet sich in einer Predigt zu I Joh
4,18 (6.8.1981; GA Predigten 1954-1967, 294): «Und so gibt’s keine Furcht, die wir vor
irgendetwas und vor irgendjemand haben kdnnen, die nicht durch die Liebe, die vollkommene
Liebe ausgetrieben wiirde und wire. Punktum. So ist’s.»



74 Otto Bichli

«Nur dass er nicht zu den Hohenpriestern und Schriftgelehrten lduft mit seinem Jammer,
nur das unterscheidet ihn von Judas. «Fiirchtet euch nicht! Ihr habt zwar das Ubel alles getan;
doch weichet nicht hinter dem Herrn ab und folget nicht dem Eitlen nach!> Dass ihm das gesagt
wird, das unterscheidet dieses Volk von Judas dem Verriter.»

Barth entfernt sich in der Einbeziehung von Pilatus und Judas weit vom
Text der Losungen. Wer wiirde bei I Sam 12,22 an Judas, wer bei I Reg
3,12f. an Pilatus denken! Es ist ein sehr weit gespannter Briickenbogen
sowohl vom atl. Wort zum ntl. Beispiel als auch von diesen beiden zur
Gegenwart. Hier hat die Zeit des Kirchenjahres iiber die atl. Aussagen die
Oberhand gewonnen. Die durch den Anlass geforderte Applikation hat die
Explikation auf ein Minimum reduziert; die Karwoche bestimmt die
Perspektive, unter der der biblische Text angegangen wird. Barth macht
daraus kein hermeneutisches Prinzip und kein methodisches Programm;
aber das Vorgehen ist nicht unproblematisch.

V. Abschluss: Altes und Neues Testament

1. In keiner der 21 Andachten hélt sich Barth nur an das AT - immer
wird das NT einbezogen.?? Hiufig handelt es sich um spontane Assozia-
tionen und Assonanzen, die sich Barth beim Schreiben einzustellen — die
1thm «einzufallen» scheinen und von denen er erwarten kann, dass sie beim
Leser/Horer memorativ wirken. Andachten sind keine privaten Tagebuch-
eintragungen, sondern sie wenden sich an die Gemeinde. Auch eine «Le-
sepredigt» ist ein « Kommunikationsgeschehen» (R. Bohren, Predigtlehre,
31). Es mag auch mit dem Zweck der Andachten zusammenhéngen, dass
AT und NT eine Einheit bilden: der lesenden/hérenden Gemeinde begeg-
net normalerweise nicht das AT oder das NT, sondern die Bibel als Ganzes.
So gibt es auch fiir Barths Andachten — und damit auch fiir seine Predigten
— grundsétzlich keine Trennung zwischen Altem und Neuem Testament.
Die Predigt ist grenziiberschreitend, Prediger und Gemeinde sind Grenz-
gianger. Damit stehen wir vor Barths Kanonsverstindnis, das hier nicht
entfaltet werden kann; es werden aber auch die Wurzeln von Barths
«Israellehre» (Marquardt; Klappert) blossgelegt sowie die Beziehung zwi-
schen Altem und Neuem Testament. Diese Wurzeln diirften auch den

33 Die Passions- und Osterzeit legt es nahe, dass vornehmlich Synoptikertexte (besonders
Mt und Luk), aber auch Joh, Act und Apk und von den Briefen R6m, I und II Kor, Phil, I und II
Tim und I Petr zitiert werden.



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 75

Schliissel bilden, mit denen er atl. Losungen christlich auslegt und fiir die
christliche Gemeinde erschliesst. Um Missverstindnisse auszuschliessen,
sind hier Prizisierungen angebracht, fiir die Barth selbst die notigen Argu-
mente liefert.

2. Auf Barths Interpretation des Verhaltnisses zwischen AT und NT
weist eine Notiz hin in der Andacht zu I Reg 3, 12f. (54f.):

«Wenn Jesus Christus unser Herr ist .. ., dann heisst das sehr einfach: Mehr und anders und
besser denn Salomo ist er der Mann mit dem weisen und verstdndigen Herzen, ... der Mann,
vor dessen gerechtem und unfehlbaren Gericht immer wieder unerbittlich und tréstlich
zugleich an den Tag kommt, wer wir sind.»

Barth paraphrasiert hier Mt 11,42; Luk 11,31 und markiert darum das
Zitat nicht. Der Komparativ als hermeneutisches Prinzip der synoptischen
Uberlieferung ist wohl am ehesten dem Schema «Verheissung — Erfiillung»
zuzuordnen (vgl. auch 72); es ist auch nicht ausgeschlossen, dass schon
I Reg 3 durch seine Beziehung zur Weisheit und zu den Konigspsalmen die
historische Wirklichkeit transzendiert. — Mehr Aufschluss iiber Barths
Verstandnis des Verhiltnisses zwischen AT und NT bekommt man zu
Lev 17,11 (72):

«Auf dem Altar sieht der Gldubige des Alten Testamentes das Blut und im Blut das Leben
des Opfertieres verstromen ... Zum Zeichen der Verséhnung muss ... das unschuldige Tier»
sein Leben lassen. «Welche Sprache! Ja, und welche Botschaft, die da ausgesprochen ist!»
(Zitat Lk 18, 14; Jes 44,22).

Hier nun transzendiert Barth die Grenze des ATs, indem er interpre-
tiert:

«In welch seltsamer Dunkelheit begegnet uns da Jesus Christus, die Versohnung selber, auf
die das alles doch nur hinzeigte. Und doch auch wieder wie klar und jedem Kinde verstindlich
gerade in diesem Zeichen! Das Opfer musste aufhoren, als das unvergleichliche Opfer darge-
bracht wurde, als Gott sich selber zum Opfer brachte, Mensch unter Menschen wurde und in
seinem Tod unsere Siinde ein fiir allemal hinwegnahm. Unser aller verdammtes und verlorenes
Leben war in dem Blute, das auf Golgatha floss. So bedeutete es nicht nur, so war es in seinem
Verstromen die Verséhnung.»

Man beachte: Das Opfer ist nicht «die Versohnung selber», sondern
«zeigt» nur auf sie «hin»; es ist nur «Zeichen» der Vers6hnung und
«musste aufhdren», aber «es ... redet weiter». Dennoch: Im Versohnungs-
opfer des ATs begegnet uns Jesus Christus — «in seltsamer Dunkelheit»,
aber «die Versohnung selber». Christus ist also im Alten Bund gegenwartig.
Noch ist hier nicht wie spéter von der «Zeit der Erwartung» die Rede (KD



76 Otto Bdchli

1/2 771%.), sondern von «seltsamer Dunkelheit», die aber nicht so dunkel
ist, dass der Gldubige im Alten Bund in ihr nicht Jesus Christus begegnen
wiirde — auch wenn er ihn nicht zu erkennen vermag. Die «Dunkelheit»
gehort mehr zum Glédubigen als zu Jesus Christus. Die Dunkelheit ist die
Zeit der «Zeichen» (Opfer), die auf die «Versohnung ... hinzeigen».
Bemerkenswert ist auch die Unterscheidung zwischen «bedeuten» und
«sein»: das atl. Opfer «bedeutete» die Versohnung — das «Blut, das auf
Golgatha floss ..., war die Versohnung». Was im Alten Bund geschieht, hat
den Charakter der Bedeutung, des Zeichens, des Hinzeigens — was auf
Golgatha geschieht, hat und ist Realitdt. Die Fortsetzung hat lehr- und
definitionsméssige Form: «So war das Neue Testament das erfiillte Alte
Testament. Das Alte Testament ist Vergangenheit geworden». Bei dieser
Feststellung bleiben A. von Harnack und andere stehen; das ist ihr letztes
Wort beziiglich des Verhiltnisses von Altem und Neuem Testament. Barth
indessen fihrt fort: «Aber eben als solche (sc. als Vergangenheit) redet es
weiter, als die notwendige Kunde und Erkldarung des Neuen Testamentes».
Das AT ist Vergangenheit, aber redende, nicht stumme, verstummte Ver-
gangenheit. Seine Rede ist qualifiziert als «Kunde und Erkldrung des
Neuen Testamentes». Das NT bedarf dieser «kKunde und Erklarung» und
ist insofern unentbehrlich — Barth sagt «notwendig», d.h. wohl richtig
gefasst: heilsnotwendig. So also werden Altes und Neues Testament in ithrer
Verschiedenheit anerkannt; ihr Inhalt wird nicht egalisiert, sondern auf-
einander bezogen: im AT Jesus Christus «in seltsamer Dunkelheit» — im
NT der offenbare Herr, als solcher aber nicht erkennbar ohne die «Kunde
und Erklirung» durch das AT. Barth verwendet hier abschliessend das
Motiv des «zeigenden Fingers Johannes des Tadufers: Siehe, das ist Gottes
Lamm, welches der Welt Siinde tragt» (Zitat Joh 1,29). Damit weist er hin
«auf die biblische Gestalt, die ... hinsichtlich ihrer Stellung und Rolle ...
vielleicht unter allen gerade die merkwiirdigste ist ... Seine Funktion ist ...
fast ganz alttestamentlich.» Und gerade er «tritt aus der Reihe der bloss auf
den Messias Wartenden deutlich heraus» (KD I/2 132f.). «So steht er, noch
draussen, schon drinnen». Seine Verkiindigung «ist die merkwiirdige, noch
alttestamentliche und schon neutestamentliche Funktion des Taufers.»34
Damit beansprucht das AT seinen Platz in Kirche, Theologie und Predigt.
Diese Orientierung im Rahmen der Andachten zur Passions- und Osterzeit
1931 erfolgt drei Jahre vor den Entscheidungen in Barmen (Januar und

34 Barth hat sich mehrfach mit der Gestalt Johannes’ des Tdufers befasst, s. Register (wo
aber die zentrale Stelle IV/2 228 ff. fehlt!).



Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 77

Mai 1934), wo man sich besonders auch um die Stellung des ATs im Kanon
der Kirche bemiiht hat.35

3. Das Ergebnis der Untersuchung sei abschliessend in einigen Thesen
zusammengefasst:

a) Die Gestalt dieser Andachten ist nicht nur zu unterscheiden von der
Exegese, sondern auch von der Predigt; sie ist gekennzeichnet durch den
meditativen Stil, der auch die vielen Assoziationen und Assonanzen bibli-
scher Texte verstandlich macht.

b) Ausgangs- und Haftpunkt der Meditation ist zwar die alttestament-
liche Losung; die Besinnung wird aber ausgeweitet sowohl auf die ganze
Bibel als auch — durch den gegebenen Anlass — auf das Kirchenjahr, speziell
auf die Passions- und Osterzeit.

¢) Die Andachten machen Barths Gemeindeverstindnis deutlich: die
Gemeinde umfasst sowohl das alttestamentliche Bundesvolk als auch die
Kirche des Neuen Testamentes und die Gemeinde der Gegenwart; im
«wir» schliesst sich der Verkiindiger zusammen mit der Gemeinde.

d) Die Zeitbezogenheit (1931) ist mehrfach sehr offensichtlich; sie wird
aber nicht provokativ betont; dass sich die «Lage» zuspitzen wird, ist
wahrgenommen. Die kommende Gefahr droht der Gemeinde nicht nur
von aussen, sondern auch von innen.

35 Wir haben bereits in anderem Zusammenhang festgestellt, dass und wie Barth seine
Gegenwart (1931) in die Andachten einbezieht. Das Signal war nicht zu {ibersehen und ist
zweifellos von seinen damaligen Lesern/Horern verstanden worden. In einem Aufsatz (Junge
Kirche 27 [1966] 2451f.: Ein halbes Jahrhundert der Predigt) gibt G. Casalis «statistische
Angabeny iiber die von Barth (z. T. zusammen mit Thurneysen) veroffentlichten Predigtbiande
(249): «Im ganzen 49 Predigten oder Meditationen iiber das Alte Testament und 67 iiber das
Neue Testament ... Einige zusammenfassende Feststellungen konnen gemacht werden: Auf
der einen Seite die bemerkenswert gleichmaissige Verteilung auf den gesamten Kanon und
damit im Zusammenhang die gewisse Bedeutsamkeit der Zahl der Predigten iiber alttesta-
mentliche Texte. Das ist historisch und theologisch bedeutsam. Barth legt in der Tat Gewicht
darauf, zu bezeugen, dass der christliche Glaube sehr wohl die Person Jesu von Nazareth im
Mittelpunkt hat (Christ aus Israel) und dass die Offenbarung Gottes in ihm in einer Geschichte
aufgezeichnet ist, Trdager und Dolmetscher zugleich das Volk Israel ist. Auf der anderen Seite -
und das unterstreicht noch die Wichtigkeit der vorangehenden Bemerkung — ist der Gebrauch
bestimmter Texte bei bestimmten Gelegenheiten besonders aufschlussreich. So hat Barth in
den Meditationen fiir die Passions- und Osterzeit ausschliesslich alttestamentliche Texte
gewihlt, um dadurch gegeniiber dem Aufstieg der Nationalsozialisten deutlich zu machen, dass
das Alte Testament nicht eine vorbereitende Zugabe zum Neuen Testament ist, sondern wie
das Neue Testament und auf gleicher Ebene die Heilige Schrift fiir die Kirche und fiir die
Welt.» Eine dhnliche Bemerkung findet sich in der Sekundarliteratur zu Barths Predigt nicht;
sie hat ihr Gewicht, auch wenn Casalis nicht zu wissen scheint, dass Barth fiir die Andachten
die Losungen der Briidergemeine verwendet.



78 Otto Bichli

e) Der Ansatzpunkt fiir Barths Verstiandnis des Verhiltnisses von Altem
und Neuem Testament, wie es dann besonders in der Kirchlichen Dogma-
tik entfaltet wird, ist sichtbar: Altes und Neues Testament sind aufeinander
bezogen; das Alte Testament ist zwar Vergangenheit geworden (Opfer),
aber es redet weiter und hat seine Geltung als Kunde und Erkldarung des
Neuen Testamentes (VersGhnung).3¢

Otto Biichli, Unterkulm

36 Abschliessend sei hingewiesen auf meine Arbeit iiber «Das Alte Testament in der
Kirchlichen Dogmatik von Karl Barth». Dort findet sich als § 24 ein Abschnitt iiber Barths atl.
Predigt; er dient dem Nachweis, dass Barths Theologie und besonders die KD schon in seinen
frithen Predigten stark vom AT her geprigt sind. Auf die hier analysierten Andachten wird in
der genannten Arbeit nicht eingegangen.



	Das Alte Testament in der Passions- und Osterzeit 1931 : zu Karl Barths Andachten ; ein Beitrag zur Hermeneutik

