
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 1

Artikel: Jung-Stilling und seine Beziehung zur Basler Christentumsgesellschaft

Autor: Schwinge, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler
Christentumsgesellschaft

Zwischen Jung-Stilling und der Basler Christentumsgesellschaft haben
22 Jahre lang Beziehungen bestanden, nämlich von der Jahreswende
1794/95 bis Ende 1816, wenige Monate bevor Jung-Stilling im Frühjahr
1817 starb.

Damit vollzieht sich der Austausch zwischen dem «Patriarchen der
Erweckung», wie Jung-Stilling genannt worden ist, und den erweckten
Brüdern in Basel vor dem Hintergrund einer bewegten Zeit: der Zeit, in der
sich die Französische Revolution in Bedrohung und Krieg nach Osten hin
auswirkte, so dass es dann zu den Napoleonischen Kriegen und schliesslich
zu den Freiheitskriegen kam; andererseits einer Zeit, in der sich die
Auflösung des Deutschen Reiches und eine weitgehende territoriale
Neugliederung vollzog.

Etwa die Hälfte dieser 22 Jahre, nämlich von 1806 an, hat Jung-Stilling
in Karlsruhe gelebt. So werden wir zugleich in das Karlsruhe des
beginnenden 19. Jahrhunderts und in die letzten Regierungsjahre Karl Friedrichs

von Baden geführt, welchen Jung-Stilling einmal den «Patriarchen
der Fürsten» nennt.1

Unter dieser alles beherrschenden Fürstengestalt des nunmehrigen
Grossherzogs, der drei Jahre vorher Kurfürst geworden war, aber zu der
Zeit schon auf eine 57jährige Regentschaft als badischer Markgraf zurückblicken

konnte, gab es eine Reihe bedeutender Persönlichkeiten in der
Residenzstadt am Oberrhein. Unter diesen hatte Jung-Stilling eine
herausgehobene Stellung inne, nämlich was das direkte persönliche Verhältnis zu
Karl Friedrich und die tägliche Begegnung mit ihm anging. Andererseits
lebte er doch wohl auch seltsam isoliert - eben als einer, dem der schon

75jährige Fürst ein Leben und Wirken ganz nach seiner eigenen Berufung
ermöglicht hatte, der aber mehr über Karlsruhe und Baden hinaus wirkte,
als sich hier am öffentlichen Leben und Kulturgeschehen zu beteiligen. Es

kann demnach nicht verwundern, dass die Beziehungen zwischen Karl
Friedrich und Jung-Stilling zwar verschiedentlich behandelt worden sind
(zuletzt von Max Geiger 1963, Wolfgang Leiser 1970 und Gustav Adolf

1 In der Widmung der 1808 erschienenen «Theorie der Geisterkunde» heisst es: Carl
Friedrich, «dem Patriarchen der Fürsten und Christusverehrer auf dem Thron».



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 33

Benrath 1971/72)2, nicht dagegen zum Beispiel das Gegenüber von Hebel
und Jung-Stilling. Allerdings gab es imgrunde keine Beziehungen zwischen
beiden - einmal waren sie zusammen beim Grossherzog zu Tisch geladen,
für Jung-Stilling eine Alltäglichkeit, wovon Hebel aber in seinen Briefen
zweimal berichtet.3 Auch sonst erwähnt Hebel Jung-Stilling mehrmals4,
während umgekehrt Jung-Stilling m.W. Hebel keinmal in seinen Briefen
nennt. Andererseits gibt es zwischen beiden bei einer grundsätzlichen
Wesensverschiedenheit biographischen Ähnlichkeiten auf die hier jetzt
nicht eingegangen werden kann, so reizvoll es auch erscheint.

Bevor das eigentliche Thema in den Blick genommen wird, seien einige
Daten zu Jung-Stilling und zur Deutschen Christentumsgesellschaft in
Erinnerung gerufen, die zu den Voraussetzungen der folgenden Darstellung
gehören.

/

Johann Heinrich Jung - der sich seit 1777 selber Stilling nannte, nach
den «Stillen im Lande», von denen Psalm 35, 20 spricht - wurde 1740 im
Siegerland in ärmlichen, bäuerlichen Verhältnissen und in einem pietistischen

Umfeld geboren. Nachdem seine Mutter zwei Jahre später gestorben
war, erzog ihn sein schwermütiger Vater streng und religiös. Bereits mit
fünfzehn Jahren versuchte sich Jung als Dorfschulmeister, später als
Hauslehrer, Schneidergeselle und Gehilfe und von neuem als Lehrer, scheiterte
dabei aber immer wieder. Nach seiner Trennung vom Vater 1762 kam er
als Erzieher und kaufmännischer Verwalter in eine Labrikantenfamilie und
eignete sich durch die Lörderung von verschiedenen Seiten und durch

2 M. Geiger, Aufklärung und Erweckung. Beiträge zur Erforschung Johann Heinrich
Jung-Stillings u. der Erweckungstheologie, Zürich 1963, 237-243. - W. Leiser, Jung-Stilling
und Karl Friedrich von Baden, Alemann. Jahrbuch 1970, 273-279. - G.A. Benrath, Karl
Friedrich von Baden und Johann Heinrich Jung-Stilling, Ekkhart, Jahrbuch für das Badner
Land 1972, 73-82 (verf. 1971).

3 Johann Peter Hebel, Briefe. Gesamtausgabe, hg. u. erl. von W. Zentner, Karlsruhe 1957,
336 (Br. vom 15.02.1807 an G. Fecht) u. 339 (Br. vom 11.03.1807 an Hitzig).

4 A.a.O. (A. 3) insgesamt 16 Briefstellen zwischen 1800 und 1812 (s. Register). Meist
kritisch, z.T. ironisch zu Jung-Stillings «Heimweh» (in 1800), Apokalyptik (in 1804),
Geisterkunde (in 1809) und zur Frage des Weltendes (in 1812). - In Hebels Bücher-Nachlass
finden sich nach seinem Tode keine Veröffentlichungen Jung-Stillings, auch keine der
Christentumsgesellschaft (nach: Verzeichniß über diejenigen Bücher, welche aus der Verlassenschaft

des verstorbenen Herrn Prälaten J.P. Hebel versteigert werden, Karlsruhe 1826).
5 Vgl. R. Vinke, Jung-Stilling bei Flender (1763-1770), ThZ 41 (1985) 359-390.



34 Gerhard Schwinge

intensive autodidaktische Studien so viel Wissen an, dass er 1770-72 für
knapp zwei Jahre nach Strassburg an die Universität ging. Dort studierte er
vor allem Medizin, aber auch andere Fächer, und wurde für kurze Zeit ein
Jugendfreund Goethes. Von 1772 bis 1778 war er Arzt in Elberfeld, wo er
neben einer allgemeinen Praxis bald als Augenarzt und Staroperateur
bekannt zu werden begann. Schon in diesen siebziger Jahren liegen die
Anfänge von Jung-Stillings lebenslangem Kampf gegen die rationalistische
Aufklärung, aber auch gegen einen schwärmerischen und sektiererischen
Pietismus. - 1778 berief man ihn als Professor an die Kameralhochschule
nach Kaiserslautern, die 1784 nach Heidelberg verlegt und mit der
Universität vereinigt wurde. Als begabter Lehrer und bekannter Augenarzt
erhielt er den Titel eines kurpfälzischen Hofrats. Beim Heidelberger
Universitätsjubiläum 1786 hielt er die Jubelrede.6 - 1787 ging er als Professor
der Kameralwissenschaften nach Marburg. Hier blieb er die längste Zeit
seines Lebens, nämlich sechzehn Jahre, in denen seine Tätigkeit und seine
Reisen als Staroperateur immer grösseren Umfang annahmen, andererseits
seine ihm zugewachsenen, aber auch gesuchten Aufgaben als
Erbauungsschriftsteller und Briefseelsorger die Neigung zur Lehre zunehmend
verdrängten. - Bekannt war Jung-Stilling besonders durch die ersten vier Teile
seiner Lebensgeschichte geworden, deren ersten Teil übrigens Goethe für
ihn heimlich und anonym zum Druck befördert hatte, aber auch ebenso
durch eine Reihe früher Romane und durch eine grosse Zahl fachlicher
Schriften. Berühmtheit in ganz Europa und darüber hinaus erlangte Jung-
Stilling dann nach dem Erscheinen seines Heimweh-Romans 1794-96, in
dem er allegorisch den Heimkehrweg eines Bekehrten aus dem atheistisch
gewordenen Westen in die himmlische Heimat im Osten beschreibt. -
Durch dieses Werk schon 1796 in Verbindung mit MarkgrafKarl Friedrich
gekommen, ermöglichte dieser ihm 1803 durch ein festes, wenn auch
knappes Ehrensalär zunächst die Übersiedlung nach Heidelberg, um frei
von den Pflichten des Lehrberufs und ohne Amt nur noch seiner Berufung
als erweckter christlicher Volksschriftsteller und als Augenarzt zu leben.
Auch machte der Regent ihn zum Geheimen Hofrat des neuen Kurfürstentums

und späteren Grossherzogtums. Drei Jahre später liess Karl Friedrich
ihn nach Karlsruhe kommen (der Umzug selber vollzog sich 1807), um ihn
als geistlichen Berater ständig in seiner Nähe zu haben. In Karlsruhe starb
Jung-Stilling 77jährig, sechs Jahre nach dem Grossherzog und zehn Tage

6 «Jubelrede über den Geist der Staatswirtschaft, gehalten den 7. Nov. 1786, als die
Universität zu Heidelberg ihr viertes Jubiläum feierte, von Johann Heinrich Jung, der
Weltweisheit u. Arzneikunde Doktor» (Mannheim 1787).



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 35

nach seiner dritten Frau7, im Kreis einer grossen Familie von Kindern und
Enkeln am 2. April 1817.8

Die Deutsche Christentumsgesellschaft mit ihrem Hauptsitz in Basel ist
für die beginnende Erweckung im deutschsprachigen Raum um 1800, aber
auch für die ab 1817/1820 entstehenden deutschen Erweckungsbewegun-
gen von erheblicher Bedeutung gewesen. Diese Tatsache war lange
unbekannt oder zumindest unbeachtet geblieben. Sie wurde erst offenkundig,
als der Basler Kirchenhistoriker Ernst Staehelin vor jetzt achtzehn Jahren
begann, Auszüge von Briefen, Protokollen und Publikationen aus Basler
Archiven der Christentumsgesellschaft zu veröffentlichen und durch
zahlreiche chronologische und biographische Angaben sowie umfangreiche
Register zu erschliessen. Ein erster Band von 1970 umfasst die Zeit von den

Anfängen der Christentumsgesellschaft um 1779/80 bis 1808, ein zweiter
vier Jahre später veröffentlichter die Zeit von 1808 bis in die Gegenwart.9.

Erst allmählich werden seitdem die so von Staehelin bekannt gemachten
und nur zu einem sehr geringen Teil bereits gedruckten Quellen in ihrem
Gewicht für die mitteleuropäische Kirchen- und Theologiegeschichte,
speziell für die Regionalkirchengeschichte, erkannt und ausgewertet. So sind
zum Beispiel in letzter Zeit drei Aufsätze erschienen, die die Beziehungen
der Christentumsgesellschaft zu Schleswig-Holstein, Ostfriesland und
Kreuznach untersuchen.10 Auch die Beziehungen zwischen Württemberg,
woher fast alle Basler Sekretäre stammten (die bekanntesten sind Steinkopf
und Spittler), dürften durch Aufsätze von Martin Brecht und Andreas

7 Brief Georg Friedrich Rufs vom 11.04.1817 an die Christentumsgesellschaft (Sekretär
Christian Friedrich Spittler). Or. Staatsarchiv Basel, PA 653 (SpA) V. 31.

8 Zum ganzen vgl. jetzt vom Vf.: Jung-Stilling am Hofe Karl Friedrichs in Karlsruhe,
Zeitschrift für die Geschichte am Oberrhein 135 (1987) 183-205.

9 E. Staehelin, Die Christentumsgesellschaft in der Zeit der Aufklärung und der beginnenden

Erweckung. Texte aus Briefen, Protokollen u. Publikationen, ausgew. u. komment, Basel

1970 (ThZ, Sonderbd. 2). - Ders., Die Christentumsgesellschaft in der Zeit von der Erweckung
bis zur Gegenwart Basel 1974 (ThZ, Sonderbd. 4).

10 M. Jakubowski-Tiessen, Die Christentumsgesellschaft in Schleswig-Holstein. In: Aufklärung

und Pietismus im dänischen Gesamtstaat, 1770-1820, Neumünster 1983, 231-247
(Kieler Studien zur deutschen Literaturgeschichte, Bd. 16). - Ders., Uns selbst untereinander
zu ermahnen Die Christentumsgesellschaft in Ostfriesland, Jahrbuch der Gesellschaft für
niedersächs. Kirchengeschichte 82 (1984) 195-227. - F. Ackva, Spätpietistische
Erbauungsversammlungen in und um Kreuznach, Monatshefte für Evang. Kirchengeschichte des Rheinlands

33 (1984) 21-64.



36 Gerhard Schwinge

Lindt noch nicht erschöpfend dargestellt sein.11 Die Beziehungen der
Basler Gesellschaft zum benachbarten Baden harren erst recht der Darstellung,

befinden sich doch in den Archiven in Basel rund 1200 bisher
unausgewertete Briefautographen von badischen Korrespondenten.

Die Christentumsgesellschaft war 1779 von dem Augsburger Senior-
Pfarrer Johann August Urlsperger bei einem Aufenthalt als apologetisches
Instrument im theologischen Kampf gegen die Neologie der Aufklärung
angeregt und dann 1780 als «Deutsche Gesellschaft edler thätiger Beförderer

reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit» ins Leben gerufen worden.
Sie konnte dabei in Basel, wie teilweise auch andernorts, an Traditionen
aus der Zeit des älteren Pietismus anknüpfen. Sehr bald aber wurde aus der
von Urlsperger geplanten Verteidigungsgesellschaft wahrer Bibeltheologie
und althergebrachter Frömmigkeit nach dem Willen der Basler Brüder eine
Gemeinschaft von «correspondierenden Pietisten»12, die sich nur zusam-
menschliessen und gegenseitig in der «Beybehaltung reiner Lehre und
Ausübung wahrer Gottseligkeit»13 stärken wollten. Dies geschah durch die
Gründung zahlreicher Partikulargesellschaften, deren es bis 1800 gut 40
zwischen der Schweiz und der Nord- und Ostseeküste gab.14 Hinzu kam der
Austausch von Gesellschaftsprotokollen, Berichten und Briefen; vor allem
sind die monatlich herauskommenden «Sammlungen für Liebhaber christlicher

Wahrheit und Gottseligkeit», die bis 1912 erscheinen, das Band,
welches alle Mitglieder und Freunde miteinander verbindet.

Zahlreiche Einzelpersonen aus vielen Ländern, verschiedenen Kirchen
und Konfessionen und allen Ständen gehörten stets zu den Korrespondenten

der Basler Zentrale mit dem sog. Engeren Ausschuss an der Spitze der
Gesellschaft, die sich ab 1804 dann Deutsche Christentumsgesellschaft
nannte.15 Ihnen allen dienten die Verbindungen untereinander zur Bewahrung,

Stärkung und Bereicherung ihres pietistisch-altfromm geprägten
Lebens.

11 M. Brecht, «Wir sind correspondierende Pietisten.» Neue Einsichten in die Anfänge der

Christentumsgesellschaft. In: Pietismus und Neuzeit, Ein Jahrbuch zur Geschichte des neueren
Protestantismus 7 (1981): Die Basler Christentumsgesellschaft, Göttingen 1982, 69-86. -
A. Lindt, Christian Friedrich Spittler und Basel. In: Pietismus und Neuzeit 7 (1981) 115—127.—

Vgl. auch K. Rennstich, Die Christentumsgesellschaft und Württemberg, in: Unsere Kirche
unter Gottes Wort, Stuttgart 1985, 262-264.

12 Staehelin 1970 (A.7) 323.
13 Ebd. 279.
14 Ebd. 12.
15 Ebd. 10.



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 37

Zu diesen Korrespondenten gehörte zwischen 1795 und 1816 auch
Jung-Stilling, von dem 93 Briefautographen, meist an die jeweiligen Sekretäre

der Gesellschaft gerichtet, in den Basler Archiven ruhen. Im folgenden
soll nun versucht werden, vor allem anhand dieser Briefe Jung-Stillings
Beziehungen zur Basler Christentumsgesellschaft darzustellen.

II. Die Frage der Mitgliedschaft Jung-Stillings
und seine Besuche in Basel

Wahrscheinlich hat Urlsperger, der Initiator der Deutschen Gesellschaft,

Jung-Stilling bereits in den ersten Monaten der Entstehungszeit für
einen Beitritt zu gewinnen versucht, nachdem dieser seit der zweiten Hälfte
der siebziger Jahre durch seine frühen Schriften, vor allem durch die ersten
drei Teile seiner Lebensgeschichte, einem grösseren Publikum bekannt
geworden war. Jedenfalls heisst es in einem Brief Jung-Stillings fünfzehn
Jahre später (1795):

«Als diese Gesellschaft entstand, so wurde ich auch zum Beytritt eingeladen; wo ich nicht
irre, geschah dies durch Herrn Urlsperger selbst. Damals war ich noch Professor zu Lautern,
und meine damalige Lage erlaubte mir diesen Beytritt nicht. [Warum, sagt er nicht.] Dazu kam
noch, daß ich aus eigener Erfahrung wüste, wie leicht solche Verbindungen in falsche Pieti-
sterey, geistlichen Stolz und Pharisäismus ausarten; ,..»16

Aus anderen Briefquellen ist bekannt, dass auch sein Kaiserslauterer
Kollege Ludwig Benjamin Schmid sich vergeblich bemühte, Jung-Stilling
für die Sache der Basler Gesellschaft einzunehmen, der er selber im
Dezember 1781 beigetreten war.17 Im Unterschied zum Beispiel zu Lava-
ter, der bereits 1780 Kontakt zur Christentumsgesellschaft hatte, wenn
auch mit Distanz und «nur als Freund»18, wenigstens bis zu einer persönlichen

Begegnung 179919, hatte Jung-Stilling in den ersten Jahren ihrer
Geschichte praktisch keinerlei Verbindung zur Deutschen Gesellschaft.

Das änderte sich erst, als um die Jahreswende 1794/95 - vermutlich
nachdem man auch in Basel das «Heimweh» mit Aufmerken gelesen

16 Br. vom 25.01.1795, in: Staehelin 1970 (A.7) 385-387.
17 Staehelin 181 f. und mündliche Mitteilung von O.W. Hahn, Mainz/Eppingen.
18 Staehelin 126.
19 Ebd. 422-424; vgl. 445 f.



38 Gerhard Schwinge

hatte20 - die Christentumsgesellschaft ihrerseits Kontakt zu Jung-Stilling
aufnahm, ihm von ihrer Arbeit und ihren Plänen mitteilte, nämlich von der
wachsenden Schriftenmission, und ihn offen nach seiner Meinung «über
die Mängel der Christlichen Teutschen Gesellschaft» fragte.21 Jung-Stilling
antwortet prompt und ausführlich, erfreut, aber auch entschieden: Ihre
volksmissionarischen Pläne unterstützt er; für eigene Pläne, nämlich für
eine gelehrte Gesellschaft zur Verteidigung der wahren christlichen Religion

gegen alle Zeugnisse der Aufklärung, will er sie gleich einspannen; und
er scheut sich nicht, in seinem ersten Brief der «sehr ehrwürdigen
Gesellschaft» sogleich deutliche Ratschläge zu geben: «1. Sie muss bey Leibe
nicht Alle aufnehmen, die Canaans Sprache reden und sich für Erweckte
und Bekehrte ausgeben 2. Muss sie ihre Mitglieder in zwo Classen

ordnen, in arbeitende und nichtarbeitende; die arbeitenden müssen aus

Gelehrten, Welt-Menschen und Litteraturkundigen bestehen; diese müssen

die Correspondenz führen, nüzliche Sachen zum Druck befördern und
überhaupt alles das besorgen, was oeffentlich ans Licht treten soll. Für
die innere Erbauung, Fortschritt in der Heiligung, Unterstützung durch
Gebät und treuen Rath können dann die nichtarbeitenden Glieder aus
allen Ständen sorgen.»22

Trotz dieses heftigen Beginns von seiner Seite ist nun die Verbindung
zwischen Jung-Stilling und Basel bis zu seinem Lebensende nicht mehr
abgerissen, wenn auch eine enge Gemeinschaft andererseits nie zustande
kam. Eineinhalb Jahre später, als er offenbar noch einmal auf seine

Mitgliedschaft hin angesprochen worden war, schreibt er:

«Was nun meyn Mitwürken bei der Gesellschaft betrifft, so muß ich nur so viel bemerken,
daß ich nicht als ein ordentliches Mitglied derselben arbeiten kann, weil meine Berufsgeschäfte

gar zu viel sind, aber ich will mit ihr und in ihrer Gemeinschaft mit zum einzig wahren Zweck
würken und bäten, so viel ich kann.»23

20 Vgl. J. H. Jung-Stilling, Lebensgeschichte. Vollständige Ausgabe, mit Anmerkungen hg.

von G. A. Benrath, Darmstadt 1976, 536. - Im folgenden wird Jung-Stillings Lebensgeschichte

nur noch nach dieser Ausgabe zitiert mit: LG + Seitenzahl.
21 Brief des Basler Sekretärs Johann Martin Mayer, wohl von Ende 1794, nicht erhalten;

Angaben nach Jung-Stillings Antwortbrief vom 25.01.1795 (A. 14).
22 Br. vom 25.01.1795 (A. 14).
23 Br. vom 12.06.1796. Or.: Universitätsbibliothek Basel, Handschriften-Abteilung, Archiv

der Christentumsgesellschaft (ACG) D V, 16, Nr. 91. - Im folgenden wird nur noch angegeben:

ACG...



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 39

Bei diesem Grund für die Ablehnung einer engeren Zusammenarbeit
bleibt Jung-Stilling. Noch gegen Ende seines Lebens, genau neunzehn Jahre
danach, heisst es: «Ich bitte also mich mit allen Aufträgen, die außer
meinem obigen genau bestimmten Beruf liegen, liebreich zu verschonen.»24

- Doch zu diesen mehr äusseren Gründen kommen natürlich auch
grundsätzlichere. Hier sei zunächst nur ein Brief von Ende 1798 zitiert, in
dem es zwar nicht direkt um die Basler Gesellschaft geht, der aber doch
auch in diesem Zusammenhang gilt: «Ich habe einmal den festen Grundsatz

angenommen, mich zu keiner anderen äußeren Partei zu bekennen als

zu der Evangelisch-Reformierten, in welche ich geboren bin, und dazu habe
ich folgenden Grund: Meine ganze Führung zeigt, daß ich vom Herrn als

Werkzeug in seinem Reich, als Missionarius in der Aufklärung gebraucht
werden soll; ich würde aber nicht so ins Allgemeine wirken können, wenn
ich mich an irgendeine Partei angeschlossen hätte.»25

Persönliche Berührung mit den Basler Brüdern hatte Jung-Stilling zweimal,

auf seiner ersten und seiner zweiten Reise in die Schweiz 1801 und
1802, während er, soweit wir wissen, auf seiner dritten Schweizer Reise
1806, obgleich in Basel Station machend, eine solche Begegnung nicht
mehr gesucht hat. In seiner Lebensgeschichte erwähnt er diese beiden
Begegnungen nur kurz mit einem Satz,26 und alles andere auf diesen Reisen
ist ihm wichtiger: Auf der ersten, der «Schuldentilgungs-Reise»27 nicht nur
die unvermutete «Casse der Vorsehung»28, die ihn aus dreissigjähriger
finanzieller Notlage befreit, sondern auch die «seeligen Tage» in der
Familie des Basler Kaufmanns und Ratsherrn Schorndorf. Bei dem zweiten

Auftritt in der Christentumsgesellschaft spricht er nur davon, dass er
dazu ersucht worden ist, eine Erbauungsrede zu halten, und dass etliche
hundert Menschen zugehört haben.29 Während Jung-Stilling also die Basler
Gesellschaft nur am Rande erwähnt, und zwar in seiner ganzen gedruckten
Lebensgeschichte nur an diesen beiden Stellen - ebenso gelegentlich auch

24 Br. vom 10.06.1815. Or.: Staatsarchiv Basel, PA 653 (Spittler-Archiv=SpA), V, 19

Nr. 211. - Im folgenden wird nur noch angegeben: SpA
25 Br. vom 16.12.1798, in: «... wenn die Seele geadelt ist.» Aus dem Briefwechsel Jung-

Stillings, hg. von H. Müller, Giessen/Basel 1967, 51. - Im folgenden wird diese Briefausgabe

nur noch zitiert mit: Müller + Seitenzahl.
26 LG (A. 18) 548 und 577.
27 LG 552.
28 LG 551.
29 LG 577.
30 Viermal zwischen 1798 und 1811: J.H. Jung-Stilling, Sämtliche Werke. Neue vollst.

Ausgabe, 7. Bd. (1841) 278f. (6. Stück); 497 (11. Stück); 592 (13. Stück); 8. Bd. (1841) 385f.

(24. Stück).



40 Gerhard Schwinge

im «Grauen Mann»30 -, war die persönliche Begegnung für die Basler
Brüder von weit grösserer Bedeutung, liest man die ausführlichen Schilderungen

darüber in zwei Beilagen zu Gesellschaftsberichten31: «Unvergess-
lich» werde die Stunde sein, in welcher er sich in ihrer Mitte befand.
Immerhin schrieb Jung-Stilling bald nach seinem ersten Besuch in Basel im
Juli 1801 in einem Brief an einen Dritten: «Hier lebte ich nun mit der
Basler Gesellschaft, die mir ausserordentlich wohlgefiel. Wahres und
lauteres Christentum herrscht unter diesen Leuten, und sie stiften durch ganz
Deutschland sehr viel Gutes.»32 Und seinen zweiten Besuch bei den
Freunden hatte er sogar in einem kurzen Briefangekündigt, wobei er «alles
aufmündliche Unterredung» versparte und alle Freunde wieder, wie vorm
Jahr, zu sprechen wünschte.33

III. Die 93 erhaltenen Briefe Jung-Stillings und ihre Themen

Doch wenden wir uns nun Jung-Stillings Briefen an die Christentumsgesellschaft

des näheren zu. Insgesamt sind 93 Briefe im Original erhalten.
Mindestens ebenso viele Briefe dürfte er von dort empfangen haben; diese
sind jedoch nur teilweise in Abschriften vorhanden, wie an vereinzelten
Beispielen bei Staehelin erkennbar ist. Meist sind es Antwortbriefe, die
Jung-Stilling schreibt, und oft entschuldigt er sich eingangs für die
Verzögerung der Beantwortung mit der umfangreichen Korrespondenzlast, die er
zu bewältigen habe. Einmal beantwortet er zum Beispiel aus diesem Grund
drei Briefe aus Basel auf einmal.

93 Briefe in 22 Jahren, also kaum mehr als vier im Jahr. Das mag als

wenig erscheinen angesichts der Tausende von Briefen, die Jung-Stilling in
seinem Leben bekommen und zum überwiegenden Teil auch beantwortet
hat. Benrath macht in seinem Aufsatz über Jung-Stillings Tagebuch des

Entscheidungsjahres 1803 beispielhaft den Umfang der Korrespondenz
deutlich34; und er selbst schreibt in einem Brief 1807 an die Christentumsgesellschaft,

dass er in elfWochen 224 Briefe erhalten habe.35 So ist es wohl

31 Auszüge vom 06.05.1801 und vom 06.10.1802, in: Staehelin 1970 (A. 7) 450-452 und
467 f.

32 Br. vom 23.07.1801, in: Müller (A.23) 80.
33 Br. vom 14.08.1802, in: Staehelin 1970 (A.7) 464.

34G.A. Benrath, Jung-Stillings Tagebuch von 1803. In: Der Pietismus in Gestalten und
Wirkungen. Martin Schmidt zum 65. Geburtstag, AGP 14 (1975) 50-83.

35 Br. vom 20.03.1807. Or.: SpA (A.22) V, 19, Nr. 49.



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 41

zutreffend anzunehmen, dass Jung-Stilling in diesen Jahren seit etwa 1795

täglich im Schnitt zwei Briefe erhalten, aber auch täglich, Alltag wie
Feiertag, zwei geschrieben hat, manchmal mehr. Demgegenüber scheint
ein Briefwechsel nur alle Vierteljahr von keinem grossen Gewicht zu sein.
Festzuhalten ist dabei allerdings, dass sich die Korrespondenz mit der
Christentumsgesellschaft ziemlich gleichmässig über die gesamte Zeitspanne

verteilt, nur in den Jahren 1798/99 ist der Briefwechsel etwas häufiger.

Unter den Briefen sind kurze und lange; meist sind sie jedoch ihrem
Inhalt nach belangvoll. Persönliche Angelegenheiten spielen in ihnen eine
geringe, Familienangelegenheiten so gut wie gar keine Rolle und politische
Geschehnisse bestenfalls eine verschlüsselte und indirekte. Vielmehr sind
es alle jene Themen, die Jung-Stilling in diesen Jahren in Marburg,
Heidelberg und Karlsruhe innerlich beschäftigten, welche hier auftauchen;
einschliesslich die seiner Publikationen aus dieser Zeit - also der
Zeitschriften Der Graue Mann (1795-1816), Der Christliche Menschenfreund
(1803-1816), die Taschenbücher für Freunde des Christentums 1805—

1816), aber ebenso Das Heimweh (1794-96), die Scenen aus dem Geisterreiche

(1795 u. 1801), die Theorie der Geisterkunde (1808 u. 1809) und
besonders die Siegsgeschichte der christlichen Religion (1799). Auch
Personen sind immer wieder Gegenstand von brieflichen Äusserungen. - Die
Themen von Gewicht seien etwas näher charakterisiert:

Von Aufklärung und Neologie ist überraschenderweise verhältnismässig
wenig die Rede, eigentlich nur - wie fast stets in dieser Zeit - im
Zusammenhang mit dem beklagten «Geist der Zeit» und dem «grossen Abfall»36
in Christentum, Universität und Kirche. Eine Auseinandersetzung mit
diesem Geist der Zeit findet jedoch nicht mehr statt. Andererseits liess
diese Situation Jung-Stilling bekanntlich die Stiftung einer Geistlichen
Hohen Schule, eines Seminariums zur Ausbildung junger Prediger und
Missionare in der «wahren christlichen und evangelischen Gottesgelehrtheit»

im Februar oder März 1799 im 6. Stück des Grauen Mannes
fordern37 ; und immer wieder hat er versucht, die verschiedensten Förderer für
diesen seinen Plan zu gewinnen, freilich ohne Erfolg. In diesem
Zusammenhang spielt vom Ende der neunziger Jahre an auch die «Missions-

36 LG (A. 18) 481.
37 Vgl. Auszug vom Febr./März 1799, in: Staehelin 1970 (A. 7) 420-422.
38 Vgl. Br. vom 16.01.1799. Or.: ACG (A. 21 DV, 19, Nr. 11. - Vgl. Auch das 6. Stück des

Grauen Mannes (A. 27a) 269-288.



42 Gerhard Schwinge

sache» eine zunehmend grössere Rolle.38 - So wie die «höchsttraurige
Verfassung der äußeren Kirche»39 und der Theologie eine Auswirkung der
Aufklärung ist - «Großer Gott, welchen Zeiten hast du uns aufbehalten!»,
ruft er aus40 -, so ist auch die Französische Revolution und die napoleonische

Herrschaft «Folge und Höhepunkt der gottlosen Aufklärung».41
Hier zeigt sich der Kampf zwischen Licht und Finsternis, zwischen Christ
und Widerchrist, hautnah erlebt, seit von 1792 an Deutschland und vor
allem Baden mitbetroffen ist42; aber auch im ferneren Marburg gibt es

Erschrecken und Flucht. - Der nächste Schritt in der Auseinandersetzung
mit der Zeit ist für Jung-Stilling dann die Beschäftigung mit der Offenbarung

des Johannes, worüber er sich von 1797 an in seinen Briefen immer
wieder äussert und was zur Abfassung der «Siegsgeschichte der christlichen
Religion» führt (1798/99). Zwar will er dabei gewisse Auswüchse und
Bedenklichkeiten in der Auslegung der Apokalypse bei anderen
zurechtrücken43, und er hofft, in seiner «Erklärung der Offenbarung für Nichtgelehrte»

«das vorwitzige Grübeln und falsche Auslegen dadurch zu
hemmen»44. Dennoch beginnt auch Jung-Stilling immer mehr, die «Zeichen
der Zeit» im Gefolge Bengels und des Karlsruher Fein45 zu deuten und
chiliastische Zeitrechnungen anzustellen. Sieben Briefstellen sind mindestens

nachzuweisen, je eine von 1798 und 1807 und fünf aus den Jahren
1810/11, in denen es um solche Zeitbestimmungen geht.46 Hinzukommen
vor allem das 22. und das 24. Heft des Grauen Mannes von 1810 und 1811

und das Taschenbuch auf das Jahr 1811, in denen Berechnungen vorgeführt

werden. Zwar schwächt Jung-Stilling aufgrund von Einwänden, auch

von seiten der Christentumsgesellschaft47, seine Voraussagen schliesslich
wieder ab.48 Aber die Jahreszahlen 1836 (wie bei Bengel), dann 1819, 1818

39 Br. vom 03.02.1804, in: J.H. Jung-Stilling, Briefe an Verwandte, Freunde und Fremde
aus den Jahren 1787-1816, hg. von H.W. Panthel, Hildesheim 1978, 95. - Im folgenden wird
diese Briefausgabe nur noch zitiert mit: Panthel + Seitenzahl.

40 Br. vom 08.05.1800, in: Staehelin 1970 (A.7) 438f.
41 .A. Benrath. Art.: Erweckung/Erweckungsbewegungen, historisch, TRE X (1982) 211.
42 Vgl. LG (A. 18) 483.
43 LG 514.
44 Br. vom 05.05.1798, in: Müller (A.23) 32f.
45 (Georg Friedrich Fein, anonym:) Einleitung zu näherer und deutlicher Aufklärung der

Offenbarung Jesu Christi oder St. Johannis. Nach Chronologie und Geschichte als Beitrag zum
Beweis, dass Bengels apokalyptisches System das wahre sey. 2 Teile. Karlsruhe 1784.

46 Briefe vom 11.04.1798 (Or.: ACG D V, 18, Nr. 48); 05.04.1807 (in: Panthel 109);
06.01.1810 (in: Staehelin 1974 - s. A.7 - 209-211); 11.04.1810 (in: Staehelin 1974, 216f.);
04.07.1810 (in: Staehelin 1974, 220); 11.02.1811 (in: Panthel 134f.); 30.07.1811 (in: Müller
141).



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschafl 43

und vor allem 1816 werden immer wieder genannt - nicht als Termine des

Weltgerichts, und doch als Zeitpunkte, die mit der Nähe des Herrn, noch
deutlicher mit dem Ende der 6000jährigen Weltgeschichte in Zusammenhang

gebracht werden und mit denen das tausendjährige Sabbath- und
Friedensreich (Apk 20, 1-6) anbricht. Die Konsequenz dieser
heilsgeschichtlichen Deutung der Zeitläufte und der damit verbundenen
Naherwartung lautet für Jung-Stilling dann freilich meist nur: Keine Unruhe,
aber «wachen und bäten», damit die Jünger des Herrn nicht zu den fünf
törichten Jungfrauen (Mt 25,1-13) gehören.

Gleichwohl hat Jung-Stilling dadurch die Auswanderung von Schwaben,

Pfälzern und Franken nach Südrussland mit ausgelöst.49 - In den
Jahren 1813/14 ist es dann der russische Zar Alexander I., Jung-Stillings
Begegnung mit ihm im Juli 1814 in Bruchsal und die Heilige Allianz
zusammen mit dem Ende der Herrschaft Napoleons, die eine «kurze
Ruhezeit» erwarten lassen, welche aber nur zur Versiegelung der
Auserwählten (Apk 7,1-8) dient und eine Zeit der Prüfung vor der endgültigen
Scheidung darstellt.50 - Schliesslich ist es 1815 die wachsende Zahl der
Bibel- und Missionsgesellschaften, die Jung-Stilling beschäftigt und die für
ihn insofern auch ein Zeichen der nahenden Wiederkunft des Herrn ist, als

sie die Erfüllung der Weissagung bringt, dass vor dem Ende in der ganzen
Welt das Evangelium vom Reich gepredigt werden wird (Mt 24,14).51

So bestimmen auch die Briefe an die Christentumsgesellschaft in diesen

gut zwanzig Jahren jene eschatologisch-apokalyptisch-chiliastischen
Gedanken, die sich ähnlich in Jung-Stillings übrigem Briefwechsel, anfangsweise

in seiner Lebensgeschichte und dann in seinen Zeitschriften aus
dieser Zeit wiederfinden und die eine eigene vielschichtige Thematik
bilden. - Daneben durchziehen die Korrespondenz mit Basel immer wieder

gegenseitige Vorbehalte und Dispute, wovon im folgenden zu reden
ist.

47 Br. des Basler Ausschuss an Jung-Stilling vom 31.03.1810, in: Staehelin 1974 (A. 7)

215 f.
48 Vgl. Br. vom 11.04.1810, in: Staehelin 1974, 216 f.
49 Vgl. H.-C. Diedrich, Siedler, Sektierer und Stundisten. Die Entstehung des russischen

Freikirchentums, Berlin 1985,25-30; J. Harder, Jung-Stilling, Russland und die endzeitlichen
Erwartungen bei russlanddeutschen Kolonisten im 19. Jh. In: Jung-Stilling-Studien, Siegen
1984, 7-23.

50 Vgl. Br. vom 29.12.1813 (Or.: SpA (A.22) V, 19, Nr. 159); Br. vom 07.02.1814 (in:
Müller 160); Br. vom 12.02.1814 (in: Panthel 151-153); Br. vom 15.07.1814 (in: Staehelin
1974, 280); Br. vom 20.07.1814 (in: Staehelin 1974, 281-283); 29. Stück des Grauen Mannes.

51 Br. vom 21.02.1815, in: Panthel 156f.; Br. vom 10.06.1815, Or.: SpA V, 19, Nr. 211.



44 Gerhard Schwinge

IV. Das Verhältnis zwischen Jung-Stilling und der
Christentumsgesellschaft

Schon in seinem ersten, bereits zitierten Brief nach Basel vom Januar
1795 ist Jung-Stillings Kritik an dem - wie er förmlich schreibt - «so
ehrwürdigen Institut» nicht nur zwischen den Zeilen zu lesen. Im Blick auf
die zurückliegenden Jahre wird ihr «falsche Pietisterey, geistlicher Stolz
und Pharisäismus» unterstellt und dass sie alle aufnähme, die nur «Ca-
naans Sprache reden und pralen». Weiter heisst es wörtlich: «Noch
immer erinnere ich mich mit Bedauern an gewisse Sachen, die die Gesellschaft

im Anfang drucken liess», und dann ist von «läppischen Sachen» die
Rede.52 - Noch neun Jahre später gibt Jung-Stilling die Kritik anderer an
den «Sammlungen» weiter, doch wohl, indem er sie sich zu eigen macht:
«Die Sammlungen sind bei den Kindern Gottes allgemein beliebt, aber
allgemein ist auch der Wunsch, daß man nicht immer das ewige Einerley
von demüthigen Jesusgesinnten über SünderElend einrücken, sondern
mehr belehrende und merkwürdige [bemerkenswerte] Sachen mittheilen
möchte.»53

Umgekehrt hat auch die Christentumsgesellschaft Vorbehalte gegenüber

Jung-Stilling oder besser gegenüber seinen Veröffentlichungen. So
heisst es im Bericht der Gesellschaft über Jung-Stillings ersten Besuch bei
ihr: «Jung sprach als Bruder mit uns; wir sprachen als Brüder mit ihm; wir
hörten seine Gedanken über unsere Gesellschaft und ihren Hauptzweck... ;

und so theilten wir ihm auch unsere Gedanken, auch einige Einwendungen,
seine Schriften betreffend, brüderlich mit,.. ,»54 (Wahrscheinlich sind hier
Einwendungen gegen die «Scenen aus dem Geisterreiche» gemeint.) Und
im Jahre 1810 antwortet der Basler Ausschuss gleichsam offiziell aufeinen
Brief Jung-Stillings, in dem er die Zeichen der Zeit gedeutet und eine
Endzeitbestimmung für 1816 gewagt hatte, mit der Mahnung zur Vorsicht
und schreibt: «Gegenwärtig schon auf ein Jahr 1816 und auf ein Solyma in
Cirkessien [gemeint ist das von Jung-Stilling weit im Osten erwartete
himmlische Jerusalem] auch nur entfernt in unseren Schriften aufmerksam
zu machen, halten wir durchaus nicht für thunlich. Auch bei dieser
Materie [gemeint ist die Geister-Theorie], so wie bei der Apokalips, finden
wir für unsere Schriften Vorsicht nöthig; wir sollen in denselben Allen
Allerley geben, und da halten wir uns immer an die Hauptlehren.. ,»55 - So

52 Br. vom 25.01.1795 (A. 14).
53 Br. vom 10.03.1804. Or.: SpA V, 19, Nr. 13.
54 Auszug vom 06.05.1801, in: Staehelin 1970, 450-452.



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 45

können die Brüder der Christentumsgesellschaft, wie übrigens anscheinend
auch Karl Friedrich, Jung-Stilling in solchen etwas extremen apokalyptischen

einerseits und spiritistischen Spekulationen andererseits nicht
folgen, auch wenn solche Spekulationen in dieser Epoche so singulär gar nicht
waren.

Im allgemeinen aber ist das Urteil der Basler Freunde über Jung-Stilling
- wie könnte es auch anders sein! - von Wertschätzung und Ehrerbietung
geprägt. Im Herbst 1799 heisst es von ihm in einem Gesellschaftsbericht,
dass er «ein Denkmal der göttlichen Vorsehung und einer der freimüthig-
sten Bekenner der Wahrheit ist, welcher in seinen weit und breit gelesenen
Schriften dem antichristlichen Geiste unserer Zeit muthig entgegen
arbeitet.»56 Auch Jung-Stilling wird die «liebe teutsche Gesellschaft immer
wichtiger».57 Andererseits kann sich 1813, wohl wegen Jung-Stillings apo-
kalyptisch-chiliastischer Neigungen, die Christentumsgesellschaft auch
wieder zurückhaltender über ihn äussern: «Hofrat Jung ist unserer Gesellschaft

vorzüglich geneigt und hat ihre Schriften in seinen Werken öfters
angelegentlich empfohlen. Er schreibt öfters der Gesellschaft, die solches
erwiedert.»58

An dieser Stelle darf in der Tat auch nicht übersehen werden, dass
sowohl die Christentumsgesellschaft immer wieder Abschnitte aus Jung-
Stillings Briefen in die «Protokolle» oder in die «Sammlungen» übernommen

hat, wie entsprechende Notizen der Sekretäre an den Rändern der
Briefautographen klar erkennen lassen - die Zitate selber erfolgten gleichwohl

anonym -, als auch umgekehrt Jung-Stilling «Beyträge (Beyspiele)»
aus der Deutschen Gesellschaft in den Grauen Mann übernahm.59

Dennoch steht im Grunde ein natürlicher Abstand zwischen den jungen
württembergischen Kandidaten der Theologie, die als Sekretäre in Basel
meist die Korrespondenz zu führen haben, und dem alten Geheimen
Hofrat und Professor - ein Abstand zwischen Ehrerbietungsgefühl hier und
Überlegenheitsempfinden dort, zwischen teilweiser lokaler Enge und
gesellschaftlicher, unprovinzieller Weite, zwischen altfrommer Betulichkeit

und zeitgemässer Weitläufigkeit, zwischen einem vorsichtigen
Untersichbleiben und einer selbstbewussten Hinwendung an die Öffentlichkeit.
Doch dieser Abstand wird aufgehoben, diese Gegensätze werden über-

55 Br. vom 31.03.1810, in: Staehelin 1974, 215f.
56 Auszug vom Herbst 1799, in: Staehelin 1970, 431.
57 Br. 06.02.1803. Or.: SpA V, 19, Nr. 1.

58 Auszug vom Jan. 1813, in: Staehelin 1974, 248.
59 Br. vom 06.05.1797. Or.: ACG D V, 17, Nr. 84.



46 Gerhard Schwinge

brückt durch die brüderliche Gesinnung und das Wissen, derselben Sache,
besser: demselben Herrn zu dienen. Dabei bleibt die Verschiedenheit der
Aufgaben stets bewusst: Die «Väter, Brüder und Freunde der
Gesellschaft», wie es oft heisst, sehen immer noch ihre erste Aufgabe in der
Stärkung und Erbauung der «Liebhaber christlicher Wahrheit und
Gottseligkeit» und sind damit mehr als der, der sich einen solchen Namen vor
Jahren selber gab, «die Stillen im Lande». Jung-Stilling andererseits ist seit
dem «Heimweh» von 1794 und den «Scenen aus dem Geisterreiche» von
1795 eine viel und weltweit beachtete Persönlichkeit geworden, wenn auch
umstritten. Seine Bestimmung sieht er darin, «ins Weite und Allgemeine zu
wirken» - durch seine Schriften vor allem, und in diesen (wie selbst in
seinen Briefen) eigentlich stets «belehrend». Im Grunde wiederholt sich
hier noch einmal, wenngleich modifiziert, der Gegensatz, der auch schon
zwischen der Christentumsgesellschaft und ihrem Initiator Urlsperger
bestand, mit dem Jung-Stilling bezeichnenderweise gemeinsame Pläne für
eine Geistliche Hohe Schule macht, was den Basler Brüdern dagegen ganz
fern liegt.

Das Verhältnis zwischen Urlsperger und Jung-Stilling ist allerdings auch
ein ambivalentes. Empfiehlt Urlsperger 1795 nach seinem Besuch bei Jung
in Marburg den Baslern etwas schwärmerisch «die Gemeinschaft des

lieben Herrn Hofraths, eines warmen und mit ganz vorzüglichen Talenten
ausgerüsteten Liebhabers Jesu und Förderers seines Reiches zu dem Sie

Alle das beste Zutrauen haben dürfen»60, so schreibt Jung-Stilling später an
den badischen Markgrafen nüchtern: «Daß (Urlsperger) es mit der Sache
des Herrn gut meynt, daran zweifle ich nicht; aber es fehlt ihm so ganz an
Welt- und Menschen-Känntnis, daß er auch die besten Absichten Anderer
mit seinen besten Absichten hindert und zur Leitung eines jeden Instituts
durchaus untauglich ist ...»61

In seinem Aufsatz über die Christentumsgesellschaft hat Benrath 198162

eindrücklich die allmähliche Entwicklung auch dieser Vereinigung ins
Weite und Missionarische dargestellt, wie sie sich schliesslich langsam
vollzog und wie sie nach den Stationen der Traktatgesellschaft 1802 und
der Bibelgesellschaft 1804 in der Gründung der Basler Missionsgesellschaft
1815 ihren Höhepunkt erreichte. Für Jung-Stilling kam imgrunde diese

60 Br. Urlspergers nach Basel vom 04.07.1795, in: Staehelin 1970, 389f.
61 Br. vom 26.06.1801. Or. im Generallandesarchiv Karlsruhe, zitiert nach Staehelin

1970, 524.
62 A. Benrath, Die Basler Christentumsgesellschaft in ihrem Gegensatz gegen Aufklärung

und Neologie. In: Pietismus und Neuzeit 7 (1981) 87-114 (vgl. A.9).



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 47

Gründung der Basler Mission eineinhalb Jahre vor seinem Tode zu spät,
um ihn - den 75jährigen - noch in ein näheres Verhältnis zur
Christentumsgesellschaft bringen zu können, nachdem ihm selber seit 1797 die
Heidenmission auch ein zunehmend grösseres Anliegen geworden war.
Nicht zuletzt wegen ihrer langjährigen Missionsarbeit hat Jung-Stilling ja
die Herrnhuter Brüdergemeine höher als die Deutsche Gesellschaft in
Basel geschätzt.

V. Der Disput über die «falschen Pietisten» und die Forderung nach der
Vereinigung aller Parteien der Erweckten

Es war bereits davon die Rede, dass Jung-Stilling im Zusammenhang der
Christentumsgesellschaft von «falscher Pietisterey, geistlichem Stolz und
Pharisäismus» spricht63, ohne ihr solches allerdings eindeutig vorzuwerfen.

Dennoch mussten diese Worte die Basler Gesellschaft empfindlich
treffen, und so ist es nicht verwunderlich, dass sich daraus ein Disput
entspann, der sich über drei volle Jahre bis 1797 hinzog und der seinen
Niederschlag in der Korrespondenz fand, aber auch öffentliches Aufsehen
erregte.

Jung-Stilling hatte als Kind und Jugendlicher in seinem Vater Einflüsse
eines strengen Pietismus und einen mystischen Quietismus Tersteegen-
scher Prägung kennengelernt. Nicht von ungefähr war er - nach den beiden
Strassburger Jahren - dann in Elberfeld in Abstand zu den Pietisten
geraten, die mit ihrer Weltfremdheit seinem weltoffenen Lebensstil
entgegenstanden. Auch in Kaiserslautern war er zu seinem schwärmerischen
Kollegen Schmid auf Distanz gegangen und hatte sich auf seine Lehrtätigkeit

und Schriftstellerei zurückgezogen. In den Heidelberger Jahren
entstand dann «Theobald oder die Schwärmer» (1784/85), worin er - wie
schon in früheren Romanen bisweilen - seine «traurigen Erfahrungen» mit
den falschen Pietisten64 zu Papier brachte und zum ersten Mal über ihre
Frömmelei spöttelte.65 Schliesslich hat Jung-Stilling in der vorletzten Szene

seiner «Scenen aus dem Geisterreiche» 1795 unter der Überschrift «Die
christlichen Pharisäer» das Thema erneut aufgegriffen.66 Dass ihm diese

63 Br. vom 25.01.1795 (A. 14).
64 Br. vom 12.02.1797. Or.: ACG D V, 17, Nr. 34.
65 Vgl. Auszug vom 25.03.1795, in: Staehelin 1970, 388; Br. vom 16.10.1796, Or.: ACG D

V, 16, Nr. 138.
66 Vgl. Br. vom 08.09.1797. Or.: ACG D V, 17, Nr. 127.



48 Gerhard Schwinge

Veröffentlichung «bald bittere, bald liebreiche Vorwürfe» eingebracht hat,
wie er schreibt, ist verständlich. Im 3. Heft des Grauen Mannes hat er
daraufhin «eine öffentliche und feyerliche Abbitte getan, aber auch
zugleich Warnungen hinzugesetzt, die ich für die wahren Pietisten durchaus

für nöthig finde»67. - Dieses Eingehen auf Kritik und das Zurücknehmen

von Äusserungen der Form nach, zugleich aber das Beharren in der
Sache, die wieder und wieder aufgenommen wird, ist charakteristisch für
Jung-Stilling und häufig zu beobachten. So heisst es in einem Brief: «Ich
verspreche Ihnen nochmals feyerlich, das Wort Pietist nie wieder im üblen
Sinne zu gebrauchen, sondern wenn ich Mängel aufzeigen muß, solches in
Liebe und unter dem wahren ächten Namen zu thun. Bey dieser Gelegenheit

muß ich aber doch bemerken... »68 Oder an einer anderen Stelle bald
darauf: «... ich wiederhole mein Versprechen, nie wieder das Wort Pietist
im übelen Sinn zu gebrauchen, aber die traurigen Erfahrungen, die ich
gemacht habe ,..»69

Was wirft Jung-Stilling nun den falschen Pietisten, die er gelegentlich
auch Heuchler nennt, vor?70 Im wiederholt zitierten ersten Brief wird
geistlicher Stolz und Pharisäismus mit ihnen in Verbindung gebracht.71
Ähnlich heisst es wenige Monate später: «Ich verstehe unter dem Worte
Pietist immer und in allen meinen Schriften den selbstgerechten
Mystiker.»72 Sehr ausführlich und detailliert nimmt Jung-Stilling dann in einem
Briefvom Oktober 1796 zur Sache Stellung. Dort spricht er von Fakirismus
(wir würden heute wohl sagen: Gesetzlichkeit) und meint damit «gewisse
Ideen, die eben nicht schadeten aber keinesweges zur Heiligung gehörten.
Z.B. Vermeidung alles sinnlichen Genusses, Verläugnung solcher Dinge,
die nicht verläugnet zu werden brauchten: Vorzug unehelichen Lebens, des

beschaulichen, im äußeren unthätigen Lebens, u.d.g.»73 Weiter bestehe ein
Fehler der falschen Pietisten in den vielen Parteiungen, im lieblosen Urteil
über andere (der «Splitterrichterei»), im Prahlen in der Sprache Canaans,
die einfache Menschen aber nicht gelernt hätten.74 Demgegenüber tritt

67 Vgl. ebd.
68 Br. vom 16.10.1796. Or.: ACG D V, 16, Nr. 138.
69 Br. vom 12.02.1797. Or.: ACG D V, 17, Nr. 34.
70 Vgl. 3. Stück des Grauen Mannes, dort ausführlich zum Thema in einem «3. Brief des

Grauen Mannes» (A. 27a) 7. Bd. 129-138.
71 Br. vom 25.01.1795 (A. 14).
72 Br. vom 07.07.1795, in: Staehelin 1970, 390-392.
73 Br. vom 16.10.1796. Or.: ACG D V, 16, Nr. 138.
74 Vgl. Br. vom 12.02.1797. Or.: ACG D V, 17, Nr. 34.



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 49

Jung-Stilling für die einfachen guten Seelen und die guten Weltmenschen
ein, die zu Unrecht nicht für voll gehalten würden. - Interessant ist
schliesslich eine Stelle in einem Brief an einen Stuttgarter Pfarrer, in dem
die Rechtfertigung mit ins Spiel gebracht wird. Dort heisst es verkürzt:
Solange keine Rechtfertigung, solange eigenes Wirken, solange christlicher
Pharisäismus - «hier scheitern viele wohlmeinende Pietisten».75 - Zur
Gefahr des Separatismus findet sich erstaunlicherweise in allen diesen
Zusammenhängen kein einziges Wort; offensichtlich hat Jung-Stilling diese

Versuchung als nicht so verbreitet angesehen.

Der Disput endet schliesslich mit folgenden Sätzen in einem Brief an
Steinkopf Ende 1797:

«Dixi et salvavi animam. Jetzt kein Wort mehr! - ich will das Wort Pietist gar nicht mehr,
nicht mündlich nicht schriftlich brauchen, ists ja doch ein SectenName geworden. Forthin soils

nur Nichtchristen, Namchristen, Scheinchristen und Christen geben. Alle gewisse Partheyen
bezeichnende Namen sollen vermieden werden. Außer wo es zur Unterscheidung von anderen
Partheyen geschehen muß. Dann aber darf nicht geurtheilt werden.»76

An die Stelle dieser letztlich unfruchtbaren Auseinandersetzung tritt für
Jung-Stilling etwas Wichtigeres, nämlich seine Forderung nach einer
Vereinigung aller Parteien der Erweckten. Bereits im Februar 1797 schreibt er
nach Basel:

«Ich werde durch Winke von allen Seiten immer tiefer in die Einsicht der Nothwendigkeit
der Einigkeit des Geistes und des Aneinanderschließens und Anfassens aller Partheyen der
Erweckten geführt. Der antichristliche Geist oder vielmehr der falsche Prophet ist fleißiger in
seinem Kampfals wir..., die Anbäter des Thieres (haben) alle einerley Sprache, einen Sinn, da

ist weder Spaltung noch Trennung, und wir - wir machen keine Anstalt zur Vereinigung! Der
Mystiker spricht immer von Tod und Verläugnung, macht ein ernstes feyerliches Gesicht, und
bedauert und verachtet gar den Herrnhuter, der froh und freundlich in den Wunden Jesu ruht,
aber NB. im Grund ein eben so sittlich guter Christ ist wie jener, und dieser Herrnhuter glaubt
wieder, der Mystiker feie, weil er nicht vom Blut des Lammes spricht, dessen selige Würckun-
gen dieser doch anerkennt. Der theosophische Böhmist beklagt, daß man sich so wenig um die
hohen Geheimnisse bekümmert, in denen doch aller Grund des Glaubens und der Beruhigung
läge, und der Erweckte, dem seine Versöhnung mit Gott Geheimnisses genug ist, bedauert ihn,
daß er nicht im Staube auf der Erden bleibt, und doch sind alle diese Menschen, wenn sie nur
gute Früchte tragen, dem Herrn angenehm.»77

75 Br. vom 05.04.1797, in: Müller (A. 23) 36.
76 Br. vom 17.12.1797. Or.: ACG D V, 17, Nr. 168. - Die Unterscheidung verschiedener

Gruppen von Christen taucht ähnlich wiederholt im Grauen Mann auf.
77 Br. vom 12.02.1797. Or.: ACG D V, 17, Nr. 34.



50 Gerhard Schwinge

Ähnliches findet sich in einem Brief an einen Freund in Mülheim von
1811, also vierzehn Jahre später78, und im 13. und 24. Heft des Grauen
Mannes (1803 und 1811). Wegen der mangelnden Einigkeit unter allen
Erweckten - unter Tersteegenianern und Herrnhutern, Mystikern und
Inspirierten und Separatisten - sei die grosse und schwere Versuchungsstunde

nötig, damit sie des Sektenwesens gern vergässen.

VI. Zum Vergleich: Jung-Stillings Verhältnis zur Herrnhuter
Brüdergemeine

In diesem und vielen anderen Zusammenhängen stehen die Herrnhuter
an höchster Stelle bei Jung-Stilling. Schon im August 1798 schreibt er an
einen nicht bekannten Empfänger: «Die Idee zu einer christlichen Verbindung

unter allen, die dem Herrn treu sind und so viel Cultur und
Bibelstudium haben, daß sie zur Correspondenz taugen, habe ich schon längst
genährt, Diese Idee ist nur durch die Predigerkonferenz in Herrnhut
möglich Die Brüdergemeine ist wahrhaftig das Weib, mit der Sonne
bekleidet [Apk 12,1] an diese Gemeinde gilt es sich anzuschließen,
wenns einmal Zeit ist ...»79

Jung-Stillings Verhältnis zu den Herrnhuter ist ein eigenes Thema. Doch
sei in diesem Zusammenhang kurz gefragt: Was beeindruckte Jung-Stilling
an der Brüdergemeine so stark, dass er immer wieder auf sie zu sprechen
kommt und seine beiden Reisen nach Herrnhut 1803 und 1804 in der
Lebensgeschichte ausführlich schildert? Zunächst wohl einfach ihr Leben
und ihre Gemeindeverfassung, in Herrnhut und in den Diaspora-Gemein-
deorten, mit Bischofsamt, mit der jährlichen Prediger-Konferenz und dem
geordneten Zusammenhalt. Zweitens ist es sicher die klare Versöhnungslehre

mit Sündenbewusstsein und Gnadengewissheit, die «Herzensreligion»

der Jesusliebe und Gebetsinbrunst. Weiter waren es die bereits
Jahrzehnte währenden Missionsaktivitäten und -erfolge, die ihm
imponierten. Schliesslich war ihm die Brüdergemeine durch ihre Losungen nahe
und vertraut, die er über Monate und Jahre hin für seine täglichen
Bibelauslegungsübungen benutzte und auch auf Reisen mitnahm.80

Als jedoch nach der zweiten Herrnhuter Reise in Strassburg das Gerücht
aufkommt, er sei zur Brüdergemeine übergegangen, schreibt er sogleich

78 Br. vom 29.04.1811, in: Müller, 138 f.
79 Br. vom 25.08.1798, in: Müller, 47.
80 Benrath: Jung-Stillings Tagebuch von 1803 (A. 31) 71.



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 51

nach Basel: «Das werde ich niemals tun Ich liebe alle Partheyen,
Gesellschaften und Anstalten, die Jesum Christum und seine Versöhnung
zum Grund und sein Reich zum Zweck haben, aber ich will doch und soll
durchaus keiner dieser Partheyen ausschließlich angehören, weil ich aufs
Ganze und Allgemeine zu würken bestimmt bin.»81 Eine Begündung, die er
ähnlich der Christentumsgesellschaft gegenüber geäussert hatte, wie am
Anfang der Untersuchung gezeigt wurde.

VII. Jung-Stillings «endliche Bestimmung» und seine Wirkung
aufandere

Fassen wir zusammen: Es scheint, dass die Christentumsgesellschaft
Jung-Stilling in den ersten fünfzehn Jahren ihres Bestehens zwar nicht sehr

vertraut gewesen, andererseits in ihren Veröffentlichungen zu schlicht, zu
schwärmerisch vorgekommen ist. In den 22 Jahren von 1795 bis zu seinem
Tode ist sein Verhältnis zur Basler Gesellschaft dagegen dann anhaltend
und bemüht, geduldig und brüderlich, aber auch ambivalent und distanziert

gewesen - ähnlich wie das Lavaters in dessen beiden letzten Lebensjahren.

Wichtiger als die Christentumsgesellschaft war für Jung-Stilling auch in
diesen 22 Jahren seine eigene «endliche Bestimmung»82, nämlich «dem
Herrn und seinem Reich ganz allein und aus allen Kräften (zu) dienen»83,
die «weit ausgebreitete ins Große und Ganze gehende Wirksamkeit für
Jesum Christum, seine Religion und sein Reich»84.

Diese Wirksamkeit hat Jung-Stilling den Ehrennahmen «Patriarch der
Erweckung» eingetragen. Benrath nennt diesen Titel treffend «weniger
klärend als verklärend».85 Richtig ist, dass Jung-Stilling in den Jahren von
1795 bis zu seinem Lebensende fast zu allen Personen, Gruppen und
Bewegungen der Erweckung Verbindung hatte, dass er als anerkannte
religiöse Autorität dieser Zeit ein vielgesuchter Gesprächspartner und
Ratgeber war. Aber anders als Spener zum Beispiel, der «Patriarch der
Pietisten» (Kantzenbach), hat er keine unmittelbaren Anhänger, Schüler,
Nachfolger gehabt. Zu allen konkreten Ausformungen der beginnenden

81 Br. vom 25.08.1804. Or.: SpA V, 19, Nr. 15/17.
82 LG (A. 18) 594.
83 LG 493.
84 LG 602.
85 Benrath, Die Basler Christentumsgesellschaft (A.58) 100.



52 Gerhard Schwinge

Erweckung, zu «Parteien, Gesellschaften und Anstalten» wie zu allen
konkreten Verpflichtungen ausserhalb seines eigenen Schaffens hielt er auf
Distanz - simplifiziert ausgedrückt, weil er meinte, keine Zeit, auch kein
Geld zu haben (ein Sonderkapitel seiner Biographie!) und Bücher und
Briefe schreiben zu müssen.86 Als «Einzelkämpfer» (Benrath87) konzentrierte

er sich auf sich selbst und auf seinen dreifachen «Beruf» als

Erbauungsschriftsteller, Briefseelsorger und Augenarzt. Daneben bleiben ihm
stets seine vielen Verbindungen wichtig, vor allem zum Adel und zu
anderen hochgestellten Persönlichkeiten, quer durch viele Länder und alle
Konfessionen.

Als ein erweckter Laientheologe hatte sich Jung-Stilling der Volksmission

verschrieben, das heisst der Förderung aller wahren Erweckten, wie
auch der Heidenmission. Insofern kann man ihn in zweifachem Sinne
einen missionarischen Erweckungstheologen nennen. Daneben ist aber der
biblizistische Apokalyptiker in Jung-Stilling nicht zu übersehen - der
Warner vor dem nahen Weltende, der weniger die Abgefallenen zur Busse
aufruft als die erweckten Brüder zum abwartenden «Wachen und Bäten»,
«denn der Herr kommt».

Jung-Stilling ist ein «sonderbarer Heiliger» genannt worden88 - im
echten, nicht im saloppen Sinn. Als solchen mag ihn - um am Schluss noch
einmal auf den Anfang zurückzulenken - auch Hebel empfunden haben,
selbst noch nach Jahren einer gemeinsamen Zeit in dem damals doch
kleinen Karlsruhe. Von der ersten Begegnung dieser beiden bedeutenden
christlichen Volksschriftsteller, für die es ein Zusammenkommen letztlich
nie geben konnte, berichtet Hebel in einem Brief an Hitzig vom September
1804 folgendes:

Nachdem er Gedanken über die «Geweihten vom heiligen Reiche Gottes» geäussert hat,
«die wie aus einer anderen Welt zu uns zu kommen scheinen, und die Bürgschaft einer andern
Welt uns mit Blick und Ton und Wort ins Herz zu legen wissen», fährt er fort: «So einen hab ich
diesen Sommer in Baden [-Baden] - nicht gesprochen, aber gesehen, und erkannt für das, was er
ist. Er zog unter dem großen Gewühl von Badegästen aller Art zu erst meine Aufmerksamkeit

86 Vgl. Br. vom 16.01.1799. Or.: ACG D V, 19, Nr. 11.
87 Benrath, Die Basler Christentumsgesellschaft... (A.58) 100.
88 Emil Zittel, Das Zeitalter Karl Friedrichs als Vorbereitung der Vereinigung der

lutherischen und der reformierten Kirche im Grossherzogtum Baden, Heidelberg 1896 (Bilder aus
der evang.-prot. Landeskirche des Grossherzogtums Baden I.), 14. - Hier handelt es sich im
übrigen um «ein Büchlein für das evangelische Volk» (Untertitel), bei dem zur Vorsicht
gemahnt werden muss, weil es manches schief darstellt und auch fehlerhafte Angaben
enthält.



Jung-Stilling und seine Beziehungen zur Basler Christentumsgsellschaft 53

an sich und hielt sie, wo er zu sehen war ausschließend fest. Ich taxierte ihn zu erst nach einem
dunklen Gefühl für einen wallonischen Geistlichen. An der Tafel gings mir wie ein Licht auf,
daß Stilling im <Heimweh> sagt, die ächten Jünger Jesu (in seinem Sinne) haben etwas in Mine
und Haltung, das sie auf den ersten Blick kennbar macht und nicht nur von den übrigen
Menschen, sondern selbst von den frömmelnden und spielenden Lammes Jüngern sicher
unterscheidet. So einer, dachte ich, ist dieser Mann - und ich wäre gerne auch so einer... Ich
hätte den andern Mittag gerade zu die Laufgräben gegen ihn eröfnet. Aber ich war an eine
andere Table d'Hote eingeladen und fuhr nach Tisch wieder fort. Indessen kann ich dem Heinr.
Stilling, wo ich ihn sehe, die Richtigkeit seiner physiognomischen Behauptung verbürgen, denn
wie ich in der Folge erfuhr, war es - er selber. Eine Minute unter solchen Menschen schaft mich
zum frommen gläubigen Kinde um, das alle hebräische und griechische Weisheit und Torheit
vergißt.»89

Gerhard Schwinge, Karlsruhe

89 Hebel, Briefe. Gesamtausgabe (A. 3) 214 f.


	Jung-Stilling und seine Beziehung zur Basler Christentumsgesellschaft

