
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 1

Artikel: Fortsetzung und Festigung der Reformation : Neuordnung in
evangelischen Kirchen unter Bugenhagens Anleitung mittels seiner
Braunschweiger Kirchenordnung von 1528

Autor: Beintker, Horst J. Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 44 1988 Heft 1

Fortsetzung und Festigung der Reformation

Neuordnung in evangelischen Kirchen unter Bugenhagens Anleitung
mittels seiner Braunschweiger Kirchenordnung von 1528

Was führte nach 1525 mit der Krise für Wittenberg zu Festigung und
Fortgang der Reformation? Neben Martin Luther und Philipp Melanch-
thon bekam Johannes Bugenhagen als Reformator für das Werk der
Neuordnung in vielen Städten Norddeutschlands einen besonderen Nachdruck
durch seine pastorale Erfahrung. Selbstverständlich war die theologisch
und seelsorgerlich motivierte Tätigkeit Luthers, sind reformatorische Lehre

und Tatimpulse durch seine Disputationen, Predigten, Vorlesungen, in
Briefen und Schriften ganz wesentlich für Anfang und Durchbruch der
Reformation in Wittenberg wie in vielen anderen Städten und Ländern
gewesen. Bei der mit grossen Schwierigkeiten verbundenen weiteren
Ausbreitung, Gestaltung und Konsolidierung der Wittenberger Bewegung in
Europa haben dann für das Universitäts- und Schulwesen Melanchthon
und auch Bugenhagen gewirkt. Ganz besonders hat dieser im übergreifenden

Sinne für die Erneuerung entscheidend beigetragen. Durch ihn wurde
die drohende Gefahr einer Auflösung der Gesamtkirche in letztlich unwirksame

Einzelaktionen gebannt und die Entstehung insgesamt verbundener,
wenn auch lange Zeit unter der Oberherrschaft der Landesfürsten, dennoch
bischöflich geleiteter Reformationskirchen gefördert. Das sollte ihm
unvergessen sein. Denn Wittenberg und danach unabhängige Gemeinden
wie zu Riga, Reval, Dorpat, Esslingen, Leisnig, Mühlhausen, Strassburg,
Zürich, Genf usw. sahen sich zunächst alle als örtliche Verbesserungsbemühungen

an. Das Kirchenwesen von weitausstrahlenden Hansestädten
wie Hamburg und Lübeck, ja ganzer Länder wie Pommern, Dänemark,
Schleswig-Holstein, Braunschweig-Wolfenbüttel ist besonders erst der
kirchenordnenden Arbeit Bugenhagens bei der Einführung der lutherischen
Reformation in weiten Gebieten zu verdanken.

Ein erstrangiges Dokument ist dafür die Braunschweiger Kirchenordnung

von 1528. Darin begegnen theologische und soziologische, ethische



2 Horst Beintker

und aus Sachkenntnis entwickelte praktische Gedanken. Ebenso wichtig
sind die rechtstheologischen Implikationen des ganzen Neuerungswerkes.
Sie liegen schon im Gemeindeprinzip, das von Luthers Ansatz urkirchlicher

Vorbilder beeinflusst war; aber dann lassen sie sich deutlich im
übergemeindlichen Besuchs- und Visitationsdienst auffinden. Wir werden
zunächst jedoch eine andere Seite der Erneuerung des Kirchenwesens im
16. Jahrhundert herausstellen, nämlich den neuen Bezug im Ordnungsdenken

Bugenhagens auf die geschichtlich und natürlich bedingten weltlichen
und bürgerlichen Ordnungen.1 Diese Schicht der Wirklichkeit, wie sie sich
unter dem Evangelium geändert hatte, war für die neue Lage damals
bestimmend.2

I

Die Tätigkeit von Dr. Johannes Bugenhagen unter theologischen und
kirchenrechtlichen Aspekten zu betrachten, verlangt eine besondere
Aufmerksamkeit auf das neue Verhältnis zur sich schnell wandelnden Situation

damals. Die Predigt des Evangeliums und die reformatorischen
Kirchenordnungen waren von einer neuen Sittlichkeit und vom theologischen
Neuaufbruch und System der Wittenberger Bewegung bedingt.3 Christolo-
gische Vorgaben und die Frage der Glaubensgerechtigkeit, die Bindung an

1 Bei der ökumenischen Studientagung «Kirche, Recht, Gesellschaft im Spätmittelalter
und in der frühen Neuzeit», die in Güstrow/DDR 1981 stattfand (vgl. ThZ 38 (1982) 553,
A. 9), war dieser Gesichtspunkt von mir im speziell kirchenrechtlichen Referat zu Bugenhagen
hervorgehoben. Einiges wurde bei der Ausarbeitung des hier vorliegenden Beitrages daraus

aufgenommen, da das genannte Referat nicht im Aufsatzband aus Anlass des 500. Geburtstages

gedruckt wurde.
2 Vgl. E. Wolgast, Bugenhagen in den politischen Krisen seiner Zeit, in: Joh. Bugenhagen.

Gestalt und Wirkung, Berlin 1984, 100: «Bugenhagen übernimmt die Zwei-Reiche-Lehre
Luthers ohne Abstriche und unterscheidet wie jener deutlich zwischen Gottesreich und Reich
der weltlichen Ordnungen mit je spezifischen Zuständigkeiten und Mitteln» (mit Nachweisen
durch Beispiele).

3 «Ansatz und System der Wittenberger Reformation», d.h. die Absage an scholastische
Systeme und Anwendung der prophetisch-christologischen Auslegungsmethode in der neuen
Hermeneutik Luthers; vgl. z.B. H. Bornkamm, Martin Luther in der Mitte seines Lebens,
Göttingen 1979, 206 ff. R. Hermann klärt in seiner unveröffentlichten Theologiegeschichte es

so: «Luther hat keine Dogmatik geschrieben. War Luther kein Systematiker? Das ist keine
ernsthafte Streitfrage. Bei ihm dreht sich alles um Eins, die Rechtfertigung aus dem Glauben
allein. Er kann keine Frage behandeln, ohne zugleich diese zu behandeln, und gerade von ihr
aus geht es um die Lehre von Gott... oder um die Kirche, die Sakramente, die Christologie, die
Prädestination und so fort.»



Fortsetzung und Festigung der Reformation 3

den Schöpferglauben und Bestätigungen von Gotteserfahrung4 bedeuteten
für die neue Sicht von Kirche und Welt viel.5 Es wurden davon
Gerechtigkeitsgefühl und Freiheitsidee betroffen, nicht nur die Ordnungsfragen in
den Gemeinden.

In spezieller Untersuchung ist jedoch hier «die Frage nach dem
Zusammenhang von reformatorischer Theologie und Kirchenrecht im Werk
Bugenhagens» zu beantworten, wie das Hans Hermann Holfelder6 als

«Aufgabe künftiger Bugenhagenforschung» forderte, damit «die Frage
nach der theologischen Fegitimation der Kirchenordnungen Bugenhagens»

geklärt werde. Eine gründliche Darbietung vorgenommener
Quellenuntersuchungen kann in diesem Rahmen nicht erfolgen. Es soll aber aufdie
grundsätzliche Bedeutung des ordnenden Gestaltens des lutherischen
Kirchenwesens, das aus Bugenhagens reformatorischer Tätigkeit als Prediger
und Kirchenorganisator hervorging, eingegangen werden. Denn richtig
wurde etwa von Anneliese Sprengler-Ruppenthal7 betont, «dass reformatorische

Fehre und Institutionalisierung zusammengehören als konstitutive
Momente für den Fortgang der Reformation»; und von Holfelder8 wird

dazu unterstrichen, «dass dann die mit Recht als bedeutendste geschichtliche

Leistung Bugenhagens angesehene Kirchenordnungsarbeit nicht
mehr isoliert als das spezifische Werk eines Praktikers gewertet, sondern
als eingebettet in das theologische Denken Bugenhagens erkannt wird».

Um es voranzustellen und den programmatisch gemeinten Begriff vom
«neuen Bezug auf die Wirklichkeit» anschaulich zu machen: Ein neuer
Wirklichkeits- und Weltbezug liegt bei Bugenhagen vor, weil es zu einem
deutlichen, ja scharfen Gegenüber von Macht in der Kirche durch Hierarchie

und Freiheit des einzelnen und der Gemeinde durch Gemeindeordnung

kam. Denn mit Bugenhagens Kirchenordnungsarbeit trat an die Stelle

4 Dazu H. Beintker, Artikel: Gott VII. Reformationszeit, TRE 13 (1985), 662ff. Ders.,
Luthers Gotteserfahrung und Gottesanschauung: Martin Luthers Leben und Werk 1526-1546
(1983), Berlin 21985; 39-62; 732-746.

5 In den grossen Reformationsschriften des Jahres 1520 erschütterte Luther die Funda-
mente der von Rom geleiteten mittelalterlichen Kirche, aufs kanonische Recht bezogen in De
captivitate Babylonica ecclesiae praeludium. Vgl. meine Einleitungen in: Die reformatorischen
Grundschriften in vier Bänden (dtv-LA), München 1983, und für die Begegnung Bugenhagens
mit dieser Lutherschrift H.-G. Leder, Bugenhagens «reformatorische Wende», Greifswald
1985, in: «Territorialkirchengeschichte».

6 TRE 7 (1981) 360, 17f.
7 Bugenhagen und das protestantische Kirchenrecht, ZSRG.K 88 (1971) 196-233;

232 f.
8 TRE 7 (1981) 358,59f. Das folgende Zitat ebd. 358, 45-48.



4 Horst Beintker

einer streng disziplinierten Bindung an Bischöfe und römische Hierarchie
die freiheitliche Selbstordnung der Kirchen bzw. Gemeinden in Städten
und Ländern, die von der Predigt des Evangeliums ergriffen wurden. Die
zentrale Leitungsgewalt in Rom hatte immer deutlicher im Banne der
kaiserlichen Machtideologie von Weltherrschaft gehandelt. Sie wuchs sich
zur Herrin aller mehr gewaltsam als friedlich missionierten und
weltanschaulich wie rechtlich unterworfenen Völker aus. Fast immer herrschte sie

«geistlich und weltlich». Freilich im Endergebnis gar nicht, wie die
geschichtliche Wende durch den Abfall von Rom in Deutschland, in der
Schweiz, in den Niederlanden, in Dänemark, in Norwegen, Schweden,
England und dem Einflussgebiet des Deutschritterordens zeigt. Die christlichen

Völker lösten sich von Rom im Zuge der Reformation gegen die
Macht von Päpsten und dem in ihren Diensten stehenden Kaisertum. Und
die frei vereinbarte und recht vielgestaltig den Landesbedürfnissen
entsprechende Neuordnung der Gemeinden half dabei, indem sie für die
Mitbeteiligung aller Gemeindeglieder im Gemeindeleben offenblieb.

Das überzeugendste Beispiel und überhaupt für die Neuordnung und
Gestaltung kirchlicher Ordnung, die nach der kursächsischen Visitation
durch Bugenhagen anfangs in Norddeutschland in Gang kam und von da
nach Skandinavien und auch in Mitteldeutschland wirkte - das wichtigste
Dokument dafür ist die von ihm für die Stadt Braunschweig verfasste
Kirchenordnung von 1528.9 Wir halten uns an diese Kirchenordnung,
einmal weil sie «zugleich von der Einsicht und dem praktischen Geschick
ihres Verfassers das beste Zeugnis giebt»10, sodann weil sie das erste
Dokument dieser Art war. Als erste der Bugenhagenschen Kirchenordnungen

hat sie die besondere Frische des Anfangs an sich und war doch in
anderer Weise die reife Frucht jahrelanger Erfahrung im Leiten der
Wittenberger Gemeinde. Im Einrichten und Leiten von Schulen, was in ihr
auch behandelt wird, blickte Bugenhagen 1528 auf eine vierundzwanzig-
jährige Erfahrung darin zurück. Und schliesslich war die Braunschweiger
Kirchenordnung den Kirchenordnungen anderer Städte und Länder als
Vorbild dienlich. Fast alle folgenden evangelischen Kirchenordnungen

9 Zum 300. Todestag gab sie in der hochdeutschen Form von 1531 Chr. Bellermann in
seiner Bugenhagen-Biographie, Berlin 1859, heraus; die erste niederdeutsche Ausgabe findet
sich in H. Lietzmanns «Kleine Texte für Vorlesungen und Übungen» 88, Bonn 1912.

10 Bellermann a.a.O. 38; vgl. E. Wolf, Johannes Bugenhagen, Gemeinde und Amt, in:
Peregrinatio I, München 21962; 269, und E. Kähler, Die Wirklichkeit Gottes und die
Wirklichkeit der Welt im Werk Johann Bugenhagens, EvTh 19 (1959) 455. Zu der vorlaufenden
Programmschrift von 1525/26 vgl. in meinem G. Ebeling gewidmeten Bugenhagenaufsatz
1982 (A. 1) ThZ 38, 551.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 5

gehen auf sie zurück. Denn dem Braunschweiger Beispiel folgend beriefen
alsbald andere Bugenhagen zu weiterer Ordnungs- und Aufbauarbeit in
Hamburg, Flensburg, Lübeck, Dänemark. Immer war sie mit seiner direkten

reformatorischen Tätigkeit verbunden. Offenbar überzeugte sein
Wirklichkeitssinn, den Ernst Kähler an ihm hervorhebt, und die nüchterne
Erfassung und Bewältigung der jeweils begegnenden Situationen.11

Seine Kirchenordnungen zeichnen sich durch Klarheit und Wirklichkeitsnähe

aus, so wirken sie bis heute nach. Die «Christlyke Kercken
Ordeninge» von 1542 für Schleswig-Holstein, von ihm geschrieben und
unter dem Dänenkönig Christian III. offiziell als Richtlinien für theologische

Amtshandlungen und Gottesdienstordnungen herausgegeben,
erscheint z. B. mit einer hochdeutschen Übersetzung von Walter Göbell in
Neumünster (1985). Die Nordelbische Evangelisch-Lutherische Kirche
verantwortet diese Ausgabe, weil die heute gültige moderne Kirchenordnung

«im wesentlichen auf den Aussagen des in Pommern geborenen
<Pomeranus>, wie der Lutherfreund zu Lebzeiten genannt wurde»,
basiere.12

Der evangelische Glaube legte Bugenhagen bei der Arbeit ausserhalb
von Kursachsen auch eine hohe politische Verantwortung auf. Er hat
freilich keine der erforderlichen Reisen ohne die ausdrückliche Genehmigung

seines Landesherrn, des sächsischen Kurfürsten, unternommen, und
Luther war dabei der befürwortende Berater. Oder er war es, der zunächst
die auswärtigen Anträge widerriet, weil Bugenhagen in Wittenberg für die
Stadtgemeinde und Universität selber dringend nötig war. Für die
Durchführung der Reformation mit Bugenhagens Hilfe in Deutschland und
Dänemark und für die Annahme der Kirchenordnungen durch Rat und
Bürgermeister bzw. durch die jeweiligen Landtage nannte man schon längst
die Städte Hamburg 1529, Minden 1530, Göttingen 1530, Lübeck, das

Haupt der Hanse, 1531, Soest 1532, Wittenberg 1533, Bremen 1534,
Pommern mit dem Landtag zu Treptow 1535, Dänemark von 1537 an bis
zum Reichstag zu Odense 1539, auf dem die für das Land vollendete
Kirchenordnung zum Gesetz erhoben wurde, Schleswig-Holstein 1542,
Osnabrück 1543, Land Braunschweig-Wolfenbüttel 1543, Bergedorf
1544.13 Doch geht es darüber hinaus.

11 E. Kähler (A. 10), ebd. Diesen Hinweis danke ich E. Wolgast a.a.O. (A. 2) 113.
12 Zitiert nach «Die Kirche» (Evangelische Wochenzeitung. Greifswalder Ausgabe) 40

(1985) Nr. 17,4.
13 Bellermann (A. 9) 38 A. 1.



6 Horst Beintker

Die Berichte über Vorgänge dabei im einzelnen, ebenso über die
reformatorische Tätigkeit und die ordnende Gestaltung des Kirchenwesens in
Dänemark und andernorts und über die damit verbundenen unruhigen
und vielbewegten Zeiten, auch über Bugenhagens Schrifttum dieser Jahre,
sind recht interessant, verlangen aber einzelne historische Referate.14 Die
Neuordnung begann stets mit dem Angebot des Evangeliums durch eine

rege Predigttätigkeit und häufigen Gottesdienstbesuch der Gemeindeglieder,
also durch eine ganz lebendige Glaubenserneuerung, die nach und

nach das soziale und politische Wesen der betreffenden Gemeinde stark
veränderte. Wir hören darüber von den verschiedenen Orten ähnliches
berichtet. Um die mittelalterlichen Jurisdiktions- und Machtvorstellungen
aufzuheben, die sich mit dem Bischofstitel bei den altgläubigen Fürsten,
Ständen und beim Volke verbanden, wurde von Wittenberg her der Amtstitel

Superattendent und Obersuperattendent in Gebrauch genommen,
obschon er den altkirchlichen Episkopus und Erzbischof meint.

Als der erste evangelische Superintendent stand Bugenhagen nach dem
Empfang in Braunschweig im Mai 1528 der Geistlichkeit vor. Er versammelte

alle der Reformation willigen Geistlichen in einer Kirche «und bat
sie, ihm nach apostolischer Weise die Elände aufzulegen, welches auch
öffentlich vor der Gemeinde geschah».15 Im Einverständnis mit ihnen
machte er sich dann gleichermassen um die Kirche wie um das Schulwesen
der Stadt verdient:

«Er predigt in jeder Woche dreimal in verschiedenen Kirchen,», um Bellermanns Bericht
zu folgen, «und hält vor Laien und Geistlichen noch besondere Vorträge über einzelne Bücher
der heiligen Schrift, namentlich über den Brief an die Römer und über die Pastoralbriefe, um in
allen empfänglichen Gemüthern eine tiefere Erkenntnisz der evangelischen Wahrzeit zu
begründen und ihnen den hohen Beruf eines evangelischen Geistlichen zum rechten Bewuszt-
sein zu bringen. In seinem Hause steht er täglich einem Jedem Rede, der sich in besonderen
Bedenken und Gewissensfragen an ihn wenden will; er schlichtet Streitigkeiten, er beruhigt die
noch ungewissen und schwankenden Gemüther, er wendet seine fürsorgliche Milde auch den
noch vorhandenen katholischen Geistlichen und Mönchen zu, um ihnen, wenn sie für ein Amt
in der evangelischen Kirche untauglich sind, ein Gnadengehalt auszuwirken.»

Der Abschluss dieser vielen, Zeit und Kraft ununterbrochen in
Anspruch nehmenden Arbeiten war die gedruckte Kirchenordnung (1528
«to Wittenberch dorch Joseph Kluck»16) in der niederdeutschen Mundart,

14Z.B. in «Gestalt und Wirkung» (A.2) die Beiträge von Ernst Koch und Sabine Pettke
oder in «Die Reformation in der Stadt Braunschweig. Festschrift 1528-1978», Braunschweig
1978, die Beiträge von W.A. Jünke und Klaus Jürgens.

15 Bellermann (A. 9) 37; ebd. der folgende Bericht.
16 Impressum nach der Ausgabe von H. Lietzmann (A. 9) 150.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 1

alsbald in hochdeutscher Übertragung mehrfach erschienen, zuerst 1531 in
Braunschweig, gleich danach bei F. Peypus in Nürnberg, zuletzt noch
einmal in Braunschweig 1563, nach der wir zitieren. «Der ehrbaren Stadt
Braunschweig Christliche Ordnung» hat er laut Überschrift «dem heiligen
Evangelio und christlicher Liebe, Zucht, Friede und Einigkeit zum Dienste»

und zu einer christlichen Belehrung für Jedermann diese Ordnung
gedacht, damit das Reich Gottes aufgebaut und bei den Menschen zu
Frieden und Freude heimisch sei. Wie betont die offene Beziehung zur
Welt gedacht war, lehrt der letzte Widmungssatz: «Oek dar vnder veele
Christlike lere vor de bergere» (1528); «Auch darunter viel christlicher
Lehre für die Bürger. Durch Johan. Bugenhagen Pomer beschrieben.
M.D.XXXI. »17 Wir kommen aufdiese Ordnung gleich zurück, um uns ihre
Hauptanliegen, die Gliederung und einige bemerkenswerte Stücke dieses
150 Seiten im modernen Druck umfassenden Textes, genügend bekannt zu
machen.

In Hamburg ging es nicht anders. Die freie Reichsstadt hatte sich an
Wittenberg gewendet und ebenfalls Bugenhagens Hilfe erbeten. Luthers
Befürwortung im Brief an den Kurfürsten vom 18. September 1528,
wonach Braunschweig keine erwünschte Verlängerung zu gestatten sei, weil
er eigentlich in Wittenberg unentbehrlich, jedenfalls anderweitig nötig
sei,18 führte zur Genehmigung der Weiterreise. Der Herzog von Lüneburg
gab Bugenhagen ehrenvolles Geleit unter der Bürgerschaft, beim Rat und
Bürgermeister Hamburgs fand er Anfang Oktober für die Durchführung
der Reformation bereitwillige Herzen. Trotz des hartnäckigen Widerstandes

der Geistlichkeit des Domstifts brachte Bugenhagens geschicktes, weises

und mildes Verfahren, gepaart mit ernster Ausdauer und fester,
entschlossener Zielstrebigkeit der Sache des Evangeliums den vollständigen
Sieg. «Seine Predigten an Sonntagen und Wochentagen gewannen durch
ihre Einfachheit und durch die Kraft der Wahrheit alle Herzen.»19

Bugenhagen schrieb selbst unter dem 8. Oktober 1528 an Luther: «Das Volk bezeugt grosse
Freude im Anhören des göttlichen Wortes auch an Werktagen. Mönche und Nonnen sind
schon dem Evangelio zugethan, die Franziskaner bereits herübergetreten, und die Dominikaner

weigern sich auch nicht. Die Klosterjungfrauen, so man die blauen Schwestern nennt,
haben ihre Ordenskleider abgelegt, und kommen in ehrbarer Kleidung zur Kirche. Die sich
verheirathen mögen, die sollen es thun; welche im ledigen Stande bleiben wollen, denen werde

17 Vgl. Lietzmann (A. 9) 2 und Bellermann (A. 9) 107. Die Ausgabe von 1563 (Geisenhof
Nr. 240) hat 184 ungezählte Blätter in 8".

18 WA Br 4, 556, Iff (Nr. 1326).
19 Bellermann (A. 9) 46.



8 Horst Beintker

ich Regeln verschreiben zur Übung der Gottseligkeit und Vermeidung des Müsziggangs. Auch
sind schon die Klosterjungfrauen des Holsteinischen Benedictiner-Ordens zwei Meilen von
Hamburg diesem Exempel gefolgt.»20

Im Jahre 1530 bemühte sich wiederholt Lübeck um Bugenhagen:21

«Dort waren ganz ähnliche Bewegungen entstanden, wie wir sie in Braunschweig und
Hamburg gesehen haben. Gleiche Ursachen brachten überall in ganz Deutschland gleiche
Wirkungen hervor. Sittenlosigkeit und Unwissenheit der Geistlichkeit, die alle Besseren im
Volke empörte, zudringliche Empfehlung des Ablaszhandels, der Todtenmesse und der ganzen
äuszeren Werkheiligkeit, von der andern Seite dagegen immer besseres Verständnisz der
heiligen Schrift, beides bahnte überall der Kirchenreformation den Weg.»

Der Rat der reichsunmittelbaren Hansestadt war aus Furcht vor kaiserlichen

Eingriffen zunächst öffentlichen Verbrennungen von Lutherschriften

nicht entgegengetreten, setzte sogar evangelische Bürger gefangen und
verwies einige Prediger des Evangeliums aus der Stadt. Doch löste ein
neuer kaiserlicher Befehl die Wende aus. Die Vertreter der Bürgerschaft
erklärten sich im Rat am 30. Juni feierlich für die Reformation und
forderten das kirchliche Leben verbindlich neu zu ordnen. Eine neue
Gesandtschaft wünschte dafür Luther oder Bugenhagen. Luther, auf der
Veste Coburg während des Augsburger Reichstages, nimmt im Brief an
Melanchthon am 22. September nach Augsburg zum Anliegen der beim
Kurfürsten dort persönlich vorsprechenden Gesandten Krappe und von
Achelen wie folgt Stellung:

«Ich sehe es nicht gern, dass Pomeranus uns wieder fehlt; doch weiss ich auch nicht, wie

man es den Lübeckern abschlagen soll, wenigstens auf eine Zeit lang. Denn unsere Kirche hat
ihn sehr nötig, zumal ich alt und krank oder vielmehr lebensmüde bin und nicht mehr lange
diese im Argen liegende Welt sehen und tragen möchte.»22

Nach Art der Braunschweiger und Hamburger Kirchenordnung
entstand mit Beratung durch eine Kommission eine besondere Ordnung, die
von Bürgerschaft und Rat feierlich angenommen wurde. Bugenhagen kehrte

im Frühjahr 1531 nach Wittenberg zurück, hatte mit Vorlesung und
Predigen schon begonnen, als dringende Bitten des Königs Friedrich von
Dänemark und des hessischen Landgrafen dazu führten, ihn aufs neue nach
Lübeck zu geben. Für ein ganzes Jahr stand er dann für das Kirchen- und
Schulwesen dort zur Verfügung, um das Verkünden des Evangeliums und

20 Seckendorf, Historie des Lutherthums, deutsche Ausgabe (übers, v. E. Frick) Leipzig
1714, 925.

21 Der Bericht nach Bellermann (A. 9) 50.
22 WA Br 5,617,22 ff (Nr. 1716).



Fortsetzung und Festigung der Reformation 9

das neugeordnete Gemeindeleben zu befestigen. Wie pflichttreu und hart
gegen sich selbst er dabei war, mögen einige Sätze aus seiner Schrift
«Widder die Kelch-Diebe. Geschrieben zu Lübeck durch Ioannem Bugenhagen

Pomern», Wittenberg 1532 bei H. Lufft, zeigen:23

«Dass ich mich von Gottes Gnade rühme, ich habe allhier zu Lübeck viermal in diesem
Jahre den Katechismus gepredigt, meine anderen Arbeiten und Predigten sind auch wohl
bekannt, welches auch die anderen Prädikanten, deren wohl zwanzig ist, treulich tun, mit
grosser Arbeit, und unterrichten das junge Volk und die Unverständigen öffentlich oder
heimlich, fordern das Volk zu sich, wenn es ein jeglicher begehrt, sondern aber geschiehts,
wenn man zum Sakrament gehen will, lehren und trösten mit Gottes Wort u.s.w. wie Paulus
Thimotheum vermahnt, zu erretten die Irrigen, zu strafen die Mutwilligen, zu trösten die
Betrübten mit dem Trost, damit uns Gott getröstet hat.» Nachdem er diejenigen Priester gerügt
hat, die etwa solche nötige Arbeit und Mühe sparen, fährt er fort: «Wenn unser Herr Gott nicht
mehr von einem Prediger forderte, so wollte ich auch nicht sorgen für gute Kinderschulen, für
gelehrte und fromme Prädikanten, für die kranken Leute, für die Notdurft der Armen; ich
wollte mich allein beweisen damit, dass ich die Zeigerstunde umkehrte auf dem Predigtstuhl
und lehrte, was ich wollte, und wenn michs nicht gelüstete, die Heilige Schrift zu predigen, so

wollte ich meine grosse Kunst beweisen mit närrischen Allegorien und sagen, dass die
achtundzwanzig Kapitel Matthäi sind im Tabernakel Mosi bedeutet und dergleichen. Danach
wollte ich mich verschliessen als ein Mönch in der Zelle und niemandem dienen, denn dem ich
gerne wollte», womit Bugenhagen diese Art von Weltabgekehrtheit und lässiger, ja falscher
Schriftauslegung, verbunden mit Mangel an Diakonie, Unterricht und Erziehung der Jugend
gestraft hat. «Welch ein fein sanft Leben wollt ich haben und wollte sein ein feiner friedsamer
evangelischer Prediger. Aber wo wollte es zum Letzten hinaus?»

Oder als ein anderes Beispiel der wachsenden Anforderung evangelischer

Prediger und dabei gewünschter Herbeiführung rechtlicher Grundlagen

für die äussere Ordnung zur Konsolidierung der begonnenen
Reformation zitieren wir aus Bugenhagens Bericht vom 4. Juli 1539. Von seiner
letzten und längsten Auslandstätigkeit, nämlich in Dänemark, gibt er
folgenden Eindruck:24

«Wenn in einem freien Concilio um Friedens und Einigkeit willen freie und dienstliche
Ceremonien, welche der Evangelischen Lehre von der Vergebung der Sünde nicht zuwider,
angenommen würden, wollten sie selbige nach dem Exempel anderer christlichen Kirchen
auch halten... Das Evangelium wird in diesem Reich rein und mit Nachdruck gepredigt... Ich
habe nirgend so grosse Begierde zur Anhörung des göttlichen Wortes gefunden, als in Dänemark.

Man läuft auch an den Werktagen und des Winters vor Tage, an den Feiertagen aber den

ganzen Tag zur Kirche und betet andächtig.»

23 Der folgende Abschnitt ist der Wiedergabe von Bellermann (A. 9), a.a.O. S. 52 f entnommen.

Die Quelle nach Geisenhof Nr. 276 ist in Gotha vorhanden.
24 Seckendorf (A. 20), a.a.O. S. 1842 f.



10 Horst Beintker

Erwähnt soll sein, dass Bugenhagen andere nötige Arbeiten nicht
vernachlässigte. In der letzten Zeit seines Lübecker Aufenthalts wirkte er so

intensiv an der Übertragung der Lutherbibel ins Niederdeutsche mit, dass

die 1533/1534 erschienene Lübecker Bibel als erste niederdeutsche
Vollbibel, prächtig ausgestattet und noch vor der Wittenberger Gesamtausgabe,
herauskam und zur «Bugenhagen-Bibel» erklärt wurde.25

II

Wie kam gerade Bugenhagen als Wittenberger Stadtpfarrer und an der
Universität lehrender Bibelausleger zu seiner bedeutenden kirchenordnenden

Tätigkeit? Darüber wenigstens einige Hinweise.26
Da ein Reichstag für 1525 nach Augsburg ausgeschrieben war, erhielt

Luther den Auftrag, ein Gutachten für die Reformen seinem Landesherrn
zu erstellen, die im Reich vorzunehmen seien.27 Als «Ein Ratschlag, wie in
der christlichen Gemeine eine beständige Ordnung solle vorgenommen
werden»,28 kam es 1526 zum Druck. Im ganzen Reich die Messe
umzuwandeln nach Christi Ordnung und aus «den Messpfaffen» Diener des

Wortes Gottes zu machen,29 ist der Hauptpunkt des Gutachtens. Wolle
man aber gute und treue Prediger haben, so müsse die Schul- und Univer-
sitätsreform vorgenommen werden.30

«Was aber auss Stifften, ClSstern und Bistumben zumachen sey, weyß ich nit zu raten;
solten sie so bleyben, so dienen sie Got nit und warten des worts nit. Sölten aber die Bischoffe
Visitiren, wie ir Ampt ist, so mflgen sie des stands nit gewarten. Das ist aber zu bedencken, das,
weil sie den namen und stand der Bisschoffe, abt, dechant füren und doch nit außrichten sonder
weltliche Herrn sind, das sie auch zu grosser schmach unnd Unehren gotts in dem stand sind

25 Dazu H. Volz, Martin Luthers deutsche Bibel, Berlin/Altenburg 1981, 234ff.
26 Vgl. die biographische Skizze von H.-G. Leder in «Gestalt und Wirkung» (A. 2) 27f.; H.

Bornkamm (A. 3) 425-442: «Die Neuordnung der Kirche».
27 Mit Schriften zur Neuordnung hatte Luther schon eingegriffen: Ordnung eines gemeinen

Kastens. Ratschlag, wie die geistlichen Güter zu handeln sind, 1523 (WA 12(1) 11-30.703; vgl.
WA Br 3 Nr. 603); Eine kurze Unterrichtung, worauf Christus seine Kirche oder Gemeinde
gebaut hat, 1523 (WA Br 3 Nr 697 Dezemberbrief an den Hochmeister Albrecht von
Preussen). Dieses reformatorische Ordnungsanliegen ging z. B. vorher aus der Schrift: An den
Adel und aus: De Captivitate Babylonica ecclesiae) überzeugend und klar hervor (vgl. die
Einleitungen dazu in dtv-LA 2 und 3 s.o. A. 5).

28 WA 19 (436) 440-446.
29 WA 19,443,15 f.
30 WA 19,445,14 ff.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 11

und Tausentmal besser wer, das sie sich in weltlichen stand wandeln Hessen und das solche

gutter vom reych zu lehen genommen und den gegeben wurden, die des wirdig
erfunden...»31

Luther dachte wie in den reformatorischen Grundschriften: An den
Adel und De captivitate, also über die Babylonische Gefangenschaft der
Kirche national wegen der finanziellen Ausbeutung des Volkes und mit
dem Vorschlag der Reichslehen übernational reichsrechtlich. Dabei
vertraute er auf die angemessene Fürsorgepflicht seitens der weltlichen Stände,

mehr als auf die korrumpierten vormaligen kirchlichen Zustände zu
trauen war. Die Neugestaltung der kirchlichen Ordnungen war in Wittenberg

längst in Gang mit Kultusreformen, Abschaffung der sogenannten
Winkelmessen an den Seitenaltären - 1524 in der Schlosskirche. Der
Gottesdienst in den Gemeinden sollte wirklich Kommunion sein. Über
den neu eingerichteten Gottesdienst übergaben der Propst der Schlosskirche

Justus Jonas und der Stadtpfarrer und Universitätslehrer Bugenhagen
am 10. Oktober 1525 an die Räte des Kurfürsten Johann von Dölzig und
von Minkwitz einen Entwurf. Sie waren zur weiteren Regelung der Sachen
«Universität und Kirche» nach Wittenberg vom Landesherrn geschickt
und zeigten sich mit der Neuregelung einverstanden.

Die neue Ordnung ging auf einen deutschsprachigen Gottesdienst und
deutschen Choral als Gemeindegesang aus. Zwei Musiker waren als
Organisten und Chorleiter schon berufen worden. Die Gesangstücke des

Gottesdienstes und auch biblische Lesestücke wurden ja von Geistlichen und
Chor gesungen vorgetragen. Nun geschah es aber in der Volkssprache, und
die Gemeinde sang ihre deutschen Choräle, für die seit 1524 ein neues
Gesangbuch vorlag. Konrad Rupff, der alte kurfürstliche Sangmeister, und
Johann Walther waren die aus Torgau vom Hof herbeigerufenen Musiker.
Luther wirkte seit Herbst 1525, selber wie Walther komponierend und
Psalmtexte für die Choräle nachdichtend, mit ihnen zusammen. Am 29.

Oktober, dem 20. Sonntag nach dem Trinitatisfest, wurde in der Stadtkirche

der erste Gottesdienst nach dieser Ordnung gehalten. Luther richtete
am Sonntag darauf einige Worte an die Gemeinde dazu.32

31 WA 19,446,1-9. Von Luther war schon in der Adelsschrift 1520 gegen das ausbeutende,
wüste Leben der Bischöfe und Prälaten die Hilfe der christlichen Laien in den weltlichen
Ständen, voran der Adel, gefordert: WA 6 404f. (Vorrede); dtv-LA 2,65 f.

32 WA 17/1,444 «zu 12» gibt Georg Rörers Notiz, der als Liturg mitwirkte, wieder, die den

Beleg für die Einführung bringt. Luthers Worte an die Gemeinde ebd. 459,18ff. Vgl. H.
Bornkamm (A. 3) 418 f.



12 Horst Beintker

Freilich hatte es umstürzlerische Vorgänge auch in Wittenberg gegeben,
die Bugenhagen 1521/1522 miterlebte und die Luther im März 1522 mit
seinen Invokavitpredigten erfolgreich abweisen konnte.33 In liturgischer
Hinsicht neue Wege begann man auch ausserhalb Wittenbergs zu gehen.
Die tiefer eingreifenden Ordnungen und Änderungen bisheriger Gottesdienste

setzten beim Herzstück der gottesdienstlichen Versammlung und
der feierlichen Gegewart Christi beim Heiligen Abendmahl ein. Die
grundsätzliche Kritik des Altarsakraments stand in De captivitate Babylonica
ecclesiae; diese Schrift Luthers hatte Bugenhagen bekanntlich bekehrt und
nach Wittenberg gebracht.

Besonders scharfwar von Luther in Übereinstimmung mit H us kritisiert
worden, dass dem Laien der Kelch versagt und alles nur zum «Anschauen»,
als eine Art Schauspiel mit andächtiger Scheu zu geniessen, aufgeführt
werde. Für Luther ist das Abendmahl das Testament Christi. Es verheisst
den Glaubenden ein ewiges Leben und sagt die Sündenvergebung zu, nicht
aufgrund eigener verdienstvoller Werke, sondern allein durch den Glauben.

Anfang 1526 erschien auf dringende Bitten auswärtiger Gemeinden um
eine Ordnung in den evangelischen Kirchen Luthers «Deutsche Messe und
Ordnung des Gottesdienstes». Hier ist dreierlei Gottesdienstform bedacht:
Einmal die lateinische Form, wie er sie in «Formula Missae, 1523» geregelt
hatte. Sie blieb auch erhalten wegen der Jugend, die mit Latein, der
europäischen Gelehrtensprache und der liturgisch übernational verbindenden

Kultsprache, vertraut werden sollte. Sodann die «Deutsche Messe» -
um der einfältigen Laien willen. Und sehr selten die «dritte Weise» - nicht
so öffentlich bei denen, «die mit Ernst Christen sein wollen und das

Evangelium mit Hand und Mund bekennen», sich mit Namen einzeichnen
usw. «Hie» bedürfts «nicht viel und gross gesenges».34

Diese Hoffnung auf solche Christen, die wirklich, mit Paulus gesprochen,

die «feste Speise» vertragen (I Kor 3,2), bestand bei Luther und
einigen anderen 1523 schon und auch 1527, aber man war nach den
Eindrücken von 1522 doch bedächtig. Das zeigte sich gegen Hausmann,

33 Vgl. H.-G. Leder (A.26), a.a.O. S. 17 f. H. Junghans gibt die Invokavitpredigten mit
Einleitung in der Gegenwartssprache wieder in Martin Luther, Taschenausgabe (LTA), Berlin
1981-1984, Bd.3 «Sakramente, Gottesdienst, Gemeindeordnung»; als Beispiel für gleichzeitige

Tröstung siehe die Briefe an Cronberg und nach Riga in LTA 1 und dtv LA 4,81-98. 109 ff.,
S. 84 ff.

34 WA 19,75,13; vgl. H. Bornkamm (A.3) 442f. (mit Literaturhinweisen).



Fortsetzung und Festigung der Reformation 13

der meinte, dass man mittels der Visitationen dahin gelangen werde.35

Aber Luther ist da im Urteil sehr vorsichtig. Man habe die rechten Leute
und Personen noch nicht. In dieser Richtung war und ist es Bugenhagens
besonderes Verdienst, solche Idealprogramme einer Kerngemeinde oder
eines vermeintlich echten Christseins in der elitären Gruppe in nüchterner
Einschätzung der dabei drohenden neuen Gesetzlichkeit vermieden zu
haben und dass er im engen Kontakt mit Luther den Realitäten Rechnung
trug. Luther war für die allmähliche Entwicklung. So auch Bugenhagen, um
zu ordnen, was vorhanden. Und doch ist es überwältigend, wie und in
welch kurzer Zeit die Reformation weithin mittels Predigt und kirchenordnender,

echter bischöflicher Tätigkeit segensreich durchgeführt werden
konnte.

Luther äusserte sich zu Bugenhagen, der ihm Seelsorger und Freund war,
in einer zeitlebens bestehenden engen Arbeitsgemeinschaft über alle
theologischen und kirchlichen Sachfragen ganz offenherzig. Es handelte sich
damals um Sachen, die leicht ausufern konnten, wie sie es mit dem
tüchtigen Liturgen Thomas Müntzer erlebten. Natürlich war der Landesherr

um die Ordnung in seinem Lande bemüht, auch wenn er es nicht selber
regeln oder sie herstellen konnte oder es sich auch nicht durch seine

Beamten, Schösser, Schaffner und Juristen bewerkstelligen liess. Dann hat
er die Wittenberger Reformatoren aufgefordert, die Sachen vorzunehmen.
Kurfürst Johann rief sie wiederholt nach Torgau und Altenburg, d.h.
immer Luther und Bugenhagen zusammen. In solcher Sache schrieb
Luther:

«12. Oktober 1527. Gnade und Friede in Christo Jesu! Durchleuchtigster, hochgeborner
Fürst, gnädigster Herr! Unser Pfarrherr, Herr Johann Pomer, und ich haben der Visitatoren
Acta überlesen und wenig darinnen geändert, wie E.K.F.G. dabei verzeichnet vernehmen
werden. Denn es uns alles fast [sehr] wohlgefallet, weil es für den Pöbel aufs einfältigst ist
gestellet. Daß aber die Widerwärtigen möchten rühmen, wir kröchen wieder zurück» - nämlich
zu allgemeingültigen Lebensordnungen in der christlichen Gemeinde, zu Zucht und Ordnung -
«ist nicht groß zu achten; es wird wohl still werden. Wer was gottlichs furnimmt, der muß dem
Teufel das Maul lassen, dawider zu plaudern und lügen, wie ich bisher hab tun müssen.

Und ist mehr darauf zu sehen, daß die Unsern, so den Predigern ungeneigt, «da die
evangelische Erkenntnis von einigen nur nachgemacht erschien», nicht hieraus schöpfen
Ursach und Gewalt wider sie... Auch kann man's nicht alles auf einmal stellen, wie es gehen
soll. Es ist nichts damit denn der Samen geworfen; wenn's nu aufgehet, wird sich Unkraut und

35 Zu Nikolaus Hausmann/Zwickau siehe H. Bornkamm (A. 3) 430f., der dessen aktive
Vorstösse bei Herzog Johann schildert. Hausmanns Schreiben bringt wenig gekürzt E. Sehling,
Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 1 Leipzig 1902, 34.



14 Horst Beintker

der Fälle [Fehler] so viel finden, daß Getens [Jäten] und Flickens genug sein wird. - Denn

Ordnung stellen und gestellete Ordnung halten sind zwei Ding weit von einander. Ecclesiastes

(Pred 11,6) lehret, man müsse tun, so viel man kann, und nicht ablassen, das Ander gehen
lassen, wie es gehet, und Gott befehlen, wie es denn im weltlichen Regiment auch
zugehet.»36

Der Visitatorenunterricht war für alle Pfarrer des Landes bestimmt.
Melanchthon hatte den Text ausgearbeitet, doch bevor er vom Kurfürsten
bestätigt wurde, waren Luther und Bugenhagen noch öfter zur Überprüfung

einzelner Artikel nach Torgau geholt worden. Das Ganze war also weit
mehr als ein Versuch, das Neue überall in Gang zu bringen, es stellte aber
für die damalige Zeit kirchenrechtlich etwas gänzlich Neues dar und war
z.B. auch mit den vorhandenen reichsrechtlichen Ehesatzungen etwa in
Sachen Ehehindernisse, Trauung, Scheidung in Einklang zu bringen.37
Bugenhagens Mitarbeit bei dieser Instruktion wirkte sich auf seine das
lutherische Kirchenwesen gestaltende Tätigkeit nachhaltig aus.

Mit der «Deutschen Messe und Ordnung des Gottesdienstes, 1526» gab
Luther ein Beispiel, das für evangelische Agenden bis in die Gegenwart
wirksam wurde. Auch für Lehrnormen und Bekenntnistexte bahnte sich für
Glaubens- und Sittenfragen mit Kirchenvisitationen in Sachsen etwas an.
Seit 1525 wurde Luther wegen kirchlicher Notstände und rechtlich offener
Situationen nach dem Zusammenbruch des hierarchischen System beim
Kurfürsten vorstellig. Melanchthon und Bugenhagen waren Luthers Sorgen

aufgrund von aus dem Lande eingehender Klagen natürlich vertraut.
Der «Unterricht der Visitatoren an die Pfarrherrn im Kurfürstentum zu
Sachsen, 1528» ist die Frucht der gemeinsamen Mühe, nach reformatorischen

Grundsätzen dem Kirchenwesen neue Gestalt zu geben. Bei den
Visitationen in Kursachsen 1533/1534 war Bugenhagen persönlich beteiligt.

Für die Texte der Confessio Augustana in Vorform der Torgauer
Artikel und für die Vorbereitung der Schmalkaldischen Artikel wirkte er
mit. Luther, Jonas, Melanchthon und ihm, diesen vier Säulen der von
Wittenberg aus sich erneuernden Kirche, gab Kurfürst Johann die Artikel
des Glaubens auszuarbeiten auf. Bei der Wittenberger Konkordie von 1536
führte dann wieder Bugenhagens Besonnenheit zum konfessionellen Frieden

zwischen den Evangelischen. Auf ihn ist das Selbstverständnis des

Apostels Paulus vom «weisen Baumeister» (I Kor 3) beziehbar.

36 WA Br4, 254,1 ff. (Nr. 1158); Nr. 1200 (ebd. 325 ff.) enthält die Antwort des Kurfürsten
vom 3. Januar 1528, nachdem er Luther und Bugenhagen Ende November noch für einige Tage

zur Beratung des Textes nach Torgau gebeten hatte.
37 Vgl. die Beilagen III-V zum vorigen Schreiben: WA Br 4, 331-339.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 15

«Wisset ihr nicht, dass ihr Gottes Tempel seid und der Geist Gottes in
euch wohnt?» - fragt Paulus V. 16 die Korinthische Gemeinde, also nicht
die ganze Stadt Korinth, sondern die, mit denen er zunächst nur wie mit
jungen Kindern in Christus als den ersten hinzugebrachten Brüdern umgehen

konnte. «Milch habe ich euch zu trinken gegeben, und nicht feste

Speise; denn ihr konntet sie noch nicht vertragen. Auch jetzt könnt ihrs
noch nicht», heisst es V. 2, und der Beweis möchte wohl für die Verhältnisse

an fast allen Orten damals bei der Ausbreitung des Evangeliums
gelten. Gewicht hat diese Einschränkung vielerorts noch heutzutage, jedenfalls

gewöhnlich im 16. Jahrhundert, wo es so eindeutig durch die Sprache
sich erweist, wenn Luther etwa schreibt und Bugenhagen dann berichtet,
dass das Evangelium «angenommen» werde und sich ausbreite38 und der
Besuchsdienst, die visitatio, erbeten werde, um vom elenden Zustand der
Kirche abzukommen:

«Summa, solch theur edle werck ist gar gefallen und nichts davon uberblieben», vom
Besuchsdienst der Bischöfe, als «das man die leute umb gelt, schuld und zeitlich gut geladen
und verbannet odder einen divinum ordinem von den antiphen und versickeln ynn kirchen zu
lören39 gestellet hat. Aber wie man lere, gleube, liebe, wie man Christlich lebe, wie die armen
versorgt, wie man die schwachen trêstet, die wilden straffet, und was mehr zu solchem ampt
gehöret, ist nie gedacht worden.»40

So urteilt Luther in seiner Vorrede zum «Unterricht der Visitatoren»,
für den Melanchthon 1527 auf Luthers Wunsch hin den Auftrag, ihn
auszuarbeiten, erhielt und woran vornehmlich Bugenhagen teilhatte.

«Dem nach» - also: weil nun, fährt Luther in der Vorrede fort - «uns itzt das Euangelion
durch unaussprechliche gnade Gottes barmhertziglich widder komen odder wol auch zu erst
auffgangen ist, dadurch wir gesehen, wie elend die Christenheit verwirret, zurstrewet und zu
rissen ist», und das geht im 16. Jahrhundert eben so ziemlich auf die ganze Bevölkerung eines

Landes, «hetten wir auch dasselbige recht Bischöflich und besucheampt als auffs höhest von
nöten gerne widder angericht gesehen.»41

38 WA Br 4,404,1 ff. (Nr. 1236) an Pastor Gabriel Zwilling in Torgau.
39 Luther meint, «eine als göttlich geltende Regel über einen Antiphon und Gesang», der in

der Kirche zu «brüllen» sei, wäre aufgestellt, um als Leistung der Bischöfe angesehen zu
werden.

40 WA 26,196,22-28. «Eitel iuncker und Brasser sind es werden, die den leuten das yhr
verzereten und nichts, ia eitel schaden dafür theten, Und ist also dis ampt gleich wie alle heilige
Christliche allte lere und Ordnung auch des teuffels und Endechrists spot und gauckelwerck
werden, mit grewlichem erschrecklichem verderben der seelen» (196,28-32).

41 WA 26,197,12-16. Luther begründet anschliessend, warum nicht das S. Petrusamt in
Rom, da man nicht wisse, ob «das Gottes geschefft sey», sondern Herzog Johann, «des Ro.



16 Horst Beintker

Das war in Ähnlichkeit zum Reise- und Sammlungsdienst des Paulus ein
Neubegründen der Ausbreitung rechter evangelischer Predigt, der
Botschaft des Kreuzes Christi, ein Erwecken des rechten christlichen Lebens in
den Gemeinden. Das betrifft die theologische Seite der Sache. Und es geht
dabei um die Lebens-Ordnungen, wie man in den Gemeinden das Leben
fördern und erhalten soll, d. h. wie man lehrt, also predigt und die Jugend
unterweist, wie man glauben und lieben, für die Schwachen und Armen
sorgen, das diakonische und seelsorgerliche Amt in der Gemeinde, vorrangig

der damaligen gesellschaftlich-sozialen Struktur entsprechend, am Ort
führen soll. Aber nicht nur das.

Da verbinden sich theologische und kirchenrechtliche Aspekte, da geht
es über zu praktischen Fragen, um neue rechtliche und materielle Grundlagen

für die unsicher gewordene Existenz der Kirchgemeinden zu finden.
Denn es werden gerade mit Bugenhagens auswärtiger Tätigkeit die
übergreifenden bischöflichen Aufgaben zu solchem Neubeginn aktiviert. Eine
die christlichen Gemeinden verbindende Besuchs- und Aufsichtsaufgabe,
das Ordnen und Achtgeben tritt ein, was ja mit den Superattendenten-
ämtern verbunden war, die nicht nur in Sachsen, sondern von Bugenhagen
dann in Pommern und in Dänemark eingerichtet wurden. In Dänemark
wurden übrigens diese Ämter später mit dem Bischofstitel versehen. Das
alles bedingte kirchenrechtlich und bei staatsrechtlicher Anerkennung die
Selbstverwaltung und Ordnung eines grösseren Gemeindeverbandes nicht
nur im Prinzip.

Dabei blieb die reformatorische Hauptrichtung deutlich: Erwecken des

mündigen Christen, zwar verwaltungsmässig durch den raschen Übergang
und bei der ungeheuer zahlreichen rechtlichen Arbeit im Säkularisierungs-
prozess einer noch territorialen Aufsicht im Sinne des ius circa sacra als

dem Staat und seinen Organen unterstellt. Wegen der vielen finanziellen
und grundrechtlichen Fragen und von seiten der Fürsten, des Adels, der
städtischen und ständischen Gesellschaftsleitungsorgane, modern gesagt,
der viele staatliche Stellen beanspruchenden gesellschaftlichen Umstrukturierung

wegen, setzt sich zunächst das Territorialprinzip durch.

Reichs Ertzmarschalek und Kurffirst», angerufen werde, um Ordnung zu schaffen. Man habe
sich «zur liebe ampt (welchs allen Christen gemein und gepoten)» gehalten und «unsern
gnedigsten herren, als den landffirsten und unser gewisse weltliche Ôberkeit von Gott veror-
denet», gebeten, «aus christlicher liebe (denn sie nach weltlicher ôberkeit nicht schuldig sind,
[dergleichen zu tun]) und umb Gotts willen dem Euangelio zu gut und den elenden Christen

ynn S.K.F.G. landen zu nutz und heil», solches zu veranlassen (197,17-19); vgl. dazu H.
Bornkamm (A.3) 430-435.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 17

Es kommt das Streben nach einheitlicher Lehr- und Bekenntnisbildung
in je einem Lande unter seelsorgerlich-theologischem Aspekt dem entgegen.

Ob die Beschreibung dieses Prozesses mit dem problematischen
Begriff «Landesherr als Notbischof» überhaupt den Kern der Sache trifft,
ist sehr fraglich. Im Grunde zeigen die reformatorischen Kirchenordnungen

deutlich die Züge einer konventualen Ordnungsstruktur. Zustimmung
und Annahme spielen also beim Neuordnen eine wesentliche Rolle, und
die Gesichtspunkte, die später zur Ausprägung des Kollegialsystems führen,

stehen eben im Gegenüber zur hierarchisch strukturierten Gesamtkirche

unter der Leitung Roms an entscheidender Stelle.

III

Die Braunschweiger Kirchenordnung hängt auf manche Weise mit dem
«Unterricht der Visitatoren» eng zusammen. Wie gesagt, kam dieser aus
Melanchthons Leder; er stammte aber nicht durch und durch von ihm, wie
später auch die Confessio Augustana nicht. Hier fanden sich die verschiedenen

Befähigungen der Reformatoren nun wie Fäden in einem ganzen
Gewebe zusammen. Es gibt Züge, die auf Bugenhagens organisatorische
Fähigkeiten rückschliessen lassen. Für Braunschweig war ihm dann nützlich,

was ihm Erfahrungen mit Schulordnungen seiner Treptower Zeit
gebracht hatten. Die Ausarbeitung der Ordnung beeinflussen erst recht die
Reform von Universität, Schule und Pfarrgemeinde in Wittenberg. Für die
finanziellen Regelungen bot die Leisniger «Kastenordnung» (1522/23) ein
Vorbild, für die Gottesdienste die Wittenberger Ordnungen überhaupt,
Luthers «Deutsche Messe» usw. Die Braunschweiger Kirchenordnung
bringt Ausführungen über die Taufe und das Abendmahl und beschränkt
sich mit Ordnungen auf die Sicherung der Schulbelange und der
Wortverkündigung und alle zum Dienst an Gottes Wort und Sakrament sowie an
den Schwachen, Kranken und Armen sinnvollen Anleitungen. Die auffällige

Reduzierung des rechtlichen, bisher so gesetzlich gehandhabten Stoffes
bezeugt den bewussten Gegensatz zu den bisherigen «päpstlichen
Dekretalien». Hatte Luther noch zum «Unterricht der Visitatoren, 1528» gesagt,
die neue Ordnung solle «nicht als strenges Gebot» ausgehen, «sondern als
eine historien odder geschieht, dazu als ein Zeugnis und bekendnis unsers
glaubens». Er erwartet aber, dass doch «alle..., welchen das Euangelion mit
ernst gefellet, und lust haben einmutiglich und gleich mit uns zu halten,...
sich williglich, on zwanck, nach der liebe art derselbigen fridlich»



18 Horst Beintker

leben.42 Es entstanden in Braunschweig durch Bugenhagen beginnend
Ordnungen und Anleitungen des Gottesdienstes, der pastoralen Unterweisung

zu Disziplin, Zucht, Schule, Ämtereinteilung, Kranken- und Armenwesen,

Versorgung der Beauftragten, Vermögensrecht usw. für ein ganz
unter Gottes Wort gestelltes Gemeindeleben. Deshalb wird viel auf die
biblische Begründung bezogen. In der Braunschweiger Kirchenordnung
sind ca. 340 Schriftstellen angeführt, bzw. werden Weisungen nach diesen
Stellen gegeben.

Gleich in der Vorrede stellt Bugenhagen fest:

«Etliche schreien über neue Ordnung» - ich zitiere diese angeführte Kritik am Werk der
Neuordnung nach der ersten Ausgabe: «Wat is hyr in dissen stucken nyes?» Bugenhagens
Gegenrede nun nach der hochdeutschen Fassung von 1531: «Wie kann ein verständiger
Mensch mit gutem Gewissen sagen, daß solche Dinge nicht nöthig seien? Dies sind die meisten
und größten Stücke in dieser Ordnung. Schinderei43 aber (der leider unter dem Namen
Gottesdienst allzuviel ist) nennt Paulus nicht eine Ordnung, sondern eine Unordnung wider
göttliche und christliche Ordnung», weiter im niederdeutschen Text: «vnde deyt de suluige
vnordeninge vnde vnordens knechte / de sick ères Ordens verrômen / in den ban .ij. Thessa. iij »

(II Thess 3,6. 12ff).44 Und zuvor, ehe der Bann über die «Unordens-Knechte, die sich doch
ihres Ordens rühmen», erwähnt wird, werden im Blick auf Unterstützung derer, die man mit
Mt 25,40 «die Geringsten (Brüder und Schwestern) Christi» nennt, und die wie die Prediger
aus dem «Gemeindekasten» (der gemeinsamen Kasse) versorgt werden sollen, kommt die
biblische Begründung: «alse Christus secht / dat eyn arbeydes man synes Lohnes werdich sy«
(I Tim 5,1 18).45

Mit dem dritten Absatz beginnt die Erklärung der grundsätzlichen
Bedeutung des neuen Gottesdienstes und der Abwendung vom alten.

«Cerimonien Ôvers de hyr vorordent synt / wo de Scholere alle dage des auendes vnde des

morgens / vth der hilgen scrifft / Psalme vnde lectien singen vnde lesen Scholen / vnde den leyen
samt den anderen düdesch / wen se tor predige vnde misse (zu Predigt und Messe) des hilgen
dages tosamende kamen / werden geholden eyndracht willen mit fryer conscientie (mit feiern
Gewissen) / »,46 Sie dienen der Gemeinde zur Besserung, weil sie nichts anderes als «gute Lehre
und Übung der Jugend» sind «und Unterrichtung und Gebet und Danksagung der Christen,
weder dem Leibe noch dem Gewissen oder der Seele beschwerlich» (Bellermann 109 D-

42 WA 26,200,12-20.
43 Bugenhagen meint damit, was «unchristlich», also missbräuchlich und gegen die biblisch

begründbaren Ordnungen, «oder unnütz und zu viel ist»: Bellermann (A. 9) 110.
44 Ausgabe von H. Lietzmann (A. 9) 3,15.19-22; Bellermann (A. 9) 109 f. (Im folgenden nur

mit «Litzmann» bzw. «Bellermann», und soweit eindeutig im Text mit blossen Zahlen,
belegt.)

45 Lietzmann 3,8 f.
46 Lietzmann 3,23-27; vgl. Bellermann 109.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 19

Es wird sofort klargestellt, warum nur solche gottesdienstlichen Agenda,
Traditionen und Zeremonien den Christen nützen, bei denen die «Gewissen

frei gehalten werden» und «keine Menschenlehre daneben» gelehrt
wird, gleichsam als müsse man es so «halten» (110); denn:

«Von den andern (Ceremonien), die nur Geldsachen sind, oder zu welchen die Gewissen

mit Menschenlehren und Geboten verstricket sind», sage Christus Mt 15,9: «All ihr Gottesdienst

ist vergebens, dieweil sie lehren die Lehren und Gebote der Menschen etc. Ich
geschweige, dass Viele nicht wissen, was sie in ihren Psalmen lesen; ja sie begehren es nicht zu
wissen. Was sollten doch trunkene Chorschüler und ungelehrte Zeitpfaffen47 und Vigilien-
Mummeler von der heiligen Schrift wissen? Will man nicht christliche und dem Volke
nützliche Ceremonien haben, so kann man auch der unchristlichen wohl entbehren. Ceremonien

muß man haben; warum schafft man denn nicht Ceremonien, die sich mit Gottes Wort
und dem christlichen Glauben wohl mögen vertragen und nütze sind? Es ist eine alte gute
Gewohnheit, daß man die Schüler hat in vielen Städten geübt, in der Kirche mit Psalmen

singen und dass sie mußten Lectionen lesen. Das hält diese Ordnung auch und soll noch besser,

wills Gott, werden, dass sie auch in der Schule sollen verstehen lernen, was sie singen und lesen.

Daß aber die Laien auch zu Zeiten deutsch Gott unsern heben Vater und unsern Herrn Jesum
Christum mit Psalmen und andern Gesängen aus der heiligen Schrift ohne Geld und ohne
Brandmal am Gewissen loben und bitten, das soll man Christenleuten zu Gute halten und

gönnen; müssen sie doch wohl den Anderen gönnen, daß sie das Evangelium Christi so gräulich
schelten und verlästern» (110).

Auf ein ökumenisches Konzil zu harren, in dem beschlossen würde,
«wie man predigen und die Sacramente Christi gebrauchen soll und was ein
christliches Leben sei, das ist vergebens» (111). Aber hierin gebe es keine
Unklarheit:

«Denn es ist alles beschlossen von Ewigkeit im Concilio der heiligen Dreifaltigkeit und
durch Jesum Christum selber vor dieser Welt ausgesprochen und durch seiner Apostel Stimme
und Schriften der ganzen Welt offenbar gemacht, wie man soll das Evangelium Christi den

armen Sündern predigen und die pharisäische Heuchelei oder Heiligkeit verdammen und wie

man soll mit Wasser taufen und sich taufen lassen, das Sacrament des Leibes und Blutes Christi
geben und nehmen» (111).

Den vielleicht ungewöhnlichen Umfang des Buches erklärt Bugenhagen
mit den neutestamentlichen Begründungen, weil er überall «Ursache der
Stücke gebe, die verordnet werden», und darunter auch einige Stücke
seiner Lehre aus Gottes Wort anführe, «to wehren etliken erdomen (Irrtümern)

van den sacramenten de vns Christus mit synen wôrden beualen
hefft / vnde darneuen ock aftowende etlike schendlike vnde vnchristlike
misbruke» und Aberglauben (Lietzmann 5,28-33; Bellermann 111).

47 «Zeitpfaffen» sind Priester und Mönche, welche nur die Hören singen.



20 Horst Beintker

Die «christliche Ordnung, zu Dienst dem heiligen Evangelio, christlicher

Liebe, Zucht, Friede und Einigkeit; auch darunter viel christlicher
Lehre für die Bürger», beginnt dann selbst wie folgt:

«Vor Allem sind drei Dinge als nöthig angesehen; das Erste, gute Schulen aufzurichten für
die Kinder» (112). Aher nun doch nach dem Urdruck: «Vor alle sint dre dinck als nSdich

angesehen. Dat erste / gude Scholen vp törichten vor de kindere. Dat ander predikere / de Gades

wort reyn dem volke vordragen / tönernen / ock latinische lectien vnde vthleginge der hilgen
scrifft / vor de gelôrden to vorschaffen. Dat drudde / gemeyne Casten antorichten mit kerken

guderen vnde anderen gauen (Kirchengüter und anderen Gaben) / dar vth sulke vnde andere
kerken dönste erholden / vnde der armen notrofft werde geholpen» (6,15-20).

Erziehung der Jugend, Predigt des reinen Gotteswortes und für die
Prediger und Lehrer wie für die Armen, aus Gemeindemitteln zu sorgen,
steht an erster Stelle bei der Ordnungsaufgabe:

«Darna is ock gehandelt wat Christlike Ceremonien vnde andern kerken dinst andrept / so

vele aise dênstlick / torn Euangelio / Christliker leue / ehre vnde eynicheit / is angesehen. Wente
(denn) na erkenten warheit / hefft de gemeyne man vnde Christlike herten / vele vnnödige vnde
vnchristlike Ceremonien vnde gottlose kremercye (Geschäfte) in der kerken / dar to de lögen

prediger vnde ander childerye / nicht lenger können gedulden» (6,21-26).

Mächtig dringt Bugenhagen auf die Einigkeit, auch mit dem Nachdruck
gegen Widersetzlichkeit, und auch auf den Dank für Gnade und gnädiges
Erbarmen Gottes und für die Hilfe seitens Bürgerschaft und städtischer
Regierung:

«Darum we sick dar wedder gesettet wolde hebben / de hedde wedder Got suluest geuechtet
(gegen Gott selbst gefochten) / vnde oprör» Aufruhr zum Verderben von Leib und Seele gegen
den allgmeinen Frieden angerichtet (6,27-29). - «Got vnse leue vader sy gelauet (gelobet) vnde
gepriset dorch Jesum Christum vnsen HERRN / da he vth gnaden / disse Stadt in disser saken

mit groter barmherticheit hefft angesehen / vnde gegeuen dat ein Erbar Radt mit velen

vorstendigen / erenwlrden vnde redeliken borgern im namen der gantzen gemeynen / hyr inne
Christlick vnde eyndrechtlichlick / van anfange torn ende / na gelegenheit der tidt/gehandelt
hebbe» (6,35-7,4).

Manches steht freilich in der Ordnung, was die Amts- und Gesetzblätter
heutzutage bringen würden, was aber aus dem evangelischen Glauben zu
verantworten und zur Weltgestaltung nach reformatorischen Einsichten
geboten war. In rechtlicher Hinsicht waren die neuen Ordnungen in keiner
Weise vom sonstigen Landesrecht verschieden, ob städtische oder landesweite

Ordnungen: sie werden in Zusammenarbeit mit der jeweiligen
Herrschaft verabschiedet. In republikanisch organisierten Städten ging das
vielfach ohne den Landesherrn vor sich.48 Bei der Durchführung der

48 Vgl. Sehling (A. 39) VII f.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 21

Reformation traten jedoch Fragen der Zuständigkeiten vor dem Inhalt der
Neuordnung zurück.

In der Braunschweiger Kirchenordnung, die sehr einflussreich, «weit
über das an sich schon grosse persönliche wirkungsgebiet ihres Schöpfers
Bugenhagen hinaus» (Lietzmann 151), geworden ist, finden wir aus der
Verantwortung für die nachwachsende Generation und damit für die
Schwangeren auch Gebete, mit denen das noch ungeborene Leben vor Gott
getragen wird:

«Es wäre auch gut, daß man die Eltern lehrete, daß sie, wenn die Mutter mit einer
lebendigen Frucht schwanger geht, Gott unserm Vater und unserm Herrn Jesu Christo die
Frucht also oder mit andern Worten befehlen: Wir danken dir, allmächtiger lieber Vater, für
eine solche Gabe ; wir bitten dich Herr Jesu Christ, laß dir die Frucht ewiglich befohlen sein ; du
hast ja gesagt, man soll die Kindlein zu dir bringen (Mt 19,14); so bringen wir diese Frucht zu
dir mit unserm Gebete ; nimm sie an, daß sie dein ewig sei ; wenn sie geboren wird, so wollen wir
sie auch gern dir zubringen mit deiner Taufe; wächst sie auf, so wollen wir sie auch dir
zubringen mit der Lehre deines Evangeliums; laß dein theuer Blut auch dieser Frucht gelten
ewiglich, Amen» (Bellermann 127).

Dies nur als ein Beispiel aus der Fülle pastoraler Hilfen und Anweisungen.

Die Ordnung nimmt das besondere Amt der Hebammen vor und
richtet die Aufmerksamkeit auf alle sich dabei ereignenden Fälle. Allerdings

geht es immer um das Leben zum Heil und gleich anfangs um die
Taufe, weil das ganze Leben als Gottes Eigentum und zum Dienst für
unseren Herrn Jesus Christus bestimmt gesehen wird. Das kommt ja im
vorstehenden Bittgebet ins Blickfeld. Aber ist dann schon für ein werdendes

Menschenleben an solche Übereignung gedacht, so soll auch nichts
unterlassen sein, damit die Taufe erfüllt werden kann. Dazu ist an die
Predigt des Evangeliums, an Lehre, Unterricht, Fürsorge, umfassende
Einbeziehung ins Gemeindeleben gedacht. Auf eine für frühere Zeiten
unvorstellbare Weise ist die Selbstverantwortung der Kirche bis in die
einzelne Gemeinde und Familie für Lehre und Leben nach dem Evangelium

angesprochen. Es geht um die echte Einstellung zu Gott und zum
Nächsten. Das Evangelium ist der Urgrund und Inhalt des Gemeindelebens.

Die Ordnung will dem dienen, und besonders in schwierigen
Umständen und Notfällen ist es Bugenhagen darum zu tun, in einer Zeit
des tiefen sittlichen Verfalls bis ins einzelne zu gehen und in allem zur
Besserung zu helfen.

Aufeinige konkrete Beispiele kommen wir noch, wollen nun jedoch mit
den Überschriften der 50 ungezählten Abschnitte der Ordnung uns
Einblick in den gesamten Inhalt verschaffen:



22 Horst Beintker

Vorrede. Von der Taufe. Dass man deutsch taufe. Von den Hebammen. Von den Schulen.
Lateinische Jungenschulen. Von der Besoldung der lateinischen Schulen. Von der Wohnung
der Schulpersonen. Von der Arbeit in den Schulen. Von den Kantoren in den Schulen. Vom
Urteil des Schulmeisters über die Jungen. Dass die Schulen beständig seien. Von den deutschen

Jungenschulen. Von den Mädchenschulen. - Von den Prädikanten. Vom Superattendenten
und seinem Helfer. Von den Predigern in allen Pfarren. Sold und Wohnung der Prädikanten.
Arbeit aller Prädikanten. Auf die Feierabende. Von den vier besonderen Zeiten des Katechismus.

Von der Passions- und Osterzeit. Von andern Zeiten. Von der Fastnachtspredigt.
Werkeltagslektionen oder Predigten. Beichte hören und das Sakrament geben. Visitieren der
Kranken und Armen. Von Ehesachen. Vom Banne. Unzeitige Lustbarkeit während der
Predigt. Vom Weihen. Von Missetätern. Wenn man pro pace läutet. Von den Küstern und
Organisten. Von der Bücherei. Von den Festen. Vom Singen und Lesen der Schulkinder in der
Kirche. Von der Messe. Ordnung der Messe. Von den Bildern. Von den gemeinen Armenkasten.

Ordnung der Armenkasten. Der Schatzkasten. Annahme der Ordnung. - Soweit. (Einige
untergeteilte Abschnitte bei der Einteilung der Predigertätigkeiten sind nicht angeführt.)

Dieser Überblick zeigt die praktische Einteilung der Gemeindeaufgaben.

Die Heranbildung der Jugend und alles, was dazu gehört, steht am
Anfang. Mit der Taufe in allen christlichen Häusern und an Kindern
christlicher Eltern ist Ernst gemacht. Allerdings nur im Sinne der
Bekenntniskirche:

«Wo nicht gelehret und angenommen ist der Name unseres Herrn Jesu Christi, da soll man
nicht taufen, weder die großen Leute noch die kleinen Kindlein. Also soll die Lehre Christi
vorgehen und die Taufe nachfolgen. Wo aber die Lehre Christi angenommen ist und die
Großen getauft sind, warum sollten sie ihre Kinder auch nicht zu Christo bringen nach dem

Begehr und Worte Christi, da er gesprochen hat von den Kindern, die ihm werden zugebracht,
wie vor gesagt?» (113).

Eine Wirkung der überall und allgemein angenommenen christlichen
Überzeugung in einem städtischen oder dörflichen Gesamtwesen ist hier
vorausgesetzt, wie sie heutzutage nicht mehr möglich ist. Immerhin liegt
der Nachdruck auf dem Taufunterricht auch bei Kindertaufe:

«Nach der Weise sollen wir an den Kindern auch verschaffen die beiden Stücke, sie lehren
und taufen; lehren wenn wir können; taufen wenn wir können. Wir können sie wohl taufen,
wenn sie geboren sind, lehren aber, wenn sie aufwachsen. Beides ist uns befohlen; nichts sollen

wir an ihnen versäumen; Christus will sie gern annehmen nach seinem Wort» (114).

Dem ursprünglichen einfachen Taufen in Abkehr von «anderer unnützer

Herrlichkeit, angerichtet mit Lichten, Fahnen, Taufweihen, Cresam
oder äusserlicher Salbung» (121) gilt die Ordnung. «Solche Herrlichkeit
der Taufe soll man uns mit der Predigt vortragen, Denn zum auswendigen

Sacrament gehört Wasser und Christi Befehl, d.i. dass man so taufe,



Fortsetzung und Festigung der Reformation 23

wie Christus befohlen hat; der ist allein Meister und Thäter in dieser Sache;
Vom auswendigem Cresam oder Salbung ist den Christen nichts befohlen,

aber von der inwendigen Salbung, welche eine Ölung der Fröhlichkeit
im Flerzen ist» (121 f.). Und die scharfe Kritik an den lateinischen
Kultformen bei Taufe und Messe bricht in den Worten durch: Mit der Sprache,
in welcher die Apostel predigten, taufen sie auch, «bei den Juden jüdisch,
bei den anderen anders. Wie könnten anders die Leute ihre Taufe verstanden

haben? und liegt doch am Verstände die grösste Macht. Wie kommen
wir Deutsche denn dazu, daß man uns Gottes Wort will in der Taufe mit
unbekannter Sprache verdecken? Ist es nicht wider alle Vernunft, daß

man die ungelehrten Laien lateinisch fragt, und sie müssen antworten und
wissen nicht worauf» (123). Die Begründung für Recht und Pflicht, in der
Muttersprache zu taufen, kommt aus dem neutestamentlichen Vorbild, aus

Vernunftgründen und aus der rechtlich anerkannten Nottaufe:

«Taufen doch auch die Laien und Frauen in Nöthen nicht lateinisch sondern deutsch, und
Niemand ist, der sagen darf, daß solches Unrecht sei, wenn nichts anderes daran fehlt. Auch
alle Lehrer müssen sprechen, daß das Kind recht und ewiglich in Christum getauft sei, und wäre
wider Gottes Wort» (123) - die erste Ausgabe der Ordnung hat: «vnde were wedder Got so

iemand dat kynd noch eyns (noch einmal) wolde dôpen» (17,31 D-

Also sei es nichts als recht, diese ursprüngliche Taufordnung zu halten, denn jeder Christ
glaube, daß auch ein notgetauftes Kind «selig und ein Christ sei. Warum sollten denn die
Priester nicht deutsch taufen, die wohl besser mit der Sache umgehen können, die Leute, die
dabei sind zu vermahnen zu beten, ihnen das Evangelium lesen und gute Lehre geben Ja es

wäre gut, wenn alle Menschen zuliefen, besonders die verständigen Kinder, wenn ein Kindlein
getauft wird, um zu sehen und zuzuhören, was da gehandelt werde und daß sie also an ihre
eigene Taufe erinnert würden, die sie empfangen haben und was sie da für einen Bund mit
Christo gemacht; so würde man ohne Zweifel mehr von der Taufe Christi halten, besonders

wenn die Prediger auch darzu thun mit der Predigt. Das wäre dann die rechte Taufweihung und
der Taufe rechte Herrlichkeit und würde Christi Befehl recht verstanden» (124).

Sorge um Versäumnisse und darum Fürsorge für das kommende Leben
und für eine Hinführung der Jugend zu Christus bestimmen Bugenhagens
folgende Ausführungen über den Dienst der Hebammen und «Von den
Schulen», auf die wir nicht näher eingehen. Es lohnt sich, diese Texte mit
heutigen Anschauungen zu konfrontieren. Dass damals die Schulaufsicht
und auch die Unterrichtung der Hebammen dem Superattendenten als
dem leitenden Geistlichen einer Stadt zugeordnet wird, hängt mit der
gewachsenen Gesellschaftsstruktur zusammen. Natürlich haben die
zuständigen Organe des Rates für alles Äussere zu sorgen. Auch kann der
Unterricht einem anderen Prediger zugewiesen werden, und die Funktion
des ständigen «Helfers» des Superattendenten, also seines Vertretes, sorgt



24 Horst Beintker

für die Leitung auch bei Verhinderung des Leiters. Jedenfalls war Bugenhagen

deutlich, welche Gabe in allen Situationen Sachkunde, soziale Hilfe
und Zuspruch sind.

Die «Christenheit» umfasste damals alle Bürger einer Stadt bzw. eines
Gemeinwesens. Bei ständischer Gliederung kam dem Lehrstande die
geistige Leitungsaufgabe zu. Allerdings wird davon wieder viel abgeleitet und
delegiert, so den Schulmeistern und Schulmeisterinnen den Eltern,
Vater und Mutter, den Hebammen. Allen und in besonderer, auch
materieller Verantwortung den Familien obliegt die Erziehung, bei der dem
inneren Menschen volle Aufmerksamkeit zukommt. Einen Eindruck können

wir mit einigen Zitaten vermitteln:

«Ferner sie (die Hebamme) soll wissen, daß es einer solchen schwangeren Frau eine große

unbegreifliche Herrlichkeit ist, daß Gott sich selbst gedemüthiget und ist im Mutterschooß mit
seinem göttlichen Werke vorhanden. Denn er erschafft ja da das Kindlein mit seinen eigenen
Händen, wie die Maccabäerin sagt zu ihren sieben Söhnen, die um Gottes Willen vom gottlosen
König gemartert wurden, 2. Macc. 7. Wie auch der heilige Geist dasselbige ganz fein hat
beschreiben lassen im 139. Psalm» (125; vgl. 18,33-38).

«Es ist heilig und christlich recht, daß wir unsere Kindlein Christo zur Taufe bringen;
aber ach leider, wenn sie aufwachsen und die Zeit kommt, daß man sie soll lehren, da ist
Niemand daheim, Niemand erbarmt sich über die armen Kinder, daß sie möchten bei
Christo bleiben, dem sie in der Taufe geopfert sind. So geht es denn, daß gottlose Eltern
aufziehen gottlose Kinder. All dies genannte Unglück kommt daher, daß wir vergessen, ja
auch nicht wissen den Bund den wir mit Christo in der Taufe gemacht haben, da wir mit Christi
Blut gewaschen sind, geheiliget durch den heiligen Geist, in welcher wir Gnade annehmen zu
leben und zu sterben bis am jüngsten Tage unsere Taufe vollkommen wird; dann werden wir
aller Sünde und alles Übels erst recht los sein. Unterdeß hat der heilige Geist stets mit den
Christen zu schaffen, daß er sie lehre und fromm mache, wie wir auch im Vaterunser bitten und
begehren, wenn wir es anders recht zu beten wissen. Darum wissen wir solche unsere Gnade
nicht und vergessen sie, daß wir darnach andere Wege zur Seligkeit erdenken? Man denkt nicht
daran, daß man uns in der Gottesfurcht und in der Erkenntniß Christi auferziehe nach Gottes
Wort» (129-131).

Bugenhagen stellt dann die Juden mit ihren Schulen als Vorbild hin49

und betont neben der Einwurzelung in den Glauben die gute Fachvermittlung

und fährt fort:

49 «De Jôden lereden ore kyndere in den huseren / vnde hedden Scholen in allen Steden / de

Synagogen werden genômet / dat se io Mosen wol lereden / vnde konden oren louen verant-
werden / aise de Jôden noch na 8rer wise ère kynder leren (Lietzmann 25,30-33); vgl. für dieses

Erziehungsergebnis das Mädchen Rebecca als Ärztin und mutige fromme jüdische Gestalt, die
ihren Glauben verantworten konnte, in Walter Scotts «Ivanhoe», z.B. Kap. 28 und 39.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 25

«Bei uns Christen ist es ja Schande, daß wir Christum nicht recht lernen erkennen, in
welchem wir doch getauft sind. Dazu ist es doch Schade, daß wir die Jugend nicht solche
Künste lernen lassen, wodurch sie hernach sich selbst und der Welt dienen können zur
Seeligkeit der Seelen und zu gutem Regiment in diesem Leben, wenn sie Stadt und Land
dienen. (als) gute Schulmeister, gute Prediger, gute Rechtsverständige, gute Ärzte, gute
gottesfürchtige, züchtige, ehrliche, redliche, gehorsame, freundliche, gelehrte, friedsame, nicht
wilde, sondern fröhliche Bürger die auch so fortan ihre Kinder zum Besten halten mögen und so

fortan Kindeskind» (131; vgl. 25,24-38). Und das ergben auch die Mädchenschulen, in denen
ebensolche mündigen Christen gebildet werden sollen: «Von solchen Jungfrauen, die Gottes
Wort gefaßt haben, werden darnach nützliche geschickte, fröhliche, freundliche, gehorsame,
gottesfürchtige, nicht abergläubische und eigenköpfische Hausmütter, die ihr Volk in Züchten
können regieren und die Kinder in Gehorsam, Ehren und Gottesfurcht aufziehen; und die
Kinder fortan werden ihre Kinder auch so aufziehen und so fortan Kindeskind» (140; vgl.
34,22-27).

IV

Wir brechen mit den Proben aus dieser Kirchenordnung ab. Sie wurde
zum Grundmuster für eine «grosse Schaar von kirchenordnungen einzelner
Städte und territorien» (Lietzmann 151) und darf noch heute in mancher
Sache als anregend und vorbildhaft gelten. Die geordnete Fürsorge für
Predigerausbildung und für den Nachwuchs von evangelischen Lehrern
und von Pfarramtskandidaten und deren Sendung, das Vorsorgen für
Eheberatung und für pastorale Einflüsse auf die Ehewilligkeit und Erhaltung

von Ehen sind Beispiele für gute Problemlösungen.
Ein anderes aufschlussreiches Beispiel finden wir zur heute brennenden

Tauffrage. Die damals seelsorgerlich sehr wichtige Stellungnahme zum
Tode eines neugeborenen ungetauften Kindes ergab sich aus der Tauf- bzw.
aus der nach diesen Ordnungen üblichen Kindertaufpraxis. In einer von
Bugenhagen vorgelegten und König Christian III. von Dänemark unter
dem 25. Dezember 1541 gewidmeten Auslegung des 29. Psalms stehen
zwei Texte, welche Luthers und Bugenhagens Verständnis von kritischen
Punkten kirchlicher Lebensordnung aus seelsorgerlicher Verantwortung
beleuchten.

Die sachliche Nähe der beiden Reformatoren wie die freundschaftliche
Beziehung zueinander sprechen dabei für sich. Und auch die aktuelle
Fallanalyse mit allgemeiner Beratung und konkretem Trost zeigt, auf
welche Weise die pastorale Erfahrung Glaubenshilfe und ordnende
Klarstellung verbindet.

Mit der Entstehung beider Texte haben wir auch ein gutes Beispiel für
die vielfache gute Zusammenarbeit Bugenhagens mit Luther, hier für die



26 Horst Beintker

spätere Zeit. Das Theologische und das Seelsorgerliche steht wie immer an
erster Stelle. Bugenhagen ging es um die Kindertaufe, die er wie Luther und
Melanchthon (Confessio Augustana IX) gegen die Anabaptisten als nötig
und sinnvoll betonte. Luther las Bugenhagens Schrift vor dem Druck und
wollte, dass Bugenhagen auch für die Frauen eine Tröstung bei Verlust von
Neugeborenen, die noch nicht getauft waren, hinzusetzen sollte. Denn
Melanchthons Satz «De baptismo docent, quod sit necessarius ad salu-
tem»50 wurde so verstanden, dass die ungetauft sterbenden Neugeborenen
vom Heil ausgeschlossen seien. Diesen scharfen Gegensatz zwischen
Melanchthons und Luthers Auffassung von der Aufnahme ungetaufter
Kinder scheute sich wohl Bugenhagen noch zu vertiefen und gab es Luther
anheim, selber etwas zur Tröstung hinzuzufügen. Luther hatte zwar bald
nach dem Augsburger Reichstag in einer Predigt auch gesagt, dass, wo die
Taufe nicht sei, auch Christi Blut nicht fliesse. Er fügte dann aber
ausdrücklich hinzu, das sage er nicht «unser Kindlein halb, so im Mutterleib
und ehe sie zur Taufe kommen, vom Tod übereilt werden, welche ohne
Zweifel, weil ihnen Gott Leib und Seele geben, von ihm erhalten
werden».51

Luther hielt sich also an eine Art Schöpfungsgnade oder an die Tatsache,
dass Gott seine Sündenvergebung auch in die Schöpfung tief eingebettet
hat, was dennoch nicht die rechte Ordnung, nämlich zuerst die Taufe und
dann alle weiteren Gaben des Heiligen Geistes, ausschliesst. Man sieht
daran, dass sich die Reformatoren in ihrem Kirchenordnungsdenken und
bei kirchenrechtlichen Grundsätzen besonders an die theologisch gewichtigen

Hauptfragen hielten. Hören wir Bugenhagen selber zur Verdeutlichung

seiner m.E. richtigen Verhaltensweise, mit der er solcher wichtigen
Frage nicht von sich aus vorgreifen wollte.

«Da ich dieses geschrieben hatte von den Kindlein, Las es Doctor Martinus Luther und lies

es jm gefallen. Er wollte aber, das ich auch hinzu solt setzen einen Trost den Weibern, welchen
es ubel vor dieser zeit geraten ist mit der Geburt, Und meinen, das sie in solchen nöten nicht
gebettet und Gott die sache nicht befohlen haben. Denn es ist gewis war (ob[gleich] sie wol auch
nicht wüsten in solcher angst, das sie betteten), das sie mit unaussprechlichem seufftzen (Rom.
viij.) gebettet haben und hetten gern gewolt jre eigen Leben daran setzen und verlieren, das jr
armes Kindlein getaufft hett mögen werden, welches Gebet gnug ist, wenn schon kein ander
gebet da ist.»52

50 Confessio Augustana IX; vgl. die Einleitung zu Luthers «Ein Trost den Weibern... 1542»
in WA 53,202. Das «nötig» wurde erst im lateinischen Text mit «zum Heil» ergänzt.

51 WA 53,202.
52 WA 53,203.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 21

Bugenhagen erklärt dann, weshalb er es Luther übergab, den Part der
Tröstung zu übernehmen und so eine reformatorische Schrift mit Luther
und ihm, also die Zweiverfasserschaft53 zustande kam:

«Aber ich antwortet meinem lieben Vätern und Herrn: Ich hab in dieser Schrifft geschrieben,

was mir Gott gegeben hat, wie ichs fur hatte, von den Kindlein» zu schreiben, dass sie

getauft werden sollten und warum, «welches etliche wird düncken, es sey was newes, Aber ich
hab von Gottes gnaden das Geleite mit gegeben und sie mit Gottes wort so bekrefftiget, das ein
Christlicher leser daran wird ein wolgefallen haben Und Gott dancken.»

Die Schrift, die in diesem Punkt inhaltlich und sprachlich der
Braunschweiger Kirchenordnung durchaus nahesteht, war also mit einigen
Höhepunkten und einer einprägsamen Zusammenfassung schon fertig. Nur
wollte Bugenhagen in einer bescheidenen Selbstbehauptung, die man erst
versteht, wenn man die Schrift gelesen hat und das eigenständige Urteil in
der Sache kennt, keine Überarbeitung vornehmen. Wohl aber war er bereit,
Luther einen Beitrag offenzulassen. «Weiter wil ich mich auff diemal in
diese sache nicht begeben. Wollet jr aber solchen trost selbs auffeinen zedel

[Zettel] schreiben nach dem verstand und gnaden euch von Gott gegeben»,
rekonstruiert er seinen Vorschlag an Luther im Bericht über die
Entstehungsgeschichte in der gedruckten Psalmenauslegung: «So wil ich die
selbige trôstung mit ewren Namen zu meinem Buchlein hin an setzen» bzw.
anfügen. «Das that Doctor Martinus gern und schrieb, wie folget.»54 Also
war Luthers Text oder «Zettel» in Bugenhagens Buch gleichsam als besonderer

Beitrag oder Stimme des Meisters zitiert worden.
In der Sache bringt durch Luther «Ein Trost den Weibern, welchen es

ungerade gegangen ist mit Kindergebären»,55 zur Antwort aufdie Sorge, ob

ungetauft sterbende Kinder unerlöst bleiben, kaum etwas über Bugenhagen
hinaus vor. Beide griffen dieses Problem, das wegen der hohen
Säuglingssterblichkeit des Mittelalters für viele Christen sehr schmerzlich war,
seelsorgerlich an. Luther, der, wie sonst meist Bugenhagen als Stadtpfarrer,

53 Die Schrift bildet übrigens nicht nur einen Anhang zu der von Bugenhagen verfassten

Auslegung des 29. Psalms (Geisenhof 307-309), deren Druck in drei kurz hintereinander
erschienenen Auflagen, alle 1542 durch Joseph Klug in Wittenberg erfolgte. Vielmehr bleibt
Luthers Text aus Bugenhagens Psalmenauslegung mit dem Text «von den Kindlein» verbunden

und findet sich später auch in einem Buch Bugenhagens zur Frage der ungetauften Kinder,
das im Erstdruck 1551 ebenfalls bei Joseph Klug herauskam (Geisenhof 389).

54 Dieses und die beiden vorstehenden Zitate von Bl. J1 der Urdrucke nach WA
53,203.

55 WA 53,205,1-208,7; Fundorte in anderen Ausgaben vermerkt S. 205, neubearbeitet in
die Gegenwartssprache übertragen in Martin Luther Taschenausgabe, Band 4: Evangelium und
Leben (=LTA 4), Berlin 1983, 292-296.



28 Horst Beintker

in dieser Frage als Seelsorger selbst schon oft Rat und Trost spenden
musste, ermahnt die betroffenen Eltern, auch wenn sie es nicht verstehen
können, hierin den Willen Gottes zu erkennen und zu achten. Er erinnert
sie und alle Christen an die grosse Kraft, die das wahre und tiefe Gebet zu
Gott auch für ihre verstorbenen Kinder hat. Mit dem Nachdruck des

seelsorgerlichen Appells, der allerdings heute wie zu allen Zeiten aktuell ist,
hat Luther gewiss ohne Schärfe ein deutliches Wort gesagt: «Mütter, deren
Schuld, Versäumnis oder Nachlässigkeit es nicht ist, eine geschädigte
Leibesfrucht zu haben» - die also vom Unglück betroffen sind und es «mit
grossem leide jres hertzen habens leiden müssen»56 -, «sollte man nicht mit
anmassenden Worten in Schrecken versetzen noch traurig machen.»57 Es

sei hier zu unterscheiden zwischen ihnen und den Erauen, die das zu
erwartende neue Leben freudlos austragen oder ihm absichtlich Schaden
zufügen «oder zu letzt auch böslich erwürgen und umb bringen»58. Für
Luther und die anderen Reformatoren war solche Verfehlung in sittlicher
Hinsicht aus Glaubenslosigkeit wegen des Verstosses gegen den Schöpferwillen

zu verurteilen und hatte ihre strafrechtlichen Folgen.

V

Der Einblick in den zweiten Zeitabschnitt bei der reformatorischen
Erneuerung des Christentums mit der völligen Neuordnung von Gemeindeleben

und kirchlicher Verfassung, da die vorhergehende Ordnung
kanonischen Rechts ausser Kraft gesetzt war, soll mit einigen bewertenden
Überlegungen des Neuansatzes beschlossen werden.

Wie interessant auch immer die Frage nach dem schnellen Fortgang der
Reformation trotz der Verurteilung Luthers durch das Wormser Edikt ist:
der Erfolg konnte nur aufgrund sehr regen Wirkens der Reformatoren
eintreten. Sicher ist die Antwort auf die Frage, wodurch und wie die in
Wittenberg begonnene Kirchenverbesserung überall Eingang fand, richtig,
dass es nämlich durch die Predigt des Evangeliums geschah. Damit wird
auch das Tun Gottes selbst in der Wiederherstellung und Ausbreitung
seines Wortes bezeugt. Aber die bewegenden Vorgänge waren doch begünstigt

von den politischen Konstellationen jener Jahre, die mit dem Speyerer
Reichstagsabschied von 1526 den Landesherren in der Religionsfrage für

56 WA 53,205,5.
57 LTA 4,293.
58 WA 53,205,12.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 29

vorläufige Regelungen freie Hand gaben und das durch eine Kampfpause
begünstigten. Der Kaiser wandte sich mit seinen Truppen gegen den Papst
als Verbündeten des gegen die Zentralmacht rebellierenden französischen
Königs. Die furchtbare Demütigung des Papstes mit der Plünderung Roms
1527 und das erzwungene Nachgeben Franz I. schufen dem Kaiser zwar
nun eine Machtstellung, die den Fortbestand der evangelischen Predigt
und des erneuerten Kirchenwesens bedrohten. Aber auf den folgenden
Reichstagen in Speyer 1529 und in Augsburg 1530 beugten sich die
«Protestanten» nicht. Sie betonten, «dass in Sachen Gottes Ehre und unserer
Seelen Heil und Seligkeit belangend, ein jeglicher für sich selbst vor Gott
stehen und Rechenschaft geben» müsse, und vertraten für die kirchlich
erneuerten Gebiete des Reiches mit der Confessio Augustana das
reichsrechtlich seit 1526 sich legitimierende Bilden von evangelischen
Landeskirchen. Das Augsburger Bekenntnis von 1530 wurde das später
reichsrechtlich anerkannte Bekenntnis und somit rechtswirksames Dokument
für die gesetzlich geschützte Religionsausübung. Gleichwohl war es

Bekenntnis - und nicht Recht im alten kanonischen Sinne.
Wie sehr «die praktische Gestaltung protestantischen Kirchenwesens

künftig das Hauptfeld reformatorischer Arbeit bilden würde»,59 war in
Wittenberg und in anderen Zentren der reformatorischen Bewegung voll
bewusst geworden. Kirchenorganisatorische Wirksamkeit und der Einführung

neuer Ordnungen folgende Kirchenvisitationen schufen die
Bedingungen für das Aufblühen der lutherischen Gemeinden. Evangelische Predigt

und eine ihr entsprechende neue Sittlichkeit gewannen auch die
Altgläubigen. Dabei entstand eine länderübergreifende Bekenntniskirche,
wie sie vom Ansatz her und in der Bewährung zu klärender Bekenntnis-
und Ordnungsfragen nur zu gewinnen war von Männern wie Bugenhagen,
«der die vorwärtsdrängenden reformatorischen Kräfte in geordnete Bahnen

zu lenken vermochte und zugleich in der Lage war, Widerstände aus
dem Lager der Altgläubigen zu überwinden».60

Wenn eine verpflichtende Auseinandersetzung mit den verschiedenen
geschichtlichen Ausprägungen des Christentums aufdem Boden von Glaube

und Bekenntnis gelingen soll, dann nur durch Fragen nach Gottes Wort
bei Reformen von Lehre und Ordnung, wie sie im Hören auf Gottes
Handeln in Jesus Christus und im Befolgen seines im Wort kundgetanen
Willens in der Gemeinde unter seiner Verheissung je und je Fällig sind. Es

59 H.-G. Leder, Leben und Werk des Reformators Johannes Bugenhagen, in: Ders. und N.
Buske, Reform und Ordnung aus dem Wort, Berlin 1985, 31.

60 H.-G. Leder (A. 59) 33.



30 Horst Beintker

ist sein bzw. Christi und seines heiligen Geistes Amt, dem mit der
Reformation unausgesetzt zu folgen ist. «Wer euch hört, der hört mich; und wer
euch abweist, der weist mich ab», ist als Herrnwort Luk. 10,16 überliefert.
Die Neuordnung im 16. Jahrhundert hat als Muster die Bekenntniskirche
gebracht. Aus dieser uns verpflichtenden Überlieferung kam der Widerstand

einer Bekennenden Kirche im Deutschland der dreissiger Jahre
unseres Jahrhunderts, und in ihr drückte Dietrich Bonhoeffer sein strenges
Urteil aus, Gott habe «der amerikanischen Christenheit keine Reformation

geschenkt».61 Von amerkanischer Seite wird zugestimmt und heute

nur dem «Wesen einer Bekenntniskirche» Überlebenschance gegeben
angesichts einer «doppelte(n) Gefahr der Versuchung von innen und der
Verfolgung von aussen».62

In der Bekenntniskirche soll das Amt die Gemeinde und die Einheit in
ihr herstellen, aber es ist bei solchem Ziel unmöglich, die Gemeinde in
Unbeteiligung und Untätigkeit zu versetzen, nicht zuletzt bei einer Berufung

von Geistlichen ins Amt (Vokationsrecht) und bei Fragen der
Einordnung der Einzelgemeinde in das Gesamtleben der Kirche.63 Aufeine für
frühere Zeiten unvorstellbare Weise war mit der Reformation die Taufe
zur Grundlage des allgemeinen Priestertums und dadurch die Selbstverantwortung

der Kirche bis in die einzelne Gemeinde für ihre Lehre und
Ordnung wirksam geworden. Was in den Aufbruchzeiten mit Luther und
Bugenhagen deutlich war, ist heute in Besinnung auf die ältesten evangelischen

Ansätze wieder zu aktualisieren.
Ein anderes, ebenfalls frühes «demokratisches», aber doch wohl viel

älteres Prinzip in Kirchenordnungsgrundsätzen ist die gegenseitige
Besuchspflicht und daraus Aufsicht und Leitung. Luther hob es an Petrus
und Paulus nach Apostelgeschichte 10,5 ff. und 15,36, im Alten Testament
an Samuel, und vorbildlich sogar bei Jesus hervor: «Weichs werck auch

61 D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften, Bd. 1, München 1958, 353; er schliesst dann an:
Gott «hat ihr starke Erweckungsprediger, Kirchenmänner und Theologen gegeben, aber keine
Reformation der Kirche Jesu Christi aus Gottes Wort. Was an Reformationskirchen nach
Amerika gekommen ist, steht entweder in Ferne von dem allgemeinen kirchlichen Leben
oder es ist dem Protestantismus ohne Reformation zum Opfer gefallen». Es gebe «Ausnahmen.
Die amerikanische Theologie und Kirche als ganze haben (aber) niemals zu verstehen
vermocht, was <Kritik> durch Gottes Wort bedeutet... Die entscheidende Aufgabe ist heute das

Gespräch zwischen» ihnen «und den Kirchen der Reformation» (324).
62 G. Flunsinger, Barth, Barmen und bekennende Kirche heute, EvTh 45 (1985) 173-189;

174; 177.
63 Vgl. meine Ausführungen zur Sache, Die Christenheit und das Recht bei Adolf Schlatter

unter besonderer Berücksichtigung des Kirchenrechts, Berlin 1957, 135-144; 129f.; 112f.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 31

Christus selbs auffs vleyssigst fur allen gethan, also das er auch deshalben
nicht einen ort behielt auff erden, da er sein heubt hin legt, der sein eigen
were» - alles «nicht aus lust zu spacirn, sondern aus liebe und pflicht seines

ampts, dazu aus not und durfft des volcks».64 Darin bleibt pastorale Arbeit
kontinuierlich wirksam.

Horst J. Eduard Beintker, Jena, DDR

64 WA 26, 195, 17-19.14-16; vgl. ebd. in der Vorrede zum «Unterricht der Visitatoren:
<Wie ein Gottlich heilsam werck es sey, die pfarhen und Christlichen gemeinen durch
verstendige geschickte leute zu besuchen, zeigen uns gnugsam an beide new and alt testament>»
(195,4-6).


	Fortsetzung und Festigung der Reformation : Neuordnung in evangelischen Kirchen unter Bugenhagens Anleitung mittels seiner Braunschweiger Kirchenordnung von 1528

