Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 44 (1988)
Heft: 1
Artikel: Fortsetzung und Festigung der Reformation : Neuordnung in

evangelischen Kirchen unter Bugenhagens Anleitung mittels seiner
Braunschweiger Kirchenordnung von 1528

Autor: Beintker, Horst J. Eduard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 44 1988 Heft 1

Fortsetzung und Festigung der Reformation

Neuordnung in evangelischen Kirchen unter Bugenhagens Anleitung
mittels seiner Braunschweiger Kirchenordnung von 1528

Was fiihrte nach 1525 mit der Krise fliir Wittenberg zu Festigung und
Fortgang der Reformation? Neben Martin Luther und Philipp Melanch-
thon bekam Johannes Bugenhagen als Reformator fiir das Werk der Neu-
ordnung in vielen Stddten Norddeutschlands einen besonderen Nachdruck
durch seine pastorale Erfahrung. Selbstverstandlich war die theologisch
und seelsorgerlich motivierte TAtigkeit Luthers, sind reformatorische Leh-
re und Tatimpulse durch seine Disputationen, Predigten, Vorlesungen, in
Briefen und Schriften ganz wesentlich fiir Anfang und Durchbruch der
Reformation in Wittenberg wie in vielen anderen Stddten und Lindern
gewesen. Bei der mit grossen Schwierigkeiten verbundenen weiteren Aus-
breitung, Gestaltung und Konsolidierung der Wittenberger Bewegung in
Europa haben dann fiir das Universitdats- und Schulwesen Melanchthon
und auch Bugenhagen gewirkt. Ganz besonders hat dieser im iibergreifen-
den Sinne fiir die Erneuerung entscheidend beigetragen. Durch ihn wurde
die drohende Gefahr einer Auflosung der Gesamtkirche in letztlich unwirk-
same Einzelaktionen gebannt und die Entstehung insgesamt verbundener,
wenn auch lange Zeit unter der Oberherrschaft der Landesfiirsten, dennoch
bischoflich geleiteter Reformationskirchen gefordert. Das sollte ihm
unvergessen sein. Denn Wittenberg und danach unabhingige Gemeinden
wie zu Riga, Reval, Dorpat, Esslingen, Leisnig, Miihlhausen, Strassburg,
Zirich, Genf usw. sahen sich zunéchst alle als ortliche Verbesserungsbe-
mithungen an. Das Kirchenwesen von weitausstrahlenden Hansestddten
wie Hamburg und Liibeck, ja ganzer Linder wie Pommern, Didnemark,
Schleswig-Holstein, Braunschweig-Wolfenbiittel ist besonders erst der kir-
chenordnenden Arbeit Bugenhagens bei der Einfiihrung der lutherischen
Reformation in weiten Gebieten zu verdanken.

Ein erstrangiges Dokument ist dafiir die Braunschweiger Kirchenord-
nung von 1528. Darin begegnen theologische und soziologische, ethische



2 Horst Beintker

und aus Sachkenntnis entwickelte praktische Gedanken. Ebenso wichtig
sind die rechtstheologischen Implikationen des ganzen Neuerungswerkes.
Sie liegen schon im Gemeindeprinzip, das von Luthers Ansatz urkirch-
licher Vorbilder beeinflusst war; aber dann lassen sie sich deutlich im
iibergemeindlichen Besuchs- und Visitationsdienst auffinden. Wir werden
zunéchst jedoch eine andere Seite der Erneuerung des Kirchenwesens im
16. Jahrhundert herausstellen, nimlich den neuen Bezug im Ordnungsden-
ken Bugenhagens auf die geschichtlich und natiirlich bedingten weltlichen
und biirgerlichen Ordnungen.! Diese Schicht der Wirklichkeit, wie sie sich
unter dem Evangelium gedndert hatte, war fiir die neue Lage damals
bestimmend.?

I

Die Tétigkeit von Dr. Johannes Bugenhagen unter theologischen und
kirchenrechtlichen Aspekten zu betrachten, verlangt eine besondere Auf-
merksamkeit auf das neue Verhdltnis zur sich schnell wandelnden Situa-
tion damals. Die Predigt des Evangeliums und die reformatorischen Kir-
chenordnungen waren von einer neuen Sittlichkeit und vom theologischen
Neuaufbruch und System der Wittenberger Bewegung bedingt.3 Christolo-
gische Vorgaben und die Frage der Glaubensgerechtigkeit, die Bindung an

I Bei der okumenischen Studientagung «Kirche, Recht, Gesellschaft im Spatmittelalter
und in der frithen Neuzeit», die in Giistrow/DDR 1981 stattfand (vgl. ThZ 38 (1982) 553,
A. 9), war dieser Gesichtspunkt von mir im speziell kirchenrechtlichen Referat zu Bugenhagen
hervorgehoben. Einiges wurde bei der Ausarbeitung des hier vorliegenden Beitrages daraus
aufgenommen, da das genannte Referat nicht im Aufsatzband aus Anlass des 500. Geburts-
tages gedruckt wurde.

2 Vgl. E. Wolgast, Bugenhagen in den politischen Krisen seiner Zeit, in: Joh. Bugenhagen.
Gestalt und Wirkung, Berlin 1984, 100: «Bugenhagen iibernimmt die Zwei-Reiche-Lehre
Luthers ohne Abstriche und unterscheidet wie jener deutlich zwischen Gottesreich und Reich
der weltlichen Ordnungen mit je spezifischen Zustidndigkeiten und Mitteln» (mit Nachweisen
durch Beispiele).

3 «Ansatz und System der Wittenberger Reformation», d.h. die Absage an scholastische
Systeme und Anwendung der prophetisch-christologischen Auslegungsmethode in der neuen
Hermeneutik Luthers; vgl. z. B. H. Bornkamm, Martin Luther in der Mitte seines Lebens,
Gottingen 1979, 206 ff. R. Hermann klért in seiner unverdffentlichten Theologiegeschichte es
so: «Luther hat keine Dogmatik geschrieben. War Luther kein Systematiker? Das ist keine
ernsthafte Streitfrage. Bei ihm dreht sich alles um Eins, die Rechtfertigung aus dem Glauben
allein. Er kann keine Frage behandeln, ohne zugleich diese zu behandeln, und gerade von ihr
aus geht esum die Lehre von Gott ... oder um die Kirche, die Sakramente, die Christologie, die
Pridestination und so fort.»



Fortsetzung und Festigung der Reformation 3

den Schopferglauben und Bestidtigungen von Gotteserfahrung? bedeuteten
fiir die neue Sicht von Kirche und Welt viel.> Es wurden davon Gerech-
tigkeitsgefiihl und Freiheitsidee betroffen, nicht nur die Ordnungsfragen in
den Gemeinden.

In spezieller Untersuchung ist jedoch hier «die Frage nach dem Zusam-
menhang von reformatorischer Theologie und Kirchenrecht im Werk
Bugenhagens» zu beantworten, wie das Hans Hermann Holfelder® als
«Aufgabe kiinftiger Bugenhagenforschung» forderte, damit «die Frage
nach der theologischen Legitimation der Kirchenordnungen Bugenha-
gens» gekliart werde. Eine griindliche Darbietung vorgenommener Quellen-
untersuchungen kann in diesem Rahmen nicht erfolgen. Es soll aber auf die
grundsatzliche Bedeutung des ordnenden Gestaltens des lutherischen Kir-
chenwesens, das aus Bugenhagens reformatorischer Tatigkeit als Prediger
und Kirchenorganisator hervorging, eingegangen werden. Denn richtig
wurde etwa von Anneliese Sprengler-Ruppenthal’ betont, «dass reforma-
torische Lehre und Institutionalisierung zusammengehoren als konstituti-
ve Momente fiir den Fortgang der Reformation»; und von Holfelder? wird
dazu unterstrichen, «dass dann die mit Recht als bedeutendste geschicht-
liche Leistung Bugenhagens angesehene Kirchenordnungsarbeit nicht
mehr isoliert als das spezifische Werk eines Praktikers gewertet, sondern
als eingebettet in das theologische Denken Bugenhagens erkannt wird».

Um es voranzustellen und den programmatisch gemeinten Begriff vom
«neuen Bezug auf die Wirklichkeit» anschaulich zu machen: Ein neuer
Wirklichkeits- und Weltbezug liegt bei Bugenhagen vor, weil es zu einem
deutlichen, ja scharfen Gegeniiber von Macht in der Kirche durch Hierar-
chie und Freiheit des einzelnen und der Gemeinde durch Gemeindeord-
nung kam. Denn mit Bugenhagens Kirchenordnungsarbeit trat an die Stelle

4 Dazu H. Beintker, Artikel: Gott VII. Reformationszeit, TRE 13 (1985), 662ff. Ders.,
Luthers Gotteserfahrung und Gottesanschauung: Martin Luthers Leben und Werk 1526-1546
(1983), Berlin 21985; 39-62; 732-746.

3 In den grossen Reformationsschriften des Jahres 1520 erschiitterte Luther die Funda-
mente der von Rom geleiteten mittelalterlichen Kirche, aufs kanonische Recht bezogen in De
captivitate Babylonica ecclesiae praeludium. Vgl. meine Einleitungen in: Die reformatorischen
Grundschriften in vier Bdnden (dtv-LA), Miinchen 1983, und fiir die Begegnung Bugenhagens
mit dieser Lutherschrift H.-G. Leder, Bugenhagens «reformatorische Wende», Greifswald
19835, in: «Territorialkirchengeschichte».

S TRE 7 (1981) 360, 17f.

7" Bugenhagen und das protestantische Kirchenrecht, ZSRG.K 88 (1971) 196-233;
232f1.

8 TRE 7 (1981) 358,59f. Das folgende Zitat ebd. 358, 45-48.



4 Horst Beintker

einer streng disziplinierten Bindung an Bisch6fe und romische Hierarchie
die freiheitliche Selbstordnung der Kirchen bzw. Gemeinden in Stiddten
und Lindern, die von der Predigt des Evangeliums ergriffen wurden. Die
zentrale Leitungsgewalt in Rom hatte immer deutlicher im Banne der
kaiserlichen Machtideologie von Weltherrschaft gehandelt. Sie wuchs sich
zur Herrin aller mehr gewaltsam als friedlich missionierten und weltan-
schaulich wie rechtlich unterworfenen Voélker aus. Fast immer herrschte sie
«geistlich und weltlich». Freilich im Endergebnis gar nicht, wie die
geschichtliche Wende durch den Abfall von Rom in Deutschland, in der
Schweiz, in den Niederlanden, in Dinemark, in Norwegen, Schweden,
England und dem Einflussgebiet des Deutschritterordens zeigt. Die christ-
lichen Volker 16sten sich von Rom im Zuge der Reformation gegen die
Macht von Pédpsten und dem in ihren Diensten stehenden Kaisertum. Und
die frei vereinbarte und recht vielgestaltig den Landesbediirfnissen ent-
sprechende Neuordnung der Gemeinden half dabei, indem sie fiir die
Mitbeteiligung aller Gemeindeglieder im Gemeindeleben offenblieb.
Das iiberzeugendste Beispiel und iiberhaupt fiir die Neuordnung und
Gestaltung kirchlicher Ordnung, die nach der kursdchsischen Visitation
durch Bugenhagen anfangs in Norddeutschland in Gang kam und von da
nach Skandinavien und auch in Mitteldeutschland wirkte — das wichtigste
Dokument dafiir ist die von ihm fiir die Stadt Braunschweig verfasste
Kirchenordnung von 1528.° Wir halten uns an diese Kirchenordnung,
einmal weil sie «zugleich von der Einsicht und dem praktischen Geschick
ihres Verfassers das beste Zeugnis giebt»!0 sodann weil sie das erste
Dokument dieser Art war. Als erste der Bugenhagenschen Kirchenordnun-
gen hat sie die besondere Frische des Anfangs an sich und war doch in
anderer Weise die reife Frucht jahrelanger Erfahrung im Leiten der Wit-
tenberger Gemeinde. Im Einrichten und Leiten von Schulen, was in ihr
auch behandelt wird, blickte Bugenhagen 1528 auf eine vierundzwanzig-
jahrige Erfahrung darin zuriick. Und schliesslich war die Braunschweiger
Kirchenordnung den Kirchenordnungen anderer Stddte und Lédnder als
Vorbild dienlich. Fast alle folgenden evangelischen Kirchenordnungen

9 Zum 300. Todestag gab sie in der hochdeutschen Form von 1531 Chr. Bellermann in
seiner Bugenhagen-Biographie, Berlin 1859, heraus; die erste niederdeutsche Ausgabe findet
sich in H. Lietzmanns «Kleine Texte fiir Vorlesungen und Ubungen» 88, Bonn 1912.

10 Bellermann a.a.O. 38; vgl. E. Wolf, Johannes Bugenhagen, Gemeinde und Amt, in:
Peregrinatio I, Miinchen 21962; 269, und E. Kiihler, Die Wirklichkeit Gottes und die Wirk-
lichkeit der Welt im Werk Johann Bugenhagens, EvTh 19 (1959) 455. Zu der vorlaufenden
Programmschrift von 1525/26 vgl. in meinem G. Ebeling gewidmeten Bugenhagenaufsatz
1982 (A.1) ThZ 38, 551.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 5

gehen auf sie zuriick. Denn dem Braunschweiger Beispiel folgend beriefen
alsbald andere Bugenhagen zu weiterer Ordnungs- und Aufbauarbeit in
Hamburg, Flensburg, Liibeck, Ddnemark. Immer war sie mit seiner direk-
ten reformatorischen Tatigkeit verbunden. Offenbar iiberzeugte sein Wirk-
lichkeitssinn, den Ernst Kihler an ithm hervorhebt, und die niichterne
Erfassung und Bewiltigung der jeweils begegnenden Situationen.!!

Seine Kirchenordnungen zeichnen sich durch Klarheit und Wirklich-
keitsndhe aus, so wirken sie bis heute nach. Die «Christlyke Kercken
Ordeninge» von 1542 fiir Schleswig-Holstein, von ihm geschrieben und
unter dem Didnenkonig Christian III. offiziell als Richtlinien fiir theologi-
sche Amtshandlungen und Gottesdienstordnungen herausgegeben, er-
scheint z.B. mit einer hochdeutschen Ubersetzung von Walter Gobell in
Neumiinster (1985). Die Nordelbische Evangelisch-Lutherische Kirche
verantwortet diese Ausgabe, weil die heute giiltige moderne Kirchenord-
nung «im wesentlichen auf den Aussagen des in Pommern geborenen
«Pomeranusy, wie der Lutherfreund zu Lebzeiten genannt wurde», ba-
siere.!2

Der evangelische Glaube legte Bugenhagen bei der Arbeit ausserhalb
von Kursachsen auch eine hohe politische Verantwortung auf. Er hat
freilich keine der erforderlichen Reisen ohne die ausdriickliche Genehmi-
gung seines Landesherrn, des sdchsischen Kurfiirsten, unternommen, und
Luther war dabei der befurwortende Berater. Oder er war es, der zunichst
die auswirtigen Antrige widerriet, weil Bugenhagen in Wittenberg fiir die
Stadtgemeinde und Universitét selber dringend nétig war. Fiir die Durch-
fiihrung der Reformation mit Bugenhagens Hilfe in Deutschland und
Déinemark und fiir die Annahme der Kirchenordnungen durch Rat und
Biirgermeister bzw. durch die jeweiligen Landtage nannte man schon lingst
die Stddte Hamburg 1529, Minden 1530, Gottingen 1530, Liibeck, das
Haupt der Hanse, 1531, Soest 1532, Wittenberg 1533, Bremen 1534,
Pommern mit dem Landtag zu Treptow 1535, Ddnemark von 1537 an bis
zum Reichstag zu Odense 1539, auf dem die fir das Land vollendete
Kirchenordnung zum Gesetz erhoben wurde, Schleswig-Holstein 1542,
Osnabriick 1543, Land Braunschweig-Wolfenbiittel 1543, Bergedorf
1544.13 Doch geht es dariiber hinaus.

IL'E, Kidhler (A. 10), ebd. Diesen Hinweis danke ich E. Wolgast a.a.0. (A.2) 113.

12 Zitiert nach «Die Kirche» (Evangelische Wochenzeitung. Greifswalder Ausgabe) 40
(1985) Nr. 17,4.

13 Bellermann (A.9) 38 A. 1.



6 Horst Beintker

Die Berichte liber Vorgidnge dabei im einzelnen, ebenso iiber die refor-
matorische Tatigkeit und die ordnende Gestaltung des Kirchenwesens in
Déanemark und andernorts und iiber die damit verbundenen unruhigen
und vielbewegten Zeiten, auch iiber Bugenhagens Schrifttum dieser Jahre,
sind recht interessant, verlangen aber einzelne historische Referate.!4 Die
Neuordnung begann stets mit dem Angebot des Evangeliums durch eine
rege Predigttdtigkeit und hdufigen Gottesdienstbesuch der Gemeindeglie-
der, also durch eine ganz lebendige Glaubenserneuerung, die nach und
nach das soziale und politische Wesen der betreffenden Gemeinde stark
verdnderte. Wir horen dariiber von den verschiedenen Orten dhnliches
berichtet. Um die mittelalterlichen Jurisdiktions- und Machtvorstellungen
aufzuheben, die sich mit dem Bischofstitel bei den altgliubigen Fiirsten,
Stdnden und beim Volke verbanden, wurde von Wittenberg her der Amts-
titel Superattendent und Obersuperattendent in Gebrauch genommen,
obschon er den altkirchlichen Episkopus und Erzbischof meint.

Als der erste evangelische Superintendent stand Bugenhagen nach dem
Empfang in Braunschweig im Mai 1528 der Geistlichkeit vor. Er versam-
melte alle der Reformation willigen Geistlichen in einer Kirche «und bat
sie, tihm nach apostolischer Weise die Hiande aufzulegen, welches auch
offentlich vor der Gemeinde geschah».!> Im Einverstindnis mit ihnen
machte er sich dann gleichermassen um die Kirche wie um das Schulwesen
der Stadt verdient:

«Er predigt in jeder Woche dreimal in verschiedenen Kirchen,», um Bellermanns Bericht
zu folgen, «und hilt vor Laien und Geistlichen noch besondere Vortriige iiber einzelne Biicher
der heiligen Schrift, namentlich iiber den Brief an die Romer und iiber die Pastoralbriefe, um in
allen empfianglichen Gemiithern eine tiefere Erkenntnisz der evangelischen Wahrzeit zu
begriinden und ihnen den hohen Beruf eines evangelischen Geistlichen zum rechten Bewuszt-
sein zu bringen. In seinem Hause steht er tdglich einem Jedem Rede, der sich in besonderen
Bedenken und Gewissensfragen an ihn wenden will; er schlichtet Streitigkeiten, er beruhigt die
noch ungewissen und schwankenden Gemiither, er wendet seine firsorgliche Milde auch den
noch vorhandenen katholischen Geistlichen und Modnchen zu, um ihnen, wenn sie fiir ein Amt
in der evangelischen Kirche untauglich sind, ein Gnadengehalt auszuwirken.»

Der Abschluss dieser vielen, Zeit und Kraft ununterbrochen in
Anspruch nehmenden Arbeiten war die gedruckte Kirchenordnung (1528
«to Wittenberch dorch Joseph Kluck»!9) in der niederdeutschen Mundart,

147 B. in «Gestalt und Wirkung» (A.2) die Beitrige von Ernst Koch und Sabine Pettke
oder in «Die Reformation in der Stadt Braunschweig. Festschrift 1528-1978», Braunschweig
1978, die Beitrige von W.A. Jiinke und Klaus Jiirgens.

15 Bellermann (A. 9) 37; ebd. der folgende Bericht.

16 Impressum nach der Ausgabe von H. Lietzmann (A.9) 150.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 7

alsbald in hochdeutscher Ubertragung mehrfach erschienen, zuerst 1531 in
Braunschweig, gleich danach bei F. Peypus in Niirnberg, zuletzt noch
einmal in Braunschweig 1563, nach der wir zitieren. «Der ehrbaren Stadt
Braunschweig Christliche Ordnung» hat er laut Uberschrift «dem heiligen
Evangelio und christlicher Liebe, Zucht, Friede und Einigkeit zum Dien-
ste» und zu einer christlichen Belehrung fiir Jedermann diese Ordnung
gedacht, damit das Reich Gottes aufgebaut und bei den Menschen zu
Frieden und Freude heimisch sei. Wie betont die offene Beziehung zur
Welt gedacht war, lehrt der letzte Widmungssatz: «Oek dar vnder veele
Christlike lere vor de bergere» (1528); «Auch darunter viel christlicher
Lehre fiir die Biirger. Durch Johan. Bugenhagen Pomer beschrieben.
M.D.XXXI.»!7 Wir kommen auf diese Ordnung gleich zuriick, um uns ihre
Hauptanliegen, die Gliederung und einige bemerkenswerte Stiicke dieses
150 Seiten im modernen Druck umfassenden Textes, geniigend bekannt zu
machen.

In Hamburg ging es nicht anders. Die freie Reichsstadt hatte sich an
Wittenberg gewendet und ebenfalls Bugenhagens Hilfe erbeten. Luthers
Befirwortung im Brief an den Kurflirsten vom 18. September 1528,
wonach Braunschweig keine erwiinschte Verldngerung zu gestatten sei, weil
er eigentlich in Wittenberg unentbehrlich, jedenfalls anderweitig notig
sei,!® fiihrte zur Genehmigung der Weiterreise. Der Herzog von Liineburg
gab Bugenhagen ehrenvolles Geleit unter der Biirgerschaft, beim Rat und
Biirgermeister Hamburgs fand er Anfang Oktober fiir die Durchfiihrung
der Reformation bereitwillige Herzen. Trotz des hartndckigen Widerstan-
des der Geistlichkeit des Domstifts brachte Bugenhagens geschicktes, wei-
ses und mildes Verfahren, gepaart mit ernster Ausdauer und fester, ent-
schlossener Zielstrebigkeit der Sache des Evangeliums den vollstindigen
Sieg. «Seine Predigten an Sonntagen und Wochentagen gewannen durch
ihre Einfachheit und durch die Kraft der Wahrheit alle Herzen.»!®

Bugenhagen schrieb selbst unter dem 8. Oktober 1528 an Luther: «Das Volk bezeugt grosse
Freude im Anhoren des gottlichen Wortes auch an Werktagen. Monche und Nonnen sind
schon dem Evangelio zugethan, die Franziskaner bereits heriibergetreten, und die Dominika-
ner weigern sich auch nicht. Die Klosterjungfrauen, so man die blauen Schwestern nennt,
haben ihre Ordenskleider abgelegt, und kommen in ehrbarer Kleidung zur Kirche. Die sich
verheirathen mogen, die sollen es thun; welche im ledigen Stande bleiben wollen, denen werde

17Vgl. Lietzmann (A.9) 2 und Bellermann (A.9) 107. Die Ausgabe von 1563 (Geisenhof
Nr. 240) hat 184 ungezidhlte Blitter in 8°.

18 WA Br 4, 556, 1 ff (Nr. 1326).

19 Bellermann (A. 9) 46.



8 Horst Beintker

ich Regeln verschreiben zur Ubung der Gottseligkeit und Vermeidung des Miisziggangs. Auch
sind schon die Klosterjungfrauen des Holsteinischen Benedictiner-Ordens zwei Meilen von
Hamburg diesem Exempel gefolgt.»20

Im Jahre 1530 bemiihte sich wiederholt Liibeck um Bugenhagen:?2!

«Dort waren ganz dhnliche Bewegungen entstanden, wie wir sie in Braunschweig und
Hamburg gesehen haben. Gleiche Ursachen brachten iiberall in ganz Deutschland gleiche
Wirkungen hervor. Sittenlosigkeit und Unwissenheit der Geistlichkeit, die alle Besseren im
Volke empérte, zudringliche Empfehlung des Ablaszhandels, der Todtenmesse und der ganzen
duszeren Werkheiligkeit, von der andern Seite dagegen immer besseres Verstindnisz der
heiligen Schrift, beides bahnte iiberall der Kirchenreformation den Weg.»

Der Rat der reichsunmittelbaren Hansestadt war aus Furcht vor kaiser-
lichen Eingriffen zunidchst d6ffentlichen Verbrennungen von Lutherschrif-
ten nicht entgegengetreten, setzte sogar evangelische Biirger gefangen und
verwies einige Prediger des Evangeliums aus der Stadt. Doch 16ste ein
neuer kaiserlicher Befehl die Wende aus. Die Vertreter der Biirgerschaft
erklidrten sich im Rat am 30. Juni feierlich fiir die Reformation und
forderten das kirchliche Leben verbindlich neu zu ordnen. Eine neue
Gesandtschaft wiinschte dafiir Luther oder Bugenhagen. Luther, auf der
Veste Coburg wiahrend des Augsburger Reichstages, nimmt im Brief an
Melanchthon am 22. September nach Augsburg zum Anliegen der beim
Kurfiirsten dort persénlich vorsprechenden Gesandten Krappe und von
Achelen wie folgt Stellung:

«Ich sehe es nicht gern, dass Pomeranus uns wieder fehlt; doch weiss ich auch nicht, wie
man es den Liibeckern abschlagen soll, wenigstens auf eine Zeit lang. Denn unsere Kirche hat
ihn sehr no6tig, zumal ich alt und krank oder vielmehr lebensmiide bin und nicht mehr lange
diese im Argen liegende Welt sehen und tragen mochte.»??

Nach Art der Braunschweiger und Hamburger Kirchenordnung ent-
stand mit Beratung durch eine Kommission eine besondere Ordnung, die
von Biirgerschaft und Rat feierlich angenommen wurde. Bugenhagen kehr-
te im Friihjahr 1531 nach Wittenberg zuriick, hatte mit Vorlesung und
Predigen schon begonnen, als dringende Bitten des Konigs Friedrich von
Dinemark und des hessischen Landgrafen dazu fiihrten, ihn aufs neue nach
Liibeck zu geben. Fiir ein ganzes Jahr stand er dann fiir das Kirchen- und
Schulwesen dort zur Verfiigung, um das Verkiinden des Evangeliums und

20 Seckendorf, Historie des Lutherthums, deutsche Ausgabe (iibers. v. E. Frick) Leipzig
1714, 925.

21 Der Bericht nach Bellermann (A.9) 50.

22WA Br 5,617,22ff (Nr.1716).



Fortsetzung und Festigung der Reformation 9

das neugeordnete Gemeindeleben zu befestigen. Wie pflichttreu und hart
gegen sich selbst er dabei war, mogen einige Sdtze aus seiner Schrift
«Widder die Kelch-Diebe. Geschrieben zu Liibeck durch loannem Bugen-
hagen Pomern», Wittenberg 1532 bei H. Lufft, zeigen:23

«Dass ich mich von Gottes Gnade rithme, ich habe allhier zu Liibeck viermal in diesem
Jahre den Katechismus gepredigt, meine anderen Arbeiten und Predigten sind auch wohl
bekannt, welches auch die anderen Pridikanten, deren wohl zwanzig ist, treulich tun, mit
grosser Arbeit, und unterrichten das junge Volk und die Unverstindigen 6ffentlich oder
heimlich, fordern das Volk zu sich, wenn es ein jeglicher begehrt, sondern aber geschiehts,
wenn man zum Sakrament gehen will, lehren und trésten mit Gottes Wort u.s.w. wie Paulus
Thimotheum vermahnt, zu erretten die Irrigen, zu strafen die Mutwilligen, zu trosten die
Betriibten mit dem Trost, damit uns Gott getrostet hat.» Nachdem er diejenigen Priester geriigt
hat, die etwa solche notige Arbeit und Miihe sparen, fihrt er fort: « Wenn unser Herr Gott nicht
mehr von einem Prediger forderte, so wollte ich auch nicht sorgen fiir gute Kinderschulen, fiir
gelehrte und fromme Priadikanten, fir die kranken Leute, fir die Notdurft der Armen; ich
wollte mich allein beweisen damit, dass ich die Zeigerstunde umkehrte auf dem Predigtstuhl
und lehrte, was ich wollte, und wenn michs nicht geliistete, die Heilige Schrift zu predigen, so
wollte ich meine grosse Kunst beweisen mit narrischen Allegorien und sagen, dass die
achtundzwanzig Kapitel Matthii sind im Tabernakel Mosi bedeutet und dergleichen. Danach
wollte ich mich verschliessen als ein Mdnch in der Zelle und niemandem dienen, denn dem ich
gerne wollte», womit Bugenhagen diese Art von Weltabgekehrtheit und ldssiger, ja falscher
Schriftauslegung, verbunden mit Mangel an Diakonie, Unterricht und Erziehung der Jugend
gestraft hat. « Welch ein fein sanft Leben wollt ich haben und wollte sein ein feiner friedsamer
evangelischer Prediger. Aber wo wollte es zum Letzten hinaus?»

Oder als ein anderes Beispiel der wachsenden Anforderung evangeli-
scher Prediger und dabei gewiinschter Herbeiflihrung rechtlicher Grund-
lagen fiir die dussere Ordnung zur Konsolidierung der begonnenen Refor-
mation zitieren wir aus Bugenhagens Bericht vom 4. Juli 1539. Von seiner
letzten und ldngsten Auslandstdtigkeit, ndmlich in Didnemark, gibt er
folgenden Eindruck:24

«Wenn in einem freien Concilio um Friedens und Einigkeit willen freie und dienstliche
Ceremonien, welche der Evangelischen Lehre von der Vergebung der Siinde nicht zuwider,
angenommen wiirden, wollten sie selbige nach dem Exempel anderer christlichen Kirchen
auch halten... Das Evangelium wird in diesem Reich rein und mit Nachdruck gepredigt... Ich
habe nirgend so grosse Begierde zur Anhorung des gottlichen Wortes gefunden, als in Dine-
mark. Man lduft auch an den Werktagen und des Winters vor Tage, an den Feiertagen aber den
ganzen Tag zur Kirche und betet andichtig.»

23 Der folgende Abschnitt ist der Wiedergabe von Bellermann (A.9), a.a.0. S. 52 fentnom-
men. Die Quelle nach Geisenhof Nr. 276 ist in Gotha vorhanden.
24 Seckendorf (A.20), a.a.0. S. 1842f.



10 Horst Beintker

Erwihnt soll sein, dass Bugenhagen andere notige Arbeiten nicht ver-
nachldssigte. In der letzten Zeit seines Liibecker Aufenthalts wirkte er so
intensiv an der Ubertragung der Lutherbibel ins Niederdeutsche mit, dass
die 1533/1534 erschienene Liibecker Bibel als erste niederdeutsche Voll-
bibel, prachtig ausgestattet und noch vor der Wittenberger Gesamtausgabe,
herauskam und zur «Bugenhagen-Bibel» erklirt wurde.25

11

Wie kam gerade Bugenhagen als Wittenberger Stadtpfarrer und an der
Universitét lehrender Bibelausleger zu seiner bedeutenden kirchenordnen-
den Titigkeit? Dariiber wenigstens einige Hinweise.26

Da ein Reichstag fiir 1525 nach Augsburg ausgeschrieben war, erhielt
Luther den Auftrag, ein Gutachten fiir die Reformen seinem Landesherrn
zu erstellen, die im Reich vorzunehmen seien.2’ Als «Ein Ratschlag, wie in
der christlichen Gemeine eine bestdndige Ordnung solle vorgenommen
werden»,?8 kam es 1526 zum Druck. Im ganzen Reich die Messe umzu-
wandeln nach Christi Ordnung und aus «den Messpfaffen» Diener des
Wortes Gottes zu machen,?? ist der Hauptpunkt des Gutachtens. Wolle
man aber gute und treue Prediger haben, so miisse die Schul- und Univer-
sititsreform vorgenommen werden.3°

«Was aber auss Stifften, Cl&stern und Bistimben zumachen sey, weyB ich nit zu raten;
solten sie so bleyben, so dienen sie Got nit und warten des worts nit. Solten aber die Bischoffe
Visitiren, wie ir Ampt ist, so miigen sie des stands nit gewarten. Das ist aber zu bedencken, das,
weil sie den namen und stand der Bisschoffe, abt, dechant fiiren und doch nit auBrichten sonder
weltliche Herrn sind, das sie auch zu grosser schmach unnd unehren gotts in dem stand sind

25 Dazu H. Volz, Martin Luthers deutsche Bibel, Berlin/Altenburg 1981, 234 ff,

26 Vgl. die biographische Skizze von H.-G. Leder in «Gestalt und Wirkung» (A.2) 27f.; H.
Bornkamm (A. 3) 425-442: «Die Neuordnung der Kirche».

27 Mit Schriften zur Neuordnung hatte Luther schon eingegriffen: Ordnung eines gemeinen
Kastens. Ratschlag, wie die geistlichen Giiter zu handeln sind, 1523 (WA 12 (1) 11-30.703; vgl.
WA Br 3 Nr. 603); Eine kurze Unterrichtung, worauf Christus seine Kirche oder Gemeinde
gebaut hat, 1523 (WA Br 3 Nr 697=Dezemberbrief an den Hochmeister Albrecht von
Preussen). Dieses reformatorische Ordnungsanliegen ging z. B. vorher aus der Schrift: An den
Adel und aus: De Captivitate Babylonica ecclesiae) iiberzeugend und klar hervor (vgl. die
Einleitungen dazu in dtv-LA 2 und 3 s.0. A.5).

28 WA 19 (436) 440-446.

9WA 19,443, 15f.

30WA 19,445, 14fF.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 11

und Tausentmal besser wer, das sie sich in weltlichen stand wandeln liessen und das solche
glitter vom reych zu lehen genommen und den gegeben wurden, die des wirdig erfun-
den...»3!

Luther dachte wie in den reformatorischen Grundschriften: An den
Adel und De captivitate, also iiber die Babylonische Gefangenschaft der
Kirche national wegen der finanziellen Ausbeutung des Volkes und mit
dem Vorschlag der Reichslehen {ibernational reichsrechtlich. Dabei ver-
traute er auf die angemessene Fiirsorgepflicht seitens der weltlichen Stin-
de, mehr als auf die korrumpierten vormaligen kirchlichen Zustinde zu
trauen war. Die Neugestaltung der kirchlichen Ordnungen war in Witten-
berg ldngst in Gang mit Kultusreformen, Abschaffung der sogenannten
Winkelmessen an den Seitenaltdren — 1524 in der Schlosskirche. Der
Gottesdienst in den Gemeinden sollte wirklich Kommunion sein. Uber
den neu eingerichteten Gottesdienst iibergaben der Propst der Schlosskir-
che Justus Jonas und der Stadtpfarrer und Universitédtslehrer Bugenhagen
am 10. Oktober 1525 an die Rite des Kurfiirsten Johann von Dolzig und
von Minkwitz einen Entwurf. Sie waren zur weiteren Regelung der Sachen
«Universitdat und Kirche» nach Wittenberg vom Landesherrn geschickt
und zeigten sich mit der Neuregelung einverstanden.

Die neue Ordnung ging auf einen deutschsprachigen Gottesdienst und
deutschen Choral als Gemeindegesang aus. Zwei Musiker waren als Orga-
nisten und Chorleiter schon berufen worden. Die Gesangstiicke des Got-
tesdienstes und auch biblische Lesestiicke wurden ja von Geistlichen und
Chor gesungen vorgetragen. Nun geschah es aber in der Volkssprache, und
die Gemeinde sang ihre deutschen Chorile, fiir die seit 1524 ein neues
Gesangbuch vorlag. Konrad Rupff, der alte kurfiirstliche Sangmeister, und
Johann Walther waren die aus Torgau vom Hof herbeigerufenen Musiker.
Luther wirkte seit Herbst 1525, selber wie Walther komponierend und
Psalmtexte fiir die Chorile nachdichtend, mit ihnen zusammen. Am 29.
Oktober, dem 20. Sonntag nach dem Trinitatisfest, wurde in der Stadtkir-
che der erste Gottesdienst nach dieser Ordnung gehalten. Luther richtete
am Sonntag darauf einige Worte an die Gemeinde dazu.3?

31'WA 19,446, 1-9. Von Luther war schon in der Adelsschrift 1520 gegen das ausbeutende,
wiiste Leben der Bischofe und Prilaten die Hilfe der christlichen Laien in den weltlichen
Stdnden, voran der Adel, gefordert: WA 6 404f. (Vorrede); dtv-LA 2,65f.

32 WA 17/1,444 «zu 12» gibt Georg Rorers Notiz, der als Liturg mitwirkte, wieder, die den
Beleg fiir die Einfilhrung bringt. Luthers Worte an die Gemeinde ebd. 459, 18ff. Vgl. H.
Bornkamm (A.3) 418f.



12 Horst Beintker

Freilich hatte es umstiirzlerische Vorginge auch in Wittenberg gegeben,
die Bugenhagen 1521/1522 miterlebte und die Luther im Mirz 1522 mit
seinen Invokavitpredigten erfolgreich abweisen konnte.33 In liturgischer
Hinsicht neue Wege begann man auch ausserhalb Wittenbergs zu gehen.
Die tiefer eingreifenden Ordnungen und Anderungen bisheriger Gottes-
dienste setzten beim Herzstiick der gottesdienstlichen Versammlung und
der feierlichen Gegewart Christi beim Heiligen Abendmabhl ein. Die grund-
sdtzliche Kritik des Altarsakraments stand in De captivitate Babylonica
ecclesiae; diese Schrift Luthers hatte Bugenhagen bekanntlich bekehrt und
nach Wittenberg gebracht.

Besonders scharf war von Luther in Ubereinstimmung mit Hus kritisiert
worden, dass dem Laien der Kelch versagt und alles nur zum «Anschauen»,
als eine Art Schauspiel mit andidchtiger Scheu zu geniessen, aufgefiihrt
werde. Fiir Luther ist das Abendmahl das Testament Christi. Es verheisst
den Glaubenden ein ewiges Leben und sagt die Siindenvergebung zu, nicht
aufgrund eigener verdienstvoller Werke, sondern allein durch den Glau-
ben.

Anfang 1526 erschien auf dringende Bitten auswirtiger Gemeinden um
eine Ordnung in den evangelischen Kirchen Luthers «Deutsche Messe und
Ordnung des Gottesdienstes». Hier ist dreierlei Gottesdienstform bedacht:
Einmal die lateinische Form, wie er sie in « Formula Missae, 1523» geregelt
hatte. Sie blieb auch erhalten wegen der Jugend, die mit Latein, der
europdischen Gelehrtensprache und der liturgisch iibernational verbinden-
den Kultsprache, vertraut werden sollte. Sodann die «Deutsche Messe» —
um der einfiltigen Laien willen. Und sehr selten die «dritte Weise» — nicht
so Offentlich bei denen, «die mit Ernst Christen sein wollen und das
Evangelium mit Hand und Mund bekennen», sich mit Namen einzeichnen
usw. «Hie» bediirfts «nicht viel und gross gesenges».34

Diese Hoffnung auf solche Christen, die wirklich, mit Paulus gespro-
chen, die «feste Speise» vertragen (I Kor 3,2), bestand bei Luther und
einigen anderen 1523 schon und auch 1527, aber man war nach den
Eindriicken von 1522 doch bedidchtig. Das zeigte sich gegen Hausmann,

33 vgl. H.-G. Leder (A.26), a.a.0. S. 17f. H. Junghans gibt die Invokavitpredigten mit
Einleitung in der Gegenwartssprache wieder in Martin Luther, Taschenausgabe (LTA), Berlin
1981-1984, Bd. 3 «Sakramente, Gottesdienst, Gemeindeordnungy»; als Beispiel fiir gleichzei-
tige Trostung siche die Briefe an Cronberg und nach Rigain LTA 1 und dtvLA 4,81-98. 1091f.,
S. 84ff.

34 WA 19,75,13; vgl. H. Bornkamm (A. 3) 442f. (mit Literaturhinweisen).



Fortsetzung und Festigung der Reformation 13

der meinte, dass man mittels der Visitationen dahin gelangen werde.3>
Aber Luther ist da im Urteil sehr vorsichtig. Man habe die rechten Leute
und Personen noch nicht. In dieser Richtung war und ist es Bugenhagens
besonderes Verdienst, solche Idealprogramme einer Kerngemeinde oder
eines vermeintlich echten Christseins in der elitiren Gruppe in niichterner
Einschdtzung der dabei drohenden neuen Gesetzlichkeit vermieden zu
haben und dass er im engen Kontakt mit Luther den Realititen Rechnung
trug. Luther war fiir die allmihliche Entwicklung. So auch Bugenhagen, um
zu ordnen, was vorhanden. Und doch ist es iiberwiltigend, wie und in
welch kurzer Zeit die Reformation weithin mittels Predigt und kirchenord-
nender, echter bischoflicher Titigkeit segensreich durchgefiihrt werden
konnte.

Luther dusserte sich zu Bugenhagen, der ihm Seelsorger und Freund war,
in einer zeitlebens bestehenden engen Arbeitsgemeinschaft iiber alle theo-
logischen und kirchlichen Sachfragen ganz offenherzig. Es handelte sich
damals um Sachen, die leicht ausufern konnten, wie sie es mit dem
tiichtigen Liturgen Thomas Miintzer erlebten. Natiirlich war der Landes-
herr um die Ordnung in seinem Lande bemiiht, auch wenn er es nicht selber
regeln oder sie herstellen konnte oder es sich auch nicht durch seine
Beamten, Schosser, Schaffner und Juristen bewerkstelligen liess. Dann hat
er die Wittenberger Reformatoren aufgefordert, die Sachen vorzunehmen.
Kurfiirst Johann rief sie wiederholt nach Torgau und Altenburg, d.h.
immer Luther und Bugenhagen zusammen. In solcher Sache schrieb
Luther:

«12. Oktober 1527. Gnade und Friede in Christo Jesu! Durchleuchtigster, hochgeborner
Fiirst, gnddigster Herr! Unser Pfarrherr, Herr Johann Pomer, und ich haben der Visitatoren
Acta iiberlesen und wenig darinnen geidndert, wie E.K.F.G. dabei verzeichnet vernehmen
werden. Denn es uns alles fast [sehr] wohlgefallet, weil es fiir den Pobel aufs einfiltigst ist
gestellet. Dal3 aber die Widerwirtigen mochten rithmen, wir krochen wieder zuriick» - ndmlich
zu allgemeingiiltigen Lebensordnungen in der christlichen Gemeinde, zu Zucht und Ordnung -
«ist nicht groB zu achten; es wird wohl still werden. Wer was gottlichs furnimmt, der muB8 dem
Teufel das Maul lassen, dawider zu plaudern und liigen, wie ich bisher hab tun miissen.

Und ist mehr darauf zu sehen, dall die Unsern, so den Predigern ungeneigt, «da die
evangelische Erkenntnis von einigen nur nachgemacht erschien», nicht hieraus schopfen
Ursach und Gewalt wider sie... Auch kann man’s nicht alles auf einmal stellen, wie es gehen
soll. Es ist nichts damit denn der Samen geworfen; wenn’s nu aufgehet, wird sich Unkraut und

35 Zu Nikolaus Hausmann/Zwickau sieche H. Bornkamm (A. 3) 430f,, der dessen aktive
Vorstosse bei Herzog Johann schildert. Hausmanns Schreiben bringt wenig gekiirzt E. Sehling,
Die evangelischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts, Bd. 1 Leipzig 1902, 34.



14 Horst Beintker

der Fille [Fehler] so viel finden, daB3 Getens [Jdten] und Flickens genug sein wird. — Denn
Ordnung stellen und gestellete Ordnung halten sind zwei Ding weit von einander. Ecclesiastes
(Pred 11,6) lehret, man miisse tun, so viel man kann, und nicht ablassen, das Ander gehen
lassen, wie es gehet, und Gott befehlen, wie es denn im weltlichen Regiment auch zuge-
het.»36

Der Visitatorenunterricht war fiir alle Pfarrer des Landes bestimmt.
Melanchthon hatte den Text ausgearbeitet, doch bevor er vom Kurfiirsten
bestitigt wurde, waren Luther und Bugenhagen noch ofter zur Uberprii-
fung einzelner Artikel nach Torgau geholt worden. Das Ganze war also weit
mehr als ein Versuch, das Neue iiberall in Gang zu bringen, es stellte aber
fiir die damalige Zeit kirchenrechtlich etwas gianzlich Neues dar und war
z.B. auch mit den vorhandenen reichsrechtlichen Ehesatzungen etwa in
Sachen Ehehindernisse, Trauung, Scheidung in Einklang zu bringen.3’
Bugenhagens Mitarbeit bei dieser Instruktion wirkte sich auf seine das
lutherische Kirchenwesen gestaltende Titigkeit nachhaltig aus.

Mit der «Deutschen Messe und Ordnung des Gottesdienstes, 1526» gab
Luther ein Beispiel, das fiir evangelische Agenden bis in die Gegenwart
wirksam wurde. Auch fiir Lehrnormen und Bekenntnistexte bahnte sich fiir
Glaubens- und Sittenfragen mit Kirchenvisitationen in Sachsen etwas an.
Seit 1525 wurde Luther wegen kirchlicher Notstdnde und rechtlich offener
Situationen nach dem Zusammenbruch des hierarchischen System beim
Kurfiirsten vorstellig. Melanchthon und Bugenhagen waren Luthers Sor-
gen aufgrund von aus dem Lande eingehender Klagen natiirlich vertraut.
Der «Unterricht der Visitatoren an die Pfarrherrn im Kurfiirstentum zu
Sachsen, 1528» ist die Frucht der gemeinsamen Miihe, nach reformatori-
schen Grundsidtzen dem Kirchenwesen neue Gestalt zu geben. Bei den
Visitationen in Kursachsen 1533/1534 war Bugenhagen personlich betei-
ligt. Fiir die Texte der Confessio Augustana in Vorform der Torgauer
Artikel und fir die Vorbereitung der Schmalkaldischen Artikel wirkte er
mit. Luther, Jonas, Melanchthon und ihm, diesen vier Sdulen der von
Wittenberg aus sich erneuernden Kirche, gab Kurflirst Johann die Artikel
des Glaubens auszuarbeiten auf. Bei der Wittenberger Konkordie von 1536
fihrte dann wieder Bugenhagens Besonnenheit zum konfessionellen Frie-
den zwischen den Evangelischen. Auf ihn ist das Selbstverstindnis des
Apostels Paulus vom «weisen Baumeister» (I Kor 3) beziehbar.

36 WA Br4, 254, 1 ff. (Nr. 1158); Nr. 1200 (ebd. 325 ff.) enthélt die Antwort des Kurfiirsten
vom 3. Januar 1528, nachdem er Luther und Bugenhagen Ende November noch fiir einige Tage
zur Beratung des Textes nach Torgau gebeten hatte.

37 Vgl. die Beilagen I1I-V zum vorigen Schreiben: WA Br 4, 331-339.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 15

«Wisset 1hr nicht, dass ihr Gottes Tempel seid und der Geist Gottes in
euch wohnt?» — fragt Paulus V. 16 die Korinthische Gemeinde, also nicht
die ganze Stadt Korinth, sondern die, mit denen er zunédchst nur wie mit
jungen Kindern in Christus als den ersten hinzugebrachten Briidern umge-
hen konnte. «Milch habe ich euch zu trinken gegeben, und nicht feste
Speise; denn ihr konntet sie noch nicht vertragen. Auch jetzt konnt ihrs
noch nicht», heisst es V. 2, und der Beweis mochte wohl fiir die Verhilt-
nisse an fast allen Orten damals bei der Ausbreitung des Evangeliums
gelten. Gewicht hat diese Einschrankung vielerorts noch heutzutage, jeden-
falls gewohnlich im 16. Jahrhundert, wo es so eindeutig durch die Sprache
sich erweist, wenn Luther etwa schreibt und Bugenhagen dann berichtet,
dass das Evangelium «angenommen» werde und sich ausbreite3® und der
Besuchsdienst, die visitatio, erbeten werde, um vom elenden Zustand der
Kirche abzukommen:

«Summa, solch theur edle werck ist gar gefallen und nichts davon uberblieben», vom
Besuchsdienst der Bischofe, als «das man die leute umb gelt, schuld und zeitlich gut geladen
und verbannet odder einen divinum ordinem von den antiphen und versickeln ynn kirchen zu
18ren3? gestellet hat. Aber wie man lere, gleube, liebe, wie man Christlich lebe, wie die armen
versorgt, wie man die schwachen tréstet, die wilden straffet, und was mehr zu solchem ampt
gehdret, ist nie gedacht worden.»40

So urteilt Luther in seiner Vorrede zum «Unterricht der Visitatoren»,
fir den Melanchthon 1527 auf Luthers Wunsch hin den Auftrag, ihn
auszuarbeiten, erhielt und woran vornehmlich Bugenhagen teilhatte.

«Dem nach» — also: weil nun, fihrt Luther in der Vorrede fort — «uns itzt das Euangelion
durch unaussprechliche gnade Gottes barmhertziglich widder komen odder wol auch zu erst
auffgangen ist, dadurch wir gesehen, wie elend die Christenheit verwirret, zurstrewet und zu
rissen ist», und das geht im 16. Jahrhundert eben so ziemlich auf die ganze Bevolkerung eines
Landes, «hetten wir auch dasselbige recht Bischoflich und besucheampt als auffs h§hest von
n6ten gerne widder angericht gesehen.»4!

33 WA Br 4,404, 1ff. (Nr. 1236) an Pastor Gabriel Zwilling in Torgau.

39 Luther meint, «eine als gottlich geltende Regel iiber einen Antiphon und Gesang», der in
der Kirche zu «briillen» sei, wire aufgestellt, um als Leistung der Bischofe angesehen zu
werden.

40 WA 26,196,22-28. «Eitel iuncker und Brasser sind es werden, die den leuten das yhr
verzereten und nichts, ia eitel schaden dafur theten, Und ist also dis ampt gleich wie alle heilige
Christliche allte lere und ordnung auch des teuffels und Endechrists spot und gauckelwerck
werden, mit grewlichem erschrecklichem verderben der seelen» (196,28-32).

41 WA 26,197,12-16. Luther begriindet anschliessend, warum nicht das S.Petrusamt in
Rom, da man nicht wisse, ob «das Gottes geschefft sey», sondern Herzog Johann, «des Ro.



16 Horst Beintker

Das war in Ahnlichkeit zum Reise- und Sammlungsdienst des Paulus ein
Neubegriinden der Ausbreitung rechter evangelischer Predigt, der Bot-
schaft des Kreuzes Christi, ein Erwecken des rechten christlichen Lebens in
den Gemeinden. Das betrifft die theologische Seite der Sache. Und es geht
dabei um die Lebens-Ordnungen, wie man in den Gemeinden das Leben
fordern und erhalten soll, d.h. wie man lehrt, also predigt und die Jugend
unterweist, wie man glauben und lieben, fiir die Schwachen und Armen
sorgen, das diakonische und seelsorgerliche Amt in der Gemeinde, vorran-
gig der damaligen gesellschaftlich-sozialen Struktur entsprechend, am Ort
fiihren soll. Aber nicht nur das.

Da verbinden sich theologische und kirchenrechtliche Aspekte, da geht
es iiber zu praktischen Fragen, um neue rechtliche und materielle Grund-
lagen fiir die unsicher gewordene Existenz der Kirchgemeinden zu finden.
Denn es werden gerade mit Bugenhagens auswirtiger Tatigkeit die iiber-
greifenden bischoflichen Aufgaben zu solchem Neubeginn aktiviert. Eine
die christlichen Gemeinden verbindende Besuchs- und Aufsichtsaufgabe,
das Ordnen und Achtgeben tritt ein, was ja mit den Superattendenten-
dmtern verbunden war, die nicht nur in Sachsen, sondern von Bugenhagen
dann in Pommern und in Didnemark eingerichtet wurden. In Danemark
wurden iibrigens diese Amter spiter mit dem Bischofstitel versehen. Das
alles bedingte kirchenrechtlich und bei staatsrechtlicher Anerkennung die
Selbstverwaltung und Ordnung eines grosseren Gemeindeverbandes nicht
nur im Prinzip.

Dabei blieb die reformatorische Hauptrichtung deutlich: Erwecken des
miindigen Christen, zwar verwaltungsmaissig durch den raschen Ubergang
und bei der ungeheuer zahlreichen rechtlichen Arbeit im Sdkularisierungs-
prozess einer noch territorialen Aufsicht im Sinne des ius circa sacra als
dem Staat und seinen Organen unterstellt. Wegen der vielen finanziellen
und grundrechtlichen Fragen und von seiten der Fiirsten, des Adels, der
stddtischen und stdndischen Gesellschaftsleitungsorgane, modern gesagt,
der viele staatliche Stellen beanspruchenden gesellschaftlichen Umstruk-
turierung wegen, setzt sich zunéchst das Territorialprinzip durch.

Reichs Ertzmarschalek und Kurflirst», angerufen werde, um Ordnung zu schaffen. Man habe
sich «zur liebe ampt (welchs allen Christen gemein und gepoten)» gehalten und «unsern
gnedigsten herren, als den landflirsten und unser gewisse weltliche Sberkeit von Gott veror-
denet», gebeten, «aus christlicher liebe (denn sie nach weltlicher &berkeit nicht schuldig sind,
[dergleichen zu tun]) und umb Gotts willen dem Euangelio zu gut und den elenden Christen
ynn S.K.F.G. landen zu nutz und heil», solches zu veranlassen (197,17-19); vgl. dazu H.
Bornkamm (A. 3) 430-435.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 17

Es kommt das Streben nach einheitlicher Lehr- und Bekenntnisbildung
in je einem Lande unter seelsorgerlich-theologischem Aspekt dem entge-
gen. Ob die Beschreibung dieses Prozesses mit dem problematischen
Begriff «Landesherr als Notbischof» iiberhaupt den Kern der Sache trifft,
ist sehr fraglich. Im Grunde zeigen die reformatorischen Kirchenordnun-
gen deutlich die Ziige einer konventualen Ordnungsstruktur. Zustimmung
und Annahme spielen also beim Neuordnen eine wesentliche Rolle, und
die Gesichtspunkte, die spater zur Auspragung des Kollegialsystems fiih-
ren, stehen eben im Gegeniiber zur hierarchisch strukturierten Gesamtkir-
che unter der Leitung Roms an entscheidender Stelle.

1T

Die Braunschweiger Kirchenordnung hingt auf manche Weise mit dem
«Unterricht der Visitatoren» eng zusammen. Wie gesagt, kam dieser aus
Melanchthons Feder; er stammte aber nicht durch und durch von ihm, wie
spater auch die Confessio Augustana nicht. Hier fanden sich die verschie-
denen Befdhigungen der Reformatoren nun wie Fdden in einem ganzen
Gewebe zusammen. Es gibt Ziige, die auf Bugenhagens organisatorische
Fihigkeiten riickschliessen lassen. Fiir Braunschweig war ihm dann niitz-
lich, was ihm Erfahrungen mit Schulordnungen seiner Treptower Zeit
gebracht hatten. Die Ausarbeitung der Ordnung beeinflussen erst recht die
Reform von Universitidt, Schule und Pfarrgemeinde in Wittenberg. Fiir die
finanziellen Regelungen bot die Leisniger «Kastenordnung» (1522/23) ein
Vorbild, fiir die Gottesdienste die Wittenberger Ordnungen iiberhaupt,
Luthers «Deutsche Messe» usw. Die Braunschweiger Kirchenordnung
bringt Ausfiihrungen iiber die Taufe und das Abendmahl und beschrinkt
sich mit Ordnungen auf die Sicherung der Schulbelange und der Wortver-
kiindigung und alle zum Dienst an Gottes Wort und Sakrament sowie an
den Schwachen, Kranken und Armen sinnvollen Anleitungen. Die auffil-
lige Reduzierung des rechtlichen, bisher so gesetzlich gechandhabten Stoffes
bezeugt den bewussten Gegensatz zu den bisherigen «papstlichen Dekre-
talien». Hatte Luther noch zum «Unterricht der Visitatoren, 1528 gesagt,
die neue Ordnung solle «nicht als strenges Gebot» ausgehen, «sondern als
eine historien odder geschicht, dazu als ein zeugnis und bekendnis unsers
glaubens». Er erwartet aber, dass doch «alle..., welchen das Euangelion mit
ernst gefellet, und lust haben einmiitiglich und gleich mit uns zu halten, ...
sich williglich, on zwanck, nach der liebe art ... derselbigen fridlich»



18 Horst Beintker

leben.4? Es entstanden in Braunschweig durch Bugenhagen beginnend
Ordnungen und Anleitungen des Gottesdienstes, der pastoralen Unterwei-
sung zu Disziplin, Zucht, Schule, Amtereinteilung, Kranken- und Armen-
wesen, Versorgung der Beauftragten, Vermogensrecht usw. fiir ein ganz
unter Gottes Wort gestelltes Gemeindeleben. Deshalb wird viel auf die
biblische Begriindung bezogen. In der Braunschweiger Kirchenordnung
sind ca. 340 Schriftstellen angefiihrt, bzw. werden Weisungen nach diesen
Stellen gegeben.
Gleich in der Vorrede stellt Bugenhagen fest:

«Etliche schreien iiber neue Ordnung» — ich zitiere diese angefiihrte Kritik am Werk der
Neuordnung nach der ersten Ausgabe: «Wat is hyr in dissen stucken nyes?» Bugenhagens
Gegenrede nun nach der hochdeutschen Fassung von 1531: «Wie kann ein verstdndiger
Mensch mit gutem Gewissen sagen, daB3 solche Dinge nicht nGthig seien? Dies sind die meisten
und gréBten Stiicke in dieser Ordnung. Schinderei4® aber (der leider unter dem Namen
Gottesdienst allzuviel ist) nennt Paulus nicht eine Ordnung, sondern eine Unordnung wider
gottliche und christliche Ordnung», weiter im niederdeutschen Text: «vnde deyt de siluige
vnordeninge vnde vnordens knechte / de sick Sres ordens verrdmen / in den ban .ij. Thessa. iij»
(I Thess 3,6. 12ff).#* Und zuvor, ehe der Bann iiber die «Unordens-Knechte, die sich doch
ihres Ordens rithmen», erwdhnt wird, werden im Blick auf Unterstiitzung derer, die man mit
Mt 25,40 «die Geringsten (Briider und Schwestern) Christi» nennt, und die wie die Prediger
aus dem «Gemeindekasten» (der gemeinsamen Kasse) versorgt werden sollen, kommt die
biblische Begriindung: «alse Christus secht / dat eyn arbeydes man synes Lohnes werdich sy«
(I Tim 5,118).43

Mit dem dritten Absatz beginnt die Erkldrung der grundsitzlichen
Bedeutung des neuen Gottesdienstes und der Abwendung vom alten.

«Cerimonien §vers de hyr vorordent synt / wo de Scholere alle dage des auendes vnde des
morgens/ vth der hilgen scrifft / Psalme vnde lectien singen vnde lesen scholen / vande den leyen
samt den anderen diidesch / wen se tor predige vnde misse (zu Predigt und Messe) des hilgen
dages tosamende kamen / werden geholden eyndracht willen mit fryer conscientie (mit feiem
Gewissen)/ ».4¢ Sie dienen der Gemeinde zur Besserung, weil sie nichts anderes als «gute Lehre
und Ubung der Jugend» sind «und Unterrichtung und Gebet und Danksagung der Christen,
weder dem Leibe noch dem Gewissen oder der Seele beschwerlich» (Bellermann 109f).

42 WA 26,200, 12-20.

43 Bugenhagen meint damit, was «unchristlich», also missbrauchlich und gegen die biblisch
begriindbaren Ordnungen, «oder unniitz und zu viel ist»: Bellermann (A.9) 110.

44 Ausgabe von H. Lietzmann (A.9) 3,15.19-22; Bellermann (A. 9) 109 f. (Im folgenden nur
mit «Litzmann» bzw. «Bellermann», und soweit eindeutig im Text mit blossen Zahlen,
belegt.)

45 Lietzmann 3, 8f.

46 Lietzmann 3,23-27; vgl. Bellermann 109.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 19

Es wird sofort klargestellt, warum nur solche gottesdienstlichen Agenda,
Traditionen und Zeremonien den Christen niitzen, bei denen die «Gewis-
sen frei gehalten werden» und «keine Menschenlehre daneben» gelehrt
wird, gleichsam als miisse man es so «halten» (110); denn:

«Von den andern (Ceremonien), die nur Geldsachen sind, oder zu welchen die Gewissen
mit Menschenlehren und Geboten verstricket sind», sage Christus Mt 15,9: «All ihr Gottes-
dienst ist vergebens, dieweil sie lehren die Lehren und Gebote der Menschen etc. Ich
geschweige, dass Viele nicht wissen, was sie in ihren Psalmen lesen; ja sie begehren es nicht zu
wissen. Was sollten doch trunkene Chorschiiler und ungelehrte Zeitpfaffen4’ und Vigilien-
Mummeler von der heiligen Schrift wissen? Will man nicht christliche und dem Volke
niitzliche Ceremonien haben, so kann man auch der unchristlichen wohl entbehren. Ceremo-
nien mufBl man haben; warum schafft man denn nicht Ceremonien, die sich mit Gottes Wort
und dem christlichen Glauben wohl mégen vertragen und niitze sind? Es ist eine alte gute
Gewohnheit, daB man die Schiiler hat in vielen Stddten geiibt, in der Kirche mit Psalmen
singen und dass sie muBten Lectionen lesen. Das hilt diese Ordnung auch und soll noch besser,
wills Gott, werden, dass sie auch in der Schule sollen verstehen lernen, was sie singen und lesen.
Daf} aber die Laien auch zu Zeiten deutsch Gott unsern lieben Vater und unsern Herrn Jesum
Christum mit Psalmen und andern Gesédngen aus der heiligen Schrift ohne Geld und ohne
Brandmal am Gewissen loben und bitten, das soll man Christenleuten zu Gute halten und
gdonnen; miissen sie doch wohl den Anderen génnen, daB} sie das Evangelium Christi so graulich
schelten und verldstern» (110).

Auf ein 6kumenisches Konzil zu harren, in dem beschlossen wiirde,
«wie man predigen und die Sacramente Christi gebrauchen soll und was ein
christliches Leben sei, das ist vergebens» (111). Aber hierin gebe es keine
Unklarheit:

«Denn es ist alles beschlossen von Ewigkeit im Concilio der heiligen Dreifaltigkeit und
durch Jesum Christum selber vor dieser Welt ausgesprochen und durch seiner Apostel Stimme
und Schriften der ganzen Welt offenbar gemacht, wie man soll das Evangelium Christi den
armen Siindern predigen und die pharisdische Heuchelei oder Heiligkeit verdammen und wie
man soll mit Wasser taufen und sich taufen lassen, das Sacrament des Leibes und Blutes Christi
geben und nehmen» (111).

Den vielleicht ungewodhnlichen Umfang des Buches erkliart Bugenhagen
mit den neutestamentlichen Begriindungen, weil er iiberall «Ursache der
Stiicke gebe, die verordnet werden», und darunter auch einige Stiicke
seiner Lehre aus Gottes Wort anfiihre, «to wehren etliken erdomen (Irrtii-
mern) van den sacramenten de vns Christus mit synen worden beualen
hefft / vnde darneuen ock aftowende etlike schendlike vnde vnchristlike
misbruke» und Aberglauben (Lietzmann 5,28-33; Bellermann 111).

47 «Zeitpfaffen» sind Priester und Monche, welche nur die Horen singen.



20 Horst Beintker

Die «christliche Ordnung, zu Dienst dem heiligen Evangelio, christli-
cher Liebe, Zucht, Friede und Einigkeit; auch darunter viel christlicher
Lehre fiir die Biirger», beginnt dann selbst wie folgt:

«Vor Allem sind drei Dinge als n6thig angesehen; das Erste, gute Schulen aufzurichten fir
die Kinder» (112). Aber nun doch nach dem Urdruck: «Vor alle sint dre dinck als n8dich
angesehen. Dat erste / gude scholen vp torichten vor de kindere. Dat ander predikere / de Gades
wort reyn dem volke vordragen / tonemen / ock latinische lectien vnde vthleginge der hilgen
scrifft / vor de gel6rden to vorschaffen. Dat drudde / gemeyne Casten antorichten mit kerken
guderen vnde anderen gauen (Kirchengiiter und anderen Gaben) / dar vth sulke vnde andere
kerken ddnste erholden / vnde der armen notrofft werde geholpen» (6, 15-20).

Erziehung der Jugend, Predigt des reinen Gotteswortes und fiir die
Prediger und Lehrer wie fiir die Armen, aus Gemeindemitteln zu sorgen,
steht an erster Stelle bei der Ordnungsaufgabe:

«Darna is ock gehandelt wat Christlike Ceremonien vnde andern kerken dénst andrept / so
vele alse dénstlick / tom Euangelio / Christliker leue / ehre vnde eynicheit/ is angesehen. Wente
(denn) na erkenten warheit / hefft de gemeyne man vnde Christlike herten / vele vinnddige vnde
vnchristlike Ceremonien vnde gottlose kremercye (Geschifte) in der kerken / dar to de 16gen
prediger vnde ander childerye / nicht lenger kénnen gediilden» (6,21-26).

Michtig dringt Bugenhagen auf die Einigkeit, auch mit dem Nachdruck
gegen Widersetzlichkeit, und auch auf den Dank fiir Gnade und gnadiges
Erbarmen Gottes und fiir die Hilfe seitens Biirgerschaft und stddtischer
Regierung:

«Darum we sick dar wedder gesettet wolde hebben / de hedde wedder Got suluest geuechtet
(gegen Gott selbst gefochten) / vnde oprér» Aufruhr zum Verderben von Leib und Seele gegen
den allgmeinen Frieden angerichtet (6,27-29). — « Got vnse leue vader sy gelauet (gelobet) vnde
gepriset dorch Jesum Christum vnsen HERRN / da he vth gnaden / disse Stadt in disser saken
mit groter barmherticheit hefft angesehen / vnde gegeuen dat ein Erbar Radt mit velen
vorstendigen / erenwérden vnde redeliken borgerfi ith namen der gantzen gemeynen / hyr inne

Christlick vnde eyndrechtlichlick / van anfange torh ende / na gelegenheit der tidt/gehandelt
hebbe» (6,35-7,4).

Manches steht freilich in der Ordnung, was die Amts- und Gesetzblétter
heutzutage bringen wiirden, was aber aus dem evangelischen Glauben zu
verantworten und zur Weltgestaltung nach reformatorischen Einsichten
geboten war. In rechtlicher Hinsicht waren die neuen Ordnungen in keiner
Weise vom sonstigen Landesrecht verschieden, ob stadtische oder landes-
weite Ordnungen: sie werden in Zusammenarbeit mit der jeweiligen Herr-
schaft verabschiedet. In republikanisch organisierten Stiddten ging das
vielfach ohne den Landesherrn vor sich.#® Bei der Durchfithrung der

48 vgl. Sehling (A.39) VIIf.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 21

Reformation traten jedoch Fragen der Zusténdigkeiten vor dem Inhalt der
Neuordnung zuriick.

In der Braunschweiger Kirchenordnung, die sehr einflussreich, «weit
iiber das an sich schon grosse personliche wirkungsgebiet ihres schopfers
Bugenhagen hinaus» (Lietzmann 151), geworden ist, finden wir aus der
Verantwortung fiir die nachwachsende Generation und damit fiir die
Schwangeren auch Gebete, mit denen das noch ungeborene Leben vor Gott
getragen wird:

«Es wire auch gut, daB man die Eltern lehrete, daB sie, wenn die Mutter mit einer
lebendigen Frucht schwanger geht, Gott unserm Vater und unserm Herrn Jesu Christo die
Frucht also oder mit andern Worten befehlen: Wir danken dir, allmichtiger lieber Vater, fiir
eine solche Gabe; wir bitten dich Herr Jesu Christ, 1a3 dir die Frucht ewiglich befohlen sein; du
hast ja gesagt, man soll die Kindlein zu dir bringen (Mt 19, 14); so bringen wir diese Frucht zu
dir mit unserm Gebete; nimm sie an, dal} sie dein ewig sei; wenn sie geboren wird, so wollen wir
sie auch gern dir zubringen mit deiner Taufe; wichst sie auf, so wollen wir sie auch dir
zubringen mit der Lehre deines Evangeliums; laB dein theuer Blut auch dieser Frucht gelten
ewiglich, Amen» (Bellermann 127).

Dies nur als ein Beispiel aus der Fiille pastoraler Hilfen und Anweisun-
gen. Die Ordnung nimmt das besondere Amt der Hebammen vor und
richtet die Aufmerksamkeit auf alle sich dabei ereignenden Fille. Aller-
dings geht es immer um das Leben zum Heil und gleich anfangs um die
Taufe, weil das ganze Leben als Gottes Eigentum und zum Dienst fiir
unseren Herrn Jesus Christus bestimmt gesehen wird. Das kommt ja im
vorstehenden Bittgebet ins Blickfeld. Aber ist dann schon fiir ein werden-
des Menschenleben an solche Ubereignung gedacht, so soll auch nichts
unterlassen sein, damit die Taufe erfiillt werden kann. Dazu ist an die
Predigt des Evangeliums, an Lehre, Unterricht, Fiirsorge, umfassende
Einbeziehung ins Gemeindeleben gedacht. Auf eine fiir frithere Zeiten
unvorstellbare Weise ist die Selbstverantwortung der Kirche bis in die
einzelne Gemeinde und Familie fiir Lehre und Leben nach dem Evange-
lium angesprochen. Es geht um die echte Einstellung zu Gott und zum
Néachsten. Das Evangelium ist der Urgrund und Inhalt des Gemeinde-
lebens. Die Ordnung will dem dienen, und besonders in schwierigen
Umstdnden und Notfillen ist es Bugenhagen darum zu tun, in einer Zeit
des tiefen sittlichen Verfalls bis ins einzelne zu gehen und in allem zur
Besserung zu helfen.

Auf einige konkrete Beispiele kommen wir noch, wollen nun jedoch mit
den Uberschriften der 50 ungezihlten Abschnitte der Ordnung uns Ein-
blick in den gesamten Inhalt verschaffen:



22 Horst Beintker

Vorrede. Von der Taufe. Dass man deutsch taufe. Von den Hebammen. Von den Schulen.
Lateinische Jungenschulen. Von der Besoldung der lateinischen Schulen. Von der Wohnung
der Schulpersonen. Von der Arbeit in den Schulen. Von den Kantoren in den Schulen. Vom
Urteil des Schulmeisters iiber die Jungen. Dass die Schulen bestindig seien. Von den deutschen
Jungenschulen. Von den Midchenschulen. - Von den Pradikanten. Vom Superattendenten
und seinem Helfer. Von den Predigern in allen Pfarren. Sold und Wohnung der Priadikanten.
Arbeit aller Pradikanten. Auf die Feierabende. Von den vier besonderen Zeiten des Katechis-
mus. Von der Passions- und Osterzeit. Von andern Zeiten. Von der Fastnachtspredigt.
Werkeltagslektionen oder Predigten. Beichte horen und das Sakrament geben. Visitieren der
Kranken und Armen. Von Ehesachen. Vom Banne. Unzeitige Lustbarkeit wihrend der
Predigt. Vom Weihen. Von Missetdtern. Wenn man pro pace ldutet. Von den Kiistern und
Organisten. Von der Biicherei. Von den Festen. Vom Singen und Lesen der Schulkinder in der
Kirche. Von der Messe. Ordnung der Messe. Von den Bildern. Von den gemeinen Armenka-
sten. Ordnung der Armenkasten. Der Schatzkasten. Annahme der Ordnung. - Soweit. (Einige
untergeteilte Abschnitte bei der Einteilung der Predigertétigkeiten sind nicht angefiihrt.)

Dieser Uberblick zeigt die praktische Einteilung der Gemeindeaufga-
ben. Die Heranbildung der Jugend und alles, was dazu gehort, steht am
Anfang. Mit der Taufe in allen christlichen Hdusern und an Kindern
christlicher Eltern ist Ernst gemacht. Allerdings nur im Sinne der Bekennt-
niskirche:

«Wo nicht gelehret und angenommen ist der Name unseres Herrn Jesu Christi, da soll man
nicht taufen, weder die groBen Leute noch die kleinen Kindlein. Also soll die Lehre Christi
vorgehen und die Taufe nachfolgen. Wo aber die Lehre Christi angenommen ist und die
GroBen getauft sind, warum sollten sie ihre Kinder auch nicht zu Christo bringen nach dem
Begehr und Worte Christi, da er gesprochen hat von den Kindern, die ihm werden zugebracht,
wie vor gesagt?» (113).

Eine Wirkung der iiberall und allgemein angenommenen christlichen
Uberzeugung in einem stiddtischen oder dorflichen Gesamtwesen ist hier
vorausgesetzt, wie sie heutzutage nicht mehr moglich ist. Immerhin liegt
der Nachdruck auf dem Taufunterricht auch bei Kindertaufe:

«Nach der Weise sollen wir an den Kindern auch verschaffen die beiden Stiicke, sie lehren
und taufen; lehren wenn wir konnen; taufen wenn wir konnen. Wir kénnen sie wohl taufen,
wenn sie geboren sind, lehren aber, wenn sie aufwachsen. Beides ist uns befohlen; nichts sollen
wir an ihnen versdumen; Christus will sie gern annehmen nach seinem Wort» (114).

Dem urspriinglichen einfachen Taufen in Abkehr von «anderer unniit-
zer Herrlichkeit, angerichtet mit Lichten, Fahnen, Taufweihen, Cresam
oder dusserlicher Salbung» (121) gilt die Ordnung. «Solche Herrlichkeit
der Taufe soll man uns mit der Predigt vortragen, ... Denn zum auswen-
digen Sacrament gehort Wasser und Christi Befehl, d.1. dass man so taufe,



Fortsetzung und Festigung der Reformation 23

wie Christus befohlen hat; der ist allein Meister und Théter in dieser Sache;
... Vom auswendigem Cresam oder Salbung ist den Christen nichts befoh-
len, aber von der inwendigen Salbung, welche eine Olung der Frohlichkeit
im Herzen ist» (121f.). Und die scharfe Kritik an den lateinischen Kult-
formen bei Taufe und Messe bricht in den Worten durch: Mit der Sprache,
in welcher die Apostel predigten, taufen sie auch, «bei den Juden jiidisch,
bei den anderen anders. Wie konnten anders die Leute ihre Taufe verstan-
den haben? und liegt doch am Verstande die grosste Macht. Wie kommen
wir Deutsche denn dazu, dal man uns Gottes Wort will in der Taufe mit
unbekannter Sprache verdecken? ... Ist es nicht wider alle Vernunft, dal3
man die ungelehrten Laien lateinisch fragt, und sie miissen antworten und
wissen nicht worauf» (123). Die Begriindung fiir Recht und Pflicht, in der
Muttersprache zu taufen, kommt aus dem neutestamentlichen Vorbild, aus
Vernunftgriinden und aus der rechtlich anerkannten Nottaufe:

«Taufen doch auch die Laien und Frauen in N6then nicht lateinisch sondern deutsch, und
Niemand ist, der sagen darf, daB solches Unrecht sei, wenn nichts anderes daran fehlt. Auch
alle Lehrer miissen sprechen, daB das Kind recht und ewiglich in Christum getauft sei, und wére
wider Gottes Wort» (123) — die erste Ausgabe der Ordnung hat: «vnde were wedder Got so
iemand dat kynd noch eyns (noch einmal) wolde dépen» (17,31f).

Also sei es nichts als recht, diese urspriingliche Taufordnung zu halten, denn jeder Christ
glaube, daB3 auch ein notgetauftes Kind «selig und ein Christ sei. Warum sollten denn die
Priester nicht deutsch taufen, die wohl besser mit der Sache umgehen kénnen, die Leute, die
dabei sind zu vermahnen zu beten, ihnen das Evangelium lesen und gute Lehre geben ... Jaes
wire gut, wenn alle Menschen zuliefen, besonders die verstidndigen Kinder, wenn ein Kindlein
getauft wird, um zu sehen und zuzuhoren, was da gehandelt werde und daB sie also an ihre
eigene Taufe erinnert wiirden, die sie empfangen haben und was sie da fiir einen Bund mit
Christo gemacht; so wiirde man ohne Zweifel mehr von der Taufe Christi halten, besonders
wenn die Prediger auch darzu thun mit der Predigt. Das wire dann die rechte Taufweihung und
der Taufe rechte Herrlichkeit und wiirde Christi Befehl recht verstanden» (124).

Sorge um Versdumnisse und darum Fiirsorge fiir das kommende Leben
und fiir eine Hinfithrung der Jugend zu Christus bestimmen Bugenhagens
folgende Ausfiihrungen iiber den Dienst der Hebammen und «Von den
Schulen», auf die wir nicht ndher eingehen. Es lohnt sich, diese Texte mit
heutigen Anschauungen zu konfrontieren. Dass damals die Schulaufsicht
und auch die Unterrichtung der Hebammen dem Superattendenten als
dem leitenden Geistlichen einer Stadt zugeordnet wird, hingt mit der
gewachsenen Gesellschaftsstruktur zusammen. Natiirlich haben die zu-
stindigen Organe des Rates fiir alles Aussere zu sorgen. Auch kann der
Unterricht einem anderen Prediger zugewiesen werden, und die Funktion
des standigen «Helfers» des Superattendenten, also seines Vertretes, sorgt



24 Horst Beintker

fiir die Leitung auch bei Verhinderung des Leiters. Jedenfalls war Bugen-
hagen deutlich, welche Gabe in allen Situationen Sachkunde, soziale Hilfe
und Zuspruch sind.

Die «Christenheit» umfasste damals alle Biirger einer Stadt bzw. eines
Gemeinwesens. Bei stindischer Gliederung kam dem Lehrstande die gei-
stige Leitungsaufgabe zu. Allerdings wird davon wieder viel abgeleitet und
delegiert, so den Schulmeistern und Schulmeisterinnen (!), den Eltern,
Vater und Mutter, den Hebammen. Allen und in besonderer, auch mate-
rieller Verantwortung den Familien obliegt die Erziehung, bei der dem
inneren Menschen volle Aufmerksamkeit zukommt. Einen Eindruck kon-
nen wir mit einigen Zitaten vermitteln:

«Ferner sie (die Hebamme) soll wissen, daB es einer solchen schwangeren Frau eine grof3e
unbegreifliche Herrlichkeit ist, daB Gott sich selbst gedemiithiget und ist im Mutterschoof3 mit
seinem gottlichen Werke vorhanden. Denn er erschafft ja da das Kindlein mit seinen eigenen
Hinden, wie die Maccabéerin sagt zu ihren sieben S6hnen, die um Gottes Willen vom gottlosen
Konig gemartert wurden, 2. Macc. 7. Wie auch der heilige Geist dasselbige ganz fein hat
beschreiben lassen im 139. Psalm» (125; vgl. 18,33-38).

«Es ist heilig und christlich recht, ... daB wir unsere Kindlein Christo zur Taufe bringen;
aber ach leider, wenn sie aufwachsen und die Zeit kommt, da3 man sie soll lehren, da ist
Niemand daheim, Niemand erbarmt sich iiber die armen Kinder, daB ... sie mochten bei
Christo bleiben, dem sie in der Taufe geopfert sind. ... So geht es denn, daB3 gottlose Eltern
aufziehen gottlose Kinder. ... All dies genannte Ungliick kommt daher, da3 wir vergessen, ja
auch nicht wissen den Bund den wir mit Christo in der Taufe gemacht haben, da wir mit Christi
Blut gewaschen sind, geheiliget durch den heiligen Geist, in welcher wir Gnade annehmen zu
leben und zu sterben bis am jiingsten Tage unsere Taufe vollkommen wird; dann werden wir
aller Siinde und alles Ubels erst recht los sein. UnterdeB hat der heilige Geist stets mit den
Christen zu schaffen, daB er sie lehre und fromm mache, wie wir auch im Vaterunser bitten und
begehren, wenn wir es anders recht zu beten wissen. Darum wissen wir solche unsere Gnade
nicht und vergessen sie, daB wir darnach andere Wege zur Seligkeit erdenken? Man denkt nicht
daran, daB3 man uns in der Gottesfurcht und in der Erkenntnil3 Christi auferziehe nach Gottes
Wort» (129-131).

Bugenhagen stellt dann die Juden mit ihren Schulen als Vorbild hin4®
und betont neben der Einwurzelung in den Glauben die gute Fachvermitt-
lung und fahrt fort:

49 «De J8den lereden ore kyndere in den hiiseren / vnde hedden scholen in allen steden / de
synagogen werden gendmet / dat se io Mosen wol lereden / vnde konden oren louen verant-
werden / alse de J8den noch na Srer wise 6re kynder leren (Lietzmann 25, 30-33); vgl. fiir dieses
Erziehungsergebnis das Médchen Rebecca als Arztin und mutige fromme jiidische Gestalt, die
thren Glauben verantworten konnte, in Walter Scotts «Ivanhoe», z.B. Kap. 28 und 39.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 25

«Bei uns Christen ist es ja Schande, daB3 wir Christum nicht recht lernen erkennen, in
welchem wir doch getauft sind. Dazu ist es doch Schade, daB wir die Jugend nicht solche
Kiinste lernen lassen, wodurch sie hernach sich selbst und der Welt dienen konnen zur
Seeligkeit der Seelen und zu gutem Regiment in diesem Leben, wenn sie Stadt und Land
dienen. ... (als) gute Schulmeister, gute Prediger, gute Rechtsverstindige, gute Arzte, gute
gottesfiirchtige, ziichtige, ehrliche, redliche, gehorsame, freundliche, gelehrte, friedsame, nicht
wilde, sondern frohliche Biirger die auch so fortan ihre Kinder zum Besten halten mégen und so
fortan Kindeskind» (131; vgl. 25,24-38). Und das ergben auch die Mddchenschulen, in denen
ebensolche miindigen Christen gebildet werden sollen: «Von solchen Jungfrauen, die Gottes
Wort gefaBt haben, werden darnach niitzliche geschickte, fréhliche, freundliche, gehorsame,
gottesfiirchtige, nicht abergldubische und eigenkopfische Hausmiitter, die ihr Volk in Ziichten
konnen regieren und die Kinder in Gehorsam, Ehren und Gottesfurcht aufziehen; und die
Kinder fortan werden ihre Kinder auch so aufziehen und so fortan Kindeskind» (140; vgl.
34,22-27).

4

Wir brechen mit den Proben aus dieser Kirchenordnung ab. Sie wurde
zum Grundmuster fiir eine «grosse schaar von kirchenordnungen einzelner
stddte und territorien» (Lietzmann 151) und darf noch heute in mancher
Sache als anregend und vorbildhaft gelten. Die geordnete Fiirsorge fiir
Predigerausbildung und fiir den Nachwuchs von evangelischen Lehrern
und von Pfarramtskandidaten und deren Sendung, das Vorsorgen fiir
Eheberatung und fiir pastorale Einfliisse auf die Ehewilligkeit und Erhal-
tung von Ehen sind Beispiele fiir gute Problemlésungen.

Ein anderes aufschlussreiches Beispiel finden wir zur heute brennenden
Tauffrage. Die damals seelsorgerlich sehr wichtige Stellungnahme zum
Tode eines neugeborenen ungetauften Kindes ergab sich aus der Tauf-bzw.
aus der nach diesen Ordnungen iiblichen Kindertaufpraxis. In einer von
Bugenhagen vorgelegten und Konig Christian III. von Danemark unter
dem 25. Dezember 1541 gewidmeten Auslegung des 29. Psalms stehen
zwel Texte, welche Luthers und Bugenhagens Verstandnis von kritischen
Punkten kirchlicher Lebensordnung aus seelsorgerlicher Verantwortung
beleuchten.

Die sachliche Ndhe der beiden Reformatoren wie die freundschaftliche
Beziehung zueinander sprechen dabei fiir sich. Und auch die aktuelle
Fallanalyse mit allgemeiner Beratung und konkretem Trost zeigt, auf
welche Weise die pastorale Erfahrung Glaubenshilfe und ordnende Klar-
stellung verbindet.

Mit der Entstehung beider Texte haben wir auch ein gutes Beispiel fiir
die vielfache gute Zusammenarbeit Bugenhagens mit Luther, hier fiir die



26 Horst Beintker

spatere Zeit. Das Theologische und das Seelsorgerliche steht wie immer an
erster Stelle. Bugenhagen ging es um die Kindertaufe, die er wie Luther und
Melanchthon (Confessio Augustana 1X) gegen die Anabaptisten als notig
und sinnvoll betonte. Luther las Bugenhagens Schrift vor dem Druck und
wollte, dass Bugenhagen auch fiir die Frauen eine Trostung bei Verlust von
Neugeborenen, die noch nicht getauft waren, hinzusetzen sollte. Denn
Melanchthons Satz «De baptismo docent, quod sit necessarius ad salu-
tem»3% wurde so verstanden, dass die ungetauft sterbenden Neugeborenen
vom Heil ausgeschlossen seien. Diesen scharfen Gegensatz zwischen
Melanchthons und Luthers Auffassung von der Aufnahme ungetaufter
Kinder scheute sich wohl Bugenhagen noch zu vertiefen und gab es Luther
anheim, selber etwas zur Trostung hinzuzufiigen. Luther hatte zwar bald
nach dem Augsburger Reichstag in einer Predigt auch gesagt, dass, wo die
Taufe nicht sei, auch Christi Blut nicht fliesse. Er fligte dann aber aus-
driicklich hinzu, das sage er nicht «unser Kindlein halb, so im Mutterleib
und ehe sie zur Taufe kommen, vom Tod iibereilt werden, welche ohne
Zweifel, weil ihnen Gott Leib und Seele geben, von ihm erhalten wer-
den».>!

Luther hielt sich also an eine Art Schopfungsgnade oder an die Tatsache,
dass Gott seine Siindenvergebung auch in die Schopfung tief eingebettet
hat, was dennoch nicht die rechte Ordnung, ndmlich zuerst die Taufe und
dann alle weiteren Gaben des Heiligen Geistes, ausschliesst. Man sieht
daran, dass sich die Reformatoren in ihrem Kirchenordnungsdenken und
bei kirchenrechtlichen Grundsétzen besonders an die theologisch gewich-
tigen Hauptfragen hielten. Héren wir Bugenhagen selber zur Verdeutli-
chung seiner m.E. richtigen Verhaltensweise, mit der er solcher wichtigen
Frage nicht von sich aus vorgreifen wollte.

«Da ich dieses geschrieben hatte von den Kindlein, Las es Doctor Martinus Luther und lies
es jm gefallen. Er wollte aber, das ich auch hinzu solt setzen einen Trost den Weibern, welchen
es ubel vor dieser zeit geraten ist mit der Geburt, Und meinen, das sie in solchen néten nicht
gebettet und Gott die sache nicht befohlen haben. Denn es ist gewis war (ob[gleich] sie wol auch
nicht wusten in solcher angst, das sie betteten), das sie mit unaussprechlichem seufftzen (Rom.
viij.) gebettet haben und hetten gern gewolt jre eigen Leben daran setzen und verlieren, das jr
armes Kindlein getaufft hett mégen werden, welches Gebet gnug ist, wenn schon kein ander
gebet da ist.»>2

50 Confessio Augustana IX; vgl. die Einleitung zu Luthers « Ein Trost den Weibern... 1542»
in WA 53,202. Das «notig» wurde erst im lateinischen Text mit «zum Heil» ergidnzt.

SIWA 53,202.

52 WA 53,203.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 27

Bugenhagen erklidrt dann, weshalb er es Luther iibergab, den Part der
Trostung zu iibernehmen und so eine reformatorische Schrift mit Luther
und ihm, also die Zweiverfasserschaft’? zustande kam:

«Aber ich antwortet meinem lieben Vatern und Herrn: Ich hab in dieser Schrifft geschrie-
ben, was mir Gott gegeben hat, wie ichs fur hatte, von den Kindlein» zu schreiben, dass sie
getauft werden sollten und warum, «welches etliche wird dfincken, es sey was newes, Aber ich
hab von Gottes gnaden das Geleite mit gegeben und sie mit Gottes wort so bekrefftiget, das ein
Christlicher leser daran wird ein wolgefallen haben Und Gott dancken.»

Die Schrift, die in diesem Punkt inhaltlich und sprachlich der Braun-
schweiger Kirchenordnung durchaus nahesteht, war also mit einigen Hohe-
punkten und einer einpridgsamen Zusammenfassung schon fertig. Nur
wollte Bugenhagen in einer bescheidenen Selbstbehauptung, die man erst
versteht, wenn man die Schrift gelesen hat und das eigenstdndige Urteil in
der Sache kennt, keine Uberarbeitung vornehmen. Wohl aber war er bereit,
Luther einen Beitrag offenzulassen. « Weiter wil ich mich auff diemal in
diese sache nicht begeben. Wollet jr aber solchen trost selbs auff einen zedel
[Zettel] schreiben nach dem verstand und gnaden euch von Gott gegeben»,
rekonstruiert er seinen Vorschlag an Luther im Bericht iiber die Entste-
hungsgeschichte in der gedruckten Psalmenauslegung: «So wil ich die
selbige tréstung mit ewren Namen zu meinem Blichlein hin an setzen» bzw.
anfiigen. «Das that Doctor Martinus gern und schrieb, wie folget.»>* Also
war Luthers Text oder «Zettel» in Bugenhagens Buch gleichsam als beson-
derer Beitrag oder Stimme des Meisters zitiert worden.

In der Sache bringt durch Luther «Ein Trost den Weibern, welchen es
ungerade gegangen ist mit Kindergebdren»,>> zur Antwort auf die Sorge, ob
ungetauft sterbende Kinder unerldst bleiben, kaum etwas iiber Bugenhagen
hinaus vor. Beide griffen dieses Problem, das wegen der hohen Sduglings-
sterblichkeit des Mittelalters fiir viele Christen sehr schmerzlich war,
seelsorgerlich an. Luther, der, wie sonst meist Bugenhagen als Stadtpfarrer,

33 Die Schrift bildet iibrigens nicht nur einen Anhang zu der von Bugenhagen verfassten
Auslegung des 29. Psalms (Geisenhof 307-309), deren Druck in drei kurz hintereinander
erschienenen Auflagen, alle 1542 durch Joseph Klug in Wittenberg erfolgte. Vielmehr bleibt
Luthers Text aus Bugenhagens Psalmenauslegung mit dem Text «von den Kindlein» verbun-
den und findet sich spiter auch in einem Buch Bugenhagens zur Frage der ungetauften Kinder,
das im Erstdruck 1551 ebenfalls bei Joseph Klug herauskam (Geisenhof 389).

54 Dieses und die beiden vorstehenden Zitate von Bl.J1 der Urdrucke nach WA
53,203.

55 WA 53,2035, 1-208, 7; Fundorte in anderen Ausgaben vermerkt S. 205, neubearbeitet in
die Gegenwartssprache iibertragen in Martin Luther Taschenausgabe, Band 4: Evangelium und
Leben (=LTA 4), Berlin 1983, 292-296.



28 Horst Beintker

in dieser Frage als Seelsorger selbst schon oft Rat und Trost spenden
musste, ermahnt die betroffenen Eltern, auch wenn sie es nicht verstehen
konnen, hierin den Willen Gottes zu erkennen und zu achten. Er erinnert
sie und alle Christen an die grosse Kraft, die das wahre und tiefe Gebet zu
Gott auch fiir ihre verstorbenen Kinder hat. Mit dem Nachdruck des
seelsorgerlichen Appells, der allerdings heute wie zu allen Zeiten aktuell 1st,
hat Luther gewiss ohne Schérfe ein deutliches Wort gesagt: « Miitter, deren
Schuld, Versdumnis oder Nachlidssigkeit es nicht ist, eine geschddigte
Leibesfrucht zu haben» — die also vom Ungliick betroffen sind und es «mit
grossem leide jres hertzen habens leiden miissen»36 —, «sollte man nicht mit
anmassenden Worten in Schrecken versetzen noch traurig machen.»>’ Es
sel hier zu unterscheiden zwischen ihnen und den Frauen, die das zu
erwartende neue Leben freudlos austragen oder ihm absichtlich Schaden
zufiigen «oder zu letzt auch béslich erwiirgen und umb bringen»38. Fiir
Luther und die anderen Reformatoren war solche Verfehlung in sittlicher
Hinsicht aus Glaubenslosigkeit wegen des Verstosses gegen den Schopfer-
willen zu verurteilen und hatte ihre strafrechtlichen Folgen.

V

Der Einblick in den zweiten Zeitabschnitt bei der reformatorischen
Erneuerung des Christentums mit der volligen Neuordnung von Gemein-
deleben und kirchlicher Verfassung, da die vorhergehende Ordnung kano-
nischen Rechts ausser Kraft gesetzt war, soll mit einigen bewertenden
Uberlegungen des Neuansatzes beschlossen werden.

Wie interessant auch immer die Frage nach dem schnellen Fortgang der
Reformation trotz der Verurteilung Luthers durch das Wormser Edikt ist:
der Erfolg konnte nur aufgrund sehr regen Wirkens der Reformatoren
eintreten. Sicher ist die Antwort auf die Frage, wodurch und wie die in
Wittenberg begonnene Kirchenverbesserung iiberall Eingang fand, richtig,
dass es ndmlich durch die Predigt des Evangeliums geschah. Damit wird
auch das Tun Gottes selbst in der Wiederherstellung und Ausbreitung
seines Wortes bezeugt. Aber die bewegenden Vorgidnge waren doch begiin-
stigt von den politischen Konstellationen jener Jahre, die mit dem Speyerer
Reichstagsabschied von 1526 den Landesherren in der Religionsfrage fiir

6 WA 53,205, 5.
STLTA 4,293.
8 WA 53,205, 12.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 29

vorldufige Regelungen freie Hand gaben und das durch eine Kampfpause
begiinstigten. Der Kaiser wandte sich mit seinen Truppen gegen den Papst
als Verbiindeten des gegen die Zentralmacht rebellierenden franzdsischen
Konigs. Die furchtbare Demiitigung des Papstes mit der Pliinderung Roms
1527 und das erzwungene Nachgeben Franz I. schufen dem Kaiser zwar
nun eine Machtstellung, die den Fortbestand der evangelischen Predigt
und des erneuerten Kirchenwesens bedrohten. Aber auf den folgenden
Reichstagen in Speyer 1529 und in Augsburg 1530 beugten sich die «Pro-
testanten» nicht. Sie betonten, «dass in Sachen Gottes Ehre und unserer
Seelen Heil und Seligkeit belangend, ein jeglicher fir sich selbst vor Gott
stehen und Rechenschaft geben» miisse, und vertraten fiir die kirchlich
erneuerten Gebiete des Reiches mit der Confessio Augustana das reichs-
rechtlich seit 1526 sich legitimierende Bilden von evangelischen Landes-
kirchen. Das Augsburger Bekenntnis von 1530 wurde das spéter reichs-
rechtlich anerkannte Bekenntnis und somit rechtswirksames Dokument
fur die gesetzlich geschiitzte Religionsausiibung. Gleichwohl war es
Bekenntnis — und nicht Recht im alten kanonischen Sinne.

Wie sehr «die praktische Gestaltung protestantischen Kirchenwesens
kiinftig das Hauptfeld reformatorischer Arbeit bilden wiirde»,’® war in
Wittenberg und in anderen Zentren der reformatorischen Bewegung voll
bewusst geworden. Kirchenorganisatorische Wirksamkeit und der Einfiih-
rung neuer Ordnungen folgende Kirchenvisitationen schufen die Bedin-
gungen fiir das Aufbliihen der lutherischen Gemeinden. Evangelische Pre-
digt und eine ihr entsprechende neue Sittlichkeit gewannen auch die
Altglaubigen. Dabei entstand eine ldnderiibergreifende Bekenntniskirche,
wie sie vom Ansatz her und in der Bewidhrung zu kldrender Bekenntnis-
und Ordnungsfragen nur zu gewinnen war von Minnern wie Bugenhagen,
«der die vorwirtsdringenden reformatorischen Krifte in geordnete Bah-
nen zu lenken vermochte und zugleich in der Lage war, Widerstdnde aus
dem Lager der Altgldubigen zu iiberwindenx.60

Wenn eine verpflichtende Auseinandersetzung mit den verschiedenen
geschichtlichen Ausprigungen des Christentums auf dem Boden von Glau-
be und Bekenntnis gelingen soll, dann nur durch Fragen nach Gottes Wort
bei Reformen von Lehre und Ordnung, wie sie im Horen auf Gottes
Handeln in Jesus Christus und im Befolgen seines im Wort kundgetanen
Willens in der Gemeinde unter seiner Verheissung je und je féllig sind. Es

59 H.-G. Leder, Leben und Werk des Reformators Johannes Bugenhagen, in: Ders. und N.
Buske, Reform und Ordnung aus dem Wort, Berlin 1985, 31.
60 H.-G. Leder (A.59) 33.



30 Horst Beintker

ist sein bzw. Christi und seines heiligen Geistes Amt, dem mit der Refor-
mation unausgesetzt zu folgen ist. « Wer euch hort, der hort mich; und wer
euch abweist, der weist mich aby, ist als Herrnwort Luk. 10, 16 iiberliefert.
Die Neuordnung im 16. Jahrhundert hat als Muster die Bekenntniskirche
gebracht. Aus dieser uns verpflichtenden Uberlieferung kam der Wider-
stand einer Bekennenden Kirche im Deutschland der dreissiger Jahre
unseres Jahrhunderts, und in ihr driickte Dietrich Bonhoeffer sein strenges
Urteil aus, Gott habe «der amerikanischen Christenheit keine Reforma-
tion geschenkt».®! Von amerkanischer Seite wird zugestimmt und heute
nur dem «Wesen einer Bekenntniskirche» Uberlebenschance gegeben
angesichts einer «doppelte(n) Gefahr der Versuchung von innen und der
Verfolgung von aussen».%2

In der Bekenntniskirche soll das Amt die Gemeinde und die Einheit in
ihr herstellen, aber es ist bei solchem Ziel unméglich, die Gemeinde in
Unbeteiligung und Untétigkeit zu versetzen, nicht zuletzt bei einer Beru-
fung von Geistlichen ins Amt (Vokationsrecht) und bei Fragen der Ein-
ordnung der Einzelgemeinde in das Gesamtleben der Kirche.3 Auf eine fiir
frithere Zeiten unvorstellbare Weise war mit der Reformation die Taufe
zur Grundlage des allgemeinen Priestertums und dadurch die Selbstverant-
wortung der Kirche bis in die einzelne Gemeinde fiir ihre Lehre und
Ordnung wirksam geworden. Was in den Aufbruchzeiten mit Luther und
Bugenhagen deutlich war, ist heute in Besinnung auf die dltesten evange-
lischen Ansidtze wieder zu aktualisieren.

Ein anderes, ebenfalls frithes «demokratisches», aber doch wohl viel
dlteres Prinzip in Kirchenordnungsgrundsidtzen ist die gegenseitige
Besuchspflicht und daraus Aufsicht und Leitung. Luther hob es an Petrus
und Paulus nach Apostelgeschichte 10, 5ff. und 15,36, im Alten Testament
an Samuel, und vorbildlich sogar bei Jesus hervor: «Welchs werck auch

61 D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften, Bd. 1, Miinchen 1958, 353; er schliesst dann an:
Gott «hat ihr starke Erweckungsprediger, Kirchenménner und Theologen gegeben, aber keine
Reformation der Kirche Jesu Christi aus Gottes Wort. Was an Reformationskirchen nach
Amerika gekommen ist, steht entweder in ... Ferne von dem allgemeinen kirchlichen Leben
oder es ist dem Protestantismus ohne Reformation zum Opfer gefallen». Es gebe «Ausnahmen.
Die amerikanische Theologie und Kirche als ganze haben (aber) niemals zu verstehen ver-
mocht, was <Kritik» durch Gottes Wort bedeutet ... Die entscheidende Aufgabe ist heute das
Gesprich zwischen» ihnen «und den Kirchen der Reformation» (324).

62 G. Hunsinger, Barth, Barmen und bekennende Kirche heute, EvTh 45 (1985) 173-189;
174; 177.

63 Vgl. meine Ausfithrungen zur Sache, Die Christenheit und das Recht bei Adolf Schlatter
unter besonderer Beriicksichtigung des Kirchenrechts, Berlin 1957, 135-144; 129f.; 112f.



Fortsetzung und Festigung der Reformation 31

Christus selbs auffs vleyssigst fiir allen gethan, also das er auch deshalben
nicht einen ort behielt auff erden, da er sein heubt hin legt, der sein eigen
were» — alles «nicht aus lust zu spacirn, sondern aus liebe und pflicht seines
ampts, dazu aus not und durfft des volcks».®* Darin bleibt pastorale Arbeit

kontinuierlich wirksam.
Horst J. Eduard Beintker, Jena, DDR

64 WA 26, 195, 17-19.14-16; vgl. ebd. in der Vorrede zum «Unterricht der Visitatoren:
Wie ein Gottlich heilsam werck es sey, die pfarhen und Christlichen gemeinen durch
verstendige geschickte leute zu besuchen, zeigen uns gnugsam an beide new and alt testament>»
(195,4-6).



	Fortsetzung und Festigung der Reformation : Neuordnung in evangelischen Kirchen unter Bugenhagens Anleitung mittels seiner Braunschweiger Kirchenordnung von 1528

