
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 4

Artikel: Natur, Kultur und Sakrament : zu Tillichs Begründung einer neuen
protestantischen Theorie der Sakramente

Autor: Meding, Wichmann von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


353

Natur, Kultur und Sakrament

Zu Tillichs Begründung einer neuen protestantischen Theorie
der Sakramente*

Paul Tillichs Theologie ist mit Recht als Theologie der Methode
charakterisiert worden.1 Diese zunächst auf die einleitenden Kapitel der
Systematischen Theologie gemünzte Bezeichnung erweist ihr volles
Gewicht, wenn sie auf Tillichs ganzes Werk hin bedacht wird.2 Die
«besondere Methode seiner Theologie»3, unter dem Begriff der Korrelation
bekannt gemacht,4 wird von Tillich keineswegs als neu eingeführt: «Die
systematische Theologie benutzt die Methode der Korrelation. Sie hat das
immer getan» (ST I, 74). In welchem Masse das tatsächlich der Fall ist,
zeigen die köstlichen Formulierungen von Anselm Forster: «Widerfährt
einem als katholischem Theologen das Glück - abseits der ausgetretenen
Pfade der Kontroverstheologie -, aufmerksam zu werden auf das Werk
Paul Tillichs, und nimmt man sich wohl einen Band der Systematischen
Theologie vor, könnte es passieren, dass man nach Lektüre einiger Seiten
zurückblättert, sich vergewissernd, ob man nicht einen Theologen des
19. Jahrhunderts in Händen hält. Nur ein in der Geschichte der Theologie
und Philosophie Unbewanderter wird in einem solchen möglichen Zögern
ein abfälliges Urteil sehen wollen.»5

Seit 1936 in mehrfach umgearbeiteter Form6 hat Tillich in einer
bedeutenden Autobiographie diese Korrelationsmethode von ihrer existentiellen

* Ein Teil der folgenden Erwägungen wurde am 24.5.1986 bei der Akademischen Zente-
narfeier für Paul Tillich in Frankfurt/Main vorgetragen.

1 J. Ringleben, Paul Tillichs Theologie der Methode, NZSTh 17 (1975) 246-268.
2 Zitiert werden im Folgenden die Systematische Theologie, Stuttgart 1 31956, II 31958, III

1966 als ST I, II, III; die Gesammelten Werke als GW I-XX; die drei Bände der Religiösen
Reden, Stuttgart 41952, 31959, 1964 als RR I, II, III.

3 So I.C. Henel im Vorwort zum Band «Korrelationen», GW XVIII, 7.
4 Endlich auf ein sinnvolles Fundament gestellt hat M. Repp die unbefriedigende ältere

Diskussion und sie aus ihrer Verengung auf den Korrelationsbegriff und Tillichs Spätwerk
befreit: Zum Hintergrund von Paul Tillichs Korrelations-Methode, NZSTh 24 (1982) 206-
215. Auch er betont für Tillich den «notwendigen Zusammenhang von Methode und Inhalt»
(213).

5 Einsicht und Glaube. Gottlieb Söhngen zum 70. Geburtstag. Herausgegeben von J.

Ratzingerund H. Fries, Freiburg 1962, 150.
6 Siehe Bibliographie GW XIV Nr. 119, 393, 415.



354 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

Seite als Schicksal dessen beschrieben, der auf der Grenze steht (GW XII,
13-57). Unnachgiebig methodisches Reflektieren entspricht somit dem
Geschick seiner Existenz.7

Einem der Grenzabschnitte, die Tillich nur kurz beachtet, ja womöglich
verlassen hat, gelten die folgenden Überlegungen.

/
Im zweiten Kapitel der genannten Selbstdarstellung bestimmt Tillich

seinen Ort «auf der Grenze von Stadt und Land» (GW XII, 14). Er sei ein
Großstadtmensch. «Und doch liegt die Verbindung mit dem Land in einer
noch tieferen Schicht meiner Seele... Die Schellingsche Naturphilosophie,
die ich wie im Rausch inmitten einer schönen Natur las, wurde für mich
unmittelbarer gedanklicher Ausdruck dieses Naturgefühls Das Erlebnis
der Grenze von Unendlichem und Endlichem, wie es am Meeresufer
gegeben ist, entsprach meiner Tendenz zur Grenze und gab der Phantasie
ein Symbol, aus dem das Gefühl Substanz und das Denken Produktivität
schöpfen konnte» (15 f). Bis in die Gestaltung seines Hauses auf Long
Island,8 ja bis in die eigenartige Beziehung zu jenem nach ihm benannten
Park, wo man ihm seine letzte Ruhestätte gab,9 ist die Kontinuität von
Tillichs Naturverbundenheit zu verfolgen. In seinem Festvortrag zum
100. Todestag Schellings hat er sich, seinen eigenen 68. Geburtstag
begehend, emphatisch zu seinem «grossen Lehrer in Philosophie und Theologie»

bekannt und gestanden: «Meine Arbeit an den Problemen der
systematischen Theologie wäre undenkbar ohne ihn» (GW IV, 133).

Diese Rede verdient Interesse, weil Tillich auf dem Gipfel seines Ruhms
formuliert, was ihm den Umgang mit Schellings Philosophie unverzichtbar
gemacht hatte. Wie einen Schelling redivivus kündigt er sich seinen Hörern
an: geprägt vom Bilde des Lehrers wolle er «aus der Struktur dieses Bildes
heraus zu Ihnen... reden» (133). Dreierlei hebt er hervor: «Schelling ist der
Philosoph der Romantik par excellence» (133). Schelling ist der erste, bei
dem «die existentialen Elemente... durch den essentialen Rahmen, in dem
sie gehalten werden, durchbrechen» (136). Für Schelling muss die «Na-

7 M. Repp formuliert (a.a.O. 210 A 3), «dass die dialektische Denkstruktur gleichzeitig
Tillichs Eigenart als Mensch charakterisiert».

8 M. Pauck, Paul Tillich, Leben und Werk I, Stuttgart und Frankfurt/M. 1978, 45 u. ö.
9 R. Reitz, Paul Tillich und New Harmony, Stuttgart 1970, überschätzt wohl die

Aussagekraft der Ortsgeschichte für Tillich.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 355

tur..um zu ihrer Realität zu kommen, Objekt werden, d. h. mit sich selbst
als schaffender Natur in Widerspruch geraten» (138). In Schellings relativ
unbekannter Spätphilosophie erkennt Tillich die beginnende Überwindung

des Idealismus, die im Bedenken der Natur den Weg zu einer
existentialen Philosophie bahnt, ohne deren Einseitigkeit schon verfallen
zu sein.

Es ist hier nicht der Ort, der Frage nachzugehen, ob Tillichs Schelling-
bild von 1954 mit dem seiner beiden vor dem ersten Weltkrieg entstandenen

Schelling-Untersuchungen übereinstimmt.10 Wichtiger ist die
Einsicht, dass der von dem Feldprediger Tillich so furchtbar erlebte Bruch mit
der Welt des 19. Jahrhunderts11 nur die eine Seite der Wirklichkeit ist. Die
andere ist die Kontinuität einer nicht vom Untergang betroffenen Thematik.

Wahrscheinlich lässt sich erkennen, dass die Schelling-Studien des

jungen Gelehrten dem Feldgeistlichen ein so starker Halt waren, dass er vor
den undenkbaren Schrecknissen des Dämonischen die Augen nicht ver-
schliessen musste. Schellings Naturphilosophie, wie im Rausch aufgenommen

und im Schützengraben bewährt, gewann für ihn so etwas wie
Heilsbedeutung. Darum sah er in Schelling nicht nur seinen philosophischen
Lehrer.

Tillichs Gedanken zur Natur treten nicht nur in Äusserungen über
Schelling hervor. Etwa in der Mitte der Zeit zwischen 1910 und 1954 und
zehn Jahre nach Ende des ersten Weltkriegs hielt Tillich den Berneuche-
nern12 einen Vortrag, in dem es um das christliche Verstehen der bis in die
tiefste Seele des Menschen reichenden Naturverbundenheit, um den von
ihr ausgehenden Halt angesichts menschlicher Verfehlungen, um den
legitimen Ort der Natur in der Religion ging. Sein Titel, «Natur und
Sakrament» (GW VII, 105-123), ist ein stiller Hinweis darauf, dass Tillich den
Ansatz Schellings für theologisch wichtig erachtet. Die Situation, von der
dieser Vortrag ausgeht, wird mit folgenden Worten umrissen: «Von der
protestantischen Kritik sind die weitaus meisten sakramentalen Elemente
der katholischen Tradition in Frage gestellt und auf protestantischem
Boden beseitigt worden. Dabei ist es aber nicht geblieben. Die weitere
Entwicklung des Protestantismus war dem Sakrament so ungünstig, dass

auch die beiden übriggebliebenen Sakramente ihre Bedeutung verloren

10 Die philosophische Dissertation von 1910 wurde nicht wieder gedruckt. Die Lizentiaten-
arbeit von 1912 ist leicht zugänglich in GW I, 13-108. Dazu H. Brandt, Konstanz und Wandel,
ZThK 75 (1978) 361-374.

11 M. Pauck, a.a.O., Kap. II, 53ff.
12 Über Tillichs Verhältnis zur Berneuchener Bewegung informiert U. Reetz, Das

Sakramentale in der Theologie Paul Tillichs, Stuttgart 1974, 77-82.



356 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

und allein das Wort mit sakramentalem Charakter übrig blieb. Auch in der
gegenwärtigen Erneuerung der reformatorischen Theologie spielt das Wort
eine grosse, die eigentlichen Sakramente gar keine Rolle. Das Absterben
der protestantischen Sakramente ist schwer zu verkennen» 122). Unübersehbar

ist Tillichs Stellungnahme zur dialektischen Theologie. Ihr warf er

vor, über die seit der Aufklärungszeit unaufhaltsame Sakramentsvergessenheit13

trotz aller Polemik gegen den Irrweg der Aufklärung nicht
hinausgeführt zu haben. Selbst eine noch so steile Wort-Gottes-Theologie
komme nicht umhin, der Offenbarung einen Ort des Offenbarwerdens
zuzubilligen. Aufdie Sakramente bezogen aber ist der Ort der Offenbarung
ein Naturlement.

Am Text der Rede von 1928 wird untersucht werden müssen, wie Tillich
das Verhältnis von Natur und Sakrament im einzelnen bestimmt.

II

Tillich leitet seinen Vortrag ein mit einem Lob der reformierten Sakra-
mentsauffassung. Sie sei konsequent in ihrer Kampfansage an jede
Vergegenständlichung und Dämonisierung (105). Luther hingegen sei durch
mystische Gedanken an einem klaren Sakramentsbegriff gehindert worden.

Wer Tillichs Gebrauch des Wortes Mystik kennt, ahnt, dies Lob der
theologischen Tradition für 1928 werde das Ziel des Vortrags noch
verbergen. Das deutet sich an in der Feststellung, Sakramentskritik habe zum
Sterben der Sakramente geführt und lasse das Schwinden des Kultes und
der sichtbaren Kirche befürchten. Das aktuelle Sakramentsproblem sei

daher das grundsätzliche der «protestantischen Verwirklichung» (105).14
Die vernachlässigte Bestimmung des Verhältnisses von Natur und Sakrament

sei Teil dieser Aufgabe.
In der Taufe liege dies Verhältnis einfach zutage. Symbolische oder

ritualistische Deutungen könnten das Gewicht des Naturelements Wasser
in der Taufe nicht erklären. Nur realistisch lasse sich die dem Wasser eigene

13 S.L. A. Schliepstein, Eine Rede und drei Predigten zur dritten Jubelfeier der Reformation

und der Feier der Vereinigung der evangelischen Gemeinden in Lippstadt, Lippstadt
1818, 80: «Wir leben in einer Kirche, in welcher Gott im Lichte des Evangeliums, im Geiste
und in der Wahrheit, mit einer reinen und heiligen Gesinnung, ohne Opfer und ohne
Gebräuche verehrt wird».

14 GW V enthält neben dem Sakramentsvortrag den über «Protestantische Gestaltung»
von 1929 (54-69). Er entfaltet den sakramentalen Begriff «Gestalt der Gnade», der jedoch nur
im Blick auf die Natur erörtert wird.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 357

Mächtigkeit erkennen, die es geeignet mache als Element eines
Sakraments. Tillich deutet nicht an, wie er sich diese Mächtigkeit denkt.

Angesichts des Abendmahls sei alles schwieriger. Seine beiden Elemente
seien technischer Naturbearbeitung zu danken, beide meinten den Leib
Christi «als das eigentliche Abendmahlselement» (107). Der sei «transzendenter

Natur» (107) und werde stellvertretend angeeignet in den Substanzen,

die den Leib aufbauen. Ausdrücklich erklärt Tillich «Brot und Wein
als die Repräsentanten des Leibes und der in ihm zusammengefassten
Mächtigkeit der Natur überhaupt» (108). Vor allem Tillichs Schwanken
zwischen «Leib Christi» und «Leib» lässt die Präzision des Taufabschnitts
vermissen und legt die Frage nahe, ob der Leib Christi wirklich das
Naturelement im Sakrament ist.

Unmittelbar leuchtet hingegen ein, dass Tillich drittens das sakramentale

Wort erörtert. «Auch das Wort ist zunächst Naturgegenstand» (109),
ja, wie später zugefügt wird, das wichtigste Naturgeschehen für den
Protestantismus (117). Tillichs Forderung, das Naturelement im Sakrament
müsse realistisch verstanden werden, verdeutlicht sich in der rhetorischen
Frage, ob nicht «das Sprechen dieser Worte, also der Naturvorgang als

solcher, eine Mächtigkeit hat, durch den sie zu Trägern transzendenter
Mächtigkeit werden können?» (109).

Die Zustimmung seiner so gefragten Hörer möchte Tillich im Folgenden
sichern durch Erörterung der drei möglichen Naturbegriffe und verschiedener

geschichtlich gewordener Naturdeutungen. «Das Unbefriedigende
all dieser Naturauffassungen treibt uns zu der Anschauung, die wir <neuen
Realismus) nennen können... Die Mächtigkeit und der Sinn der Natur
müssen in ihr und durch ihre gegenständlichen physikalischen Strukturen
gesucht werden» (112). Diese Konzeption unterscheidet sich von der
Schellings nicht im Grundsatz, wohl aber durch eine veränderte
physikalisch-biologische Erkenntnisgrundlage.

Tillich spricht von einer «Sachmächtigkeit» der Natur, die in der
Schicht des Seins zu suchen sei, «die vor der Spaltung in Gegenständlichkeit

und Geistigkeit liegt» (112). Nur sie könne «die Grundlage für eine
neue protestantische Theorie der Sakramente abgeben» (113). Damit ist
seine Intention besser als im Titel des Vortrags formuliert.

Aber nicht nur die Spaltung in Ding und Geist, auch die von Natur und
Geschichte ist zu hinterfragen. Naturverständnis sei auf christlichem
Boden nur «im Zusammenhang mit der Heilsgeschichte» möglich (113).
Der materiale Naturbegriff habe verhängnisvollerweise suggeriert, der
dämonische Charakter der Natur könne überwunden werden durch
Unterwerfung unter den Menschen. Das aber sei nur möglich «in dem neuen Sein



358 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

in Christus... Die Natur ist nicht der Feind des Heils, sie muss nicht
wissenschaftlich oder moralisch beherrscht oder jeder ihr innewohnenden
Mächtigkeit beraubt werden, damit sie dem Reich Gottes dienen könne -
zu welcher Anschauung der Calvinismus neigt -, vielmehr ist die Natur
Träger und Gegenstand des Heils. Das ist der Boden für eine protestantische

Wiederentdeckung des Sakramentalen» (113).
Das Interesse des posthumen Schelling-Schülers gilt natürlich jenem

Boden, nicht der Entfaltung einer neuen Sakramentstheorie. Er scheint
eine gewisse Blässe des Gedankens gespürt zu haben. Darum hat er im
längsten Redeabschnitt Beispiele realistischer Naturauffassung
zusammengetragen (114-119). Sie vertiefen die Einsicht, die Mächtigkeit von
Naturdingen sei nur in ihrer Einheit mit der Menschengeschichte und dem

neuen Sein in Christus zu verstehen. Zugleich führen sie einen entscheidenden

Schritt weiter: «die Mächtigkeit der Naturdinge» ist zugleich «eine
Mächtigkeit der Naturlage, der Konstellationen der Naturdinge» (117).
Die Naturmächtigkeit gestaltet sich als «Situationsmächtigkeit» (117).
Diese Erklärung Tillichs gilt entgegen seinen Darlegungen offensichtlich
schon für die einfachsten Beispiele: die Mächtigkeit des Wassers, die
Tillich in der Unendlichkeit des Meeres erlebte und in der Taufe
wiedererkannte, wäre eine völlig andere, stünde das Wasser im Keller der
Dresdener Wohnung des Vortragenden. Es hätte ihn, anders als Meereswasser,
mächtig getrieben, eine Pumpe zu besorgen. Die Mächtigkeit eines
Naturgegenstandes ergibt sich aus seiner Konstellation. Tillich bestätigt diese

Deutung, die seiner Rede streckenweise nicht gerecht wird, gegen Ende
ausdrücklich: «Erst durch die Beziehung zur Heilsgeschichte wird sie (die
Natur) entdämonisiert und damit im christlichen Sinne sakramentsfähig»
(121). Sakramentsfähig ist sie also nicht aus eigener Mächtigkeit!

Die beiden Schlussabschnitte dienen der Sicherung des Dargelegten. Die
aller eigenen Heiligkeit entkleidete Natur15 wird in das Sakrament gezogen
als Ort für «die Gegenwart des Göttlichen, seine Transparenz in Natur und
Geschichte» (120). Daraus dürfe nicht gefolgert werden, «dass die
protestantische Naturauffassung grundsätzlich jeder Wirklichkeit sakramentale
Qualitäten geben dürfe» 121 ).16 Der Theologe weiss: «Unsere Existenz
wird nicht nur durch die Allgegenwart des Göttlichen bestimmt, sondern

15 Gw VII, 57 (1929): Der Protestantismus erhebt «seinen Protest gegen jede heilige und
profane Wirklichkeit».

16 Schon 1929 formuliert Tillich anders: «Protestantische Gestaltung ist überall da am
Werk, wo immer Wirklichkeit in einen unmittelbaren Ausdruck einer Gestalt der Gnade
verwandelt wird» GW VII, 68. Dieser Satz ist durch Kursivierung hervorgehoben und zeigt
Tillichs künftige Denkrichtung an.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 359

auch durch unsere Trennung von ihm» (121). Darum erscheint das Heilige
nur an besonderem Ort, «letztlich an einem Ort, in Jesus als dem Christus»
(121). So endet Tillichs Vortrag von 1928 in unüberhörbarem Anklang an
die christologische Zweinaturenlehre17.

«Wird die Natur entmächtigt, so wird das Sakrament willkürlich und
bedeutungslos. Selbstverständlich kann nicht die Naturmächtigkeit allein
ein christliches Sakrament schaffen. Sie muss aus ihrer dämonischen
Gebundenheit gelöst werden. Und das geschieht, wenn die Natur ein
sakramentales Element wird» (123).

III

Mehr als fünfzig Jahre sind vergangen, seit dieser Vortrag gehalten
wurde. Manches, was Tillich sah, hat sich inzwischen ereignet.18 Anderes
hatte er nicht ahnen können, so, dass die Reste jener gründlich verwerteten
Natur einmal die Heiligkeit eines «sakramentalen Elements» zugesprochen

bekommen würden.19 Das Thema, das Tillich im Gefolge Schellings
zu seinem theologischen Recht kommen lassen wollte, ist inzwischen als

Naturschutz in aller Munde - wenn auch meist anthropozentrisch zum
Umweltschutz verkümmert. Dieser Begriff wurde zu einer Zauberformel,
in deren magischem Glanz sich alle sonnen wollen, seit die Grenzen des

Wachstums deutlich geworden sind.20 Wege zum Frieden mit der Natur
werden gesucht,21 als sei man sich erst des Kriegszustandes bewusst geworden.

Könnte sich damit die Chance eröffnen zu einer Erfahrung dessen, was
Tillich die Mächtigkeit der Natur nennt? Ansätze in diese Richtung sind
hie und da zu bemerken.22

17 Ausdrücklich ausgesprochen GW VII, 59f (1929).
18 Vor allem der dämonische Missbrauch von Natur unter dem Schlagwort «Blut und

Boden» sowie die Folgen einer technischen Zivilisation (RR 1,76).
19 «Jeder Teil dieser Erde ist meinem Volk heilig.» Dieser Satz aus der vielgedruckten und

verfdmten Rede des Indianerhäuptlings Seattle (z.B. LuMo 1978, 471 f.) fand als Kanon
Eingang in kirchliche Arbeit (Kirchentagsliederheft 1981 Nr. 91) und scheint dort, wie
Ähnliches, behebt zu sein.

20 Dean Madows u.a., The Limits to Growth, New York 1972, deutsch 1972.
21 K.M. Meyer-Abich, Wege zum Frieden mit der Natur, München 1984.
22 Eine Analyse der zwischen Herbst 1980 und Sommer 1985 in München erschienenen

Hefte der Zeitschrift «natur» - zunächst als «Horst Sterns Umweltmagazin» bezeichnet,
inzwischen als «Das Umweltmagazin» von M. Bissinger herausgegeben - erbringt das folgende
Bild: Natur wird begriffen als Patient mit teilweise schon abgestorbenen Gliedern. «Nun, da sie

tot sind, die Moore und Weiher, die Orchideenwiesen und die Almen, die Hecken weg, die
Bäche dahin, die Raine verarmt, nun, da unsere Landschaften weithin aussehen wie vom



360 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

Wenn das so ist, dann ist es in höchstem Masse bedauerlich, dass Tillichs
von Schelling geprägter Naturbegriff nirgendwo, soweit erkennbar,
Auswirkung gehabt oder die Diskussion bestimmt hat.23 Das Dilemma, vor
dem irgendwann jeder steht, der sich mit Tillich befasst, «mit Tillich gegen
Tillich argumentieren zu müssen», wie Martin Repp formuliert hat,24
scheint dazu beigetragen zu haben, dass ein offensichtlich hilfreicher und
geradezu als heilsam vorgetragener Denkansatz da kaum bemerkt worden
ist, wo man fast wie auf ihn zu warten scheint. Tillichs theologisches
Naturverständnis hätte wenigstens in der Kirche bewahren sollen vor einer
Schlaraffenlandfrömmigkeit, die nur vom Heil einiger Menschen zu künden

weiss und von Leid und Schuld nicht mehr redet.25

Reissbrett eines Maschinengottes stammend, nun, da nicht nur die Natur weithin vergiftet ist,
sondern auch die Atmosphäre zwischen dem ökologischen Naturschutz und den Bauern, deren
Verbandsfunktionäre nicht aufhören, die Landwirtschaft als die wahre Beschützerin und
Krankenpflegerin der Natur zu feiern, nun... hat das grosse Abschlachten der Kühe begonnen,
für die man die Massenzerstörung der Natur bis in die allerjüngste Zeit hinein beging» (5/84/5).
Der dämonische Grund dieser neuen Krankheit zum Tode ist nicht unbekannt. Der Streit aber

geht darum, ob der Patient homöopathisch oder allopathisch zu behandeln sei. Darum
«verkommt der Naturschutz zum Natur-Reparaturbetrieb, reagiert nur, statt zu agieren», wie
ein Kritiker der Zeitschrift vorhält (6/85/55).

Mitten in diesem Verständnis der Natur als Objekt des Menschen, sei sie nun
Ausbeutungsobjekt oder Fürsorgeobjekt, melden sich jedoch immer wieder andere Töne zu Wort. Da
wird den Politikern, ja allen Menschen, fast ein wenig drohend empfohlen, sie sollten «mit der
Natur rechnen» (10/83/94); das «Bauen mit der Natur» sei notwendig (2/84/88); der «Kampf
ums Dasein» solle abgelöst werden durch eine «Kooperation mit der Natur» (2/84/79).
Kooperation mit der Natur ist etwas gänzlich anderes als jene Operation des Patienten Natur.
In solchen Äusserungen gewinnt Natur «etwas beunruhigend Selbständiges» (Brecht-Zitat
2/85/6), Subjekthaftes, Machtvolles. Das spiegelt sich in einigen künstlerisch gestalteten
Titelblättern, die der Natur fast mythisch eine eigene Gestalt zuerkennen, seien es nun die
Donaunixen von E. Fuchs (7/81 oder die langen Gesichter mit ihren geballten Fäusten aufdem
Bild der vermarkteten Berge von W. Ohlhäuser (12/84). Diese wenn auch vereinzelten
Hinweise auf eine neue tiefere Naturerfahrung rufen geradezu nach einer Aufarbeitung des Streites

um den Naturbegriff zwischen Fichte und Schelling und legen die Vermutung nahe, Tillichs
Begriff einer eigenen Mächtigkeit der Natur könne eine hilfreiche Sachorientierung sein für die
vielen divergierenden Denkansätze und Aktivitäten zugunsten der Natur.

23 Nicht einmal unter katholischen Theologen scheint Tillichs Konzept von 1928 Interesse

geweckt zu haben, obwohl es den «Schnittpunkt» bezeichnet für «Offenbarung und Natur» (A.
Forster, Söhngen-Festschrift, a. a. O. 150-162) oder «Offenbarung und Sein» (H. S. Eymann,
NZSTh 17 (1975) 76-88).

24 NZSTh 24 1982) 212. Er erläutert A. 9, zu differenzieren sei «zwischen dem, was Tillich
sagt, seiner Intention, und dem, was er wirklich tut». Weniger überzeugt dagegen der Versuch
J. Claytons, Tillich von seinem Tun aus zu deuten (NZSTh 20 [1978] 175-191).

25 Instruktiv, auch für das Folgende, Tillichs Predigt «Auch die Natur trauert um ein
verlorenes Gut» (RR I, 73-82).



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 361

Für die Wirkungslosigkeit des Tillichschen Naturgedankens gibt es auch
äussere Gründe. Wichtiger jedoch ist, dass Tillich selbst seinem Ansatz von
1928 im Wege stand. Er hat seine Erkenntnis, die er als «entscheidend für
die Frage nach der Möglichkeit protestantischer Verwirklichung» einführte

(105), nicht weiter verfolgt. In seiner Systematischen Theologie sind die
Sakramentspassagen - ein eigenes Kapitel ist ihnen nicht gewidmet -
marginale Nebenbemerkungen.26 Gewiss, Tillichs gesamtes Werk, die ganze

Systematische Theologie ist sakramental-ontologisch konzipiert.27 Dennoch

ist sein Hauptwerk ein Dokument geworden für jenes Sterben von
Taufe und Herrenmahl, das der Redner von 1928 nicht hinzunehmen
gewillt war. «Jedes Symbol hat einen sakramentalen Charakter, sofern in
ihm das Unbedingte transparent wird»28 - diese Lehre des reifen Tillich ist
ein Bruch mit seinem betont geschichtlichen Sakramentsbegriff, wie er ihn
den Berneuchenern erläutert hatte.

Tillich hat zur Wirkungslosigkeit seiner Gedanken beigetragen, indem
er sie fallen liess. Zwar distanziert hat er sich nicht von ihnen - er stimmte
der Aufnahme seines Vortrags in die Gesammelten Werke zu - offensichtlich

aber hatte er ihnen eine Durchführung zuteil werden lassen, die es nicht
nur anderen, sondern ihm selber unmöglich machte, weiter daran zu
arbeiten.29 Der Versuch, Tillichs relativ frühe Darlegungen aufzugreifen,
weil sie verheissungsvoll seien, wenn man sie konsequenter weiterdenke,
als das 1928 möglich war, steht also unter erheblichem Vorbehalt!
Andererseits ist nicht zu leugnen, dass dem Sterben der Sakramente inzwischen
das Sterben der Natur zur Seite tritt. Tillichs Gedanken könnten in dieser
Lage eine unmittelbare Leuchtkraft gewinnen, die er selber nicht ahnte, als

er sie fallen liess.

Den Anfang eines Gesprächs über Tillichs Begründung einer protestantischen

Sakramentslehre könnte der Gedanke machen, der an Tillichs
Vortrag unmittelbar überzeugt und durch die Entwicklung der protestantischen

Theologie eindrücklich bestätigt worden ist, auch wenn Tillich

26 Siehe Register.
27 K.-H. Lerch, NZSTh 26 (1984) 84: «Das sakramentale Denken ist die ontologische

Bedingung der Möglichkeit protestantischer Kritik und Gestaltung».
28 U. Reetz, a.a.O. 7.
29 Dafür ein kleines Beispiel: Zu Beginn seines Vortrags von 1928 formulierte Tillich, das

Problem des Sakramentalen sei grundlegend dafür, dass «der Protestantismus eine feste

geschichtliche Form gewinnen kann» (105). Ein Jahr später betonte er ausführlich: «Der
Protestantismus sieht die Profanität als beständige ewig wechselnde Aufgabe für seine Gestaltung.

Es gibt keine feste, nicht einmal eine klassische Lösung» (GW VII, 62). Das Abrücken von
der festen geschichtlichen Form entspricht dem zunehmenden Interesse an Profanität. Um so

wichtiger ist, den liegengelassenen Ansatz von 1928 zu überprüfen.



362 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

kaum zu den Ahnen der hermeneutischen Theologie zu rechnen ist. Das
sakramentale Wort, etwa das Wort der Absolution, ist in erster Linie und

ganz unmittelbar ein natürlicher Vorgang.30 «Das Wort als Hauch, als

Laut, als Gehörtes ist ein Naturding» 109), nur in diesem Naturgeschehen
und als dies Naturereignis hat das Wortgeschehen sakramentale
Vollmacht. Alle Versuche, das sakramentale Wort herauszuheben aus dem
natürlichen Sprechen durch pastorale Gestik, durch jene Sprache Kanaans
oder wer weiss was sonst noch, entspringen dem Wunsch, dem Wortgeschehen

durch Unnatürlichkeit, ja vielleicht gar Kunststückchen, mehr
Macht und Wirkung zu verleihen, als ihm in sich eigen ist. Sie entpuppen
sich so als mangelndes Zutrauen zur Mächtigkeit des Wortes selber - das
Betonen der völligen Natürlichkeit des Heil wirkenden Wortes aber ist
Ausdruck des Zutrauens in seine Kraft.

Wo Gottes Wort vollmächtig weitergesagt wird, geschieht das als natürliches

Sprechen, auch und gerade bei Taufe und Abendmahl.31 Erstaunlicherweise

aber scheint Tillich bei der Erörterung dieser beiden Sakramente
das sakramentale Wort vergessen zu haben. Trotz seiner eigenen, überzeugenden

Einsicht in den Naturcharakter des Sakramentswortes bleibt er im
Banne einer Tradition, die nur das Taufwasser und die beiden
Abendmahlselemente als Natur in den Sakramenten begreift. Das
sakramentale Wort wird als Absolutionswort erörtert, dann aber nicht einmal in
diesem Vortrag konsequent für alle Sakramente bedacht.

Die Inkonsequenz macht deutlich, wie wichtig es ist, Tillichs Lehre von
dem sakramentalen Wort, das als natürliches Wort zu hören ist, nicht der
Tillichexegese zu überlassen, sondern von den Grenzen zu befreien, die
Tillich ihr ohne Grund zog. Die Anrede und der Zuspruch der Taufe, die
Prädikationen32 des Abendmahls sind natürliche Worte, der Gemeinde in
ihrer Muttersprache zugesprochen.33 Im gleichen Umfang sind sie Wort

30 G. Ebeling formuliert unter Hinweis auf G. Bornkamms exegetische Erklärung: «Wenn
die Bibel von Wort Gottes redet, so meint sie hier ohne Vorbehalt Wort als Wort, auf seinen

Wortcharakter gesehen ganz normales, sagen wir ruhig: natürliches, mündliches, zwischen
Mensch und Mensch geschehendes Wort» (ZThK 56 [1959] 244 - seither mehrfach
nachgedruckt).

31 Zutreffend E. Schlink, Oekumenische Dogmatik, Göttingen 1983, 514: «Im Evangelium
handelt Gott durch das Wort, in der Taufe durch Wort und Wasser, im Herrenmahl durch
Wort, Brot und Wein».

32 Diesen Begriff hat G. Bornkamm vorgeschlagen (Studien zu Antike und Urchristentum,
München 1959, 156). Er ist dem verbreiteten Begriff «Deuteworte» entschieden vorzuziehen.

33 Der reformatorische Grund der Tillichschen Intention ist hier mit Händen zu greifen.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 363

des Herrn, vor dem den Sprechenden und die Hörenden nichts unterscheidet.

Gottes- und Menschenwort können nicht wie Form und Inhalt
getrennt werden.34 Das sakramentale Wort ist das natürlich gesprochene
Wort. Anders geschieht es nicht. Die vielberufene «Spannung von Wort
und Sakrament» scheint nicht nur «Paulus nicht empfunden» zu
haben,35 sie dürfte der Sache nach wirklich nicht sehr gross sein.

IV

Tillichs richtungweisende Einsicht, «dass auch das Wort eine
Naturgrundlage hat» (122), spielt also bei seiner Erörterung des Verhältnisses
von Natur und Sakrament für die Taufe (und dann für das Abendmahl)
keine Rolle. Eine neue Erörterung muss daher mit Tillichs Intention gegen
Tillichs Vortrag davon ausgehen, dass nur ein realistisches Verständnis des

Naturgegenstandes Wasser und des Naturvorgangs Wort Basis sein könne
für ein ganzheitliches Verstehen des Sakraments der Taufe.36

Tillichs Abgrenzung gegen die Aussage des lutherischen Katechismus,
ohne Wort sei das Wasser «schlecht Wasser» (107), kann verstanden
werden als Ausblendung des Wortes aus der Erörterung der naturhaften
Sakramentsgrundlage.37 «Dem Wasser an sich und für sich wird eine Güte,
eine Qualität, eine Mächtigkeit zugesprochen. Durch diese seine natürliche
Mächtigkeit ist es geeignet, Träger einer sakralen Mächtigkeit und damit
Element eines Sakramentes zu werden», sagt Tillich (107). So zutreffend
diese Einsicht an sich ist, sie ist nur die halbe Wahrheit. Denn dem
Exegeten ist zuzustimmen, wenn er sagt: «Wasser ist eine generelle
Bezeichnung für einen Stoff, der in sehr verschiedener Gestalt in Erschei-

34 G. Gerlemann, THAT I, 437: «dabar steht nicht nur für <Wort>, d.h. für den sprachlichen

Träger eines Bedeutungsinhalts, sondern auch für den Inhalt selber». Über das
Verhältnis zum griechisch-hellenistischen Logosbegriff siehe Debrunner/Kleinknecht/
Procksch/Kittel ThW IV (1942) 69-147, wo vielleicht ein wenig überscharf profiliert wird.

35 E. Dinkier RGG3 VI (1962) 633.
36 Wenn allerdings «KRAELING vermutet, dass der Jordan für Johannes den Feuerfluss

der Apokalyptik repräsentiert, und dass das freiwillige Eintauchen in diesen vor dem gewaltsamen

in jenen rettet» (H. Thyen, Studien zur Sündenvergebung FRLANT 96, Göttingen
1970, 132 A. 3), ist ein realistisches Verständnis des Wassers sinnlos. Aber warum muss, wenn
an jenen Feuerfluss zu denken ist, Johannes ihn im Wasser des Jordan repräsentiert gesehen
haben? Wäre das Eingetauchtwerden in Wasser nicht unmittelbar verständlich als letzte
Rettung vor jenem Feuer? Dann dürfte der Jordan bei Johannes - der Jordan sein.

37 Umgekehrt kann E. Schlink in seiner Ökumenischen Dogmatik (a.a.O.) die Taufe
erörtern, ohne das Wasser richtig zu erwähnen.



364 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

nung tritt».38 Wasser kann Lebenselement sein und Todesbringer, kann
Unendlichkeit anschaubar machen oder als Tautropfen in tiefste
Innerlichkeit führen, kann reinigen oder verschlämmen und vieles mehr.39 Erst
das Naturgeschehen Wort teilt dem Wasser seine besondere Güte, seine

spezielle Qualität, seinen Wirkzusammenhang zu. Ohne das Wort bleibt
das Naturelement Wasser eine Erscheinung verschiedener Möglichkeiten,
bleibt «schlecht Wasser» ohne realistische Mächtigkeit. Schon auf der
Naturebene wie für den neutralen Beobachter wäre Wasser ohne Wort
nicht Taufe.

Nicht zu bestreiten ist, «dass die christliche Taufe vor allem durch die
Johannestaufe präfiguriert und bestimmt wurde».40 Der christlichen Taufe
lag von Anfang an nie ein für sich bestehendes Naturelement Wasser
zugrunde, dem das Wort erst zugefügt worden wäre. Das Naturelement
Wasser war der christlichen Taufe vorgegeben als Teil des Ritus, den
Johannes vollzog und bereits vor Jesu Taufe geübt hatte.41 Das Wasser der
Taufe kann nicht isoliert von seinem geschichtlichen Kontext verstanden
werden.

Exegetisch ist in aller Deutlichkeit zu erkennen, dass Johannestaufe und
Christentaufe sich trotz ihrer Verwandschaft unterscheiden.42 Die christliche

Taufe ihrerseits hat von Anfang an43 und weiter im Laufe der
Kirchengeschichte44 verschiedene Deutungen erfahren, ja ihren Ritus nicht
unwesentlich geändert. Nur ohne natürliches Wort und ohne natürliches
Wasser war Taufe nie. Das Wort tritt also nicht wie eine Deutung erst
sekundär zum Wasser - wie könnte das gedeutete Wasser dann weiteren

38 L. Goppel! ThW VIII (1969) 317.
39 «Das Wasser tritt von Urzeiten an in dreifacher Weise in den Erfahrungsbereich des

Menschen ein: es ist die Flut, die das Festland umgibt und bedroht, der entscheidende Spender
biologischen Lebens und das wichtigste Reinigungsmittel. In diesen drei Eigenschaften
gewinnt es für die alte Welt im religiösen Denken vielfältig mythische und kultische Bedeutung
und wird zugleich in der Naturphilosophie und in der Technik Gegenstand rationaler
Bemühungen», L. Goppelt, a.a.O. 314f.

40 G. Barth ZThK 70 (1973) 139.
41 Das gilt selbst für den Fall, dass der Täufer beim Taufen stumm geblieben sein sollte.

Tillich stellt zu Recht fest: «Das <Wort Gottes> ist Selbstmitteilung Gottes, die in vielen
Formen geschehen kann und nicht an das menschliche Wort gebunden ist» GW VII (1929)
66.

42 J. Becker, Johannes der Täufer und Jesus von Nazareth, BSt 63, Neukirchen 1972, sieht
beide relativ dicht beieinander; W. Marxsen, Apophoreta, BZNW 30 (1964) 169-177, betont
eher die Unterschiede.

43 W. Marxsen, a.a.O. 163+170; E. Schlink, a.a.O. 482.
44 F.H. Kettler RGG3 VI, 637-646.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 365

Deutungen offen sein? - das Taufwort befasst sich nicht im geringsten mit
dem Deuten des Wassers. Beide, Wort und Wasser, stehen verschiedenen
Deutungen und tieferem Verstehen offen. Beide repräsentieren eine
Sachmächtigkeit, die allen Deutungsversuchen voraufliegt, ohne die Taufe
nicht möglich wäre.

Obwohl Wort und Wasser in der Taufe offen sind für unterschiedliche
Deutungen, kann durchaus nicht Beliebiges in sie hineingelegt werden. Es

ist das Geschäft wissenschaftlicher Exegese, zu prüfen, ob Deutungen des

Wortes sich am Wort ausweisen können oder ihm gegenüber zu falsifizieren

sind. Es müsste mit gleichem wissenschaftlichem Ernst untersucht
werden, ob Tauflehren sich gegenüber dem Taufelement Wasser bewahrheiten

oder nicht. Tillich hat recht, auch in dieser Beziehung zu fordern,
dass «mit den Mitteln unseres gegenwärtigen Wissens von der Natur und
vom Menschen» zu arbeiten sei (112). Es scheint, als komme dabei dem
Begriff des Untergetauchtwerdens45 besondere Bedeutung zu. Er hatte den
Titel des Täufers Jesu geprägt46 und führte zur Bezeichnung des christlichen

Sakraments. Er ist so fest mit der Sache verbunden, dass sich von ihm
aus einige Taufdeutungen als frei hinzugefügt erkennen lassen. Die
Mächtigkeit des Taufwassers würde in seiner Fähigkeit anschaubar, den Täufling
ganz und gar zu umfliessen, lückenlos zu umschliessen. Diese Mächtigkeit
liesse sich mit dem Taufverständnis des Täufers einerseits, der Christen
andererseits in Beziehung setzen. Auch scheint sich ein Zusammenhang
mit der unterschiedlichen Akzentuierung des Wortes hier und dort zu
ergeben.47 Zu überlegen bliebe, ob die Verschiebung im Taufritus vom
Untertauchen zum Benetzen48 theologisch hinreichend untersucht worden
ist.

Die Frage nach dem Verhältnis von Taufe und Natur erweist sich als

umfassende Aufgabe49. Tillichs relativ einseitige Beachtung des Naturelements

Wasser ist dabei mit der anderswo ähnlich einseitigen Beachtung nur

45 A. Oepke ThW I (1933) 527-544.
46 G. Barth, a.a.O. 145.
47 Dazu vor allem J. Becker, a.a.O. 16f.
48 Der älteste Beleg schon in der Didache (7,3: Schriften des Urchristentums I, hgg. von K.

Wengst, Darmstadt 1984, 76).
49 Für den Täufer ist jedes «Sich-Gründen in einem Bezug zur Vergangenheit - sei es nun

mehr restaurativer oder mehr aktuell-aufarbeitender Art - und auch jedes Sich-Verstehen aus

der Gegenwart... generell überholt angesichts der die Gegenwart bedrängenden Zukunft».
Diese aus der Exegese gewonnene Einsicht J. Beckers (a. a. O. 17) könnte von einer grossen Zahl
heutiger «Umweltschützer» gesagt worden sein! Wenn die christliche Taufe als Zustimmung
und Kritik jener Johannestaufe verstanden werden muss, ist sie heute erneut ähnlich aktuell.
Sie enthält ein nichtkatastrophales Naturverständnis.



366 W. von Meeting, Natur, Kultur und Sakrament

das Wortes so zusammenzusehen, dass die wissenschaftliche Kraft der
Wortexegese auch dem Wasser zugute kommt. Es wäre nicht verwunderlich,

wenn damit dem Verstehen beider Naturelemente in der Taufe
gedient würde. Vor allem würde so das geschichtliche Verständnis der
Natur im Sakrament überzeugender ausfallen, das Tillich zu Recht fordert
(H3).

Eine Überlegung sei angefügt, die teilweise auf den folgenden Abschnitt
vorausgreift. Sie verweist zu ihrem Teil auf die theologische Rolle des

realistischen Naturverständnisses, das Tillich am Herzen lag. Das Wasser
der Taufe ist nie ernsthaft von unnatürlicher Überhöhung bedroht gewesen,

wie sie für die verba sacramenti und die Abendmahlselemente bestimmend

wurde. Trotz dahingehender Entwicklungen50 ist eine Transsubstan-
tiationslehre für das Taufwasser nie gültig geworden. Weil das Taufwasser
das Naturelement bleiben durfte, als das es schon der Taufe Jesu angehörte,
konnte die Taufe trotz aller Probleme eine der Gemeinsamkeiten bleiben,
die alle christlichen Kirchen verbindet.51 Die Abkehr hingegen von der
natürlichen Verstehbarkeit des Wortes und der realistischen Sachmächtigkeit

der Abendmahlselemente hängt unmittelbar mit allen grossen
Kirchentrennungen zusammen. Sie ist nicht weniger als die Abkehr von dem in
Christus Gegebenen. Der zunächst womöglich als peripher erscheinende
und von Tillich selber nicht weiter verfolgte Hinweis aufdie Aufnahme von
Natur im Sakrament verdient also theologische Aufmerksamkeit. Nicht
nur weil er den über menschliches Schmarotzertum Entsetzten und an
Schöpfung wie Natur Interessierten hilfreich sein könnte, sondern auch,
weil die oekumenischen Gespräche über Kircheneinheit und Sakramente52
derzeit leider keineswegs in diese verheissungsvolle Richtung zu zielen
scheinen.

V

Die kritischen Bemerkungen zu Tillichs Taufdarlegungen gelten auch

vom Abendmahl. Auch das Abendmahl kann nicht sinnvoll auf das ihm

50 Dagegen vehement D. Lehmann, Wasserweihe bei der Taufe? Lutherische Theologie und
Kirche VII (1983) 21-28. Mit Tertullian bleibt festzuhalten, «es komme auf die Art des

Wassers bei der Taufe gerade nicht an», K. H. Rengstorf ThW VI (1959) 621.
51 «Die Kirche hat... einen gemeinsamen Brauch, aber keine gemeinsame Tauflehre und

Taufordnung», W. Marxsen, a.a.O. 176; vgl. E. Schlink, a.a.O. Kap. XV.
52 Aus der grossen Zahl der Dokumente sei das der Gemeinsamen römisch-katholi-

schen/evangelisch-lutherischen Kommission «Das Herrenmahl» von 1978, aus der Fülle dt
Stellungnahmen die in KuD 1985/1 erschienenen hervorgehoben.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 367

eigene Verhältnis von Natur und Sakrament hin befragt werden, wenn von
Anfang an das sakramentale Wort als Naturvorgang vergessen ist. Und dies
Verhältnis kann nur dann richtig gewürdigt werden, wenn unsere
geschichtlichen Kenntnisse abstrichlos einbezogen werden53. Beide Bemerkungen

haben im Blick auf die Taufe dazu gedient und können für das
Abendmahl helfen, Tillichs nicht zur Wirkung gekommenen Grundgedanken

zu unterstreichen.
Tillich hielt seinen Vortrag lange vor der ertragreichen Abendmahlsdiskussion

nach dem 2. Weltkrieg. Es wäre ungerecht, ihn an der eingetretenen
Vertiefung des Abendmahlsverständnisses zu messen und abzutun.
Gravierend allerdings ist auch für das Jahr 1928, dass die beiden Abendmahlsgegenstände

nicht gemäss allen in Frage kommenden biblischen Texten,
sondern im Gefolge einer alten Tradition benannt werden. Die Untersuchung

ihrer Sachmächtigkeit führt darum in Ungereimtheiten54 statt zum
Verstehen. Tillich nennt die beiden Naturelemente des Abendmahls neben
dem Wort «Brot und Wein» (107), statt sie sachgerecht als «Brot und
Kelch» zu bezeichnen.55 So nämlich hätte er nicht mehr von Substanzen
«in der Form technisch zubereiteter Nahrungsmittel» sprechen können
(107) und nicht gefolgert, «dass an die Stelle des Leibes die organischen
Substanzen treten, die den Leib aufbauen» (107). Diese Interpretation
trifft schlechterdings auf den Kelch nicht zu. Somit hätte Tillich auch nicht
den «Leib Christi als das eigentliche Abendmahlselement» bezeichnen
können (107).

Ein Anderes wäre Tillich dafür um so klarer gelungen, und es gehört zum
Erstaunlichsten seines ganzen Vortrags, dass gerade ihm diese Einsicht
nicht gekommen ist! Zwar mag dahingestellt sein, ob Tillichs Denken «als
Theologie der Kultur entworfen» war,56 unübersehbar aber bleibt, dass

Tillich in seiner Auseinandersetzung mit der Dialektischen Theologie
zuhöchst daran interessiert war, Theologie und Kirche dürften sich nicht
selbst isolieren von der Kultur trotz deren dämonischer Gefahren. Der
Kelch aber ist kein Nahrungsmittel, sondern ein Stück Kultur! Welche
Möglichkeiten hätten sich damit geboten, zumal leicht zu erkennen gewesen

wäre, dass die Definition «technisch zubereitetes Nahrungsmittel»
selbst dem Brot nicht gerecht wird, weil sie schon auf das Mehl zutrifft.

53 Meine Sicht habe ich in: EvTh 35 (1975) 544-552 dargestellt.
54 Tillichs Naturbegriff passt nicht zu jener «transzendenten Natur» des Leibes Christi

(107), die seine Abendmahlsdeutung bestimmt u.a.m.
55 In der Tat «wird das zweite Element des Abendmahls im NT nie als Wein» bezeichnet: L.

Goppelt ThW VI (1959) 155.
56 K. Stock, EvTh 37 (1977) 20.



368 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

Auch das Brot wäre als Kulturgut erkennbar gewesen. Tillich hätte von
Kulturelementen sprechen können statt sie ein wenig hilflos «keine reinen
Naturelemente» zu nennen (107). Wenn also das sakramentale Wort
sachgerecht in der Taufe einem Naturelement, im Abendmahl aber zwei
Kulturelementen zur Seite steht, dann wird sogar der Titel des Tillich-Vortrags
mit seiner Beschränkung auf das Verhältnis von Natur und Sakrament
fragwürdig.

Das erste dieser beiden Elemente ist das aufgrund einer grossen
Kulturleistung gebackene Brot. Darüber informiert ein Artikel im ersten Band des

ThW von Johannes Behm - nicht. Den «reichen nt.lichen Gebrauch des

Wortes» Brot brauche man nur festzustellen, um ausschliesslich zu erörtern,

was «theologisches Interesse» findet.57 Am Ende des Artikels hat der
Leser theologisch Interessantes, über das Brot selber aber nichts erfahren.
Dieser etwa zu der Zeit erarbeitete Artikel, als Tillich seinen Vortrag hielt,
repräsentiert genau das, dem Tillich seine bedeutende, aber kaum beachtete

These entgegenstellte, die Elemente der Sakramente verdienten unser
realistisches Interesse.

Sehr viel mehr Information als Behms Artikel enthält Bauers vergleichsweise

schmales Lexikon.58 Es unterscheidet die eigentliche Bedeutung von
Brot als Brotlaib, Brotopfer und Abendmahlsbrot von allgemeineren
Verwendungen des Wortes für Nahrung, Lebensunterhalt und Ertrag der
Arbeit. An die uneigentliche Bedeutung von Brot also knüpfte Tillich an,
als er formulierte «Das Brot des Sakraments steht für alles Brot und
letztlich für die ganze Natur» (122). Es lässt sich kaum übersehen, dass er
damit seinem grossen Gedanken von einem realistischen Naturverständnis
in der Sakramentstheologie nicht gerecht wurde.

Über die Kulturleistung des Brotbackens unterrichtet der knappe Artikel

von Joachim Rogge59: Brot bereitete man gesäuert oder ungesäuert;
gebacken wurde auf Backplatten oder in Tonbacköfen; die Fladen hatten
20-50 cm Durchmesser und waren bis zu 1 cm dick; je nach Backvorgang
wurde das Brot zum Verzehr gerissen oder gebrochen.

Angesichts dieses Kulturelements - und nicht, wie Tillich meint, auf das

ganze Sakrament bezogen - fällt das Wort des Kyrios, das sei «mein Leib».
Dieser Ausdruck kann in den Abendmahlsperikopen der Synoptiker nicht

57 ThW I (1933) 475: Einleitungssatz des Artikels.
58 W. Bauer, Griechisch-Deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments

und der übrigen urchristlichen Literatur. Berlin 1958, 219f.
59 BHH I (1962) 274.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 369

den transzendenten Leib Christi meinen, wie Tillich behauptet (107). Der
noch nicht gekreuzigte Jesus handelt dort nicht in transzendenter Natur.
Tillichs Verständnis passt aber auch nicht auf den paulinischen Text, denn
bei Paulus ist der «Leib Christi» zugleich und vor allem sozialer Natur,
Gemeinde.60 Der eine Leib dieses Herrn in seinen vielen Gliedern wird
genährt von dem, was der Kyrios ihm reicht als das eine in Teile gebrochene
Brot. Das realistische Verständnis des Brotes legt sich dem nahe, der auf
Tillichs Wegen nicht nur beachtet, was Tillich sah.

Über den Kelch61 hat sich Tillich selbstverständlich nicht geäussert, da

er ihn ohne Begründung mit seinem wahrscheinlichen Inhalt gleichsetzte,
den er sodann als sekundäres Element abwertete (108). Dennoch soll hier
das Notwendige über diesen Kulturgegenstand angedeutet werden. Er ist
kein Nahrungsmittel wie das Brot, steht also in andersartiger Beziehung zur
feiernden Gemeinde.62 Charakteristisch ist, dass aus ihm getrunken wird.
Der Kelch ist nicht «lediglich Träger dieses Inhalts, er hat eigenständige
Symbolbedeutung. Die Darreichung des Bechers ist... Hoheitsakt eines

Mächtigen», formuliert Goppelt.63 Die Hälfte aller alttestamentlichen
Belegstellen zeigt das grosse Trinkgefäss in Jahwes oder aus Jahwes Hand64.
Man wird nicht völlig fehlgehen, wenn man den Kelch auf diesem Hintergrund

und im Verein mit dem aussagekräftigen sakramentalen Wort als

Ermächtigung der Gemeinde Christi zur Kreuzesnachfolge begreift.
Mag man immerhin zu anderen, besseren Ergebnissen kommen, als hier

in Berufung auf Tillich und Auseinandersetzung mit Tillich angedeutet
sind. Offenbar zeigt Tillichs Theologie der Methode ihr ganzes sachliches
Gewicht erst dann richtig, wenn einzelne ihrer Aussagen korrigiert oder als

gänzlich ungenügend bezeichnet werden müssen. Der Hinweis aufdie reale
Sachmächtigkeit aller sakramentalen Elemente bleibt von grosser Bedeu-

60 E. Schweizer ThW VII (1964) 1064-1072.
61 «Münzen des Simon Makkabäus zeigen einen richtigen Kelch mit Fuss», L. Goppelt

ThW VI 1959) 148. Daher scheint die sprachlich an sich ebenfalls mögliche Übersetzung mit
«Becher» weniger glücklich zu sein.

62 Selbst für den Fall, Tillich habe recht, wenn er mit der Tradition den Kelch durch seinen
Inhalt ersetzt, kann Wein nicht zum «Repräsentanten des Leibes» bzw. seiner «natürlichen
Grundlage» erklärt werden (108). Nicht Wein, sondern Wasser ist dem Orientalen neben dem
Brot das, «was zum Fristen des Lebens unbedingt nötig ist». Insofern ist Wasser sogar «Ggs.
zum Wein»: W. Bauer, a.a.O. 1648, ähnlich L. Goppelt ThW VIII, 317. Auch in diesem Falle
also bliebe es unmöglich, Brot und Wein zusammenzuziehen zu einem «eigentlichen»
Abendmahlselement.

63 L. Goppelt, ThW VI, 150.
64 L. Goppelt, a.a.O. 149.



370 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

tung, auch wenn Tillich ihm selber nicht gerecht geworden ist. Er gewinnt
sogar an aktueller Notwendigkeit, damit nicht einerseits die an den
Sakramenten orientierten interkonfessionellen Gespräche, andererseits die

um Schöpfung und Natur kreisenden Kontakte von Kirche und «Alternativen»

sich auf Irrwegen festfahren.65 Klingt es nicht, als habe Tillich den
Wunsch ausgerechnet zu seinem hundertsten Geburtstag formuliert, es

möchten «dämonischer Sakramentalismus und profane Entleerung
überwunden» werden (GW VII, 69)?

Wichmann von Meding, Kiel

65 Tillich wollte in seinem Vortrag «einen Weg zeigen, auf dem der Protestantismus sowohl
in seiner Kultur als auch in seinem Ethos eine stärker bejahende Haltung zur Natur erreichen
könnte» (119).


	Natur, Kultur und Sakrament : zu Tillichs Begründung einer neuen protestantischen Theorie der Sakramente

