Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 4

Artikel: Natur, Kultur und Sakrament : zu Tillichs Begriindung einer neuen
protestantischen Theorie der Sakramente

Autor: Meding, Wichmann von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878360

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

353
Natur, Kultur und Sakrament

Zu Tillichs Begriindung einer neuen protestantischen Theorie
der Sakramente*

Paul Tillichs Theologie ist mit Recht als Theologie der Methode cha-
rakterisiert worden.! Diese zunidchst auf die einleitenden Kapitel der
Systematischen Theologie gemiinzte Bezeichnung erweist ihr volles
Gewicht, wenn sie auf Tillichs ganzes Werk hin bedacht wird.2 Die «be-
sondere Methode seiner Theologie»3, unter dem Begriff der Korrelation
bekannt gemacht,* wird von Tillich keineswegs als neu eingefiihrt: «Die
systematische Theologie benutzt die Methode der Korrelation. Sie hat das
immer getan» (ST I, 74). In welchem Masse das tatsdchlich der Fall ist,
zeigen die kostlichen Formulierungen von Anselm Forster: « Widerféhrt
einem als katholischem Theologen das Gliick — abseits der ausgetretenen
Pfade der Kontroverstheologie —, aufmerksam zu werden auf das Werk
Paul Tillichs, und nimmt man sich wohl einen Band der Systematischen
Theologie vor, kdnnte es passieren, dass man nach Lektiire einiger Seiten
zuriickbléttert, sich vergewissernd, ob man nicht einen Theologen des
19. Jahrhunderts in Hianden hilt. Nur ein in der Geschichte der Theologie
und Philosophie Unbewanderter wird in einem solchen mdéglichen Zogern
ein abfilliges Urteil sehen wollen.»?

Seit1936 in mehrfach umgearbeiteter Form® hat Tillich in einer bedeu-
tenden Autobiographie diese Korrelationsmethode von ihrer existentiellen

* Ein Teil der folgenden Erwédgungen wurde am 24.5.1986 bei der Akademischen Zente-
narfeier fiir Paul Tillich in Frankfurt/Main vorgetragen.

1 J. Ringleben, Paul Tillichs Theologie der Methode, NZSTh 17 (1975) 246-268.

2 Zitiert werden im Folgenden die Systematische Theologie, Stuttgart 131956, 1131958, 111
1966 als ST 1, II, III; die Gesammelten Werke als GW I-XX; die drei Bénde der Religiosen
Reden, Stuttgart 41952, 31959, 1964 als RR I, II, III.

380 I.C. Henel im Vorwort zum Band «Korrelationen», GW XVIII, 7.

4 Endlich auf ein sinnvolles Fundament gestellt hat M. Repp die unbefriedigende iltere
Diskussion und sie aus ihrer Verengung auf den Korrelationsbegriff und Tillichs Spatwerk
befreit: Zum Hintergrund von Paul Tillichs Korrelations-Methode, NZSTh 24 (1982) 206~
215. Auch er betont fiir Tillich den «notwendigen Zusammenhang von Methode und Inhalt»
(213).

5 Einsicht und Glaube. Gottlieb Séhngen zum 70. Geburtstag. Herausgegeben von J.
Ratzinger und H. Fries, Freiburg 1962, 150.

6 Siehe Bibliographie GW XIV Nr. 119, 393, 415.



354 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

Seite als Schicksal dessen beschrieben, der auf der Grenze steht (GW XII,
13-57). Unnachgiebig methodisches Reflektieren entspricht somit dem
Geschick seiner Existenz.’

Einem der Grenzabschnitte, die Tillich nur kurz beachtet, ja womoglich
verlassen hat, gelten die folgenden Uberlegungen.

I

Im zweiten Kapitel der genannten Selbstdarstellung bestimmt Tillich
seinen Ort «auf der Grenze von Stadt und Land» (GW XII, 14). Er sei ein
GroBstadtmensch. «Und doch liegt die Verbindung mit dem Land in einer
noch tieferen Schicht meiner Seele ... Die Schellingsche Naturphilosophie,
die ich wie im Rausch inmitten einer schonen Natur las, wurde fiir mich
unmittelbarer gedanklicher Ausdruck dieses Naturgefiihls ... Das Erlebnis
der Grenze von Unendlichem und Endlichem, wie es am Meeresufer
gegeben ist, entsprach meiner Tendenz zur Grenze und gab der Phantasie
ein Symbol, aus dem das Gefiihl Substanz und das Denken Produktivitat
schopfen konnte» (15f). Bis in die Gestaltung seines Hauses auf Long
Island,? ja bis in die eigenartige Beziehung zu jenem nach ihm benannten
Park, wo man ihm seine letzte Ruhestitte gab,’ ist die Kontinuitit von
Tillichs Naturverbundenheit zu verfolgen. In seinem Festvortrag zum
100. Todestag Schellings hat er sich, seinen eigenen 68. Geburtstag bege-
hend, emphatisch zu seinem «grossen Lehrer in Philosophie und Theolo-
gie» bekannt und gestanden: «Meine Arbeit an den Problemen der syste-
matischen Theologie wire undenkbar ohne ihn» (GW 1V, 133).

Diese Rede verdient Interesse, weil Tillich auf dem Gipfel seines Ruhms
formuliert, was ihm den Umgang mit Schellings Philosophie unverzichtbar
gemacht hatte. Wie einen Schelling redivivus kiindigt er sich seinen Hérern
an: gepragt vom Bilde des Lehrers wolle er «aus der Struktur dieses Bildes
heraus zu IThnen... reden» (133). Dreierlei hebt er hervor: «Schelling ist der
Philosoph der Romantik par excellence» (133). Schelling ist der erste, bei
dem «die existentialen Elemente... durch den essentialen Rahmen, in dem
sie gehalten werden, durchbrechen» (136). Fiir Schelling muss die «Na-

M. Repp formuliert (a.a.0. 210 A 3), «dass die dialektische Denkstruktur gleichzeitig
Tillichs Eigenart als Mensch charakterisiert».

8 M. Pauck, Paul Tillich, Leben und Werk I, Stuttgart und Frankfurt/M. 1978, 45 u.d.

9 R. Reitz, Paul Tillich und New Harmony, Stuttgart 1970, iiberschitzt wohl die Aussa-
gekraft der Ortsgeschichte fiir Tillich.



W.von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 355

tur..., um zu ihrer Realitit zu kommen, Objekt werden, d. h. mit sich selbst
als schaffender Natur in Widerspruch geraten» (138). In Schellings relativ
unbekannter Spitphilosophie erkennt Tillich die beginnende Uberwin-
dung des Idealismus, die im Bedenken der Natur den Weg zu einer
existentialen Philosophie bahnt, ohne deren Einseitigkeit schon verfallen
Zu sein.

Es ist hier nicht der Ort, der Frage nachzugehen, ob Tillichs Schelling-
bild von 1954 mit dem seiner beiden vor dem ersten Weltkrieg entstande-
nen Schelling-Untersuchungen iibereinstimmt.!® Wichtiger ist die Ein-
sicht, dass der von dem Feldprediger Tillich so furchtbar erlebte Bruch mit
der Welt des 19. Jahrhunderts!! nur die eine Seite der Wirklichkeit ist. Die
andere ist die Kontinuitét einer nicht vom Untergang betroffenen Thema-
tik. Wahrscheinlich lasst sich erkennen, dass die Schelling-Studien des
jungen Gelehrten dem Feldgeistlichen ein so starker Halt waren, dass er vor
den undenkbaren Schrecknissen des Dimonischen die Augen nicht ver-
schliessen musste. Schellings Naturphilosophie, wie im Rausch aufgenom-
men und im Schiitzengraben bewihrt, gewann fiir ihn so etwas wie Heils-
bedeutung. Darum sah er in Schelling nicht nur seinen philosophischen
Lehrer.

Tillichs Gedanken zur Natur treten nicht nur in Ausserungen iiber
Schelling hervor. Etwa in der Mitte der Zeit zwischen 1910 und 1954 und
zehn Jahre nach Ende des ersten Weltkriegs hielt Tillich den Berneuche-
nern!? einen Vortrag, in dem es um das christliche Verstehen der bis in die
tiefste Seele des Menschen reichenden Naturverbundenheit, um den von
ihr ausgehenden Halt angesichts menschlicher Verfehlungen, um den legi-
timen Ort der Natur in der Religion ging. Sein Titel, «Natur und Sakra-
ment» (GW VII, 105-123), ist ein stiller Hinweis darauf, dass Tillich den
Ansatz Schellings fiir theologisch wichtig erachtet. Die Situation, von der
dieser Vortrag ausgeht, wird mit folgenden Worten umrissen: «Von der
protestantischen Kritik sind die weitaus meisten sakramentalen Elemente
der katholischen Tradition in Frage gestellt und auf protestantischem
Boden beseitigt worden. Dabei ist es aber nicht geblieben. Die weitere
Entwicklung des Protestantismus war dem Sakrament so ungiinstig, dass
auch die beiden {ibriggebliebenen Sakramente ihre Bedeutung verloren

10 Die philosophische Dissertation von 1910 wurde nicht wieder gedruckt. Die Lizentiaten-
arbeit von 1912 ist leicht zugédnglich in GW I, 13-108. Dazu H. Brandt, Konstanz und Wandel,
ZThK 75 (1978) 361-374.

' M. Pauck, a.a.O., Kap. II, 53ff.

12 Uber Tillichs Verhiltnis zur Berneuchener Bewegung informiert U. Reetz, Das Sakra-
mentale in der Theologie Paul Tillichs, Stuttgart 1974, 77-82.



356 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

und allein das Wort mit sakramentalem Charakter iibrig blieb. Auch in der
gegenwartigen Erneuerung der reformatorischen Theologie spielt das Wort
eine grosse, die eigentlichen Sakramente gar keine Rolle. Das Absterben
der protestantischen Sakramente ist schwer zu verkennen» (122). Uniiber-
sehbar ist Tillichs Stellungnahme zur dialektischen Theologie. IThr warf er
vor, iiber die seit der Aufkldrungszeit unaufhaltsame Sakramentsverges-
senheit!3 trotz aller Polemik gegen den Irrweg der Aufklarung nicht hin-
ausgefiihrt zu haben. Selbst eine noch so steile Wort-Gottes-Theologie
komme nicht umhin, der Offenbarung einen Ort des Offenbarwerdens
zuzubilligen. Auf die Sakramente bezogen aber ist der Ort der Offenbarung
ein Naturlement.

Am Text der Rede von 1928 wird untersucht werden miissen, wie Tillich
das Verhiltnis von Natur und Sakrament im einzelnen bestimmt.

11

Tillich leitet seinen Vortrag ein mit einem Lob der reformierten Sakra-
mentsauffassung. Sie sei konsequent in ihrer Kampfansage an jede Verge-
genstdndlichung und Damonisierung (105). Luther hingegen sei durch
mystische Gedanken an einem klaren Sakramentsbegriff gehindert wor-
den. Wer Tillichs Gebrauch des Wortes Mystik kennt, ahnt, dies Lob der
theologischen Tradition fiir 1928 werde das Ziel des Vortrags noch ver-
bergen. Das deutet sich an in der Feststellung, Sakramentskritik habe zum
Sterben der Sakramente gefiihrt und lasse das Schwinden des Kultes und
der sichtbaren Kirche befiirchten. Das aktuelle Sakramentsproblem sei
daher das grundsitzliche der «protestantischen Verwirklichung» (105).14
Die vernachldssigte Bestimmung des Verhéltnisses von Natur und Sakra-
ment sei Teil dieser Aufgabe.

In der Taufe liege dies Verhiltnis einfach zutage. Symbolische oder
ritualistische Deutungen konnten das Gewicht des Naturelements Wasser
in der Taufe nicht erkldren. Nur realistisch lasse sich die dem Wasser eigene

13S.L.A. Schliepstein, Eine Rede und drei Predigten zur dritten Jubelfeier der Reforma-
tion und der Feier der Vereinigung der evangelischen Gemeinden in Lippstadt, Lippstadt
1818, 80: «Wir leben in einer Kirche, in welcher Gott im Lichte des Evangeliums, im Geiste
und in der Wahrheit, mit einer reinen und heiligen Gesinnung, ohne Opfer und ohne
Gebriuche verehrt wird».

14 GW V enthilt neben dem Sakramentsvortrag den {iber «Protestantische Gestaltung»
von 1929 (54-69). Er entfaltet den sakramentalen Begriff « Gestalt der Gnade», der jedoch nur
im Blick auf die Natur er0rtert wird.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 357

Maichtigkeit erkennen, die es geeignet mache als Element eines Sakra-
ments. Tillich deutet nicht an, wie er sich diese Miachtigkeit denkt.

Angesichts des Abendmabhls sei alles schwieriger. Seine beiden Elemente
seien technischer Naturbearbeitung zu danken, beide meinten den Leib
Christi «als das eigentliche Abendmahlselement» (107). Der sei «transzen-
denter Natur» (107) und werde stellvertretend angeeignet in den Substan-
zen, die den Leib aufbauen. Ausdriicklich erkldrt Tillich «Brot und Wein
als die Reprisentanten des Leibes und der in ithm zusammengefassten
Michtigkeit der Natur iiberhaupt» (108). Vor allem Tillichs Schwanken
zwischen «Leib Christi» und «Leiby ldsst die Prazision des Taufabschnitts
vermissen und legt die Frage nahe, ob der Leib Christi wirklich das
Naturelement im Sakrament ist.

Unmittelbar leuchtet hingegen ein, dass Tillich drittens das sakramen-
tale Wort erortert. «Auch das Wort ist zundchst Naturgegenstand» (109),
ja, wie spdter zugefiigt wird, das wichtigste Naturgeschehen fiir den Pro-
testantismus (117). Tillichs Forderung, das Naturelement im Sakrament
miisse realistisch verstanden werden, verdeutlicht sich in der rhetorischen
Frage, ob nicht «das Sprechen dieser Worte, also der Naturvorgang als
solcher, eine Michtigkeit hat, durch den sie zu Trigern transzendenter
Michtigkeit werden konnen?» (109).

Die Zustimmung seiner so gefragten Horer mochte Tillich im Folgenden
sichern durch Erorterung der drei moglichen Naturbegriffe und verschie-
dener geschichtlich gewordener Naturdeutungen. «Das Unbefriedigende
all dieser Naturauffassungen treibt uns zu der Anschauung, die wir <neuen
Realismus» nennen konnen... Die Michtigkeit und der Sinn der Natur
miissen in ihr und durch ihre gegenstindlichen physikalischen Strukturen
gesucht werden» (112). Diese Konzeption unterscheidet sich von der
Schellings nicht im Grundsatz, wohl aber durch eine verdnderte physika-
lisch-biologische Erkenntnisgrundlage.

Tillich spricht von einer «Sachmichtigkeit» der Natur, die in der
Schicht des Seins zu suchen sei, «die vor der Spaltung in Gegenstiandlich-
keit und Geistigkeit liegt» (112). Nur sie konne «die Grundlage fiir eine
neue protestantische Theorie der Sakramente abgeben» (113). Damit ist
seine Intention besser als im Titel des Vortrags formuliert.

Aber nicht nur die Spaltung in Ding und Geist, auch die von Natur und
Geschichte ist zu hinterfragen. Naturverstindnis sei auf christlichem
Boden nur «im Zusammenhang mit der Heilsgeschichte» moglich (113).
Der materiale Naturbegriff habe verhidngnisvollerweise suggeriert, der
ddmonische Charakter der Natur kénne iiberwunden werden durch Unter-
werfung unter den Menschen. Das aber sei nur moglich «in dem neuen Sein



358 W.von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

in Christus... Die Natur ist nicht der Feind des Heils, sie muss nicht
wissenschaftlich oder moralisch beherrscht oder jeder ihr innewohnenden
Michtigkeit beraubt werden, damit sie dem Reich Gottes dienen kénne —
zu welcher Anschauung der Calvinismus neigt —, vielmehr ist die Natur
Trager und Gegenstand des Heils. Das ist der Boden fiir eine protestanti-
sche Wiederentdeckung des Sakramentalen» (113).

Das Interesse des posthumen Schelling-Schiilers gilt natiirlich jenem
Boden, nicht der Entfaltung einer neuen Sakramentstheorie. Er scheint
eine gewisse Blidsse des Gedankens gespiirt zu haben. Darum hat er im
langsten Redeabschnitt Beispiele realistischer Naturauffassung zusam-
mengetragen (114-119). Sie vertiefen die Einsicht, die Michtigkeit von
Naturdingen sei nur in ihrer Einheit mit der Menschengeschichte und dem
neuen Sein in Christus zu verstehen. Zugleich fiihren sie einen entschei-
denden Schritt weiter: «die Machtigkeit der Naturdinge» ist zugleich «eine
Michtigkeit der Naturlage, der Konstellationen der Naturdinge» (117).
Die Naturmichtigkeit gestaltet sich als «Situationsmachtigkeit» (117).
Diese Erkldarung Tillichs gilt entgegen seinen Darlegungen offensichtlich
schon fiir die einfachsten Beispiele: die Méachtigkeit des Wassers, die
Tillich in der Unendlichkeit des Meeres erlebte und in der Taufe wieder-
erkannte, wire eine vollig andere, stiinde das Wasser im Keller der Dres-
dener Wohnung des Vortragenden. Es hitte ihn, anders als Meereswasser,
machtig getrieben, eine Pumpe zu besorgen. Die Méchtigkeit eines Natur-
gegenstandes ergibt sich aus seiner Konstellation. Tillich bestédtigt diese
Deutung, die seiner Rede streckenweise nicht gerecht wird, gegen Ende
ausdriicklich: «Erst durch die Beziehung zur Heilsgeschichte wird sie (die
Natur) entddmonisiert und damit im christlichen Sinne sakramentsfahig»
(121). Sakramentsfdhig ist sie also nicht aus eigener Machtigkeit!

Die beiden Schlussabschnitte dienen der Sicherung des Dargelegten. Die
aller eigenen Heiligkeit entkleidete Natur!> wird in das Sakrament gezogen
als Ort fiir «die Gegenwart des Gottlichen, seine Transparenz in Natur und
Geschichte» (120). Daraus diirfe nicht gefolgert werden, «dass die prote-
stantische Naturauffassung grundsitzlich jeder Wirklichkeit sakramentale
Qualitidten geben diirfe» (121).1¢ Der Theologe weiss: «Unsere Existenz
wird nicht nur durch die Allgegenwart des Go6ttlichen bestimmt, sondern

15 GW VII, 57 (1929): Der Protestantismus erhebt «seinen Protest gegen jede heilige und
profane Wirklichkeit».

16 Schon 1929 formuliert Tillich anders: «Protestantische Gestaltung ist iiberall da am
Werk, wo immer Wirklichkeit in einen unmittelbaren Ausdruck einer Gestalt der Gnade
verwandelt wird» GW VII, 68. Dieser Satz ist durch Kursivierung hervorgehoben und zeigt
Tillichs kiinftige Denkrichtung an.



W.von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 359

auch durch unsere Trennung von thm» (121). Darum erscheint das Heilige
nur an besonderem Ort, «letztlich an einem Ort, in Jesus als dem Christus»
(121). So endet Tillichs Vortrag von 1928 in uniiberhérbarem Anklang an
die christologische Zweinaturenlehre!7,

«Wird die Natur entmichtigt, so wird das Sakrament willkiirlich und
bedeutungslos. Selbstverstdndlich kann nicht die Naturméchtigkeit allein
ein christliches Sakrament schaffen. Sie muss aus ihrer ddmonischen
Gebundenheit gelost werden. Und das geschieht, wenn die Natur ein
sakramentales Element wird» (123).

i

Mehr als fiinfzig Jahre sind vergangen, seit dieser Vortrag gehalten
wurde. Manches, was Tillich sah, hat sich inzwischen ereignet.!8 Anderes
hatte er nicht ahnen kdnnen, so, dass die Reste jener griindlich verwerteten
Natur einmal die Heiligkeit eines «sakramentalen Elements» zugespro-
chen bekommen wiirden.!® Das Thema, das Tillich im Gefolge Schellings
zu seinem theologischen Recht kommen lassen wollte, ist inzwischen als
Naturschutz in aller Munde — wenn auch meist anthropozentrisch zum
Umweltschutz verkiimmert. Dieser Begriff wurde zu einer Zauberformel,
in deren magischem Glanz sich alle sonnen wollen, seit die Grenzen des
Wachstums deutlich geworden sind.?° Wege zum Frieden mit der Natur
werden gesucht,2! als sei man sich erst des Kriegszustandes bewusst gewor-
den. Konnte sich damit die Chance er6ffnen zu einer Erfahrung dessen, was
Tillich die Méchtigkeit der Natur nennt? Ansidtze in diese Richtung sind
hie und da zu bemerken.22

17 Ausdriicklich ausgesprochen GW VII, 591 (1929).

18 Vor allem der ddmonische Missbrauch von Natur unter dem Schlagwort «Blut und
Boden» sowie die Folgen einer technischen Zivilisation (RR I, 76).

19 «Jeder Teil dieser Erde ist meinem Volk heilig.» Dieser Satz aus der vielgedruckten und
verfilmten Rede des Indianerhduptlings Seattle (z.B. LuMo 1978, 471f.) fand als Kanon
Eingang in kirchliche Arbeit (Kirchentagsliederheft 1981 Nr. 91) und scheint dort, wie Ahn-
liches, beliebt zu sein.

20 Dean Madows u.a., The Limits to Growth, New York 1972, deutsch 1972.

21 K. M. Meyer-Abich, Wege zum Frieden mit der Natur, Miinchen 1984.

22 Eine Analyse der zwischen Herbst 1980 und Sommer 1985 in Miinchen erschienenen
Hefte der Zeitschrift «natur» — zunéchst als «Horst Sterns Umweltmagazin» bezeichnet,
inzwischen als « Das Umweltmagazin» von M. Bissinger herausgegeben — erbringt das folgende
Bild: Natur wird begriffen als Patient mit teilweise schon abgestorbenen Gliedern. «Nun, da sie
tot sind, die Moore und Weiher, die Orchideenwiesen und die Almen, die Hecken weg, die
Biche dahin, die Raine verarmt, nun, da unsere Landschaften weithin aussehen wie vom



360 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

Wenn das so ist, dann ist es in hochstem Masse bedauerlich, dass Tillichs
von Schelling gepriagter Naturbegriff nirgendwo, soweit erkennbar, Aus-
wirkung gehabt oder die Diskussion bestimmt hat.?3 Das Dilemma, vor
dem irgendwann jeder steht, der sich mit Tillich befasst, «mit Tillich gegen
Tillich argumentieren zu miissen», wie Martin Repp formuliert hat,24
scheint dazu beigetragen zu haben, dass ein offensichtlich hilfreicher und
geradezu als heilsam vorgetragener Denkansatz da kaum bemerkt worden
ist, wo man fast wie auf ithn zu warten scheint. Tillichs theologisches
Naturverstindnis hdtte wenigstens in der Kirche bewahren sollen vor einer
Schlaraffenlandfrommigkeit, die nur vom Heil einiger Menschen zu kiin-
den weiss und von Leid und Schuld nicht mehr redet.?3

Reissbrett eines Maschinengottes stammend, nun, da nicht nur die Natur weithin vergiftet ist,
sondern auch die Atmosphire zwischen dem ¢kologischen Naturschutz und den Bauern, deren
Verbandsfunktionidre nicht aufhoren, die Landwirtschaft als die wahre Beschiitzerin und
Krankenpflegerin der Natur zu feiern, nun. .. hat das grosse Abschlachten der Kiihe begonnen,
flir die man die Massenzerstorung der Natur bis in die allerjiingste Zeit hinein beging» (5/84/5).
Der dimonische Grund dieser neuen Krankheit zum Tode ist nicht unbekannt. Der Streit aber
geht darum, ob der Patient homdoopathisch oder allopathisch zu behandeln sei. Darum
«verkommt der Naturschutz zum Natur-Reparaturbetrieb, reagiert nur, statt zu agieren», wie
ein Kritiker der Zeitschrift vorhilt (6/85/55).

Mitten in diesem Verstindnis der Natur als Objekt des Menschen, sei sie nun Ausbe-
utungsobjekt oder Fiirsorgeobjekt, melden sich jedoch immer wieder andere T6ne zu Wort. Da
wird den Politikern, ja allen Menschen, fast ein wenig drohend empfohlen, sie sollten «mit der
Natur rechnen» (10/83/94); das « Bauen mit der Natur» sei notwendig (2/84/88); der « Kampf
ums Dasein» solle abgelost werden durch eine «Kooperation mit der Natur» (2/84/79).
Kooperation mit der Natur ist etwas gdnzlich anderes als jene Operation des Patienten Natur.
In solchen Ausserungen gewinnt Natur «etwas beunruhigend Selbstindiges» (Brecht-Zitat
2/85/6), Subjekthaftes, Machtvolles. Das spiegelt sich in einigen kiinstlerisch gestalteten
Titelbldttern, die der Natur fast mythisch eine eigene Gestalt zuerkennen, seien es nun die
Donaunixen von E. Fuchs (7/81) oder die langen Gesichter mit ihren geballten Fausten auf dem
Bild der vermarkteten Berge von W. Ohlhduser (12/84). Diese wenn auch vereinzelten Hin-
weise auf eine neue tiefere Naturerfahrung rufen geradezu nach einer Aufarbeitung des Streites
um den Naturbegriff zwischen Fichte und Schelling und legen die Vermutung nahe, Tillichs
Begriff einer eigenen Michtigkeit der Natur konne eine hilfreiche Sachorientierung sein fiir die
vielen divergierenden Denkansdtze und Aktivitdten zugunsten der Natur.

23 Nicht einmal unter katholischen Theologen scheint Tillichs Konzept von 1928 Interesse
geweckt zu haben, obwohl es den «Schnittpunkt» bezeichnet fiir « Offenbarung und Natur» (A.
Forster, S6hngen-Festschrift, a.a.O. 150-162) oder «Offenbarung und Sein» (H.S. Eymann,
NZSTh 17 (1975) 76-88).

24 NZSTh 24(1982) 212. Ererldutert A. 9, zu differenzieren sei «zwischen dem, was Tillich
sagt, seiner Intention, und dem, was er wirklich tut». Weniger iiberzeugt dagegen der Versuch
I. Claytons, Tillich von seinem Tun aus zu deuten (NZSTh 20 [1978] 175-191).

25 Instruktiv, auch fiir das Folgende, Tillichs Predigt «Auch die Natur trauert um ein
verlorenes Gut» (RR I, 73-82).



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 361

Fiir die Wirkungslosigkeit des Tillichschen Naturgedankens gibt es auch
dussere Griinde. Wichtiger jedoch ist, dass Tillich selbst seinem Ansatz von
1928 im Wege stand. Er hat seine Erkenntnis, die er als «entscheidend fiir
die Frage nach der Moglichkeit protestantischer Verwirklichung» einfiihr-
te (105), nicht weiter verfolgt. In seiner Systematischen Theologie sind die
Sakramentspassagen — ein eigenes Kapitel ist ihnen nicht gewidmet -
marginale Nebenbemerkungen.26 Gewiss, Tillichs gesamtes Werk, die gan-
ze Systematische Theologie ist sakramental-ontologisch konzipiert.2” Den-
noch ist sein Hauptwerk ein Dokument geworden fiir jenes Sterben von
Taufe und Herrenmahl, das der Redner von 1928 nicht hinzunehmen
gewillt war. «Jedes Symbol hat einen sakramentalen Charakter, sofern in
ihm das Unbedingte transparent wird»28 — diese Lehre des reifen Tillich ist
ein Bruch mit seinem betont geschichtlichen Sakramentsbegriff, wie er ihn
den Berneuchenern erldutert hatte.

Tillich hat zur Wirkungslosigkeit seiner Gedanken beigetragen, indem
er sie fallen liess. Zwar distanziert hat er sich nicht von ihnen - er stimmte
der Aufnahme seines Vortrags in die Gesammelten Werke zu — offensicht-
lich aber hatte er thnen eine Durchfiihrung zuteil werden lassen, die es nicht
nur anderen, sondern ithm selber unmoglich machte, weiter daran zu
arbeiten.?? Der Versuch, Tillichs relativ frithe Darlegungen aufzugreifen,
weil sie verheissungsvoll seien, wenn man sie konsequenter weiterdenke,
als das 1928 maoglich war, steht also unter erheblichem Vorbehalt! Ande-
rerseits ist nicht zu leugnen, dass dem Sterben der Sakramente inzwischen
das Sterben der Natur zur Seite tritt. Tillichs Gedanken konnten in dieser
Lage eine unmittelbare Leuchtkraft gewinnen, die er selber nicht ahnte, als
er sie fallen liess.

Den Anfang eines Gespréchs iiber Tillichs Begriindung einer protestan-
tischen Sakramentslehre konnte der Gedanke machen, der an Tillichs
Vortrag unmittelbar iiberzeugt und durch die Entwicklung der protestan-
tischen Theologie eindriicklich bestdtigt worden ist, auch wenn Tillich

26 Sjehe Register.

2T K.-H. Lerch, NZSTh 26 (1984) 84: «Das sakramentale Denken ist die ontologische
Bedingung der Moglichkeit protestantischer Kritik und Gestaltung».

28 U. Reetz, a.a.0. 7.

29 Dafiir ein kleines Beispiel: Zu Beginn seines Vortrags von 1928 formulierte Tillich, das
Problem des Sakramentalen sei grundlegend dafiir, dass «der Protestantismus eine feste
geschichtliche Form gewinnen kann» (105). Ein Jahr spiter betonte er ausfiihrlich: «Der
Protestantismus sieht die Profanitét als bestdndige ewig wechselnde Aufgabe fiir seine Gestal-
tung. Es gibt keine feste, nicht einmal eine klassische Losung» (GW VII, 62). Das Abriicken von
der festen geschichtlichen Form entspricht dem zunehmenden Interesse an Profanitit. Um so
wichtiger ist, den liegengelassenen Ansatz von 1928 zu iiberpriifen.



362 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

kaum zu den Ahnen der hermeneutischen Theologie zu rechnen ist. Das
sakramentale Wort, etwa das Wort der Absolution, ist in erster Linie und
ganz unmittelbar ein natiirlicher Vorgang.3° «Das Wort als Hauch, als
Laut, als Gehortes ist ein Naturding» (109), nur in diesem Naturgeschehen
und als dies Naturereignis hat das Wortgeschehen sakramentale Voll-
macht. Alle Versuche, das sakramentale Wort herauszuheben aus dem
natiirlichen Sprechen durch pastorale Gestik, durch jene Sprache Kanaans
oder wer weiss was sonst noch, entspringen dem Wunsch, dem Wortge-
schehen durch Unnatiirlichkeit, ja vielleicht gar Kunststiickchen, mehr
Macht und Wirkung zu verleihen, als ihm in sich eigen ist. Sie entpuppen
sich so als mangelndes Zutrauen zur Machtigkeit des Wortes selber — das
Betonen der volligen Natiirlichkeit des Heil wirkenden Wortes aber ist
Ausdruck des Zutrauens in seine Kraft.

Wo Gottes Wort vollmichtig weitergesagt wird, geschieht das als natiir-
liches Sprechen, auch und gerade bei Taufe und Abendmahl.?! Erstaunli-
cherweise aber scheint Tillich bei der Erdrterung dieser beiden Sakramente
das sakramentale Wort vergessen zu haben. Trotz seiner eigenen, iiberzeu-
genden Einsicht in den Naturcharakter des Sakramentswortes bleibt er im
Banne einer Tradition, die nur das Taufwasser und die beiden
Abendmahlselemente als Natur in den Sakramenten begreift. Das sakra-
mentale Wort wird als Absolutionswort erortert, dann aber nicht einmal in
diesem Vortrag konsequent flir alle Sakramente bedacht.

Die Inkonsequenz macht deutlich, wie wichtig es ist, Tillichs Lehre von
dem sakramentalen Wort, das als natiirliches Wort zu horen ist, nicht der
Tillichexegese zu iiberlassen, sondern von den Grenzen zu befreien, die
Tillich ihr ohne Grund zog. Die Anrede und der Zuspruch der Taufe, die
Priadikationen3? des Abendmahls sind natiirliche Worte, der Gemeinde in
ihrer Muttersprache zugesprochen.33 Im gleichen Umfang sind sie Wort

30 G. Ebeling formuliert unter Hinweis auf G. Bornkamms exegetische Erkldrung: « Wenn
die Bibel von Wort Gottes redet, so meint sie hier ohne Vorbehalt Wort als Wort, auf seinen
Wortcharakter gesehen ganz normales, sagen wir ruhig: natiirliches, miindliches, zwischen
Mensch und Mensch geschehendes Wort» (ZThK 56 [1959] 244 - seither mehrfach nachge-
druckt).

31 Zutreffend E. Schlink, Oekumenische Dogmatik, Gottingen 1983, 514: «Im Evangelium
handelt Gott durch das Wort, in der Taufe durch Wort und Wasser, im Herrenmahl durch
Wort, Brot und Wein».

32 Diesen Begriff hat G. Bornkamm vorgeschlagen (Studien zu Antike und Urchristentum,
Miinchen 1959, 156). Er ist dem verbreiteten Begriff « Deuteworte» entschieden vorzuzie-
hen.

33 Der reformatorische Grund der Tillichschen Intention ist hier mit Hénden zu grei-
fen.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 363

des Herrn, vor dem den Sprechenden und die Hérenden nichts unterschei-
det. Gottes- und Menschenwort kénnen nicht wie Form und Inhalt
getrennt werden.34 Das sakramentale Wort ist das natiirlich gesprochene
Wort. Anders geschieht es nicht. Die vielberufene «Spannung von Wort
und Sakrament» scheint nicht nur «Paulus ... nicht empfunden» zu
haben,3> sie diirfte der Sache nach wirklich nicht sehr gross sein.

v

Tillichs richtungweisende Einsicht, «dass auch das Wort eine Natur-
grundlage hat» (122), spielt also bei seiner Erdrterung des Verhiltnisses
von Natur und Sakrament fiir die Taufe (und dann fiir das Abendmahl)
keine Rolle. Eine neue Erorterung muss daher mit Tillichs Intention gegen
Tillichs Vortrag davon ausgehen, dass nur ein realistisches Verstdndnis des
Naturgegenstandes Wasser und des Naturvorgangs Wort Basis sein kénne
fiir ein ganzheitliches Verstehen des Sakraments der Taufe.36

Tillichs Abgrenzung gegen die Aussage des lutherischen Katechismus,
ohne Wort sei das Wasser «schlecht Wasser» (107), kann verstanden
werden als Ausblendung des Wortes aus der Erorterung der naturhaften
Sakramentsgrundlage.3” « Dem Wasser an sich und fiir sich wird eine Giite,
eine Qualitét, eine Méachtigkeit zugesprochen. Durch diese seine natiirliche
Michtigkeit ist es geeignet, Triger einer sakralen Méchtigkeit und damit
Element eines Sakramentes zu werden», sagt Tillich (107). So zutreffend
diese Einsicht an sich ist, sie i1st nur die halbe Wahrheit. Denn dem
Exegeten ist zuzustimmen, wenn er sagt: «Wasser ist eine generelle
Bezeichnung fiir einen Stoff, der in sehr verschiedener Gestalt in Erschei-

34 G. Gerlemann, THAT I, 437: «dabar steht nicht nur fiir <(Wort», d.h. fiir den sprach-
lichen Triiger eines Bedeutungsinhalts, sondern auch fiir den Inhalt selber». Uber das Ver-
hdltnis zum griechisch-hellenistischen Logosbegriff siehe Debrunner/Kleinknecht/
Procksch/Kittel ThW IV (1942) 69-147, wo vielleicht ein wenig iiberscharf profiliert wird.

35 E. Dinkler RGG3 VI (1962) 633.

36 Wenn allerdings «k KRAELING vermutet, dass der Jordan fiir Johannes den Feuerfluss
der Apokalyptik repridsentiert, und dass das freiwillige Eintauchen in diesen vor dem gewalt-
samen in jenen rettet» (H. Thyen, Studien zur Siindenvergebung FRLANT 96, Géttingen
1970, 132 A. 3), ist ein realistisches Verstindnis des Wassers sinnlos. Aber warum muss, wenn
an jenen Feuerfluss zu denken ist, Johannes ihn im Wasser des Jordan reprisentiert gesechen
haben? Wire das Eingetauchtwerden in Wasser nicht unmittelbar verstiandlich als letzte
Rettung vor jenem Feuer? Dann diirfte der Jordan bei Johannes — der Jordan sein.

37 Umgekehrt kann E. Schlink in seiner Okumenischen Dogmatik (a.a.0.) die Taufe
erortern, ohne das Wasser richtig zu erwiahnen.



364 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

nung tritt».38 Wasser kann Lebenselement sein und Todesbringer, kann
Unendlichkeit anschaubar machen oder als Tautropfen in tiefste Inner-
lichkeit fiihren, kann reinigen oder verschlimmen und vieles mehr.3? Erst
das Naturgeschehen Wort teilt dem Wasser seine besondere Giite, seine
spezielle Qualitdt, seinen Wirkzusammenhang zu. Ohne das Wort bleibt
das Naturelement Wasser eine Erscheinung verschiedener Moglichkeiten,
bleibt «schlecht Wasser» ohne realistische Machtigkeit. Schon auf der
Naturebene wie fiir den neutralen Beobachter wire Wasser ohne Wort
nicht Taufe.

Nicht zu bestreiten ist, «dass die christliche Taufe vor allem durch die
Johannestaufe priafiguriert und bestimmt wurde».*? Der christlichen Taufe
lag von Anfang an nie ein fir sich bestehendes Naturelement Wasser
zugrunde, dem das Wort erst zugefiigt worden wire. Das Naturelement
Wasser war der christlichen Taufe vorgegeben als Teil des Ritus, den
Johannes vollzog und bereits vor Jesu Taufe geiibt hatte.#! Das Wasser der
Taufe kann nicht isoliert von seinem geschichtlichen Kontext verstanden
werden.

Exegetisch ist in aller Deutlichkeit zu erkennen, dass Johannestaufe und
Christentaufe sich trotz ihrer Verwandschaft unterscheiden.4? Die christ-
liche Taufe ihrerseits hat von Anfang an*3 und weiter im Laufe der Kir-
chengeschichte** verschiedene Deutungen erfahren, ja ihren Ritus nicht
unwesentlich gedndert. Nur ohne natiirliches Wort und ohne natiirliches
Wasser war Taufe nie. Das Wort tritt also nicht wie eine Deutung erst
sekunddr zum Wasser — wie konnte das gedeutete Wasser dann weiteren

38 L. Goppelt ThW VIII (1969) 317.

39 «Das Wasser tritt von Urzeiten an in dreifacher Weise in den Erfahrungsbereich des
Menschen ein: es ist die Flut, die das Festland umgibt und bedroht, der entscheidende Spender
biologischen Lebens und das wichtigste Reinigungsmittel. In diesen drei Eigenschaften
gewinnt es fiir die alte Welt im religiosen Denken vielféltig mythische und kultische Bedeutung
und wird zugleich in der Naturphilosophie und in der Technik Gegenstand rationaler Bemii-
hungen», L. Goppelt, a.a.0. 314f.

40 G. Barth ZThK 70 (1973) 139.

41 Das gilt selbst fiir den Fall, dass der Tdufer beim Taufen stumm geblieben sein sollte.
Tillich stellt zu Recht fest: «Das «<Wort Gottes» ist Selbstmitteilung Gottes, die in vielen
Formen geschehen kann und nicht an das menschliche Wort gebunden ist» GW VII (1929)
66.

42 J. Becker, Johannes der T#ufer und Jesus von Nazareth, BSt 63, Neukirchen 1972, sieht
beide relativ dicht beieinander; W. Marxsen, Apophoreta, BZNW 30 (1964) 169-177, betont
eher die Unterschiede.

43 W, Marxsen, a.a.0. 163+170; E. Schlink, a.a.O. 482.

44 F.H. Kettler RGG3 VI, 637-646.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 365

Deutungen offen sein? — das Taufwort befasst sich nicht im geringsten mit
dem Deuten des Wassers. Beide, Wort und Wasser, stehen verschiedenen
Deutungen und tieferem Verstehen offen. Beide reprisentieren eine Sach-
michtigkeit, die allen Deutungsversuchen voraufliegt, ohne die Taufe
nicht moglich wire.

Obwohl Wort und Wasser in der Taufe offen sind fiir unterschiedliche
Deutungen, kann durchaus nicht Beliebiges in sie hineingelegt werden. Es
ist das Geschaft wissenschaftlicher Exegese, zu priifen, ob Deutungen des
Wortes sich am Wort ausweisen konnen oder ihm gegeniiber zu falsifizie-
ren sind. Es misste mit gleichem wissenschaftlichem Ernst untersucht
werden, ob Tauflehren sich gegeniiber dem Taufelement Wasser bewahr-
heiten oder nicht. Tillich hat recht, auch in dieser Beziehung zu fordern,
dass «mit den Mitteln unseres gegenwirtigen Wissens von der Natur und
vom Menschen» zu arbeiten sei (112). Es scheint, als komme dabei dem
Begriff des Untergetauchtwerdens*’ besondere Bedeutung zu. Er hatte den
Titel des Tdufers Jesu geprigt4® und fithrte zur Bezeichnung des christli-
chen Sakraments. Er ist so fest mit der Sache verbunden, dass sich von thm
aus einige Taufdeutungen als frei hinzugefiigt erkennen lassen. Die Mich-
tigkeit des Taufwassers wiirde in seiner Fahigkeit anschaubar, den Taufling
ganz und gar zu umfliessen, liickenlos zu umschliessen. Diese Méchtigkeit
liesse sich mit dem Taufverstindnis des Tdufers einerseits, der Christen
andererseits in Beziehung setzen. Auch scheint sich ein Zusammenhang
mit der unterschiedlichen Akzentuierung des Wortes hier und dort zu
ergeben.4” Zu iiberlegen bliebe, ob die Verschiebung im Taufritus vom
Untertauchen zum Benetzen“® theologisch hinreichend untersucht worden
ist.

Die Frage nach dem Verhéltnis von Taufe und Natur erweist sich als
umfassende Aufgabe’. Tillichs relativ einseitige Beachtung des Naturele-
ments Wasser ist dabei mit der anderswo dhnlich einseitigen Beachtung nur

45 A. Oepke ThW I (1933) 527-544.

46 G. Barth, a.a.O. 145.

47 Dazu vor allem J. Becker, a.a.O. 16f.

48 Der dlteste Beleg schon in der Didache (7, 3: Schriften des Urchristentums I, hgg. von K.
Wengst, Darmstadt 1984, 76).

49 Fiir den T4ufer ist jedes «Sich-Griinden in einem Bezug zur Vergangenheit — sei es nun
mehr restaurativer oder mehr aktuell-aufarbeitender Art — und auch jedes Sich-Verstehen aus
der Gegenwart... generell {iberholt angesichts der die Gegenwart bedringenden Zukunft».
Diese aus der Exegese gewonnene Einsicht J. Beckers (a.a.O. 17) kdnnte von einer grossen Zahl
heutiger « Umweltschiitzer» gesagt worden sein! Wenn die christliche Taufe als Zustimmung
und Kritik jener Johannestaufe verstanden werden muss, ist sie heute erneut dhnlich aktuell.
Sie enthilt ein nichtkatastrophales Naturverstdndnis.



366 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

das Wortes so zusammenzusehen, dass die wissenschaftliche Kraft der
Wortexegese auch dem Wasser zugute kommt. Es wire nicht verwunder-
lich, wenn damit dem Verstehen beider Naturelemente in der Taufe
gedient wiirde. Vor allem wiirde so das geschichtliche Verstindnis der
Natur im Sakrament iiberzeugender ausfallen, das Tillich zu Recht fordert
(113).

Eine Uberlegung sei angefiigt, die teilweise auf den folgenden Abschnitt
vorausgreift. Sie verweist zu ihrem Teil auf die theologische Rolle des
realistischen Naturverstdndnisses, das Tillich am Herzen lag. Das Wasser
der Taufe ist nie ernsthaft von unnatiirlicher Uberh6hung bedroht gewe-
sen, wie sie fur die verba sacramenti und die Abendmahlselemente bestim-
mend wurde. Trotz dahingehender Entwicklungen0 ist eine Transsubstan-
tiationslehre fiir das Taufwasser nie giiltig geworden. Weil das Taufwasser
das Naturelement bleiben durfte, als das es schon der Taufe Jesu angehorte,
konnte die Taufe trotz aller Probleme eine der Gemeinsamkeiten bleiben,
die alle christlichen Kirchen verbindet.’! Die Abkehr hingegen von der
natiirlichen Verstehbarkeit des Wortes und der realistischen Sachméchtig-
keit der Abendmahlselemente hdngt unmittelbar mit allen grossen Kir-
chentrennungen zusammen. Sie ist nicht weniger als die Abkehr von dem in
Christus Gegebenen. Der zunidchst womoglich als peripher erscheinende
und von Tillich selber nicht weiter verfolgte Hinweis auf die Aufnahme von
Natur im Sakrament verdient also theologische Aufmerksamkeit. Nicht
nur weil er den iiber menschliches Schmarotzertum Entsetzten und an
Schopfung wie Natur Interessierten hilfreich sein konnte, sondern auch,
weil die oekumenischen Gespriche iiber Kircheneinheit und Sakramente3?
derzeit leider keineswegs in diese verheissungsvolle Richtung zu zielen
scheinen.

V

Die kritischen Bemerkungen zu Tillichs Taufdarlegungen gelten auch
vom Abendmahl. Auch das Abendmahl kann nicht sinnvoll auf das ihm

50 Dagegen vehement D. Lehmann, Wasserweihe bei der Taufe? Lutherische Theologie und
Kirche VII (1983) 21-28. Mit Tertullian bleibt festzuhalten, «es komme auf die Art des
Wassers bei der Taufe gerade nicht an», K. H. Rengstorf ThW VI (1959) 621.

51 «Die Kirche hat... einen gemeinsamen Brauch, aber keine gemeinsame Tauflehre und
Taufordnung», W. Marxsen, a.a.0. 176; vgl. E. Schlink, a.a.O. Kap. XV.

52 Aus der grossen Zahl der Dokumente sei das der Gemeinsamen romisch-katholi-
schen/evangelisch-lutherischen Kommission «Das Herrenmahl» von 1978, aus der Fiille d¢
Stellungnahmen die in KuD 1985/1 erschienenen hervorgehoben.



W.von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 367

eigene Verhiltnis von Natur und Sakrament hin befragt werden, wenn von
Anfang an das sakramentale Wort als Naturvorgang vergessen ist. Und dies
Verhiltnis kann nur dann richtig gewiirdigt werden, wenn unsere
geschichtlichen Kenntnisse abstrichlos einbezogen werden33. Beide Bemer-
kungen haben im Blick auf die Taufe dazu gedient und konnen fiir das
Abendmabhl helfen, Tillichs nicht zur Wirkung gekommenen Grundgedan-
ken zu unterstreichen.

Tillich hielt seinen Vortrag lange vor der ertragreichen Abendmahlsdis-
kussion nach dem 2. Weltkrieg. Es wire ungerecht, ihn an der eingetretenen
Vertiefung des Abendmahlsverstindnisses zu messen und abzutun. Gra-
vierend allerdings ist auch fiir das Jahr 1928, dass die beiden Abendmahls-
gegenstdnde nicht gemiss allen in Frage kommenden biblischen Texten,
sondern im Gefolge einer alten Tradition benannt werden. Die Untersu-
chung ihrer Sachméichtigkeit fiihrt darum in Ungereimtheiten®* statt zum
Verstehen. Tillich nennt die beiden Naturelemente des Abendmahls neben
dem Wort «Brot und Wein» (107), statt sie sachgerecht als «Brot und
Kelch» zu bezeichnen.?® So niamlich hitte er nicht mehr von Substanzen
«in der Form technisch zubereiteter Nahrungsmittel» sprechen konnen
(107) und nicht gefolgert, «dass an die Stelle des Leibes die organischen
Substanzen treten, die den Leib aufbauen» (107). Diese Interpretation
trifft schlechterdings auf den Kelch nicht zu. Somit hitte Tillich auch nicht
den «Leib Christi als das eigentliche Abendmahlselement» bezeichnen
konnen (107).

Ein Anderes wire Tillich dafiir um so klarer gelungen, und es gehort zum
Erstaunlichsten seines ganzen Vortrags, dass gerade ihm diese Einsicht
nicht gegkommen ist! Zwar mag dahingestellt sein, ob Tillichs Denken «als
Theologie der Kultur entworfen» war,’® uniibersehbar aber bleibt, dass
Tillich in seiner Auseinandersetzung mit der Dialektischen Theologie
zuhochst daran interessiert war, Theologie und Kirche diirften sich nicht
selbst isolieren von der Kultur trotz deren ddmonischer Gefahren. Der
Kelch aber ist kein Nahrungsmittel, sondern ein Stiick Kultur! Welche
Moaglichkeiten hétten sich damit geboten, zumal leicht zu erkennen gewe-
sen wire, dass die Definition «technisch zubereitetes Nahrungsmittel»
selbst dem Brot nicht gerecht wird, weil sie schon auf das Mehl zutrifft.

33 Meine Sicht habe ich in: EvTh 35 (1975) 544-552 dargestellt.

34 Tillichs Naturbegriff passt nicht zu jener «transzendenten Natur» des Leibes Christi
(107), die seine Abendmahlsdeutung bestimmt u.a.m.

55 In der Tat «wird das zweite Element des Abendmahls im NT nie als Wein» bezeichnet: L.
Goppelt ThW VI (1959) 155.

36 K. Stock, EvTh 37 (1977) 20.



368 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

Auch das Brot wire als Kulturgut erkennbar gewesen. Tillich hitte von
Kulturelementen sprechen konnen statt sie ein wenig hilflos «keine reinen
Naturelemente» zu nennen (107). Wenn also das sakramentale Wort sach-
gerecht in der Taufe einem Naturelement, im Abendmahl aber zwei Kul-
turelementen zur Seite steht, dann wird sogar der Titel des Tillich-Vortrags
mit seiner Beschrinkung auf das Verhiltnis von Natur und Sakrament
fragwiirdig.

Das erste dieser beiden Elemente ist das aufgrund einer grossen Kultur-
leistung gebackene Brot. Dariiber informiert ein Artikel im ersten Band des
ThW von Johannes Behm - nicht. Den «reichen nt.lichen Gebrauch des
Wortes» Brot brauche man nur festzustellen, um ausschliesslich zu eror-
tern, was «theologisches Interesse» findet.>” Am Ende des Artikels hat der
Leser theologisch Interessantes, iiber das Brot selber aber nichts erfahren.
Dieser etwa zu der Zeit erarbeitete Artikel, als Tillich seinen Vortrag hielt,
repriasentiert genau das, dem Tillich seine bedeutende, aber kaum beach-
tete These entgegenstellte, die Elemente der Sakramente verdienten unser
realistisches Interesse.

Sehr viel mehr Information als Behms Artikel enthilt Bauers vergleichs-
weise schmales Lexikon.’® Es unterscheidet die eigentliche Bedeutung von
Brot als Brotlaib, Brotopfer und Abendmahlisbrot von allgemeineren Ver-
wendungen des Wortes fiir Nahrung, Lebensunterhalt und Ertrag der
Arbeit. An die uneigentliche Bedeutung von Brot also kniipfte Tillich an,
als er formulierte «Das Brot des Sakraments steht fiir alles Brot und
letztlich fiir die ganze Natur» (122). Es ldsst sich kaum {ibersehen, dass er
damit seinem grossen Gedanken von einem realistischen Naturverstindnis
in der Sakramentstheologie nicht gerecht wurde.

Uber die Kulturleistung des Brotbackens unterrichtet der knappe Arti-
kel von Joachim Rogge3?: Brot bereitete man gesduert oder ungesiduert;
gebacken wurde auf Backplatten oder in Tonbackofen; die Fladen hatten
20-50 cm Durchmesser und waren bis zu 1 cm dick; je nach Backvorgang
wurde das Brot zum Verzehr gerissen oder gebrochen.

Angesichts dieses Kulturelements — und nicht, wie Tillich meint, auf das
ganze Sakrament bezogen - fillt das Wort des Kyrios, das sei «mein Leib».
Dieser Ausdruck kann in den Abendmahlsperikopen der Synoptiker nicht

STThW 1 (1933) 475: Einleitungssatz des Artikels.

58 W. Bauer, Griechisch-Deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments
und der iibrigen urchristlichen Literatur, Berlin 1958, 219f.

S BHH I (1962) 274.



W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament 369

den transzendenten Leib Christi meinen, wie Tillich behauptet (107). Der
noch nicht gekreuzigte Jesus handelt dort nicht in transzendenter Natur.
Tillichs Verstiandnis passt aber auch nicht auf den paulinischen Text, denn
bei Paulus ist der «Leib Christi» zugleich und vor allem sozialer Natur,
Gemeinde.%° Der eine Leib dieses Herrn in seinen vielen Gliedern wird
gendhrt von dem, was der Kyrios ihm reicht als das eine in Teile gebrochene
Brot. Das realistische Verstindnis des Brotes legt sich dem nahe, der auf
Tillichs Wegen nicht nur beachtet, was Tillich sah.

Uber den Kelch®! hat sich Tillich selbstverstiandlich nicht gedussert, da
er ihn ohne Begriindung mit seinem wahrscheinlichen Inhalt gleichsetzte,
den er sodann als sekundires Element abwertete (108). Dennoch soll hier
das Notwendige iiber diesen Kulturgegenstand angedeutet werden. Er ist
kein Nahrungsmittel wie das Brot, steht also in andersartiger Beziechung zur
feiernden Gemeinde.%2 Charakteristisch ist, dass aus ihm getrunken wird.
Der Kelch ist nicht «lediglich Triger dieses Inhalts, er hat eigenstdndige
Symbolbedeutung. Die Darreichung des Bechers ist... Hoheitsakt eines
Michtigen», formuliert Goppelt.%3 Die Hilfte aller alttestamentlichen
Belegstellen zeigt das grosse Trinkgefdss in Jahwes oder aus Jahwes Hand®4.
Man wird nicht vollig fehlgehen, wenn man den Kelch auf diesem Hinter-
grund und im Verein mit dem aussagekriftigen sakramentalen Wort als
Ermichtigung der Gemeinde Christi zur Kreuzesnachfolge begreift.

Mag man immerhin zu anderen, besseren Ergebnissen kommen, als hier
in Berufung auf Tillich und Auseinandersetzung mit Tillich angedeutet
sind. Offenbar zeigt Tillichs Theologie der Methode ihr ganzes sachliches
Gewicht erst dann richtig, wenn einzelne ihrer Aussagen korrigiert oder als
gidnzlich ungeniigend bezeichnet werden miissen. Der Hinweis auf die reale
Sachmaichtigkeit aller sakramentalen Elemente bleibt von grosser Bedeu-

60 E. Schweizer ThW VII (1964) 1064-1072.

61 «Miinzen des Simon Makkab&us zeigen einen richtigen Kelch mit Fuss», L. Goppelt
ThW VI (1959) 148. Daher scheint die sprachlich an sich ebenfalls mogliche Ubersetzung mit
«Becher» weniger gliicklich zu sein.

62 Selbst fiir den Fall, Tillich habe recht, wenn er mit der Tradition den Kelch durch seinen
Inhalt ersetzt, kann Wein nicht zum «Repridsentanten des Leibes» bzw. seiner «natiirlichen
Grundlage» erklart werden (108). Nicht Wein, sondern Wasser ist dem Orientalen neben dem
Brot das, «was zum Fristen des Lebens unbedingt notig ist». Insofern ist Wasser sogar «Ggs.
zum Wein»: W, Bauer, a.a. 0. 1648, dhnlich L. Goppelt ThW VIII, 317. Auch in diesem Falle
also bliebe es unmoglich, Brot und Wein zusammenzuziehen zu einem «eigentlichen»
Abendmahlselement.

63 L. Goppelt, ThW VI, 150.

54 L. Goppelt, a.a. 0. 149.



370 W. von Meding, Natur, Kultur und Sakrament

tung, auch wenn Tillich ihm selber nicht gerecht geworden ist. Er gewinnt
sogar an aktueller Notwendigkeit, damit nicht einerseits die an den Sak-
ramenten orientierten interkonfessionellen Gespriache, andererseits die
um Schopfung und Natur kreisenden Kontakte von Kirche und «Alterna-
tiven» sich auf Irrwegen festfahren.®> Klingt es nicht, als habe Tillich den
Wunsch ausgerechnet zu seinem hundertsten Geburtstag formuliert, es
mochten «ddmonischer Sakramentalismus und profane Entleerung iiber-

wunden» werden (GW VII, 69)?
Wichmann von Meding, Kiel

65 Tillich wollte in seinem Vortrag «einen Weg zeigen, auf dem der Protestantismus sowohl
in seiner Kultur als auch in seinem Ethos eine stirker bejahende Haltung zur Natur erreichen

konnte» (119).



	Natur, Kultur und Sakrament : zu Tillichs Begründung einer neuen protestantischen Theorie der Sakramente

