Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 4

Artikel: Die christliche Hauskirche

Autor: Lorenzen, Thorwald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878359

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

333
Die christliche Hauskirche

Mit dem Wort «Kirche» assozieren wir heute hauptsiachlich ein kirch-
liches Gebdude oder eine durch kirchliche Strukturen wie Bekenntnis, Amt,
Liturgie, Sakrament und Kirchenrecht genau abgegrenzte konfessionelle
Glaubensgemeinschaft.! Dabei wird hdufig vergessen, dass die Sachlage am
Anfang der christlichen Kirche anders war. Im Neuen Testament wird das
Wort «Kirche» (éxkkAnocia)fiir die Gemeinschaft der Glaubenden, sei es in
der ganzen Welt (I Kor 10,32; 12,28; 15,9; Gal 1,13; Phil 3,6), sei es in
einer bestimmten Region (Gal 1,2.22; I Kor 16,29; II Kor 8,1) oder an
einem bestimmten Ort (I Kor 1,2; II Kor 1, 1), sei es in einem Haus? (R6m
16,5; 1 Kor 16,19; Kol 4,15; Phlm 2), verwandt. Wichtig ist, dass Gott
nicht «in Bauwerken von Menschenhand» (Apg 7,48) wohnt, sondern dort
gegenwartig ist, wo Menschen aus threm Glauben an Jesus Christus und in
Gemeinschaft miteinander Gott loben und ihren Mitmenschen dienen.
Dies fand im frithesten Christentum konkret in den Hauskirchen statt.

1. Definition. Mit «Hauskirche»? bezeichnen wir eine Gruppe von
Christen, die sich zum Gebet und Bibelstudium, zur christlichen Erfahrung

' Vgl. z.B. Das Grosse Duden-Lexikon (1969) Bd. IV, 664; Worterbuch der Deutschen
Gegenwartssprache, Berlin 1981, 2089; The Shorter Oxford English Dictionary (1950=1933)
Bd. 1,311; Funk & Wagnalls (Hg.), New Practical Standard Dictionary. Britannica World
Language Edition (1954=1946) Bd. I, 247.

2 Zum Gebrauch von oikoc vgl. A. 4.

3 Ausgewidhlte Literatur zum Thema «Hauskirche» (weitere Literaturhinweise in den
anderen Anmerkungen): V. Filson, The Significance of the Early House Churches, JBL
58 (1939) 105-112; O. Michel, oikog kTA., in: Th/WNT V (1954) 122-161; E. W. Southcott, The
Parish Church Comes Alive, London 1956; H.R. Weber, The Church in the House, Laity No. 3
(April 1957) 37-55; E. Friedel, Der neutestamentliche Oikos-Begriff in seiner Bedeutung fiir
den Gemeindeaufbau, in: von Hintzenstern (Hg.), Domine, dirige me in verbo tuo. Herr, leite
mich nach Deinem Wort! Festschrift zum 70. Geburtstag von Landesbischof D. Moritz
Mitzenheim, Berlin 1961, 89-106; E. A. Judge, The Social pattern of Christian Groups in the
First Century, London 1960, dt.: Christliche Gruppen in nichtchristlicher Gesellschaft. Die
Sozialstruktur christlicher Gruppen im ersten Jahrhundert. Neue Studienreihe 4, Wuppertal
1964 ; C. Williams, The Church. New Directions in Theology, Vol. IV, Philadelphia 1968; D.F.
Durnbaugh, The Believers’ Church, New York 1968; J. Goetzmann, oflcog, in: TBLNT II/1
(1969) 637-640; Ch. Olsen, The Base Church (Forum House, 1973); Perry LeFevre, Expe-
rience as a Datum for Theology, The Chicago Theological Seminary Register LXIII (1973)
30-46; G.F. Skinner, Training Lay Leadership for House Churches, ibid. LXIV (1973) 30-42;
E.R. Bode, A House Church Pilgrim (1968-1973), ibid., 43-56; P. Stuhlmacher, Der Brief an
Philemon, EKK, Ziirich Neukirchen-Vinyn 1975, 70-75 (Lit.!); J. Gager, Kingdom and
Community. The Social World of Early Christianity, Englewood Cliffs (N.J.) 1975; Ph. u. Ph.
Anderson, The House Church, New York 1975, Lit.!; H. Gschwandtner, Dein Haus fir
Christus. Kleines Handbuch fiir Hausbibelkreise. Telos-Biicher, 146, Neuhausen-Stuttgart



334 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

und Erbauung, zur Gemeinschaft und zum Gottesdienst, zu missionari-
schem und sozialen Handeln, in Privathdusern oder Wohnungen, hiufig
mit Anschluss an die dort wohnende Familie,* versammeln und im Voll-
sinn als christliche Gemeinschaft, Gemeinde oder Kirche zu bezeichnen
sind. Je nach Situation verstehen sich Hauskirchen als Alternative zur
etablierten Kirche, als Bereicherung des kirchlichen Lebens, oder auch als
Ersatz fiir eine offentliche Kirche, das letztere besonders in Zeiten der
Verfolgung.

2. Geschichte. Die schon in der griechisch-romischen, jiidischen und
hellenistisch-jiidischen Antike bekannte Form religioser Hausgemein-
schaften wurde im Urchristentum zur tragenden Basis der sich konstitu-
ierenden und ausbreitenden Christenheit.?

2.1. In neutestamenlicher Zeit wird nicht das kirchliche Gebdude oder
Gemeindezentrum, sondern die sich in H&usern treffende Gemeinde
«Haus Gottes» (I Petr 4,17; 1 Tim 3,15) und «Kirche» (Rém 16,5.23; 1
Kor 16,19; Phlm 2; Kol 4,15) genannt. In diesem «Bau» bekennen Chri-

1976; A.L. Foster (Hg.), The House Church Evolving, Chicago 1976, mit Beitragen von A.L.
Foster, D.F. Durnbaugh, G.J. Jud, R. Scroggs, W. Kukkonen, R. Vanasse, W.W. Schroeder,
A. L. Kreml, B. Niswander, H. McMullen u. O. Powell; W.A. Meeks (Hg.), Zur Soziologie des
Urchristentums. Ausgewihlte Beitrdge zum frithchristlichen Gemeinschaftsleben in seiner
gesellschaftlichen Umwelt, Miinchen 1979, mit Beitrdgen von L.E. Keck, Sh.J. Case, S. Dik-
key, Cl.L. Lee, J. G. Gager, E. A. Judge, R.L. Wilken, A.J. Malherbe, J. H. Schiitz, W. A. Meeks
u.J.Z. Smith; J. V. Thurman, New Wineskins. A Study of the House Church Movement, M. A.
Thesis Birmingham 1979; C. Guy, Pilgrimage toward the House Church, in: R.S. Greenway
(Hg.), Discipling the City: Theological Reflections on Urban Missions, Grand Rapids 1979),
107-127; R. Banks, Paul’s Idea of Community. The Early House Churches in their Historical
Setting, Exeter 1980, Lit.!; P. Weigandt, oikog, in: EWNT Bd. II (1981) 1222-1229; H.-J.
Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im frithen Christentum, SBS 103 (1981) Lit.!; H.
Frankmolle (Hg.), Kirche von unten. Alternative Gemeinden, Miinchen, Mainz 1981; W.
Popkes, Forschungshinweis: « Die Hausgemeinden im Urchristentum», ThG 5-6 (1982) 11f.
(Lit."); Fr.M. DuBose, Alternative Church Models for Urban Society, in: L. L. Rose u. C.K.
Hadaway (Hg.), The Urban Challenge, Nashville 1982, 121-144; D. C. Verner, The Household
of God. The Social World of the Pastoral Epistles, SBL Diss. Series, 71, Chico, Ca., 1983; F.
Schwarz, Chr. A. Schwarz, Theologie des Gemeindeaufbaus. Ein Versuch, Neukirchen-Viuyn
1984; B. Niswander, Initiating Congregational Rebuilding through the House Church, in: P.
LeFevre und W.W. Schroeder (Hg.), Spiritual Nurture and Congregational Development,
Chicago 1984, 47-63; R. a. J. Banks, The Home Church, Sutherland, Australia 1986.

4 Im Urchristentum konnte olkog einerseits ein festes Gebdude wie ein Wohnhaus oder den
Tempel, andererseits soziale Kleinstrukturen wie Familie, Hausgemeinschaft, Sippe oder
Stammesverband bezeichnen. die ntl. Wendung % xat’ oikov ékkAnocia (Rém 16,5; I Kor
16,19; Kol 4,15; Phlm 2), statt 1 év oike éxkAnoia, zeigt, dass nicht der Ort, sondern die
Gemeinschaft von Christen, die sich an einem bestimmten Ort versammeln, wichtig ist.

5 Vgl. hauptsichlich die Beitrige von Stuhlmacher, Der Brief an Philemon (1975) 70f. und
Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im friihen Christentum (1981).



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 335

sten Jesus Christus als Herrn und als Eckstein ihres «Gebzudes» (Eph
2,19-22; 1 Petr 2,4-6).

2.2. Durch ihre missionarische Tatigkeit versuchten die ersten Christen
Familien fiir den Glauben an Jesus Christus zu gewinnen (vgl. Mk 6, 10; Mt
10,12f.; Lk 10,5-9). Da der christliche Glaube wesentlich® ein Gemein-
schaftserlebnis ist, bildeten sich sofort kleine Gruppen, die sich nach dem
Vorbild der kleinsten sozialen Einheit, der Familie, formierten.” Begiiterte
Christen wie Philemon in Kolossd, Aquila und Priscilla in Ephesus, Maria,
die Mutter des Johannes Markus in Jerusalem und Gajus und Crispus in
Korinth stellten ithr Haus als Versammlungsort und Missionsbasis zu
Verfiigung.

2.3. Wir wissen von solchen Hauskirchen in Rom (Rém 16, 5. 10f.14f.;
MartJust 3,1-3, vgl. Just Apol 67,3.7), Korinth (Apg 18,2 [Priscilla und
Aquila], 18,7 [Titius Justus], 18,8, vgl. I Kor 1,14 [Crispus], I Kor 1,16;
16,15 [Stephanas], Rom 16,23; I Kor 1,14 [Gajus]), Thessalonich (Apg
17,1-9 [Jason]), Philippi (Apg 16,33 [Gefdangniswirter]), Troas (Apg
20,7f.), Smyrna (Ign Sm 13, 1f.; Ig Pol 8,2), Thyatira (Apg 16, 15 [Lydial]),
Ephesus (I Kor 16, 19 [Prisca und Aquila], II Tim 1, 16;4, 19 [Onesiphorus],
Apg 20,20),8 Kenchred (Ré6m 16,1 [Phobe]), Kolossd (Phlm If. [Phile-
mon]), Laodicea (Kol 4,15 [Nymphas]), Damaskus (Apg 9,1-22 [Anani-
as]), in der Dekapolis (Mk 5, 19f. [der Gerasener]), in Caesarea (Apg 21, 8f.
[Philippus],Apg 10 [Cornelius]), Joppe (Apg 10,5£.9.17£.32 [Simon der
Gerber]) und Jerusalem (Apg 12, 12 [Maria, Mutter des Johannes Markus],
1,13f.; 2,46; 5,42, 8,3; 21,17).°

2.4 Die folgenden Merkmale umschreiben das Wesen der urchristlichen
Hauskirchen.

6 Schon in der Antike hat man sich gefragt, ob Gemeinschaft wesentlich zum Menschsein
dazu gehort, ob sie Gnadengabe ist, oder ob sie durch die freiwillige Entscheidung von
Menschen herbeigefiihrt wird, vgl. W. Popkes, Gemeinschaft, RAC Bd. IX (1976) 1100-
1145.

7 Klauck zitiert einen Text aus dem 4. Jh.: «Sie gingen hdufig in das Haus eines Griechen,
denn wenn sie den Hausherrn zum Glauben an Gott bewegen konnten, machte der sofort sein
Haus zu einer Kirche.» (0. A. 3.5), 71; dhnlich PsClem Recg 4,6 und 10, 71. Zur Grossfamilie
als kleinster sozialer Einheit vgl. W. A. Meeks, The First Urban Christians. The Social World of
the Apostle Paul, New Haven, London 1983, 29-32.

8 Apk 2-3 und die JohBr deuten auf weitere Hauskirchen in und um Ephesus hin, vgl. R.E.
Brown, The Epistles of John, AB 1982, 102f.

9 Einzelheiten und Belege, besonders auch aus der ausserneutestamentlichen Literatur der
ersten zwei Jahrhunderte bei Klauck, a.a.O. 21-81, und W. Rordorf, Was wissen wir iiber die
christlichen Gottesdienstrdume der vorkonstantinischen Zeit? ZNW 55 (1964) 110-128 (111~
122):



336 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

2.4.1. Grundlegend fiir die Hauskirchen ist der auf das missionarische
Zeugnis antwortende Glaube (Apg 18,8; Joh 4,53), zu dem sich der Glau-
bende oder der Glaubende und sein «Haus» in der Taufe offentlich
bekennt (Apg 16,15.33; I Kor 1,16). Glaube und Taufe sind also die
Griindungsakte flir die Hauskirche. Eine christliche Familie war noch
keine Hauskirche. Wichtig war nicht die Blutverwandtschaft, sondern der
zur Offentlichkeit und Gemeinschaft dringende Glaube.

2.4.2. Die so ins Leben gerufene Hauskirche war sehr flexibel in ihren
Leitungsstrukturen, religiosen Handlungen und gesellschaftlichen Prakti-
ken. Zentral war die Gemeinschaft,!? die sich im Gebet, im gemeinsamen
Essen und im Herrenmahl zentrierte (Apg 2,42.46), und, je nach Situation,
konkrete Strukturen wie personliche Freundschaft,!! Giitergemeinschaft
(Apg 2,45; 4,32-35), verschiedene Gottesdienstformen, missionarische
Tétigkeiten und soziales Engagement, annehmen konnte. Predigt und
apostolische Lehre (Apg 2,42) sorgten fiir theologische Unterweisung, um
die Hauskirche vor dem Abgleiten ins Sektiererische und Synkretistische
zu bewahren.

2.4.3. Diese Gemeinschaft war jedoch nicht Selbstzweck, sondern zielte
auf missionarisches Wirken (Apg 2,47b). Hauskirchen sollten offene
Gemeinschaften sein (I Kor 14,23-25). Die Tatsache, dass Paulus die
Korinther daran erinnern musste (I Kor 14,23-25), zeigt, dass man dazu
neigte, sich aus der Verantwortung fir die Welt zuriickzuziehen. Aber die
urchristliche Mission an Juden und Heiden ist durch unterschiedliche
neutestamentliche Traditionen (z.B. die Osterlichen Sendungsbefehle in
Mt 28,18-20; Mk 16,15; Lk 24,47f.; Apg 1,8; Joh 20,21), durch das
Selbstzeugnis des Paulus (vgl. Gal 1 und 2) und durch die Aussendungs-
reden (Mk 6,7-11; Lk 10,2-12 [=Q]), die uns wohl nur erhalten geblieben
sind, weil sie in Hauskirchen entstanden und durch Hauskirchen tradiert
wurden, bezeugt.!?

Voraussetzung wiederum fiir eine glaubwiirdige missionarische Exi-
stenz war ein kerygmatischer Lebensstil (I Thess 1,8; Rom 1.8), der sich

10 Vgl. Popkes, Gemeinschaft, RAC, Bd. IX (1976), der die verschiedenen Elemente der
Gemeinschaftswirklichkeit im Griechentum, Judentum und der frithen Christenheit auf-
zahlt.

11'Vgl. Meeks, The First Urban Christians (1983) 85-89.

12yel. W. Vogler, die Bedeutung der urchristlichen Hausgemeinden fiir die Ausbreitung
des Evangeliums, ThLZ 107 (1982) 785-794; Ferd. Hahn, Das Verstdndnis der Mission im
Neuen Testament, WMANT 13 (1963) §§ 2-4; H. Kasting, die Anfidnge der urchristlichen
Mission. Eine historische Untersuchung, BEvTh 55 (1969) I1/1-5.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 337

durch Offenheit, Glaubwiirdigkeit!3 und Gastfreundschaft!4 auszeichne-
te.

2.4.4.Die Mitglieder einer Hauskirche bildeten eine Lebens- und Lei-
densgemeinschaft. Nachfolge Christi konnte Bruch mit der eigenen Fami-
lie (Lk 8,57-62=Mt 8,19-22; Lk 14,26=Mt 10,37) und Verfolgung (Apg
8,3) bedeuten. Dafiir fand der Christ in der Hauskirche eine neue Familie
(Mk 10,29f. par.). In Priscilla und Aquila fand Paulus nicht nur Freunde,
die ihn z.B. von Korinth nach Ephesus begleiteten (Apg 18, 18f.), sondern
Aquila bot ihm auch Arbeit (Apg 18, 3), und beide haben sich fiir sein Leben
und seine Sicherheit eingesetzt (Rom 16,4).

2.4.5. Die Autoritatsstrukturen innerhalb der Hauskirchen waren flexi-
bel. Zwar wurden gewisse hierarchische Strukturen aus der damaligen
Gesellschaft iibernommen,!> aber es gab noch keinen wesensmaissigen
Unterschied zwischen Amtspersonen und Laien. Man versuchte sehr
bewusst die charismatischen Gaben und Talente der einzelnen Christen zu
entdecken und zu fordern (vgl. I Kor 12; Rém 12; Eph 4).

Interessant ist, dass Hauskirchen hiufig von Frauen geleitet wurden.
Die Hauskirchen von Phobe (Rom 16, 1), Nympha (Kol 4, 15), Lydia (Apg
16,14f.40) und Maria, der Mutter des Johannes Markus (Apg 12,12)
wurden schon erwidhnt. Die Tatsache, dass Priscilla hdufig vor Aquila
genannt wird (Rom 16,3.5a; Apg 18,18.26; 11 Tim 4, 19), deutet wohl auch
daraufhin, dass sie die leitende Integrationsperson der von ihnen geleiteten
Hauskirche war.

2.4.6. Die Kraft des Evangeliums hatte sozial-ethische Konsequenzen,
die das innergemeindliche Leben zu priagen begannen. Im Gegensatz zu
antiken Vereinen waren in den Hauskirchen Reiche (z.B. Hausbesitzer,

13 Auch wenn die Summarien in Apg 2,42-47; 4,32-35 und 5:12-16 stilisiert und ideell
{iberhoht sind, so diirften sie doch darauf hinweisen, dass die authentische Lebenswirklichkeit
frihchristlicher Hauskirchen anziehend wirkte, so dass immer wieder neue Menschen zum
Glauben an Christus gewonnen wurden und diesen Hauskirchen beitraten (Apg 2,47; 5, 14).
Auch die ntl. Haustafeln und die anderen ethischen Unterweisungen zeigen, dass man sich sehr
um einen glaubhaften Lebensstil bemiihte.

14vel. Apg 18,1-4; R6m 13,9-13; Hebr 13,If.; I Petr 4,8- 10 IIT Joh 5-8; dazu: A.J.
Malherbe, Social Aspects of Early Christianity, Philadelphia 21983, 67f.

15 Die ntl. Haustafeln (Kol 3,18-4, 1; Eph 5,21-6,9; I Petr 2, 13-3, 7) erwdhnen Menschen
aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Ebenen (Minner und Frauen, Eltern und Kinder,
Herren und Sklaven) und zeigen, wie die sozialen Unterschiede im Kontext des christlichen
Glaubens neu interpretiert wurden. Auch die Leiterfunktionen im frithen Christentum -
Apostel, Propheten, Lehrer, Evangelisten, Hirten usw. — zeigen teilweise ein deutlich hierar-
chisches Gefille (vgl. I Kor 12,8-10. 28-30; Rom 12,6-8; Eph 4, 11; dazu: Meeks, The First
Urban Christians [1983] 76f., 131-139).



338 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

frithere Synagogenvorsteher, Beamte und selbstindige Geschéftsleute) mit
Menschen aus den unteren Schichten (z. B. Sklaven) zusammen (vgl. I Kor
1,26).16 Wesensmissige und soziale Ungleichheiten zwischen Ménnern
und Frauen, Herren und Sklaven, Einheimischen und Fremden wurden als
dem alten Aeon zugehorig bezeichnet (Gal 3,28; 2,151.), obgleich, wie die
neutestamentlichen Haustafeln zeigen, die erreichte Wirklichkeit noch
hinter der theoretischen Einstellung zuriickblieb.!” Dass diese neue soziale
Einstellung kaum Einfluss auf die damalige Gesellschaft beanspruchte, war
wohl durch die geringe Grosse und Macht solcher Hausgemeinden
bedingt.

2.4.7. Wir hatten schon angedeutet, dass das Evangelium storend und
hiufig sogar revolutiondr in alte und verkrustete Ordnungen und Struktu-
ren einbrach. Auch die Hauskirchen sind von diesen Konflikten zwischen
«alt» und «neu» nicht verschont geblieben, waren doch die Mitglieder der
Hauskirchen zugleich Biirger in den Ordnungen der damaligen Welt.
Unterschiedliche soziale Schichtungen in den Hausgemeinden (vgl. I Kor
1,26; 11,17-34),18 hdufig damit verbundene verschiedene Lebensgewohn-
heiten, menschliche Ambitionen (I Kor 1,11-13;1Joh 2,18-27; 111 Joh 9),
theologische und kirchenpolitische Differenzen (JohBr)!® fithrten zu Span-
nungen, Gruppenbildungen (I Kor 1, 11-13), Konflikten und sogar Anfein-
dungen unter Mitgliedern von Hauskirchen und von Hauskirchen unter-
einander. So meint Paulus die Christen in Thessalonich «bei dem Herrn»
beschworen zu miissen, «dass der Brief allen Briidern vorgelesen werde» (I
Thess 5,27). Das alles unterstreicht die Schwierigkeiten der Kirchen, dem
Evangelium gemaisse Strukturen zu finden, stellt aber die Notwendigkeit
einer solchen Suche nicht in Frage.

2.4.8. Die Anzahl der Mitglieder einer Hauskirche diirfte normalerweise
zwischen 10 und 40 gelegen haben.2® Wer alles an den Hausversammlugen

16 Vgl. dazu die soziologischen Untersuchungen von G. Theissen, Soziale Schichtung in der
korinthischen Gemeinde. Ein Beitrag zur Soziologie des hellenistischen Christentums, ZNW
65 (1974) 232-272, auch in: ders., Studien zur Soziologie des Urchristentums, WUNT 19
(21983), 231-271; ders., Soziale Integration und sakramentales Handeln. Eine Analyse von I
Cor. XI: 17-34, NT 16 (1974) 179-206, auch in: ders., Studien zur Soziologie des Urchristen-
tums (21983) 290-317; Meeks, the First Urban Christians (1983) 51-73; Malherbe, Social
Aspects of Early Christianity (21983) 71-91; H. Giilzow, Soziale Gegebenheiten der altkirch-
lichen Mission, in: Kirchengeschichte als Missionsgeschichte. Bd. I: Alte Kirche, hg. von H.
Frohnes und U.W. Knorr, Miinchen 1974, 189-226.

I7D. Lithrmann, Neutestamentliche Haustafeln und antike Oekonomie, NTS 27 (1980/81)
83-97, bes. 94.

18 Vgl. die in A. 16 genannte Literatur.

19 Dazu: Brown, The Epistles of John (1982) 47-68, 728-7309.
20 Stuhlmacher, Der Brief an Philemon (1975) 72.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 339

teilnahm, kann nicht mehr mit Sicherheit gesagt werden. Sicher waren es
die Besitzer des Hauses und ihre Ehepartner. Dazu kamen dann, je nach
Situation, Anverwandte, Freunde, Géste, Sklaven und wohl auch Kin-
der.?!

2.5. Die vielseitigen Aktivitdten der urchristlichen Hauskirchen kénnen
dem gemeinschaftlichen Leben, dem Gottesdienst, der Unterweisung und
dem missionarischen Handeln zugeordnet werden.

2.5.1 Das gemeinschaftliche Leben konnte sich, je nach Situation, im
gemeinsamen Essen (I Kor 11,21; Apg 2, 46; 16,34), in der Giitergemein-
schaft (Apg 2,44f.), im gemeinsamen Beten und Fasten (Apg 14,23), in der
Seelsorge (I Thess 5,11), in der mitmenschlichen Hilfe (I Tim §, 8) und im
heiligen Kuss (I Thess 5,26; I Kor 16,20; Rom 16, 16) dussern.

2.5.2. Dem gottesdienstlichen Rahmen zugeordnet waren das auf die
Antwort und Vertiefung des Glaubens gerichtete Wort der Verkiindigung
und Belehrung (Kol 3,16a; Rom 10,17; Apg 5,42; 10,34-48; 11,14;
16,311.;20,7£.20); der Lobpreis mit Lied (Kol 3, 16¢) und Gebet (Apg 2,42;
12,12); Schriftlesungen die auf Lehre, Ermahnung und Ermutigung hin-
zielten (I Kor 14,26; Kol 3, 16b); die Feier des Herrenmahls (Apg 2,42.46;
20,7); die Taufe mit Wasser (I Kor 1,16; Apg 10,48;16,15.33; 18,8;19:5)
und Geist (Apg 10,44f.; 11,15f.) und, damit verbunden, Zungenreden (I
Kor 12,10.28; 14,26-33; Apg 10,46; 21,9), Auslegungen (I Kor 12,10;
14,5.13.26f.), Handauflegen (Apg 8,17-19; 9,17f.; 19,6; 28,8) und Hei-
lungen (I Kor 12,9f.28; Act 9,17; 28,38).

2.5.3. Die Hauskirchen beschiftigtten sich auch mit christlicher Unter-
weisung (Apg 2,42; 5,42; 20,7£.20), Erbauung (Rom 15, 14; 1 Kor 14,31, 1
Thess 5,11; Apg 14,21f.) und Ermahnung (Gal 6, 1). Vielleicht dienten die
sogenannten frithchristlichen Haustafeln (Kol 3,18-4,1; Eph 5,21-6,9; 1
Petr 2,13-3,7;Did 4,9-11;1 Clem 21,6-8; Barn 19,5-7; Pol 4,2-6:1) der
ethischen Ermahnung. Auch das Erkennen und Zuteilen von Gaben und
Diensten ist in diesem Rahmen zu erwdhnen (I Kor 12,4-11; R6m 12,6-8;
Apg 14,23).

21 Damit bleibt die Frage allerdings noch unbeantwortet, ob in den frithchristlichen
Hauskirchen Siduglinge getauft wurden; vgl. die ausgewogenen Stellungnahmen von P. Wei-
gandt, Zur sogenannten «Oikosformel», NT 6 (1963) 49-74; G. Delling, Zur Taufe von
«Hausern» im Urchristentum, NT 7 (1964/65, 285-311) 299-311, auch in: ders., Studien zum
Neuen Testament und zum hellenistischen Judentum. Gesammelte Aufsdtze 1950-1968,
Gottingen 1970), 288-310 (300-310); G. Theissen, Soziale Schichtung in der korinthischen
Gemeinde, ZNW 65 (1974), 232-272 (248-250), auch in: ders., Studien zur Soziologie des
Urchristentums (1983), 231-271 (247-249); G. Barth, Die Taufe in frithchristlicher Zeit,
BThSt 4 (1981) 141; Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im frithen Christentum (1981)
56.



340 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

2.5.4. Wichtig ist ferner die missionarische Ausrichtung der Hauskir-
chen. Das Evangelium wurde im Haus (Apg 10,24.34-43; 11,14) und an
offentlichen Orten (Apg 16,13; 18,4f.) verkiindigt, Menschen kamen zum
Glauben an Jesus Christus (Apg 2,47 usf.), Gastfreundschaft wurde prak-
tiziert (Mk 9,41; Apg 16,14f. 28-34) und Hilfestellung fiir Bediirftige
wurde arrangiert (I Kor 12,28; Rom 12,7).

2.5.5. Auch die Tatsache, dass Jesus in den Synoptikern hdufig so
dargestellt wird, dass er Hauser aufsuchte (Mk 3,20, 7,24; 14,3), die
Mahlgemeinschaft pflegte (Mk 2,15; 14,14f.; Lk 7,36f.44; 14,1; 19,5.9),
Menschen lehrte (Mk 7,17-23; 9,281.; 10,10-12) und Kranke heilte (Mk
1,29-31; 2,1; 9,14-27), ermutigt zu Riickschliissen auf eine dhnliche
Gemeindepraxis, weil ja die frithen Gemeinden, in denen die synoptischen
Traditionen entstanden sind, grossen Wert darauf legten, ihre eigene
Gemeindepraxis durch das Verhalten Jesu zu legitimieren.

2.6. Fassen wir kurz zusammen, was die genannten Gegebenheiten fiir
unser Verstindnis der Urkirche bedeuten.

2.6.1. In friithester Zeit, kurz nach der Auferweckung Jesu Christi,
bildeten sich neben Tempel und Synagoge, und neben anderen religiGsen
Hausgemeinschaften, neue Gemeinschaften von Christen, die ihre Identi-
tdt in ihrem Glauben an Jesus als den Christus haben und sich in Hiusern
als Basis flir ihre Lebensgemeinschaft, ihren Gottesdienst und ihre missio-
narischen Tatigkeiten versammelten. Diese Hausgemeinschaften wurden
als «Kirche» oder «Haus Gottes» bezeichnet.

2.6.2. Die Mitglieder dieser neuen christlichen Kirchen setzten sich aus
verschiedenen sozialen Schichten zusammen. Das fiihrte zwar zu Span-
nungen und Konflikten, doch fiihlte man sich dem sozial-ethischen Impe-
rativ des Evangeliums verpflichtet und versuchte, in Theorie und Praxis,
die wesenhafte Gleichheit aller Menschen innerhalb der Hauskirchen zu
verwirklichen.

2.6.3. Obgleich man sich in Hiusern traf, sollte man dies nicht als
sektiererischen Riickzug aus der Welt, sondern als Ermdglichung zum
Dienst verstehen. Man war von der Ganzheitlichkeit des christlichen
Glaubens iiberzeugt und wollte den Glauben nicht nur verantwortlich in
der Gemeinde, sondern auch im tédglichen Alltag leben.

2.6.4 Damit war allerdings auch die Glaubwiirdigkeit der christlichen
Existenz gefragt. Die Pardnesen im Neuen Testament und besonders auch
die neutestamentlichen Haustafeln sind beredte Beispiele wie die verschie-
denen Hauskirchen zum verantwortlichen christlichen Glauben ermutigt
wurden.

2.6.5. Trotz der Spannungen und Konflikte innerhalb der Hauskirchen



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 341

und der Hauskirchen untereinander hat man nicht aufgehort von der einen
Kirche (besonders Paulus [z.B. I Kor 1,10-30; 12; Gal 3,27f.; ROom
12,3-8] und die nach-paulinische Tradition [z.B. Eph 4, 1-6]) und von der
Einheit der Kirche (vgl. Joh 10,16; 17,20-26) zu reden. Man war sich
offenbar bewusst, dass eine solche Einheit Voraussetzung dafiir war, das
Evangelium in der Welt glaubwiirdig verantworten zu konnen.

2.6.6. Die Tatsache, dass offensichtlich die reicheren Christen ihre
Hauser den neuen Gemeinden 6ffneten, deutet auf die Bereitschaft der
frithen Christen hin, alles in den Dienst ihres Herrn zu stellen.

3. Im Laufe der Geschichte hat sich das christlich-gemeinschaftliche
Zusammenleben aus den Héusern in kirchliche Gebidude verlagert. Doch
hat sich die Idee der Hauskirche und verschiedene Ausprigungen ihrer
Wirklichkeit als Alternative zu kirchlichen Strukturen und als Erneu-
erungsfaktor der etablierten Kirchen bis in unsere Zeit erhalten. Wir wollen
einige Hauptstationen dieser Idee bis in unsere Zeit nachzeichnen.

3.1. Schon in neutestamentlicher Zeit lédsst sich eine Entwicklung von
der Hauskirche zur Ortsgemeinde, mit Ansidtzen zur Amtskirche, feststel-
len.

3.1.1. Im Kolosserbrief beschreibt éxkAncia nebeneinander die Haus-
kirche (4,15), die Ortsgemeinde (4,16) und die universale Kirche
(1,18.24).

3.1.2. In den Pastoralbriefen, und dann natiirlich bei den Kirchenvi-
tern, beschreibt éxkAnocia eine dem oikog gegeniiber selbstindige theolo-
gische und soziale Einheit, auch wenn sich diese Gemeinde noch in einem
Haus traf (I Tim 3,4f.).

Kirchliche Funktionstriager wie die ériokorot (vgl. I Tim 3,1-7; Tit
1,7-9; auch schon in Phil 1, 1), die dtaxovou(vgl. I Tim 3,8-13; auch schon
in Phil 1, 1) und die npecPitepor (vgl. 1 Tim 5,17.19; Tit 1, 5; hdufig in Apg)
fiillten das Verlangen nach Strukturen, die sich dann, im 2. Jahrhundert, zu
hierarchisch gegliederten Amtern entwickelten.

3.1.3. Fiir diese Entwicklung von der Hauskirche zur organisierten
Ortsgemeinde lassen sich die folgenden Griinde anfiihren.

Erstens zeigt jede neue Bewegung, nach einer anfianglichen Bliitezeit,
eine Neigung zur Institution, durch die die Tradition in etablierten Struk-
turen bewahrt und weitergegeben werden kann.

Zweitens ist es unter den frithen Hauskirchen und ihren leitenden
Personlichkeiten wohl auch hiufiger zu Konflikten gekommen,22 die sich
nur durch grossere Zusammenschliisse und festere Strukturen ausgleichen
liessen.

2vgl. §2.4.7.



342 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

Drittens haben Irrlehrer ganze Gemeinden verfiihrt «indem sie lehren
was man nicht [lehren] soll» (Tit 1, 11). Diese Irrlehrer fanden ihre Zuhorer
und Anhidnger wohl hauptsidchlich in den Hauskirchen (vgl. I Tim 3, 1-9;
IT Joh 10), was die Opposition der wachsenden Amtskirche gegen die
Hausgemeinden verstdndlich macht.

Viertens zwangen Verfolgungen durch politische und religiose Gegner
zur Solidaritit aller Christen.

3.2. Obwohl wir nur iiber vereinzelte literarische Belege und archiolo-
gische Funde verfiigen,?? diirften sich die christlichen Gemeinden bis zur
konstantinischen Wende (Anfang des 4. Jahrhunderts) hauptsidchlich in
Hiusern versammelt haben, die anfanglich nur Privatpersonen gehort
haben, vom 2. Jahrhundert an aber auch Eigentum von Gemeinden gewe-
sen sein konnten.

3.3. Ein Bruch kam mit der konstantinischen Wende am Anfang des
4. Jahrhunderts, als die Hauskirchen von der etablierten, 6ffentlich und
politisch anerkannten Kirche weitgehend verdridngt, ja hdufig sogar ver-
folgt wurden. Doch besannen sich Christen, besonders in Krisenzeiten und
Verfolgungssituationen, immer wieder auf die Anfangsstrukturen des
christlichen Glaubens und damit auch auf die Hauskirchen. Die Hauskir-
che gehort zu der hiaufig von der offiziellen kirchlichen Geschichtsschrei-
bung iibersehenen oder abgewerteten christlichen Tradition, die je nach
Situation parallel mit oder in Opposition zum offiziellen christlichen
Kirchentum verlief.24

3.3.1. Im Mittelalter waren es Bewegungen wie die Briider und Schwe-
stern des gemeinsamen Lebens,? die Briider und Schwestern des freien

Geistes, 26 die Katharer,2” die Waldenser,?® die Franziskaner?’ und die

23 Im 2. Jh. werden Hauskirchen bezeugt von Ign Sm 13,1f.; Pol 8,2; Mart Just 3, 3; dazu
Klauck, Hauskirche und Hausgemeinde im frithen Christentum (1981) 69-81. Die Ausgra-
bungen in Dura-Europos (dem heutigen Es-Salihije am Westufer des Euphrat) haben eine
Hauskirche aus dem 3.Jh. zu Tage gefordert, vgl. Art. « Dura-Europos», RGG?3, Bd. 11 (1958)
287-292.

24 Vgl E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, in: Gesam-
melte Schriften, Bd. I, Tiibingen (1923=1912); Fr. H. Littell, Das Selbstverstindnis der T4ufer,
Kassel 1966; Ubersetzung von The Anabaptist View of the Church. An Introduction to
Sectarian Protestantism (American Society of Church History, 1952).

25 Vgl. R. Stupperich, Briider vom gemeinsamen Leben, TRE 7 (1980/81) 220-225.

26 Vgl. W. Nigg, Das Buch der Ketzer, Ziirich 1949, 247-260.

27Vgl. J. B. Russell, Radical Revolution: the Catharists, in: ders. (Hg.), Religious Dissent in
the Middle Ages, New York 1971, 55-76; D. Christie-Murray, A History of Heresy, London
1976, 104-108.

28 Vgl. T. Vinay, die Waldenser, in: H.J. Schultz (Hg.), die Wahrheit der Ketzer, Stuttgart
1968, 60-71.

29 J. Schlageter, Franziskaner, TRE 11 (1983) 389-397.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 343

Bohmischen Briider,30 die sich in vielen Teilen Europas ausbreiteten und
teilweise heftig von den etablierten Kirchen bekimpft wurden.3!

3.3.2. Wihrend der Reformation sah z.B. auch Martin Luther die
christliche Bedeutung der Hauskirche (Deutsche Messe und Ordnung des
Gottesdienstes, 1526),32 doch wurde das Haus zum zentralen Versamm-
lungsort und zur Missionsbasis hauptséchlich fiir die verschiedenen Tdu-
fergruppen, die sich in Mitteleuropa als Alternative zu den Volkskirchen
der Reformation ausbreiteten, und von diesen Kirchen mit Hilfe der
jeweiligen staatlichen Autoritdten bekdmpft wurden.33

3.3.3. Auch der europdische Pietismus (vgl. z.B. Philip Jacob Spener
[1635-1705], besonders Pia Desideria [1675]; Nikolaus Ludwig Graf von
Zinzendorf und Pottendorf [1700-1760]), die Reformbewegungen des 17.
und 18. Jahrhunderts in England (z. B. die Puritaner, Baptisten, Methodi-
sten, Gesellschaft der Freunde) und die Anfiange der christlichen Struktu-
ren an den amerikanischen «frontiers» (z.B. die Briider, Jiinger Christi,
Baptisten, Methodisten) bedienten sich der Hauser als Versammlungsort
oder als Lern- und Erneuerungskonventikel innerhalb und ausserhalb der
herrschenden Kirchen (vgl. die «collegia pietatis» Speners oder die «cot-
tage class meetings» Wesleys).

3.3.4. Trotz der grossen zeitgeschichtlichen, konfessionellen und kultu-
rellen Unterschiede lassen sich gewisse Merkmale feststellen, die den
verschiedenen Ausprigungen der Hauskirchenbewegung gemeinsam sind:
der bewusst gelebte personliche Glaube; die Bedeutung der christlichen

30 F. Machilek, Bohmische Briider, TRE 7 (1980/81) 1-8.

31 Zum ganzen: L. Keller, Die Reformation und die dlteren Reformparteien, Leipzig 1885;
E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, in: Gesammelte Schrif-
ten, Bd.I (1923=1912) 2. Kap. bes. § 9; vgl. auch R. Friedmann, Old Evangelical Brother-
hoods. Theory and Fact, Menn QR 36 (1962) 349-354.

32 Neben den offentlichen Gottesdiensten in lateinischer und deutscher Sprache spricht
Luther iiber eine dritte Weise des Gottesdienstes fiir «diejenigen, die mit Ernst Christen sein
wollen und das Evangelium mit der Tat und dem Munde bekennen.» Diese «miissten sich mit
Namen (in eine Liste) einzeichnen und sich etwa in einem Haufen fiir sich allein versammeln
zum Gebet, (die Schrift) zu lesen, zu taufen, das Sakrament zu empfangen und andere
christliche Werke zu tiben.» Er bedauert dann aber, dass er «noch nicht die Menschen und
Personen dazu» habe und «auch nicht viele» sehe, «die sich dazu dringen»; zitiert aus K.
Aland (Hg.), Luther Deutsch. Die Werke Martin Luthers in neuer Auswahl fiir die Gegenwart.
Bd. 6: Kirche und Gemeinde, Stuttgart, Gottingen 1966, 8§9f.

33 Vgl. z. B. die Hauskirchen der Tdufer in und um Ziirich. Dazu: Fr. Blanke, Zollikon 1525.
Die Entstehung der dltesten Taufergemeinde, ThZ 8 (1952) 241-262 (243-249); ders., Eine
Téuferversammlung in Zollikon 1525, MGB 7 (1950) 56-61; H.S. Bender, Conrad Grebel. C.
1498-1526. The Founder of the Swiss Brethren sometimes called Anabaptists, Goshen,
Indiana, 1950, z.B. 137-139.



344 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

Gemeinschaft und der in ihrem Kontext stattfindenden Wortgottesdienste,
Gebete, Herrnmahle, Taufen, Gemeindezucht und Lehre; die Relativie-
rung gesellschaftlicher Unterschiede; die Ausrichtung auf leitende Perso-
nen statt auf Amter; die Praxis der Nichstenliebe; eine gewisse Idealisie-
rung der Armut; hdufige Praxis des Gewaltverzichts; missionarisches Wir-
ken; und endlich die kritische Distanz zur Welt und zu den herrschenden
Kirchen, wo diese als elementar christlich empfundenen Merkmale ver-
misst wurden.

4. In der heutigen Zeit sind Hauskirchen ein nicht mehr wegzudenken-
der Bestandteil bewussten christlichen und kirchlichen Lebens geworden.
Viele sehen in der Hauskirchenbewegung eine Zukunft fiir die von Krisen
geplagte westliche Christenheit.34

4.1.1. Christliche Hauskirchen finden sich in fast allen Lindern3’ wo der
christiche Glaube Fuss gefasst hat. Sie sind uns aus Asien (besonders aus
China3%, Taiwan, Korea und Japan), aus Afrika (z.B. aus Sambia, Zaire und
Sierra Leone), vom nordamerikanischen Kontinent (U.S.A., Kanada), aus
den Liandern Mittel- und Siidamerikas, aus Australien und Neuseeland und
aus den meisten Liandern Ost- und Westeuropas bekannt.

4.1.2. Sie haben ihren Sitz im Leben fast aller christlichen Konfessionen
(z.B. bei den Anglikanern, den Baptisten, den Lutheranern, den Katholi-
ken, den Methodisten, den Orthodoxen und besonders natiirlich in der
charismatischen Bewegung) und zeichnen sich hdufig durch ihre interkon-
fessionelle Pragung aus.

4.1.3. Sie existieren in den Kirchen, am Rande der Kirchen und auch
ausserhalb der etablierten Kirchen. In jedem Fall sind sie wirklich «Kir-
che»: Gemeinschaften von Christen, die Jesus Christus als Herrn anerken-
nen, und die versuchen, ihr Verhiltnis zu Gott, zu einander und zur Welt
verbindlich zu leben und zu gestalten (vgl. Mt 18,20).

34 ygl. J.A.T. Robinson, The House Church and the Parish Church, Theol. 53 (1950)
283-289 (285; 288f.); W.J. Hollenweger, The House Church Movement in Great Britain, ET
92 (1980/81) 45-47 (47); E. H. Robertson, The House Church, in: J. Hermelink, H.J. Margull
(Hg.), Basileia. Walter Freytag zum 60. Geburtstag, Stuttgart 1959, 366-371 (371).

35 Literatur in Auswahl: Weber, The Church in the House, Laity No. 3 (April 1957) 41;
Hollenweger, The House Church Movement in Great Britain, ET 92 (1980/81) 45-47; P.
Fabian, Basisgruppen in Ungarn und ein Brief aus dem Vatikan, Glaube in der 2. Welt 12
(1984) 21 f.; Robertson, The House Church, in: Hermelink & Margull (Hg.), Basileia 366-371;
und die Literaturhinweise in der nidchsten A.

36 In der modernen Volksrepublik China gibt es neben den etwa 4.000 Kirchen der « Three
Self Patriotic Movement» (TSPM) iiber 10.000 sogenannte « Home» or « Family Gatherings».
Obgleich es hier und dort noch Spannungen zwischen den «Home Gatherings» und den

Kirchen der TSPM geben kann, besteht zum grossten Teil ein freundliches Verhiltnis der
gegenseitigen Unterstiitzung.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 345

4.1.4. Um jedoch Klarheit zu behalten, sollte der Begriff « Hauskirche»
moglichst nicht auf andere, der Hauskirche verwandte christliche Struktu-
ren angewandt werden. Demzufolge wiren die folgenden christlichen
Gemeinschaften von den Hauskirchen zu unterscheiden: christliche
Wohngemeinschaften; die vor allem in Lateinamerika existierenden und
mit der Befreiung von Unterdriickung und Armut verbundenen Basisge-
meinden;37 christliche Kommunitidten38 wie die Communauté de Taizé3?
oder die Marienschwestern in Darmstadt; und endlich die von Papst
Johannes Paul II hédufig als Hauskirche (ecclesia domestica) bezeichnete
christliche Familie.40

4.2. Die Griinde fur die Entstehung und Ausbreitung der neuzeitlichen
Hauskirchen sind je nach Situation verschieden. Einige, hdufig wiederkeh-
rende Grundmotive sollen hier erwdhnt werden.

4.2.1. In Verfolgungssituationen, wo die christliche Kirche unterdriickt
oder gar eliminiert werden sollte, haben sich Christen zur Gemeinschaft
und zum Gottesdienst in Privathdusern und Wohnungen getroffen. In
China z.B. wurde die Hauskirche zu einem wichtigen Traditionstriger des
christlichen Glaubens, als nach 1949 und dann besonders wihrend der
Kulturrevolution (1966-1976) die christlichen Kirchen geschlossen wur-
den, und man versuchte, alle Manifestationen des christlichen Glaubens zu
eliminieren. Ahnliches wird aus einigen sozialistischen Liandern Osteuro-
pas berichtet.

4.2.2. Haufig sind Hauskirchen aus Protest gegen die herrschenden
Kirchen entstanden.*! In solchen Situationen verstehen sich Hauskirchen
entweder als Alternative zu den etablierten Kirchen, oder sie sehen sich als
Erneuerungsbewegung innerhalb der Kirchen.

37 Vgl. L. Boff, Die Neuentdeckung der Kirche. Basisgemeinden in Lateinamerika, Mainz
1980; K. Nientiedt, Eine neue Form des Kircheseins. Basisgemeinden. in der Weltkirche,
HerKorr 38 (1984) 424-428; G. Cook, Base Communities: A Suggested Bibliography, Trans-
formation 3 (3/1986) 27.

38 Vgl. 1. Reimer (Hg.), Alternativ leben in verbindlicher Gemeinschaft. Evangelische
Kommunititen, Lebensgemeinschaften, Junge Bewegungen, Stuttgart 21983=1979, (Lit.!);
D.G. Bloesch, Wellsprings of Renewal, Grand Rapids 1974.

3 vgl. H.W. Pipkin, The Taizé Community: Modern Parable of Christian Unity, Mid-
Stream XXII (1983) 53-64.

40 Im Apostolischen Schreiben Familiaris Consortio von Papst Johannes Paul II (Verlaut-
barungen des Apostolischen Stuhls 33, vom 22. Nov. 1981) wird die Familie als eine «<Kirche
im kleinen» (Ecclesia domestica — Hauskirche)» bezeichnet, die «in ihrer Weise ein lebendigés
Bild und eine Vergegenwirtigung des Geheimnisses der Kirche in der Zeit darstellt.» (52) Vgl.
G. Lohfink, Die christliche Familie — eine Hauskirche? ThQ 163 (1983) 227-229.

41Vgl. die in A. 34 genannten Aufsidtze von Robertson und Hollenweger.



346 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

4.2.3. Eine immer grosser werdende Anzahl von Menschen meint, dass
die etablierten Kirchen ihren personlichen, religiosen, psychologischen,
sozialen und politischen Bediirfnissen und Erwartungen nicht entsprechen.
Die Kirchen werden als kalt und unpersonlich empfunden.

Andere Christen vertreten die Meinung, dass die etablierten Kirchen
den status quo unterstiitzten und sich nicht geniigend fiir eine menschli-
chere Gesellschaft einsetzten. Auch fiihlen sich viele Randgruppen der
Gesellschaft (Frauen, Jugendliche, Ausldnder usf.) ungeniigend von der
Kirche verstanden und vertreten. Die Kirche sei zu liberal oder zu kon-
servativ, zu politisch oder zu religios, zu weltfremd oder zu weltverbunden.
Es bilden sich dann Hauskirchen, die diesen Erwartungen zu entsprechen
suchen.

4.2.4. Die genannten Griinde werden, auch je nach Situation in unter-
schiedlicher Weise, noch von psychologischen, soziologischen und theolo-
gischen Motiven unterstiitzt. Da sind erst einmal die besonders in den
U.S.A. einflussreichen «human potential» und «encounter group» Bewe-
gungen.4? Da ist, zweitens, das soziologische Motiv, dass die Familie in
vielen Kulturen die kleinste gesellschaftliche Einheit ist, in der man sich zu
Hause fiihlt. Drittens kann eine Riickbesinnung auf das Neue Testament
und damit auf die Anfangsstrukturen des Christentums dazu ermutigen,
die christiche Gemeinschaft lieber in Hauskirchen als in Grosskirchen zu
suchen.

4.3. Auch die Organisation der Hauskirchen variiert mit dem kulturel-
len, politischen und christlichen Kontext. Generell kann gesagt werden,
dass man sich bemiiht, den Anforderungen der Situation und dem Modell
der Hauskirchen im Neuen Testament gerecht zu werden. Dabei ergeben
sich folgende, hdufig wiederkehrende Grundstrukturen.

4.3.1. Man weiss sich dem biblischen und reformatorischen Prinzip der
Priesterschaft aller Glaubigen verpflichtet. Grundsétzlich haben alle Teil-
nehmer einer Hauskirche gleiche Rechte und Pflichten. Haufig ist keiner
der Teilnehmer ordiniert, und eine formale theologische Ausbildung ist
auch selten.

4.3.2. Jede Gruppe braucht Strukturen zum Uberleben, und so haben
auch die meisten Hauskirchen gewisse, meistens ziemlich flexible Autori-
tatsstrukturen. Diese sind jedoch sachbezogen und kénnen damit auch
regelmaissig wechseln. Sie konnen von Minnern oder Frauen ausgefullt
werden. In Hauskirchen, wo das Bibelstudium im Vordergrund steht,

42 Vgl. die Beitridge von Anderson, The House Church (1975); Foster (Hg.), The House
Church Evolving (1976); und T. Oden, The Intensive Group Experience. The new Pietism,
Philadelphia 1972.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 347

nimmt hiufig ein Bibellehrer oder eine Bibellehrerin diese Funktion ein;
oder der Haus-. bzw. Wohnungsbesitzer und/oder seine Frau fiihren diese
Rolle aus.

4.3.3. In den meisten Hauskirchen trifft man sich regelméssig zu einem
offenen, informellen und flexiblen Gottesdienst mit Anbetung, Gebet,
Bibelgespriach, im Gesprédchsstil vermittelter Predigt und eventuell auch
zum Herrenmahl. Es ist auch hdufig der Fall, dass nur das Bibelgesprich
oder ein missionarisches oder sozial-ethisches Anliegen eine Versammlung
bestimmt.

4.3.4. Da die meisten Hauskirchen von sogenannten Laien geleitet
werden, ist eine begleitende Ausbildung und Weiterbildung dieser Perso-
nen erwiinscht. So gibt es in vielen Lindern Moglichkeiten fiir solche
Leiter, sich auf Konferenzen, Freizeiten und besonders dafiir eingerichte-
ten Kursen im Bibelstudium, in der Theologie, in Pddagogik, in Gruppen-
dynamik usf. weiterzubilden. Insofern die Hauskirche einer grosseren
Ortsgemeinde angeschlossen ist, kann diese Weiterbildung auch innerhalb
der Ortsgemeinde stattfinden.

4.3.5. Die Haufigkeit des Zusammenkommens ist unterschiedlich. Man
trifft sich ein- oder mehrmals pro Woche, oder man kommt zu einem
langen Wochenende zusammen. Meistens laufen Hauskirchen auf unbe-
stimmte Zeit; es kann aber auch vorkommen, dass die Teilnehmer iiber-
einkommen, sich fiir eine begrenzte Zeit, z. B. sechs oder zwolf Monate, zu
treffen.

4.3.6. Viele Hauskirchen treffen sich unter der Schirmherrschaft einer
Ortsgemeinde und sind damit auch organisatorisch mit einer solchen
Gemeinde verbunden. Die Hauskirche kann dann einem Pastor oder
einem Diakon unterstellt sein, und es wird allgemein erwartet, dass die
Hauskirchen das Wachstum und die Erneuerung der Gemeinde fordern.

4.4. Die Wesensmerkmale einer Hauskirche sind einerseits durch das
bewusste Gegeniiber zu den etablierten Kirchen und zur Umwelt, ande-
rerseits durch eine direkte Riickbesinnung auf das Neue Testament
bestimmt.

4.4.1. Hauptmerkmal der meisten Hauskirchen ist die verbindlich
gelebte Gemeinschaft. In ihr hoffen die Mitglieder personliche Nihe,
Freundschaft, Verstindnis und Annahme zu erfahren. Die personliche
Gemeinschaft geht jeder Gewichtigkeit von Unterschieden in kirchlicher
Lehre und Praxis voraus. Nicht Lehre oder Sakrament, sondern die Men-
schen und ihre Beziehung zu einander und zu Gott steht im Zentrum der
Hauskirche. Wobei diese Gemeinschaft nicht nur eine psychologische
sondern eine theologische Bedeutung hat. Im Verhéltnis zu anderen finden



348 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

wir uns selbst und erkennen wir Gott: «...jeder, der liebt, ist aus Gott
gezeugt und erkennt Gott.» (I Joh 4,7, vgl. auch die Verse 8 und 12).

4.4.2. Eine solche Gemeinschaft setzt Vertrauen als Grundvertrauen
und als Vertrauen zu einander voraus. Es werden daher in vielen Hauskir-
chen bestimmte Strukturen entwickelt um dieses Vertrauen zu entdecken
und zu intensivieren.43

4.4.3. In vielen Hauskirchen sucht man die Relativierung sozialer
Unterschiede zu leben. Im Idealfall werden Mann und Frau, Erwachsene
und Kinder, Reiche und Arme, Einheimische und Ausldnder als gleichwer-
tig akzeptiert, und die Gemeinschaft hilft jedem, seine Gaben zu entdecken
und zu entfalten. Nicht nur die Gemeinschaftswirklichkeit, sondern auch
die Gerechtigkeit verlangt nach dieser Relativierung sozialer Unterschie-
de. Dies hat auch theologische Bedeutung, denn nach biblischer Lehre ist
das Tun der Gerechtigkeit ein wesentlicher Aspekt der Gotteserkenntnis
(vgl.z.B.Hos4,1-10;5,15-6,6;Am 5,21-27;Jer 22,13-19; Mt 25,31-46;
I Joh 4,7-21).

4.4.4. Im Gegensatz zu den meistens konfessionell orientierten Kirchen
legen Hauskirchen ihr Hauptgewicht auf christliche und menschliche,
nicht aber auf konfessionelle Identitdt. Darum kann die Hauskirchenbe-
wegung im weiteren Sinne auch der 6kumenischen Bewegung zugeordnet
werden.

4.4.5. Hauskirchen sind sich meistens der Gefahr einer gewissen Selbst-
zufriedenheit und eines Elitismus bewusst, und sie versuchen daher, offen
fiir neue Mitglieder zu bleiben und bestimmte missionarische Anliegen zu
vertreten und zu fordern. Sei es, dass sie sich als Teil der Gemeindewach-
stumsbewegung verstehen, sei es, dass sie zur charismatischen Bewegung
gehoren, sei es, dass sie gewisse sozial-ethische Anliegen, wie den Kampf
gegen die Folter oder die Militarisierung unserer Lebenswirklichkeit, ver-
treten.

4.4.6. In diesem Zusammenhang stellt sich natiirlich die Frage, ob jede
bewusste christliche Gemeinschaft auch christliche Kirche ist. Welches
sind die Wesensmerkmale einer christlichen Kirche? Nun sind diese nie-
mals von vornherein und unabhéngig von der jeweiligen Situation gegeben.
Die christliche Kirche ist im Werden. Sie ist und bleibt auf der Suche nach
threr Identitdt. Fundamental ist, was Jesus Christus im Matthdusevange-

43Vgl. Ph.A. Anderson, Building a Faith-Trust Community, The Chicago Theological
Seminary Register LXIII (1973) 1-28, auch in: Anderson, The House Church (1975) Kap. 3; H.
McMullen, The Institutional Church As House Church: A Vision And A Reality, The Chicago
Theological Seminary Register LXIV (1973) 1-18, auch in: Foster (Hg.), The House Church
Evolving (1976) Kap. 9. McMullen spricht von «intimacy» statt «trust», meint aber in dei
Sache dasselbe.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 349

lium sagt: «... wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da
bin ich mitten unter ihnen.» (Mt 18,20) Wo Christus ist, da ist Kirche. Die
Kirche ist eine christologisch bestimmte menschliche Gemeinschaft.

Es gibt allerdings keine Gemeinschaft ohne Strukturen. Wo die christ-
liche Gemeinschaft bewusst gelebt wird, wird es bestimmte Eintrittsriten
geben, mit denen der Glaube an Jesus Christus 6ffentlich gefeiert wird, z. B.
die Taufe. Die Gemeinschaft selbst wird Formen, wie den Gottesdienst,
das Gebet, das Herrenmahl, Disziplin und die Gleichheit aller entwickeln.
Die Identitdt der Gemeinschaft wird durch das Bibelstudium und durch
die auf Jesus als den Christus ausgerichtete Lehre gewahrt. Und wo rechte
Gotteserkenntnis herrscht, da wird sich die Gemeinschaft mit missionari-
scher Passion der Welt 6ffnen. Mit diesen Merkmalen wird jede Hauskir-
che im Vollsinn als Kirche zu bezeichnen sein.

4.5. Den Bemerkungen zur Organisation und zu den Wesensmerkmalen
der Hauskirche wollen wir noch einiges iiber die Zielvorstellungen der
Hauskirche hinzufiigen.4*

4.5.1. In Situationen der Verfolgung oder wo Christen aus sozialen,
familidren, religiosen und nationalen Griinden Bedringnis und Unter-
driickung erfahren (wie z.B. in islamischen und sozialistischen Lidndern,
aber auch in Israel) bietet die Hauskirche eine weniger offentliche und
darum auch weniger gefdhrliche Moglichkeit zur christlichen Gemein-
schaft, zum Bibelstudium, zum Gebet, zur Seelsorge und zur Teilnahme
am Herrenmahl.

4.5.2. In der westlichen Industriegesellschaft mit ithrem hiufig sehr
unpersonlichen Arbeitsklima und den noch unpersonlicheren Wohnhoch-
hdusern bieten Hauskirchen die Moglichkeit zur intimen und verbindli-
chen Gemeinschaft, in der personliche Begegnung, mitmenschliche Wiarme
und vertrauensvolles Zusammensein erfahren werden kann. In diesem
kleineren und informellen Rahmen kann das Selbstwertgefiihl gestirkt
werden, und die Menschen konnen im Glauben, in der Liebe und in der
Hoffnung wachsen.

Solche authentische Gemeinschaft hat in sich selbst eine missionarische
Ausstrahlung, die anziehend auf andere Menschen wirkt.

4.5.3. Wir erleben heute, dass die dkumenische Bewegung von unten
wichst. Es gibt immer mehr und besonders auch junge Christen, die die
lehrmassigen, liturgischen und kirchenrechtlichen Unterschiede zwischen
den Konfessionen nicht mehr verstehen und auch nicht mehr verstehen
wollen. Die Popularitdt dkumenischer Jugendveranstaltungen, 6kumeni-
sche Kommunitdten wie die Communauté de Taizé mit ihrem Konzil der

44 Vgl. bes. Weber, The Church in the House, Laity No. 3 (April 1957) 37-55 (48-55).



350 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

Jugend, interkonfessionelle Kirchentage und evangelistische Grossveran-
staltungen sprechen hier eine deutliche Sprache. In den Hauskirchen wird
diese Einheit des Gottesvolkes iiber alle konfessionellen und andere Gren-
zen hinweg gelebt.

4.5.4. Einige Hauskirchen planen bewusst, der Erneuerung und Rele-
vanz der Grosskirche zu dienen.4> Sie wirken einer Aufteilung der Lebens-
wirklichkeit in eine kirchliche und eine weltliche Seite entgegen. Von der
Hauskirche kann man sich nicht distanzieren. Man kann nicht «iiber» sie
reden. Das Leben der Hauskirche ist das Leben ihrer Glieder. Das kann
zum bewussteren Christsein auch in der Grosskirche fithren, so dass
Evangelisation, Bibelstudium, Gebet, missionarisches Interesse und sozia-
les Engagement von den Hauskirchen her neuen Auftrieb erfahren.

4.5.5. Hauskirchen sind auch flexibler als Grosskirchen, den Bedurfnis-
sen bestimmter Interessengruppen zu entsprechen. So bilden sich Hauskir-
chen, die im Gesamtrahmen ihres christlichen Glaubens, besondere Inter-
essen wie Bibelstudium, charismatische Erneuerung, missionarische Ein-
sdtze und soziales Handeln vertreten.

4.6. Mit den genannten Wesensmerkmalen und Zielvorstellungen ist die
Bedeutung der Hauskirche fiir unsere Zeit deutlich geworden. In schweren
Zeiten, 1n einer immer unpersonlicher werdenden Welt, bietet die Haus-
kirche eine Moglichkeit zu verbindlicher und befreiender Gemeinschafts-
erfahrung. Der Mensch ist ja nicht in erster Linie ein autonomes, sondern
ein Beziehungswesen. Unsere Identitédt ist im Werden. Wir empfangen sie
im Verhédltnis zu Gott, zu unseren Mitmenschen, zur Natur und zur
Geschichte. Wenn verbindliche Gemeinschaft verunmaoglicht wird - sei es
durch Verfolgung, sei es durch eine hoch-technisierte und auf Wettbewerb
ausgerichtete Umwelt —, dann beginnt der Mensch zu sterben. Verbindliche
Gemeinschaft ist eine Lebensnotwendigkeit. Wenn diese Gemeinschaft
von Offenheit, Vertrauen und Freiheit getragen wird, dann bietet sie den
Raum, in dem der Mensch sich angenommen fiihlt, in dem er ernst
genommen wird, und in dem er sich entfalten kann.

Viele vermissen diese Gemeinschaftswirklichkeit in den etablierten
Kirchen, wo hdufig Amtsdenken, Rechtsdenken, Lehre und Liturgie die
Atmosphire zu bestimmen scheinen. Das kann so lange gut gehen, wie der
Mensch Gemeinschaft in anderen Lebensbereichen — in der Familie, im
Beruf, im Verein — erfdhrt. Aber auch hier lédsst sich fragen, ob ein so
verbindliches personliches und existentielles Anliegen, wie es der christli-

45 Vgl. z.B. O. Powell, The House Church and the Church System. A Massachusetts
Experience, The Chicago Theologial Seminary Register LXIV (1973) 19-29 (21-27); auch
Foster, The House Church Evolving (1976) 116-126 (118-124).



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 351

che Glaube von seinem Wesen her ist, iiberhaupt ausserhalb einer verbind-
lichen Gemeinschaftswirklichkeit erlebt werden kann. Aufjeden Fall hingt
die Zukunft der Kirchen davon ab, in welchem Masse diesem Gemein-
schaftsverlangen der Menschen entsprochen werden kann.

Damit soll nicht gesagt sein, dass uns diese Stimme aus der Geschichte
zum Gesetz werden muss. Aber es kann eine Einladung sein, unsere jetzige
Ekklesiologie und Gemeindewirklichkeit im Lichte dieser anderen, in die
Urspriinge der christlichen Religion zuriickgehende Mdoglichkeit zu iiber-
denken und kleine Schritte zu tun, um den kirchlichen Lebensraum fur
Christen in unserer Zeit glaubwiirdiger und sinnvoller zu gestalten. Das
Modell Hauskirche kann uns Mut machen zum Kleinsein, zur glaubhaften
Gemeinschaft, zum Teilen, zur Annahme und Aufnahme von Gisten, zur
Integration verschiedener sozialer Gesellschaftsschichten, zum ganzheitli-
chen christlichen Leben, was ja aus viel mehr bestehen sollte als zur Kirche
zu gehen, das Wort zu horen und die Sakramente zu empfangen.

4.7. Abschliessend wollen wir noch auf einige Gefahren hinweisen.4® Die
Gemeinschaftswirklichkeit, die das Wesen der Hauskirche bestimmt, kann
auch zu ihrem grossten Problem werden.

4.7.1. Genau wie man sich bei den etablierten Kirchen fragen kann, ob
die Ekklesiologie die Christologie verdriangt, so besteht bei der Hauskirche
die stindige Gefahr, dass die personliche Gemeinschaft untereinander
wichtiger wird als das Verhiltnis des einzelnen zu Christus. Wir haben
schon gesagt, dass die menschliche Gemeinschaft auch fiir unser Verhiltnis
zu Gott wesentlich ist. Man kann nicht am Menschen vorbei an Gott
glauben (vgl. Mt 5,23f.; I Joh 4,20). Andererseits ist Gott aber auch mehr
als unsere mitmenschlichen Beziehungen. Es gilt also, durch entsprechen-
des Bibelstudium, im Gottesdienst und bei theologischen Gesprichen das
Bezogensein auf Christus zu bewahren.

4.7.2. Damit hdngt die zweite Gefahr zusammen, dass ndmlich eine
geschlossene und selbstzufriedene Gruppe entsteht.*” Ein bestimmendes
Verhiltnis zu Christus wird die Grupe jedoch offen halten zur Welt, so dass
die Hauskirche ihr Ziel nicht in sich selbst, sondern im Dienst an der Welt
sucht. Auch hier gilt es, dem Geheimnis des Lebens zu entsprechen, dass

46 Dazu: A.L. Kreml, Creating Community through the House Church, in: Foster (Hg.),
The House Church Evolving (1976) 64-80 (76-79); Powell, The House Church and the Church
System, The Chicago Theological Seminary Register LXIV (1973) 19-29 (27f.), auch in: Foster
(Hg.), The House Church Evolving (1976) 116-126 (124f.); Oden, The Intensive Group
Experience (1972) Kap. 4.

47 Popkes (Gemeinschaft RAC IX [1976] 1100-1145) zeigt, dass die Gefahr des Elitismus
und des Individualismus ein inhidrenter Bestandteil jeder Gemeinschaftswirklichkeit ist.



352 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

das Leben im Geben gewonnen wird (vgl. Mk 8, 35). Es ist daher wichtig,
dass jede Hauskirche sich gewisse missionarische und sozial-ethische
Anliegen zu eigen macht.

4.7.3. Eine intensive Gruppenerfahrung kann sehr leicht zur Offenle-
gung von Defiziten in den Personlichkeitsstrukturen von Menschen fiih-
ren, mit denen eine kleine Gruppe iiberfordert wird. Auch in der zwischen-
menschlichen Beziehung koénnen Schwierigkeiten auftreten, mit denen
eine kleine Gruppe nicht fertig werden kann. In dem Fall miissten Experten
zur Hilfe gezogen werden, um eine Losung zu finden.

4.7.4. Ein weiteres Problem ist mit den Strukturen und der Leitung einer
Hauskirche gegeben. Wie soll der Leiter oder die Leiterin bestimmt wer-
den? Welche Autoritdt soll ithr oder ihm zugesprochen werden? Welche
Qualifikationen sollten sie haben? Hier miissen wir es bei der allgemeinen
Feststellung belassen, dass es ohne Strukturen nicht geht. Allerdings sollte
man sich auch nicht zu sehr von den Amts- und Kirchenrechtsstrukturen
der herrschenden Kirchen beeindrucken lassen. Die Anfangsstrukturen des
christlichen Glaubens waren einfach. Sie dienten dazu, Jesus Christus im
personlichen Leben, in der Gemeinde und in der Welt zu verantworten.
Diesem Ziel miissten auch die Strukturen der heutigen Hauskirchen die-
nen.

4.7.5. Damit ist auch schon das Problem angesprochen, wie das Ver-
hiltnis der Hauskirchen zu den etablierten Kirchen zu verstehen ist. Eine
Gefahr besteht darin, dass die etablierten Kirchen die Hauskirchen for-
dern, aber zugleich in ihre eigenen Pldne integrieren und damit zum
Ausdruck bringen, dass die Hauskirchen ihre Berechtigung nur in Bezie-
hung zur etablierten Kirche haben. Die Funktion der Hauskirche bestidnde
dann darin, die etablierten Kirchen zu unterstiitzen und eventuell von
innen her zu erneuern. Dazu muss ausdriicklich gesagt werden, dass die
Hauskirche «Kirche» ist. Es mag der Entscheidung jeder Hauskirche
anheimgestellt sein, sich dem grosseren Kontext einer Konfession oder
einer konfessionellen Ortsgemeinde anzuschliessen. Aber diese Tatsache
sollte nicht den Protest und die Anfrage, die die Hauskirchen mit ihrer
Existenz an die Grosskirchen richten, verschleiern. Es gibt viele, die die
Hauskirche als echte Alternative zur konfessionellen Grosskirche verste-
hen und es fiir moglich halten, dass die Verdriangung der Hauskirchen
durch die 6ffentlich anerkannten Kirchen im 4. Jahrhundert sich heute in
umgekehrter Weise vollziehen kdnnte.

Thorwald Lorenzen, Riischlikon



	Die christliche Hauskirche

