
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 4

Artikel: Die christliche Hauskirche

Autor: Lorenzen, Thorwald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


333

Die christliche Hauskirche

Mit dem Wort «Kirche» assozieren wir heute hauptsächlich ein kirchliches

Gebäude oder eine durch kirchliche Strukturen wie Bekenntnis, Amt,
Liturgie, Sakrament und Kirchenrecht genau abgegrenzte konfessionelle
Glaubensgemeinschaft.1 Dabei wird häufig vergessen, dass die Sachlage am
Anfang der christlichen Kirche anders war. Im Neuen Testament wird das

Wort «Kirche» (ÈKKÂr|aia)fûr die Gemeinschaft der Glaubenden, sei es in
der ganzen Welt (I Kor 10,32; 12,28; 15,9; Gal 1,13; Phil 3,6), sei es in
einer bestimmten Region (Gal 1,2.22; I Kor 16,29; II Kor 8,1) oder an
einem bestimmten Ort (I Kor 1,2; II Kor 1,1), sei es in einem Haus2 (Rom
16,5; I Kor 16,19; Kol 4,15; Phlm 2), verwandt. Wichtig ist, dass Gott
nicht «in Bauwerken von Menschenhand» (Apg 7,48) wohnt, sondern dort
gegenwärtig ist, wo Menschen aus ihrem Glauben an Jesus Christus und in
Gemeinschaft miteinander Gott loben und ihren Mitmenschen dienen.
Dies fand im frühesten Christentum konkret in den Hauskirchen statt.

1. Definition. Mit «Hauskirche»3 bezeichnen wir eine Gruppe von
Christen, die sich zum Gebet und Bibelstudium, zur christlichen Erfahrung

1 Vgl. z.B. Das Grosse Duden-Lexikon (1969) Bd. IV, 664; Wörterbuch der Deutschen
Gegenwartssprache, Berlin 1981, 2089; The Shorter Oxford English Dictionary (1950= 1933)
Bd. 1,311; Funk & Wagnalls (Hg.), New Practical Standard Dictionary. Britannica World
Language Edition (1954= 1946) Bd. I, 247.

2 Zum Gebrauch von oIkoç vgl. A. 4.
3 Ausgewählte Literatur zum Thema «Hauskirche» (weitere Literaturhinweise in den

anderen Anmerkungen): V. Filson, The Significance of the Early House Churches, JBL
58(1939) 105-112; O. Michel, oikoç ktL, in: ThWNT V 1954) 122-161 ; E. W. Southcott, The
Parish Church Comes Alive, London 1956 ; H. R. Weber, The Church in the House, Laity No. 3

(April 1957) 37-55; E. Friedel, Der neutestamentliche Oikos-Begriff in seiner Bedeutung fur
den Gemeindeaufbau, in: von Hintzenstern (Hg.), Domine, dirige me in verbo tuo. Herr, leite
mich nach Deinem Wort! Festschrift zum 70. Geburtstag von Landesbischof D. Moritz
Mitzenheim, Berlin 1961, 89-106; E. A. Judge, The Social pattern of Christian Groups in the
First Century, London 1960, dt.: Christliche Gruppen in nichtchristlicher Gesellschaft. Die
Sozialstruktur christlicher Gruppen im ersten Jahrhundert. Neue Studienreihe 4, Wuppertal
1964; C. Williams, The Church. New Directions in Theology, Vol. IV, Philadelphia 1968 ; D. F.

Durnbaugh, The Believers' Church, New York 1968; J. Goetzmann, oikoç, in: TBLNT II/1
(1969) 637-640; Ch. Olsen, The Base Church (Forum House, 1973); Perry LeFevre,
Experience as a Datum for Theology, The Chicago Theological Seminary Register LXIII (1973)
30-46; G. F. Skinner, Training Lay Leadership for House Churches, ibid. LXIV (1973) 30-42;
E. R. Bode, A House Church Pilgrim (1968-1973), ibid., 43-56; P. Stuhlmacher, Der Brief an
Philemon, EKK, Zürich Neukirchen-Vlnyn 1975, 70-75 (Lit.!); J. Gager, Kingdom and
Community. The Social World of Early Christianity, Englewood Cliffs (N.J.) 1975; Ph. u. Ph.

Anderson, The House Church, New York 1975, Lit.!; H. Gschwandtner, Dein Haus für
Christus. Kleines Handbuch für Hausbibelkreise. Telos-Bücher, 146, Neuhausen-Stuttgart



334 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

und Erbauung, zur Gemeinschaft und zum Gottesdienst, zu missionarischem

und sozialen Handeln, in Privathäusern oder Wohnungen, häufig
mit Anschluss an die dort wohnende Familie,4 versammeln und im Vollsinn

als christliche Gemeinschaft, Gemeinde oder Kirche zu bezeichnen
sind. Je nach Situation verstehen sich Hauskirchen als Alternative zur
etablierten Kirche, als Bereicherung des kirchlichen Lebens, oder auch als
Ersatz für eine öffentliche Kirche, das letztere besonders in Zeiten der
Verfolgung.

2. Geschichte. Die schon in der griechisch-römischen, jüdischen und
hellenistisch-jüdischen Antike bekannte Form religiöser Hausgemeinschaften

wurde im Urchristentum zur tragenden Basis der sich konstituierenden

und ausbreitenden Christenheit.5
2.1. In neutestamenlicher Zeit wird nicht das kirchliche Gebäude oder

Gemeindezentrum, sondern die sich in Häusern treffende Gemeinde
«Haus Gottes» (I Petr 4,17; I Tim 3,15) und «Kirche» (Rom 16,5.23; I
Kor 16,19; Phlm 2; Kol 4,15) genannt. In diesem «Bau» bekennen Chri-

1976; A. L. Foster (Flg.), The House Church Evolving, Chicago 1976, mit Beiträgen von A. L.
Foster, D.F. Durnbaugh, G.J. Jud, R. Scroggs, W. Kukkonen, R. Vanasse, W.W. Schroeder,
A. L. Kreml, B. Niswander, H. McMullen u. O. Powell; W. A. Meeks (Hg.), Zur Soziologie des

Urchristentums. Ausgewählte Beiträge zum frühchristlichen Gemeinschaftsleben in seiner
gesellschaftlichen Umwelt, München 1979, mit Beiträgen von L. E. Keck, Sh.J. Case, S. Dik-
key, Cl. L. Lee, J.G. Gager, E. A. Judge, R. L. Wilken, A. J. Malherbe, J.H. Schütz, W. A. Meeks

u. J. Z. Smith; J. V. Thurman, New Wineskins. A Study of the House Church Movement, M. A.
Thesis Birmingham 1979; C. Guy, Pilgrimage toward the House Church, in: R.S. Greenway
(Hg.), Discipling the City: Theological Reflections on Urban Missions, Grand Rapids 1979),
107-127; R. Banks, Paul's Idea of Community. The Early House Churches in their Historical
Setting, Exeter 1980, Lit.!; P. Weigandt, oikoç, in: EWNT Bd. II (1981) 1222-1229; H.-J.
Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im frühen Christentum, SBS 103 (1981) Lit.!; H.
Frankmölle (Hg.), Kirche von unten. Alternative Gemeinden, München, Mainz 1981; W.
Popkes, Forschungshinweis: «Die Hausgemeinden im Urchristentum», ThG 5-6 (1982) 11 f.

(Lit.!); Fr. M. DuBose, Alternative Church Models for Urban Society, in: L.L. Rose u. C.K.
Hadaway (Hg.), The Urban Challenge, Nashville 1982, 121-144; D.C. Verner, The Household
of God. The Social World of the Pastoral Epistles, SBL Diss. Series, 71, Chico, Ca., 1983; F.

Schwarz, Chr. A. Schwarz, Theologie des Gemeindeaufbaus. Ein Versuch, Neukirchen-Vluyn
1984; B. Niswander, Initiating Congregational Rebuilding through the House Church, in: P.

LeFevre und W.W. Schroeder (Hg.), Spiritual Nurture and Congregational Development,
Chicago 1984, 47-63; R. a. J. Banks, The Home Church, Sutherland, Australia 1986.

4 Im Urchristentum konnte oikoç einerseits ein festes Gebäude wie ein Wohnhaus oder den

Tempel, andererseits soziale Kleinstrukturen wie Familie, Hausgemeinschaft, Sippe oder
Stammesverband bezeichnen, die ntl. Wendung f] Kar' oitcov ÖKK^paia (Rom 16,5; I Kor
16,19; Kol 4,15; Phlm 2), statt r) èv oïkm èKKXr|crta, zeigt, dass nicht der Ort, sondern die

Gemeinschaft von Christen, die sich an einem bestimmten Ort versammeln, wichtig ist.
5 Vgl. hauptsächlich die Beiträge von Stuhlmacher, Der Brief an Philemon 1975) 70 f. und

Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im frühen Christentum (1981).



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 335

sten Jesus Christus als Herrn und als Eckstein ihres «Gebäudes» (Eph
2,19-22; I Petr 2,4-6).

2.2. Durch ihre missionarische Tätigkeit versuchten die ersten Christen
Familien für den Glauben an Jesus Christus zu gewinnen (vgl. Mk 6,10; Mt
10,12f.; Lk 10,5-9). Da der christliche Glaube wesentlich6 ein
Gemeinschaftserlebnis ist, bildeten sich sofort kleine Gruppen, die sich nach dem
Vorbild der kleinsten sozialen Einheit, der Familie, formierten.7 Begüterte
Christen wie Philemon in Kolossä, Aquila und Priscilla in Ephesus, Maria,
die Mutter des Johannes Markus in Jerusalem und Gajus und Crispus in
Korinth stellten ihr Haus als Versammlungsort und Missionsbasis zu
Verfügung.

2.3. Wir wissen von solchen Hauskirchen in Rom (Rom 16,5. 10f. 14f. ;

MartJust 3,1-3, vgl. Just Apol 67,3.7), Korinth (Apg 18,2 [Priscilla und
Aquila], 18,7 [Titius Justus], 18,8, vgl. I Kor 1,14 [Crispus], I Kor 1,16;
16,15 [Stephanas], Rom 16,23; I Kor 1,14 [Gajus]), Thessalonich (Apg
17,1-9 [Jason]), Philippi (Apg 16,33 [Gefängniswärter]), Troas (Apg
20,7 f.), Smyrna (Ign Sm 13,1 f. ; Ig Pol 8,2), Thyatira (Apg 16,15 [Lydial]),
Ephesus (I Kor 16,19 [Prisca und Aquila], II Tim 1,16;4,19 [Onesiphorus],
Apg 20,20),8 Kenchreä (Rom 16,1 [Phöbe]), Kolossä (Phlm If.
[Philemon]), Laodicea (Kol 4,15 [Nymphas]), Damaskus (Apg 9,1-22 [Ananias]),

in der Dekapolis (Mk 5,19f. [der Gerasener]), in Caesarea (Apg 21,8 f.
[Philippus],Apg 10 [Cornelius]), Joppe (Apg 10,5 f.9.17f.32 [Simon der
Gerber]) und Jerusalem (Apg 12,12 [Maria, Mutter des Johannes Markus],
1,13f.; 2,46; 5,42, 8,3; 21,17).9

2.4 Die folgenden Merkmale umschreiben das Wesen der urchristlichen
Hauskirchen.

6 Schon in der Antike hat man sich gefragt, ob Gemeinschaft wesentlich zum Menschsein
dazu gehört, ob sie Gnadengabe ist, oder ob sie durch die freiwillige Entscheidung von
Menschen herbeigeführt wird, vgl. W. Popkes, Gemeinschaft, RAC Bd. IX (1976) 1100—

1145.
7 Klauck zitiert einen Text aus dem 4. Jh.: «Sie gingen häufig in das Haus eines Griechen,

denn wenn sie den Hausherrn zum Glauben an Gott bewegen konnten, machte der sofort sein
Haus zu einer Kirche.» (o. A. 3.5), 71 ; ähnlich PsClem Reeg 4,6 und 10,71. Zur Grossfamilie
als kleinster sozialer Einheit vgl. W. A. Meeks, The First Urban Christians. The Social World of
the Apostle Paul, New Haven, London 1983, 29-32.

8 Apk 2-3 und die JohBr deuten aufweitere Hauskirchen in und um Ephesus hin, vgl. R. E.

Brown, The Epistles of John, AB 1982, 102 f.
9 Einzelheiten und Belege, besonders auch aus der ausserneutestamentlichen Literatur der

ersten zwei Jahrhunderte bei Klauck, a.a.O. 21-81, und W. Rordorf, Was wissen wir über die
christlichen Gottesdiensträume der vorkonstantinischen Zeit?ZNW 55 (1964) 110-128(111-
122).



336 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

2.4.1. Grundlegend für die Hauskirchen ist der auf das missionarische
Zeugnis antwortende Glaube (Apg 18,8; Joh 4,53), zu dem sich der
Glaubende oder der Glaubende und sein «Haus» in der Taufe öffentlich
bekennt (Apg 16,15.33; I Kor 1,16). Glaube und Taufe sind also die
Gründungsakte für die Hauskirche. Eine christliche Familie war noch
keine Hauskirche. Wichtig war nicht die Blutverwandtschaft, sondern der
zur Öffentlichkeit und Gemeinschaft drängende Glaube.

2.4.2. Die so ins Leben gerufene Hauskirche war sehr flexibel in ihren
Leitungsstrukturen, religiösen Handlungen und gesellschaftlichen Praktiken.

Zentral war die Gemeinschaft,10 die sich im Gebet, im gemeinsamen
Essen und im Herrenmahl zentrierte (Apg 2,42.46), und, je nach Situation,
konkrete Strukturen wie persönliche Freundschaft,11 Gütergemeinschaft
(Apg 2,45; 4,32-35), verschiedene Gottesdienstformen, missionarische
Tätigkeiten und soziales Engagement, annehmen konnte. Predigt und
apostolische Lehre (Apg 2,42) sorgten für theologische Unterweisung, um
die Hauskirche vor dem Abgleiten ins Sektiererische und Synkretistische
zu bewahren.

2.4.3. Diese Gemeinschaft war jedoch nicht Selbstzweck, sondern zielte
auf missionarisches Wirken (Apg 2,47b). Hauskirchen sollten offene
Gemeinschaften sein (I Kor 14,23-25). Die Tatsache, dass Paulus die
Korinther daran erinnern musste (I Kor 14,23-25), zeigt, dass man dazu
neigte, sich aus der Verantwortung für die Welt zurückzuziehen. Aber die
urchristliche Mission an Juden und Heiden ist durch unterschiedliche
neutestamentliche Traditionen (z.B. die österlichen Sendungsbefehle in
Mt 28,18-20; Mk 16,15; Lk 24,47f.; Apg 1,8; Joh 20,21), durch das

Selbstzeugnis des Paulus (vgl. Gal 1 und 2) und durch die Aussendungsreden

(Mk 6,7-11 ; Lk 10,2-12 [=Q]), die uns wohl nur erhalten geblieben
sind, weil sie in Hauskirchen entstanden und durch Hauskirchen tradiert
wurden, bezeugt.12

Voraussetzung wiederum für eine glaubwürdige missionarische
Existenz war ein kerygmatischer Lebensstil (I Thess 1,8; Rom 1,8), der sich

10 Vgl. Popkes, Gemeinschaft, RAC, Bd. IX (1976), der die verschiedenen Elemente der
Gemeinschaftswirklichkeit im Griechentum, Judentum und der frühen Christenheit
aufzählt.

11 Vgl. Meeks, The First Urban Christians (1983) 85-89.
12 Vgl. W. Vogler, die Bedeutung der urchristlichen Hausgemeinden für die Ausbreitung

des Evangeliums, ThLZ 107 (1982) 785-794; Ferd. Hahn, Das Verständnis der Mission im
Neuen Testament, WMANT 13 (1963) §§2-4; H. Kasting, die Anfänge der urchristlichen
Mission. Eine historische Untersuchung, BEvTh 55 (1969) II/1-5.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 337

durch Offenheit, Glaubwürdigkeit13 und Gastfreundschaft14 auszeichnete.

2.4.4.Die Mitglieder einer Hauskirche bildeten eine Lebens- und
Leidensgemeinschaft. Nachfolge Christi konnte Bruch mit der eigenen Familie

(Lk 8,57-62=Mt 8,19-22; Lk 14,26=Mt 10,37) und Verfolgung (Apg
8,3) bedeuten. Dafür fand der Christ in der Hauskirche eine neue Familie
(Mk 10,29 f. par.). In Priscilla und Aquila fand Paulus nicht nur Freunde,
die ihn z.B. von Korinth nach Ephesus begleiteten (Apg 18,18f.), sondern
Aquila bot ihm auch Arbeit (Apg 18,3), und beide haben sich für sein Leben
und seine Sicherheit eingesetzt (Rom 16,4).

2.4.5. Die Autoritätsstrukturen innerhalb der Hauskirchen waren flexibel.

Zwar wurden gewisse hierarchische Strukturen aus der damaligen
Gesellschaft übernommen,15 aber es gab noch keinen wesensmässigen
Unterschied zwischen Amtspersonen und Laien. Man versuchte sehr
bewusst die charismatischen Gaben und Talente der einzelnen Christen zu
entdecken und zu fördern (vgl. I Kor 12; Rom 12; Eph 4).

Interessant ist, dass Hauskirchen häufig von Frauen geleitet wurden.
Die Hauskirchen von Phöbe (Rom 16,1), Nympha (Kol 4,15), Lydia (Apg
16,14f.40) und Maria, der Mutter des Johannes Markus (Apg 12,12)
wurden schon erwähnt. Die Tatsache, dass Priscilla häufig vor Aquila
genannt wird (Rom 16,3.5a; Apg 18,18.26; II Tim 4,19), deutet wohl auch
daraufhin, dass sie die leitende Integrationsperson der von ihnen geleiteten
Hauskirche war.

2.4.6. Die Kraft des Evangeliums hatte sozial-ethische Konsequenzen,
die das innergemeindliche Leben zu prägen begannen. Im Gegensatz zu
antiken Vereinen waren in den Hauskirchen Reiche (z.B. Hausbesitzer,

13 Auch wenn die Summarien in Apg 2,42-47; 4,32-35 und 5:12-16 stilisiert und ideell
überhöht sind, so dürften sie doch darauf hinweisen, dass die authentische Lebenswirklichkeit
frühchristlicher Hauskirchen anziehend wirkte, so dass immer wieder neue Menschen zum
Glauben an Christus gewonnen wurden und diesen Hauskirchen beitraten (Apg 2,47; 5,14).
Auch die ntl. Haustafeln und die anderen ethischen Unterweisungen zeigen, dass man sich sehr

um einen glaubhaften Lebensstil bemühte.
14 Vgl. Apg 18,1-4; Rom 13,9-13; Hebr 13,If.; I Petr 4,8-10; III Joh 5-8; dazu: A.J.

Malherbe, Social Aspects of Early Christianity, Philadelphia 21983, 67 f.
15 Die ntl. Haustafeln (Kol 3,18-4,1 ; Eph 5,21 -6,9 ; I Petr 2,13-3,7) erwähnen Menschen

aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Ebenen (Männer und Frauen, Eltern und Kinder,
Herren und Sklaven) und zeigen, wie die sozialen Unterschiede im Kontext des christlichen
Glaubens neu interpretiert wurden. Auch die Leiterfunktionen im frühen Christentum -
Apostel, Propheten, Lehrer, Evangelisten, Hirten usw. - zeigen teilweise ein deutlich
hierarchisches Gefalle (vgl. I Kor 12,8-10. 28-30 ; Rom 12,6-8 ; Eph 4,11 ; dazu: Meeks, The First
Urban Christians [1983] 76f., 131-139).



338 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

frühere Synagogenvorsteher, Beamte und selbständige Geschäftsleute) mit
Menschen aus den unteren Schichten (z.B. Sklaven) zusammen (vgl. I Kor
1,26).16 Wesensmässige und soziale Ungleichheiten zwischen Männern
und Frauen, Herren und Sklaven, Einheimischen und Fremden wurden als
dem alten Aeon zugehörig bezeichnet (Gal 3,28; 2,15 f.), obgleich, wie die
neutestamentlichen Haustafeln zeigen, die erreichte Wirklichkeit noch
hinter der theoretischen Einstellung zurückblieb.17 Dass diese neue soziale
Einstellung kaum Einfluss aufdie damalige Gesellschaft beanspruchte, war
wohl durch die geringe Grösse und Macht solcher Hausgemeinden
bedingt.

2.4.7. Wir hatten schon angedeutet, dass das Evangelium störend und
häufig sogar revolutionär in alte und verkrustete Ordnungen und Strukturen

einbrach. Auch die Hauskirchen sind von diesen Konflikten zwischen
«alt» und «neu» nicht verschont geblieben, waren doch die Mitglieder der
Hauskirchen zugleich Bürger in den Ordnungen der damaligen Welt.
Unterschiedliche soziale Schichtungen in den Hausgemeinden (vgl. I Kor
1,26; 11,17-34),18 häufig damit verbundene verschiedene Lebensgewohnheiten,

menschliche Ambitionen (I Kor 1,11-13; I Joh 2,18-27; III Joh 9),

theologische und kirchenpolitische Differenzen (JohBr)19 führten zu
Spannungen, Gruppenbildungen (I Kor 1,11-13), Konflikten und sogar Anfeindungen

unter Mitgliedern von Hauskirchen und von Hauskirchen
untereinander. So meint Paulus die Christen in Thessalonich «bei dem Herrn»
beschwören zu müssen, «dass der Briefallen Brüdern vorgelesen werde» (I
Thess 5,27). Das alles unterstreicht die Schwierigkeiten der Kirchen, dem
Evangelium gemässe Strukturen zu finden, stellt aber die Notwendigkeit
einer solchen Suche nicht in Frage.

2.4.8. Die Anzahl der Mitglieder einer Hauskirche dürfte normalerweise
zwischen 10 und 40 gelegen haben.20 Wer alles an den Hausversammlugen

16 Vgl. dazu die soziologischen Untersuchungen von G. Theissen, Soziale Schichtung in der
korinthischen Gemeinde. Ein Beitrag zur Soziologie des hellenistischen Christentums, ZNW
65 (1974) 232-272, auch in: ders., Studien zur Soziologie des Urchristentums, WUNT 19

(21983), 231-271 ; ders., Soziale Integration und sakramentales Handeln. Eine Analyse von 1

Cor. XI: 17-34, NT 16(1974) 179-206, auch in: ders., Studien zur Soziologie des Urchristentums

(21983) 290-317; Meeks, the First Urban Christians (1983) 51-73; Malherbe, Social

Aspects of Early Christianity (21983) 71-91 ; H. Gülzow, Soziale Gegebenheiten der altkirchlichen

Mission, in: Kirchengeschichte als Missionsgeschichte. Bd. I: Alte Kirche, hg. von H.
Frohnes und U.W. Knorr, München 1974, 189-226.

17 D. Lührmann, Neutestamentliche Haustafeln und antike Oekonomie, NTS 27 (1980/81)
83-97, bes. 94.

18 Vgl. die in A. 16 genannte Literatur.
19 Dazu: Brown, The Epistles of John (1982) 47-68, 728-739.
20 Stuhlmacher, Der Brief an Philemon (1975) 72.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 339

teilnahm, kann nicht mehr mit Sicherheit gesagt werden. Sicher waren es

die Besitzer des Hauses und ihre Ehepartner. Dazu kamen dann, je nach

Situation, Anverwandte, Freunde, Gäste, Sklaven und wohl auch
Kinder.21

2.5. Die vielseitigen Aktivitäten der urchristlichen Hauskirchen können
dem gemeinschaftlichen Leben, dem Gottesdienst, der Unterweisung und
dem missionarischen Handeln zugeordnet werden.

2.5.1 Das gemeinschaftliche Leben konnte sich, je nach Situation, im
gemeinsamen Essen (I Kor 11,21; Apg 2, 46; 16,34), in der Gütergemeinschaft

(Apg 2,44f.), im gemeinsamen Beten und Fasten (Apg 14,23), in der
Seelsorge (I Thess 5,11), in der mitmenschlichen Hilfe (I Tim 5,8) und im
heiligen Kuss (I Thess 5,26; I Kor 16,20; Rom 16,16) äussern.

2.5.2. Dem gottesdienstlichen Rahmen zugeordnet waren das auf die
Antwort und Vertiefung des Glaubens gerichtete Wort der Verkündigung
und Belehrung (Kol 3,16a; Rom 10,17; Apg 5,42; 10,34-48; 11,14;
16,31 f. ; 20,7 f.20); der Lobpreis mit Lied (Kol 3,16c) und Gebet (Apg 2,42;
12,12); Schriftlesungen die auf Lehre, Ermahnung und Ermutigung
hinzielten (I Kor 14,26; Kol 3,16b); die Feier des Herrenmahls (Apg 2,42.46;
20,7); die Taufe mit Wasser (I Kor 1,16; Apg 10,48; 16,15.33; 18,8; 19:5)
und Geist (Apg 10,44f.; 11,15f.) und, damit verbunden, Zungenreden (I
Kor 12,10.28; 14,26-33; Apg 10,46; 21,9), Auslegungen (I Kor 12,10;
14,5.13.26f.), Handauflegen (Apg 8,17-19; 9,17f.; 19,6; 28,8) und
Heilungen (I Kor 12,9f.28; Act 9,17; 28,8).

2.5.3. Die Hauskirchen beschäftigtten sich auch mit christlicher
Unterweisung (Apg 2,42; 5,42; 20,7f.20), Erbauung (Rom 15,14; I Kor 14,31 ; I
Thess 5,11 ; Apg 14,21 f.) und Ermahnung (Gal 6,1). Vielleicht dienten die

sogenannten frühchristlichen Haustafeln (Kol 3,18-4,1; Eph 5,21-6,9; I
Petr 2,13-3,7; Did 4,9-11 ; I Clem 21,6-8; Barn 19,5-7; Pol 4,2-6:1 der
ethischen Ermahnung. Auch das Erkennen und Zuteilen von Gaben und
Diensten ist in diesem Rahmen zu erwähnen (I Kor 12,4-11; Rom 12,6-8;
Apg 14,23).

21 Damit bleibt die Frage allerdings noch unbeantwortet, ob in den frühchristlichen
Hauskirchen Säuglinge getauft wurden; vgl. die ausgewogenen Stellungnahmen von P. Wei-
gandt, Zur sogenannten «Oikosformel», NT 6 (1963) 49-74; G. Delling, Zur Taufe von
«Häusern» im Urchristentum, NT 7 (1964/65,285-311) 299-311, auch in: ders., Studien zum
Neuen Testament und zum hellenistischen Judentum. Gesammelte Aufsätze 1950-1968,
Göttingen 1970), 288-310 (300-310); G. Theissen, Soziale Schichtung in der korinthischen
Gemeinde, ZNW 65 (1974), 232-272 (248-250), auch in: ders., Studien zur Soziologie des

Urchristentums (1983), 231-271 (247-249); G. Barth, Die Taufe in frühchristlicher Zeit,
BThSt 4 (1981) 141 ; Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im frühen Christentum (1981)
56.



340 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

2.5.4. Wichtig ist ferner die missionarische Ausrichtung der Hauskirchen.

Das Evangelium wurde im Haus (Apg 10,24.34-43; 11,14) und an
öffentlichen Orten (Apg 16,13; 18,4f.) verkündigt, Menschen kamen zum
Glauben an Jesus Christus (Apg 2,47 usf.), Gastfreundschaft wurde
praktiziert (Mk 9,41; Apg 16,14 f. 28-34) und Hilfestellung für Bedürftige
wurde arrangiert (I Kor 12,28; Rom 12,7).

2.5.5. Auch die Tatsache, dass Jesus in den Synoptikern häufig so

dargestellt wird, dass er Häuser aufsuchte (Mk 3,20, 7,24; 14,3), die
Mahlgemeinschaft pflegte (Mk 2,15; 14,14f.;Lk 7,36f.44; 14,1; 19,5.9),
Menschen lehrte (Mk 7,17-23; 9,28f.; 10,10-12) und Kranke heilte (Mk
1,29-31; 2,1; 9,14-27), ermutigt zu Rückschlüssen auf eine ähnliche
Gemeindepraxis, weil ja die frühen Gemeinden, in denen die synoptischen
Traditionen entstanden sind, grossen Wert darauf legten, ihre eigene
Gemeindepraxis durch das Verhalten Jesu zu legitimieren.

2.6. Fassen wir kurz zusammen, was die genannten Gegebenheiten für
unser Verständnis der Urkirche bedeuten.

2.6.1. In frühester Zeit, kurz nach der Auferweckung Jesu Christi,
bildeten sich neben Tempel und Synagoge, und neben anderen religiösen
Hausgemeinschaften, neue Gemeinschaften von Christen, die ihre Identität

in ihrem Glauben an Jesus als den Christus haben und sich in Häusern
als Basis für ihre Lebensgemeinschaft, ihren Gottesdienst und ihre
missionarischen Tätigkeiten versammelten. Diese Hausgemeinschaften wurden
als «Kirche» oder «Haus Gottes» bezeichnet.

2.6.2. Die Mitglieder dieser neuen christlichen Kirchen setzten sich aus
verschiedenen sozialen Schichten zusammen. Das führte zwar zu
Spannungen und Konflikten, doch fühlte man sich dem sozial-ethischen Imperativ

des Evangeliums verpflichtet und versuchte, in Theorie und Praxis,
die wesenhafte Gleichheit aller Menschen innerhalb der Hauskirchen zu
verwirklichen.

2.6.3. Obgleich man sich in Häusern traf, sollte man dies nicht als
sektiererischen Rückzug aus der Welt, sondern als Ermöglichung zum
Dienst verstehen. Man war von der Ganzheitlichkeit des christlichen
Glaubens überzeugt und wollte den Glauben nicht nur verantwortlich in
der Gemeinde, sondern auch im täglichen Alltag leben.

2.6.4 Damit war allerdings auch die Glaubwürdigkeit der christlichen
Existenz gefragt. Die Paränesen im Neuen Testament und besonders auch
die neutestamentlichen Haustafeln sind beredte Beispiele wie die verschiedenen

Hauskirchen zum verantwortlichen christlichen Glauben ermutigt
wurden.

2.6.5. Trotz der Spannungen und Konflikte innerhalb der Hauskirchen



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 341

und der Hauskirchen untereinander hat man nicht aufgehört von der einen
Kirche (besonders Paulus [z.B. I Kor 1,10-30; 12; Gal 3,27f.; Rom
12,3-8] und die nach-paulinische Tradition [z. B. Eph 4,1-6]) und von der
Einheit der Kirche (vgl. Joh 10,16; 17,20-26) zu reden. Man war sich
offenbar bewusst, dass eine solche Einheit Voraussetzung dafür war, das

Evangelium in der Welt glaubwürdig verantworten zu können.
2.6.6. Die Tatsache, dass offensichtlich die reicheren Christen ihre

Häuser den neuen Gemeinden öffneten, deutet auf die Bereitschaft der
frühen Christen hin, alles in den Dienst ihres Herrn zu stellen.

3. Im Laufe der Geschichte hat sich das christlich-gemeinschaftliche
Zusammenleben aus den Häusern in kirchliche Gebäude verlagert. Doch
hat sich die Idee der Hauskirche und verschiedene Ausprägungen ihrer
Wirklichkeit als Alternative zu kirchlichen Strukturen und als
Erneuerungsfaktor der etablierten Kirchen bis in unsere Zeit erhalten. Wir wollen
einige Hauptstationen dieser Idee bis in unsere Zeit nachzeichnen.

3.1. Schon in neutestamentlicher Zeit lässt sich eine Entwicklung von
der Hauskirche zur Ortsgemeinde, mit Ansätzen zur Amtskirche, feststellen.

3.1.1. Im Kolosserbrief beschreibt èKKÀr|cjia nebeneinander die
Hauskirche (4,15), die Ortsgemeinde (4,16) und die universale Kirche
(1,18.24).

3.1.2. In den Pastoralbriefen, und dann natürlich bei den Kirchenvätern,

beschreibt 8KK/.r|ala eine dem oikoç gegenüber selbständige theologische

und soziale Einheit, auch wenn sich diese Gemeinde noch in einem
Haus traf (I Tim 3,4f.).

Kirchliche Funktionsträger wie die èiriaKOTtoi (vgl. I Tim 3,1-7; Tit
1,7-9; auch schon in Phil 1,1), die ôvâKOVOi(vgl. I Tim 3,8-13; auch schon
in Phil 1,1 und die 7tpecßüxepoi (vgl. ITim5,17.19;Titl,5; häufig in Apg)
füllten das Verlangen nach Strukturen, die sich dann, im 2. Jahrhundert, zu
hierarchisch gegliederten Ämtern entwickelten.

3.1.3. Für diese Entwicklung von der Hauskirche zur organisierten
Ortsgemeinde lassen sich die folgenden Gründe anführen.

Erstens zeigt jede neue Bewegung, nach einer anfänglichen Blütezeit,
eine Neigung zur Institution, durch die die Tradition in etablierten Strukturen

bewahrt und weitergegeben werden kann.
Zweitens ist es unter den frühen Hauskirchen und ihren leitenden

Persönlichkeiten wohl auch häufiger zu Konflikten gekommen,22 die sich
nur durch grössere Zusammenschlüsse und festere Strukturen ausgleichen
liessen.

22 Vgl. §2.4.7.



342 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

Drittens haben Irrlehrer ganze Gemeinden verführt «indem sie lehren
was man nicht [lehren] soll» (Tit 1,11). Diese Irrlehrer fanden ihre Zuhörer
und Anhänger wohl hauptsächlich in den Hauskirchen (vgl. II Tim 3,1-9;
II Joh 10), was die Opposition der wachsenden Amtskirche gegen die
Hausgemeinden verständlich macht.

Viertens zwangen Verfolgungen durch politische und religiöse Gegner
zur Solidarität aller Christen.

3.2. Obwohl wir nur über vereinzelte literarische Belege und archäologische

Funde verfügen,23 dürften sich die christlichen Gemeinden bis zur
konstantinischen Wende (Anfang des 4. Jahrhunderts) hauptsächlich in
Häusern versammelt haben, die anfänglich nur Privatpersonen gehört
haben, vom 2. Jahrhundert an aber auch Eigentum von Gemeinden gewesen

sein konnten.
3.3. Ein Bruch kam mit der konstantinischen Wende am Anfang des

4. Jahrhunderts, als die Hauskirchen von der etablierten, öffentlich und
politisch anerkannten Kirche weitgehend verdrängt, ja häufig sogar
verfolgt wurden. Doch besannen sich Christen, besonders in Krisenzeiten und
Verfolgungssituationen, immer wieder auf die Anfangsstrukturen des

christlichen Glaubens und damit auch auf die Hauskirchen. Die Hauskirche

gehört zu der häufig von der offiziellen kirchlichen Geschichtsschreibung

übersehenen oder abgewerteten christlichen Tradition, die je nach
Situation parallel mit oder in Opposition zum offiziellen christlichen
Kirchentum verlief.24

3.3.1. Im Mittelalter waren es Bewegungen wie die Brüder und Schwestern

des gemeinsamen Lebens,25 die Brüder und Schwestern des freien
Geistes,26 die Katharer,27 die Waldenser,28 die Franziskaner29 und die

23 Im 2. Jh. werden Hauskirchen bezeugt von Ign Sm 13,lf.; Pol 8,2; Mart Just 3,3; dazu

Klauck, Hauskirche und Hausgemeinde im frühen Christentum (1981) 69-81. Die Ausgrabungen

in Dura-Europos (dem heutigen Es-Sälihije am Westufer des Euphrat) haben eine
Hauskirche aus dem 3. Jh. zu Tage gefördert, vgl. Art. «Dura-Europos», RGG3, Bd. II (1958)
287-292.

24 Vgl. E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, in: Gesammelte

Schriften, Bd. I, Tübingen 1923 1912); Fr. H. Littell, Das Selbstverständnis der Täufer,
Kassel 1966; Übersetzung von The Anabaptist View of the Church. An Introduction to
Sectarian Protestantism (American Society of Church History, 1952).

25 Vgl. R. Stupperich, Brüder vom gemeinsamen Leben, TRE 7 (1980/81) 220-225.
26 Vgl. W. Nigg, Das Buch der Ketzer, Zürich 1949, 247-260.
27 Vgl. J. B. Russell, Radical Revolution: the Catharists, in: ders. (Hg.), Religious Dissent in

the Middle Ages, New York 1971, 55-76; D. Christie-Murray, A History of Heresy, London
1976, 104-108.

28 Vgl. T. Vinay, die Waldenser, in: H.J. Schultz (Hg.), die Wahrheit der Ketzer, Stuttgart
1968, 60-71.

29 J. Schlageter, Franziskaner, TRE 11 (1983) 389-397.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 343

Böhmischen Brüder,30 die sich in vielen Teilen Europas ausbreiteten und
teilweise heftig von den etablierten Kirchen bekämpft wurden.31

3.3.2. Während der Reformation sah z.B. auch Martin Luther die
christliche Bedeutung der Hauskirche (Deutsche Messe und Ordnung des

Gottesdienstes, 15 26),32 doch wurde das Haus zum zentralen Versammlungsort

und zur Missionsbasis hauptsächlich für die verschiedenen
Täufergruppen, die sich in Mitteleuropa als Alternative zu den Volkskirchen
der Reformation ausbreiteten, und von diesen Kirchen mit Hilfe der
jeweiligen staatlichen Autoritäten bekämpft wurden.33

3.3.3. Auch der europäische Pietismus (vgl. z.B. Philip Jacob Spener
[1635-1705], besonders Pia Desideria [1675]; Nikolaus Ludwig Graf von
Zinzendorf und Pottendorf [1700-1760]), die Reformbewegungen des 17.

und 18. Jahrhunderts in England (z.B. die Puritaner, Baptisten, Methodisten,

Gesellschaft der Freunde) und die Anfänge der christlichen Strukturen

an den amerikanischen «frontiers» (z.B. die Brüder, Jünger Christi,
Baptisten, Methodisten) bedienten sich der Häuser als Versammlungsort
oder als Lern- und Erneuerungskonventikel innerhalb und ausserhalb der
herrschenden Kirchen (vgl. die «collegia pietatis» Speners oder die «cottage

class meetings» Wesleys).
3.3.4. Trotz der grossen zeitgeschichtlichen, konfessionellen und kulturellen

Unterschiede lassen sich gewisse Merkmale feststellen, die den
verschiedenen Ausprägungen der Hauskirchenbewegung gemeinsam sind:
der bewusst gelebte persönliche Glaube; die Bedeutung der christlichen

30 F. Machilek, Böhmische Brüder, TRE 7 (1980/81) 1-8.
31 Zum ganzen: L. Keller, Die Reformation und die älteren Reformparteien, Leipzig 1885;

E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, in: Gesammelte Schriften,

Bd.I (1923=1912) 2. Kap. bes. § 9; vgl. auch R. Friedmann, Old Evangelical Brotherhoods.

Theory and Fact, Menn QR 36 (1962) 349-354.
32 Neben den öffentlichen Gottesdiensten in lateinischer und deutscher Sprache spricht

Luther über eine dritte Weise des Gottesdienstes für «diejenigen, die mit Ernst Christen sein
wollen und das Evangelium mit der Tat und dem Munde bekennen.» Diese «müssten sich mit
Namen (in eine Liste) einzeichnen und sich etwa in einem Haufen für sich allein versammeln
zum Gebet, (die Schrift) zu lesen, zu taufen, das Sakrament zu empfangen und andere
christliche Werke zu üben.» Er bedauert dann aber, dass er «noch nicht die Menschen und
Personen dazu» habe und «auch nicht viele» sehe, «die sich dazu drängen»; zitiert aus K.
Aland (Hg.), Luther Deutsch. Die Werke Martin Luthers in neuer Auswahl für die Gegenwart.
Bd. 6: Kirche und Gemeinde, Stuttgart, Göttingen 1966, 89f.

33 Vgl. z. B. die Hauskirchen der Täufer in und um Zürich. Dazu: Fr. Blanke, Zollikon 1525.
Die Entstehung der ältesten Täufergemeinde, ThZ 8 (1952) 241-262 (243-249); ders., Eine
Täuferversammlung in Zollikon 1525, MGB 7 1950) 56-61 ; H. S. Bender, Conrad Grebel. C.
1498-1526. The Founder of the Swiss Brethren sometimes called Anabaptists, Goshen,

Indiana, 1950, z.B. 137-139.



344 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

Gemeinschaft und der in ihrem Kontext stattfindenden Wortgottesdienste,
Gebete, Herrnmahle, Taufen, Gemeindezucht und Lehre; die Relativierung

gesellschaftlicher Unterschiede; die Ausrichtung auf leitende Personen

statt auf Ämter; die Praxis der Nächstenliebe; eine gewisse Idealisierung

der Armut; häufige Praxis des Gewaltverzichts; missionarisches Wirken;

und endlich die kritische Distanz zur Welt und zu den herrschenden
Kirchen, wo diese als elementar christlich empfundenen Merkmale ver-
misst wurden.

4. In der heutigen Zeit sind Hauskirchen ein nicht mehr wegzudenkender

Bestandteil bewussten christlichen und kirchlichen Lebens geworden.
Viele sehen in der Hauskirchenbewegung eine Zukunft für die von Krisen
geplagte westliche Christenheit.34

4.1.1. Christliche Hauskirchen finden sich in fast allen Ländern35 wo der
christiche Glaube Fuss gefasst hat. Sie sind uns aus Asien (besonders aus
China36, Taiwan, Korea und Japan), aus Afrika (z. B. aus Sambia, Zaire und
Sierra Leone), vom nordamerikanischen Kontinent (U.S.A., Kanada), aus
den Ländern Mittel- und Südamerikas, aus Australien und Neuseeland und
aus den meisten Ländern Ost- und Westeuropas bekannt.

4.1.2. Sie haben ihren Sitz im Leben fast aller christlichen Konfessionen
(z. B. bei den Anglikanern, den Baptisten, den Lutheranern, den Katholiken,

den Methodisten, den Orthodoxen und besonders natürlich in der
charismatischen Bewegung) und zeichnen sich häufig durch ihre
interkonfessionelle Prägung aus.

4.1.3. Sie existieren in den Kirchen, am Rande der Kirchen und auch
ausserhalb der etablierten Kirchen. In jedem Fall sind sie wirklich «Kirche»:

Gemeinschaften von Christen, die Jesus Christus als Herrn anerkennen,

und die versuchen, ihr Verhältnis zu Gott, zu einander und zur Welt
verbindlich zu leben und zu gestalten (vgl. Mt 18,20).

34 Vgl. J.A.T. Robinson, The House Church and the Parish Church, Theol. 53 (1950)
283-289 (285; 288f.); W.J. Hollenweger, The House Church Movement in Great Britain, ET
92 (1980/81) 45-47 (47); E.H. Robertson, The House Church, in: J. Hermelink, H.J. Margull
(Hg.), Basileia. Walter Freytag zum 60. Geburtstag, Stuttgart 1959, 366-371 (371).

35 Literatur in Auswahl: Weber, The Church in the House, Laity No. 3 (April 1957) 41 ;

Hollenweger, The House Church Movement in Great Britain, ET 92 (1980/81) 45-47; P.

Fabian, Basisgruppen in Ungarn und ein Brief aus dem Vatikan, Glaube in der 2. Welt 12

1984) 21 f. ; Robertson, The House Church, in: Hermelink & Marguli (Hg.), Basileia 366-371 ;

und die Literaturhinweise in der nächsten A.
36 In der modernen Volksrepublik China gibt es neben den etwa 4.000 Kirchen der «Three

Self Patriotic Movement» (TSPM) über 10.000 sogenannte «Home» or «Family Gatherings».
Obgleich es hier und dort noch Spannungen zwischen den «Home Gatherings» und den
Kirchen der TSPM geben kann, besteht zum grössten Teil ein freundliches Verhältnis der
gegenseitigen Unterstützung.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 345

4.1.4. Um jedoch Klarheit zu behalten, sollte der Begriff «Hauskirche»
möglichst nicht auf andere, der Hauskirche verwandte christliche Strukturen

angewandt werden. Demzufolge wären die folgenden christlichen
Gemeinschaften von den Hauskirchen zu unterscheiden: christliche
Wohngemeinschaften; die vor allem in Lateinamerika existierenden und
mit der Befreiung von Unterdrückung und Armut verbundenen
Basisgemeinden;37 christliche Kommunitäten38 wie die Communauté de Taizé39

oder die Marienschwestern in Darmstadt; und endlich die von Papst
Johannes Paul II häufig als Hauskirche (ecclesia domestica) bezeichnete
christliche Familie.40

4.2. Die Gründe für die Entstehung und Ausbreitung der neuzeitlichen
Hauskirchen sind je nach Situation verschieden. Einige, häufig wiederkehrende

Grundmotive sollen hier erwähnt werden.
4.2.1. In Verfolgungssituationen, wo die christliche Kirche unterdrückt

oder gar eliminiert werden sollte, haben sich Christen zur Gemeinschaft
und zum Gottesdienst in Privathäusern und Wohnungen getroffen. In
China z. B. wurde die Hauskirche zu einem wichtigen Traditionsträger des

christlichen Glaubens, als nach 1949 und dann besonders während der
Kulturrevolution (1966-1976) die christlichen Kirchen geschlossen wurden,

und man versuchte, alle Manifestationen des christlichen Glaubens zu
eliminieren. Ähnliches wird aus einigen sozialistischen Ländern Osteuropas

berichtet.
4.2.2. Häufig sind Hauskirchen aus Protest gegen die herrschenden

Kirchen entstanden.41 In solchen Situationen verstehen sich Hauskirchen
entweder als Alternative zu den etablierten Kirchen, oder sie sehen sich als

Erneuerungsbewegung innerhalb der Kirchen.

37 Vgl. L. Boff, Die Neuentdeckung der Kirche. Basisgemeinden in Lateinamerika, Mainz
1980; K. Nientiedt, Eine neue Form des Kircheseins. Basisgemeinden, in der Weltkirche,
HerKorr 38 (1984) 424-428; G. Cook, Base Communities: A Suggested Bibliography,
Transformation 3 (3/1986) 27.

38 Vgl. I. Reimer (Hg.), Alternativ leben in verbindlicher Gemeinschaft. Evangelische
Kommunitäten, Lebensgemeinschaften, Junge Bewegungen, Stuttgart 21983 1979, (Lit.!);
D.G. Bioesch, Wellsprings of Renewal, Grand Rapids 1974.

39 Vgl. H.W. Pipkin, The Taizé Community: Modern Parable of Christian Unity, Mid-
Stream XXII (1983) 53-64.

40 Im Apostolischen Schreiben Familiaris Consortio von Papst Johannes Paul II
(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 33, vom 22. Nov. 1981) wird die Familie als eine «< Kirche
im kleinem (Ecclesia domestica - Hauskirche)» bezeichnet, die «in ihrer Weise ein lebendigés
Bild und eine Vergegenwärtigung des Geheimnisses der Kirche in der Zeit darstellt.» (52) Vgl.
G. Lohfink, Die christliche Familie - eine Hauskirche? ThQ 163 (1983) 227-229.

41 Vgl. die in A. 34 genannten Aufsätze von Robertson und Hollenweger.



346 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

4.2.3. Eine immer grösser werdende Anzahl von Menschen meint, dass
die etablierten Kirchen ihren persönlichen, religiösen, psychologischen,
sozialen und politischen Bedürfnissen und Erwartungen nicht entsprechen.
Die Kirchen werden als kalt und unpersönlich empfunden.

Andere Christen vertreten die Meinung, dass die etablierten Kirchen
den status quo unterstützten und sich nicht genügend für eine menschlichere

Gesellschaft einsetzten. Auch fühlen sich viele Randgruppen der
Gesellschaft (Frauen, Jugendliche, Ausländer usf.) ungenügend von der
Kirche verstanden und vertreten. Die Kirche sei zu liberal oder zu
konservativ, zu politisch oder zu religiös, zu weltfremd oder zu weltverbunden.
Es bilden sich dann Hauskirchen, die diesen Erwartungen zu entsprechen
suchen.

4.2.4. Die genannten Gründe werden, auch je nach Situation in
unterschiedlicher Weise, noch von psychologischen, soziologischen und
theologischen Motiven unterstützt. Da sind erst einmal die besonders in den
U.S.A. einflussreichen «human potential» und «encounter group»
Bewegungen.42 Da ist, zweitens, das soziologische Motiv, dass die Familie in
vielen Kulturen die kleinste gesellschaftliche Einheit ist, in der man sich zu
Hause fühlt. Drittens kann eine Rückbesinnung auf das Neue Testament
und damit auf die Anfangsstrukturen des Christentums dazu ermutigen,
die christiche Gemeinschaft lieber in Hauskirchen als in Grosskirchen zu
suchen.

4.3. Auch die Organisation der Hauskirchen variiert mit dem kulturellen,

politischen und christlichen Kontext. Generell kann gesagt werden,
dass man sich bemüht, den Anforderungen der Situation und dem Modell
der Hauskirchen im Neuen Testament gerecht zu werden. Dabei ergeben
sich folgende, häufig wiederkehrende Grundstrukturen.

4.3.1. Man weiss sich dem biblischen und reformatorischen Prinzip der
Priesterschaft aller Gläubigen verpflichtet. Grundsätzlich haben alle
Teilnehmer einer Hauskirche gleiche Rechte und Pflichten. Häufig ist keiner
der Teilnehmer ordiniert, und eine formale theologische Ausbildung ist
auch selten.

4.3.2. Jede Gruppe braucht Strukturen zum Überleben, und so haben
auch die meisten Hauskirchen gewisse, meistens ziemlich flexible
Autoritätsstrukturen. Diese sind jedoch sachbezogen und können damit auch
regelmässig wechseln. Sie können von Männern oder Frauen ausgefüllt
werden. In Hauskirchen, wo das Bibelstudium im Vordergrund steht,

42 Vgl. die Beiträge von Anderson, The House Church (1975); Foster (Hg.), The House
Church Evolving (1976); und T. Oden, The Intensive Group Experience. The new Pietism,
Philadelphia 1972.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 347

nimmt häufig ein Bibellehrer oder eine Bibellehrerin diese Funktion ein;
oder der Haus-, bzw. Wohnungsbesitzer und/oder seine Frau Führen diese
Rolle aus.

4.3.3. In den meisten Hauskirchen trifft man sich regelmässig zu einem
offenen, informellen und flexiblen Gottesdienst mit Anbetung, Gebet,
Bibelgespräch, im Gesprächsstil vermittelter Predigt und eventuell auch

zum Herrenmahl. Es ist auch häufig der Fall, dass nur das Bibelgespräch
oder ein missionarisches oder sozial-ethisches Anliegen eine Versammlung
bestimmt.

4.3.4. Da die meisten Hauskirchen von sogenannten Laien geleitet
werden, ist eine begleitende Ausbildung und Weiterbildung dieser Personen

erwünscht. So gibt es in vielen Ländern Möglichkeiten für solche

Leiter, sich auf Konferenzen, Freizeiten und besonders dafür eingerichteten

Kursen im Bibelstudium, in der Theologie, in Pädagogik, in Gruppendynamik

usf. weiterzubilden. Insofern die Hauskirche einer grösseren
Ortsgemeinde angeschlossen ist, kann diese Weiterbildung auch innerhalb
der Ortsgemeinde stattfinden.

4.3.5. Die Häufigkeit des Zusammenkommens ist unterschiedlich. Man
trifft sich ein- oder mehrmals pro Woche, oder man kommt zu einem
langen Wochenende zusammen. Meistens laufen Hauskirchen auf
unbestimmte Zeit; es kann aber auch vorkommen, dass die Teilnehmer
übereinkommen, sich für eine begrenzte Zeit, z. B. sechs oder zwölf Monate, zu
treffen.

4.3.6. Viele Hauskirchen treffen sich unter der Schirmherrschaft einer
Ortsgemeinde und sind damit auch organisatorisch mit einer solchen
Gemeinde verbunden. Die Hauskirche kann dann einem Pastor oder
einem Diakon unterstellt sein, und es wird allgemein erwartet, dass die
Hauskirchen das Wachstum und die Erneuerung der Gemeinde fördern.

4.4. Die Wesensmerkmale einer Hauskirche sind einerseits durch das
bewusste Gegenüber zu den etablierten Kirchen und zur Umwelt,
andererseits durch eine direkte Rückbesinnung auf das Neue Testament
bestimmt.

4.4.1. Hauptmerkmal der meisten Hauskirchen ist die verbindlich
gelebte Gemeinschaft. In ihr hoffen die Mitglieder persönliche Nähe,
Freundschaft, Verständnis und Annahme zu erfahren. Die persönliche
Gemeinschaft geht jeder Gewichtigkeit von Unterschieden in kirchlicher
Lehre und Praxis voraus. Nicht Lehre oder Sakrament, sondern die
Menschen und ihre Beziehung zu einander und zu Gott steht im Zentrum der
Hauskirche. Wobei diese Gemeinschaft nicht nur eine psychologische
sondern eine theologische Bedeutung hat. Im Verhältnis zu anderen finden



348 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

wir uns selbst und erkennen wir Gott: «...jeder, der liebt, ist aus Gott
gezeugt und erkennt Gott.» (I Joh 4,7, vgl. auch die Verse 8 und 12).

4.4.2. Eine solche Gemeinschaft setzt Vertrauen als Grundvertrauen
und als Vertrauen zu einander voraus. Es werden daher in vielen Hauskirchen

bestimmte Strukturen entwickelt um dieses Vertrauen zu entdecken
und zu intensivieren.43

4.4.3. In vielen Hauskirchen sucht man die Relativierung sozialer
Unterschiede zu leben. Im Idealfall werden Mann und Frau, Erwachsene
und Kinder, Reiche und Arme, Einheimische und Ausländer als gleichwertig

akzeptiert, und die Gemeinschaft hilft jedem, seine Gaben zu entdecken
und zu entfalten. Nicht nur die Gemeinschaftswirklichkeit, sondern auch
die Gerechtigkeit verlangt nach dieser Relativierung sozialer Unterschiede.

Dies hat auch theologische Bedeutung, denn nach biblischer Lehre ist
das Tun der Gerechtigkeit ein wesentlicher Aspekt der Gotteserkenntnis
(vgl. z.B. Hos4,1-10; 5,15-6,6; Am 5,21-27; Jer 22,13-19; Mt 25,31-46;
I Joh 4,7-21).

4.4.4. Im Gegensatz zu den meistens konfessionell orientierten Kirchen
legen Hauskirchen ihr Hauptgewicht auf christliche und menschliche,
nicht aber auf konfessionelle Identität. Darum kann die Hauskirchenbewegung

im weiteren Sinne auch der ökumenischen Bewegung zugeordnet
werden.

4.4.5. Hauskirchen sind sich meistens der Gefahr einer gewissen
Selbstzufriedenheit und eines Elitismus bewusst, und sie versuchen daher, offen
für neue Mitglieder zu bleiben und bestimmte missionarische Anliegen zu
vertreten und zu fördern. Sei es, dass sie sich als Teil der Gemeindewachstumsbewegung

verstehen, sei es, dass sie zur charismatischen Bewegung
gehören, sei es, dass sie gewisse sozial-ethische Anliegen, wie den Kampf
gegen die Folter oder die Militarisierung unserer Lebenswirklichkeit,
vertreten.

4.4.6. In diesem Zusammenhang stellt sich natürlich die Frage, ob jede
bewusste christliche Gemeinschaft auch christliche Kirche ist. Welches
sind die Wesensmerkmale einer christlichen Kirche? Nun sind diese
niemals von vornherein und unabhängig von der jeweiligen Situation gegeben.
Die christliche Kirche ist im Werden. Sie ist und bleibt auf der Suche nach
ihrer Identität. Fundamental ist, was Jesus Christus im Matthäusevange-

43 Vgl. Ph.A. Anderson, Building a Faith-Trust Community, The Chicago Theological
Seminary Register LXIII (1973) 1-28, auch in: Anderson, The House Church (1975) Kap. 3; H.
McMullen, The Institutional Church As House Church: A Vision And A Reality, The Chicago
Theological Seminary Register LXIV (1973) 1-18, auch in: Foster (Hg.), The House Church
Evolving (1976) Kap. 9. McMullen spricht von «intimacy» statt «trust», meint aber in dei
Sache dasselbe.



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 349

lium sagt: «... wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da
bin ich mitten unter ihnen.» (Mt 18,20) Wo Christus ist, da ist Kirche. Die
Kirche ist eine christologisch bestimmte menschliche Gemeinschaft.

Es gibt allerdings keine Gemeinschaft ohne Strukturen. Wo die christliche

Gemeinschaft bewusst gelebt wird, wird es bestimmte Eintrittsriten
geben, mit denen der Glaube an Jesus Christus öffentlich gefeiert wird, z. B.

die Taufe. Die Gemeinschaft selbst wird Formen, wie den Gottesdienst,
das Gebet, das Herrenmahl, Disziplin und die Gleichheit aller entwickeln.
Die Identität der Gemeinschaft wird durch das Bibelstudium und durch
die auf Jesus als den Christus ausgerichtete Lehre gewahrt. Und wo rechte
Gotteserkenntnis herrscht, da wird sich die Gemeinschaft mit missionarischer

Passion der Welt öffnen. Mit diesen Merkmalen wird jede Hauskirche

im Vollsinn als Kirche zu bezeichnen sein.
4.5. Den Bemerkungen zur Organisation und zu den Wesensmerkmalen

der Hauskirche wollen wir noch einiges über die Zielvorstellungen der
Hauskirche hinzufügen.44

4.5.1. In Situationen der Verfolgung oder wo Christen aus sozialen,
familiären, religiösen und nationalen Gründen Bedrängnis und
Unterdrückung erfahren (wie z. B. in islamischen und sozialistischen Ländern,
aber auch in Israel) bietet die Hauskirche eine weniger öffentliche und
darum auch weniger gefährliche Möglichkeit zur christlichen Gemeinschaft,

zum Bibelstudium, zum Gebet, zur Seelsorge und zur Teilnahme
am Herrenmahl.

4.5.2. In der westlichen Industriegesellschaft mit ihrem häufig sehr
unpersönlichen Arbeitsklima und den noch unpersönlicheren Wohnhochhäusern

bieten Hauskirchen die Möglichkeit zur intimen und verbindlichen

Gemeinschaft, in der persönliche Begegnung, mitmenschliche Wärme
und vertrauensvolles Zusammensein erfahren werden kann. In diesem
kleineren und informellen Rahmen kann das Selbstwertgefühl gestärkt
werden, und die Menschen können im Glauben, in der Liebe und in der
Hoffnung wachsen.

Solche authentische Gemeinschaft hat in sich selbst eine missionarische
Ausstrahlung, die anziehend auf andere Menschen wirkt.

4.5.3. Wir erleben heute, dass die ökumenische Bewegung von unten
wächst. Es gibt immer mehr und besonders auch junge Christen, die die
lehrmässigen, liturgischen und kirchenrechtlichen Unterschiede zwischen
den Konfessionen nicht mehr verstehen und auch nicht mehr verstehen
wollen. Die Popularität ökumenischer Jugendveranstaltungen, ökumenische

Kommunitäten wie die Communauté de Taizé mit ihrem Konzil der
44 Vgl. bes. Weber, The Church in the House, Laity No. 3 (April 1957) 37-55 (48-55).



350 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

Jugend, interkonfessionelle Kirchentage und evangelistische Grossveran-
staltungen sprechen hier eine deutliche Sprache. In den Hauskirchen wird
diese Einheit des Gottesvolkes über alle konfessionellen und andere Grenzen

hinweg gelebt.
4.5.4. Einige Hauskirchen planen bewusst, der Erneuerung und Relevanz

der Grosskirche zu dienen.45 Sie wirken einer Aufteilung der
Lebenswirklichkeit in eine kirchliche und eine weltliche Seite entgegen. Von der
Hauskirche kann man sich nicht distanzieren. Man kann nicht «über» sie
reden. Das Leben der Hauskirche ist das Leben ihrer Glieder. Das kann
zum bewussteren Christsein auch in der Grosskirche führen, so dass

Evangelisation, Bibelstudium, Gebet, missionarisches Interesse und soziales

Engagement von den Hauskirchen her neuen Auftrieb erfahren.
4.5.5. Hauskirchen sind auch flexibler als Grosskirchen, den Bedürfnissen

bestimmter Interessengruppen zu entsprechen. So bilden sich Hauskirchen,

die im Gesamtrahmen ihres christlichen Glaubens, besondere Interessen

wie Bibelstudium, charismatische Erneuerung, missionarische
Einsätze und soziales Handeln vertreten.

4.6. Mit den genannten Wesensmerkmalen und Zielvorstellungen ist die
Bedeutung der Hauskirche für unsere Zeit deutlich geworden. In schweren
Zeiten, in einer immer unpersönlicher werdenden Welt, bietet die
Hauskirche eine Möglichkeit zu verbindlicher und befreiender Gemeinschaftserfahrung.

Der Mensch ist ja nicht in erster Linie ein autonomes, sondern
ein Beziehungswesen. Unsere Identität ist im Werden. Wir empfangen sie

im Verhältnis zu Gott, zu unseren Mitmenschen, zur Natur und zur
Geschichte. Wenn verbindliche Gemeinschaft verunmöglicht wird - sei es

durch Verfolgung, sei es durch eine hoch-technisierte und auf Wettbewerb
ausgerichtete Umwelt -, dann beginnt der Mensch zu sterben. Verbindliche
Gemeinschaft ist eine Lebensnotwendigkeit. Wenn diese Gemeinschaft
von Offenheit, Vertrauen und Freiheit getragen wird, dann bietet sie den
Raum, in dem der Mensch sich angenommen fühlt, in dem er ernst

genommen wird, und in dem er sich entfalten kann.
Viele vermissen diese Gemeinschaftswirklichkeit in den etablierten

Kirchen, wo häufig Amtsdenken, Rechtsdenken, Lehre und Liturgie die
Atmosphäre zu bestimmen scheinen. Das kann so lange gut gehen, wie der
Mensch Gemeinschaft in anderen Lebensbereichen - in der Familie, im
Beruf, im Verein - erfährt. Aber auch hier lässt sich fragen, ob ein so

verbindliches persönliches und existentielles Anliegen, wie es der christli-

45 Vgl. z.B. O. Powell, The House Church and the Church System. A Massachusetts
Experience, The Chicago Theologial Seminary Register LXIV (1973) 19-29 (21-27); auch

Foster, The House Church Evolving (1976) 116-126 (118-124).



T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche 351

che Glaube von seinem Wesen her ist, überhaupt ausserhalb einer verbindlichen

Gemeinschaftswirklichkeit erlebt werden kann. Aufjeden Fall hängt
die Zukunft der Kirchen davon ab, in welchem Masse diesem
Gemeinschaftsverlangen der Menschen entsprochen werden kann.

Damit soll nicht gesagt sein, dass uns diese Stimme aus der Geschichte
zum Gesetz werden muss. Aber es kann eine Einladung sein, unsere jetzige
Ekklesiologie und Gemeindewirklichkeit im Lichte dieser anderen, in die
Elrsprünge der christlichen Religion zurückgehende Möglichkeit zu
überdenken und kleine Schritte zu tun, um den kirchlichen Lebensraum für
Christen in unserer Zeit glaubwürdiger und sinnvoller zu gestalten. Das
Modell Hauskirche kann uns Mut machen zum Kleinsein, zur glaubhaften
Gemeinschaft, zum Teilen, zur Annahme und Aufnahme von Gästen, zur
Integration verschiedener sozialer Gesellschaftsschichten, zum ganzheitlichen

christlichen Leben, was ja aus viel mehr bestehen sollte als zur Kirche
zu gehen, das Wort zu hören und die Sakramente zu empfangen.

4.7. Abschliessend wollen wir noch auf einige Gefahren hinweisen.46 Die
Gemeinschaftswirklichkeit, die das Wesen der Hauskirche bestimmt, kann
auch zu ihrem grössten Problem werden.

4.7.1. Genau wie man sich bei den etablierten Kirchen fragen kann, ob
die Ekklesiologie die Christologie verdrängt, so besteht bei der Hauskirche
die ständige Gefahr, dass die persönliche Gemeinschaft untereinander
wichtiger wird als das Verhältnis des einzelnen zu Christus. Wir haben
schon gesagt, dass die menschliche Gemeinschaft auch für unser Verhältnis
zu Gott wesentlich ist. Man kann nicht am Menschen vorbei an Gott
glauben (vgl. Mt 5,23f.; I Joh 4,20). Andererseits ist Gott aber auch mehr
als unsere mitmenschlichen Beziehungen. Es gilt also, durch entsprechendes

Bibelstudium, im Gottesdienst und bei theologischen Gesprächen das

Bezogensein auf Christus zu bewahren.
4.7.2. Damit hängt die zweite Gefahr zusammen, dass nämlich eine

geschlossene und selbstzufriedene Gruppe entsteht.47 Ein bestimmendes
Verhältnis zu Christus wird die Grupe jedoch offen halten zur Welt, so dass

die Hauskirche ihr Ziel nicht in sich selbst, sondern im Dienst an der Welt
sucht. Auch hier gilt es, dem Geheimnis des Lebens zu entsprechen, dass

46 Dazu: A.L. Kreml, Creating Community through the House Church, in: Foster (Hg.),
The House Church Evolving (1976) 64-80 (76-79); Powell, The House Church and the Church
System, The Chicago Theological Seminary Register LXIV (1973) 19-29 (27 f.), auch in: Foster
(Hg.), The House Church Evolving (1976) 116-126 124f.); Oden, The Intensive Group
Experience (1972) Kap. 4.

47 Popkes (Gemeinschaft RAC IX [1976] 1100-1145) zeigt, dass die Gefahr des Elitismus
und des Individualismus ein inhärenter Bestandteil jeder Gemeinschaftswirklichkeit ist.



352 T. Lorenzen, Die christliche Hauskirche

das Leben im Geben gewonnen wird (vgl. Mk 8,35). Es ist daher wichtig,
dass jede Hauskirche sich gewisse missionarische und sozial-ethische
Anliegen zu eigen macht.

4.7.3. Eine intensive Gruppenerfahrung kann sehr leicht zur Offenlegung

von Defiziten in den Persönlichkeitsstrukturen von Menschen führen,

mit denen eine kleine Gruppe überfordert wird. Auch in der
zwischenmenschlichen Beziehung können Schwierigkeiten auftreten, mit denen
eine kleine Gruppe nicht fertig werden kann. In dem Fall müssten Experten
zur Hilfe gezogen werden, um eine Lösung zu finden.

4.7.4. Ein weiteres Problem ist mit den Strukturen und der Leitung einer
Hauskirche gegeben. Wie soll der Leiter oder die Leiterin bestimmt
werden? Welche Autorität soll ihr oder ihm zugesprochen werden? Welche
Qualifikationen sollten sie haben? Hier müssen wir es bei der allgemeinen
Feststellung belassen, dass es ohne Strukturen nicht geht. Allerdings sollte
man sich auch nicht zu sehr von den Amts- und Kirchenrechtsstrukturen
der herrschenden Kirchen beeindrucken lassen. Die Anfangsstrukturen des

christlichen Glaubens waren einfach. Sie dienten dazu, Jesus Christus im
persönlichen Leben, in der Gemeinde und in der Welt zu verantworten.
Diesem Ziel müssten auch die Strukturen der heutigen Hauskirchen
dienen.

4.7.5. Damit ist auch schon das Problem angesprochen, wie das
Verhältnis der Hauskirchen zu den etablierten Kirchen zu verstehen ist. Eine
Gefahr besteht darin, dass die etablierten Kirchen die Hauskirchen
fördern, aber zugleich in ihre eigenen Pläne integrieren und damit zum
Ausdruck bringen, dass die Hauskirchen ihre Berechtigung nur in Beziehung

zur etablierten Kirche haben. Die Funktion der Hauskirche bestände
dann darin, die etablierten Kirchen zu unterstützen und eventuell von
innen her zu erneuern. Dazu muss ausdrücklich gesagt werden, dass die
Hauskirche «Kirche» ist. Es mag der Entscheidung jeder Hauskirche
anheimgestellt sein, sich dem grösseren Kontext einer Konfession oder
einer konfessionellen Ortsgemeinde anzuschliessen. Aber diese Tatsache
sollte nicht den Protest und die Anfrage, die die Hauskirchen mit ihrer
Existenz an die Grosskirchen richten, verschleiern. Es gibt viele, die die
Hauskirche als echte Alternative zur konfessionellen Grosskirche verstehen

und es für möglich halten, dass die Verdrängung der Hauskirchen
durch die öffentlich anerkannten Kirchen im 4. Jahrhundert sich heute in
umgekehrter Weise vollziehen könnte.

Thorwald Lorenzen, Rüschlikon


	Die christliche Hauskirche

