Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 43 (1987)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 299

Rezensionen

Birger Gerhardsson, The Gospel Tradition. Coniectanea Biblica, New Testament Series,

15. Lund, CWK Gleerup, 1986. 57 S., SKr. 75.—.

Nach seiner bekannten Doktorarbeit tiber rabbinische Traditionen, « Memory and Manu-
script» (1961), hat B. Gerhardsson (Lund) mehrere Studien vorgelegt, um die Bedeutung
miindlicher Uberlieferungen fiir das Verstehen der Evangelien weiter zu beleuchten. Die neuen
Arbeiten heissen «Tradition and Transmission» (1964), «The Origins of the Gospel Tradi-
tions» (1979) und «Der Weg der Evangelientraditionen» (in: P. Stuhlmacher, Das Evangelium
und die Evangelien, 1983). Mit dem oben angefiihrten Beitrag zu einem Jerusalemer Sympo-
sium iiber die synoptische Frage (1984) wird die Perspektive ausgedehnt, indem der allgemeine
Begriff der Tradition phdnomenologisch analysiert wird und verschiedene Gattungen ausein-
andergehalten werden. Vor allem wird ein Unterschied zwischen «inneren» und «#dusseren»
Traditionen betont (12). Die dusseren Traditionen werden in erster Linie auf Worte bezogen,
aber dariiber hinaus auf individuelles Benehmen, soziale Strukturen und materielle Gegen-
stinde (12-14). Ein vertieftes Studium der evangelischen Uberlieferungen sollte diese Aspekte
beriicksichten.

Hinsichtlich der konkreten Applikation des Programms auf die Evangelien seien hier zwei
bedeutsame Punkte herausgegriffen. 1. Jesus unterscheidet sich als Lehrer und Prophet von
den Erzihlern und Rhapsoden, die in der Folklore als Traditionstrdger auftreten (36). 2.
Bestand das evangelische Material urspriinglich aus einzelnen Zitaten und Berichten, so
wurden die Einheiten nicht erst bei der literarischen Fixierung zusammengefiigt, sondern
Tendenzen zur Aglomeration kdnnen schon vorher angenommen werden (46).

7 Bo Reicke, Basel

G.R. Beasley-Murray, The Coming of God, Exeter, England, Paternoster Press, 1983.

Pp. 63.

This thin volume contains the first Emanuel Ajahi Dahunsi Memorial New Testament
Lectures presented in 1981 in honor of the Nigerian Baptist leader, pastor, translator, and
professor of New Testament in the Nigerian Baptist Theological Seminary.

Beasley-Murray’s four lectures cover the broad sweep of four moments of God’s saving act
in Christ: 1, “The Hope of the Coming of God Before Jesus”; 2, “The Coming of God in the
Ministry of Jesus”; 3, “The Coming of God in the Death and Resurrection of Jesus”; 4, “The
Coming of God in the Future Coming of Jesus.” These are presented in a readable style with no
overly technical discussion and few footnotes, and thus provide an excellent introduction for
those untrained in the complexities of exegesis. The lectures provide many useful discussions,
such as the consideration in Ch. 1 of many relevant Old Testament, apocryphal, and apoca-
lyptic texts. Also helpful are the frequent observations on important and sometimes difficult or
problematic passages bearing on the Kingdom/Son-of-Man/Parousia complex of ideas such as
Mk 1:15(211f); Lk 17:19ff. (30f.); Mk 8:31,9:31,10:32(35ff.); Mk 14:62 (51ff.); Mt 13:24
(56ff.); and Mk 13:30(59f.). Again, the reader may be profited by the author’s clarification of
basic concepts such as the three possible meanings of the all important expression “Son of
Man” (49ff.) and the term parousia (47 ff.).

Nonetheless, scholars will take issue at certain points. I am still not persuaded that the
perfect-tense engiken signifies the presence of the Kingdom by an appeal to the preceding “the
time is fulfilled” (24). Nor will B.-M’s view that Mk 13:14, with its “this generation,” predicts
God’s judgment on Israel fulfilled in A.D. 70 (59f.) be acceptable to those, including myself,
who insist that the saying be interpreted in the total context of Jesus’ sayings including the



300 Rezensionen

straightforward Mark 9:1 (Mt 12:28) with its explicit reference to the coming of the King-
dom/Son-of-Man in Jesus’ own generation. ‘
Ed. L. Miller, Boulder

Gerd Theissen, Der Schatten des Galilders. Historische Jesusforschung in erzidhlender Form,

Chr. Kaiser, Miinchen 1986. 271 S., DM 32.-

Theissen bietet in narrativer Form eine Fiille von Informationen iiber den historischen
Jesus und das damalige Judentum, besonders die Zeloten. Er ldsst im Ich-Stil einen Kaufmann
erzidhlen, wie er von den Romern zum Nachrichtendienst iiber Personen und politische und
religiose Meinungen in der galildischen Bevolkerung gezwungen wird und sich dabei mit
stindig wachsendem Verstdndnis mit Lehre und Wirken Jesu auseinandersetzt. Da der
Erzdhler auch Barabbas personlich kennt und fiir ihn Sympathien hat, zieht er aufregende
Vergleiche zwischen Zelotismus und Jesus-Bewegung und spielt sogar mit dem Gedanken, ob
beide Bewegungen nicht fiir immer dialektisch aufeinander bezogen und angewiesen sind. Der
Ich-Erzihler erlebt schliesslich von ferne die Kreuzigung und hort von der Griindung der
Urgemeinde, wobei er ihr gegeniiber zwischen kritischer Distanz und Wohlwollen
schwankt.

Das Buch hat mich aus verschiedenen Griinden positiv beeindruckt: nicht nur wegen der
vielen zeitgeschichtlichen (und quellenmaissig in Fussnoten genau belegten) Einzelheiten und
wegen der laufend nach jedem Kapitel mit einem fingierten Kollegen gefiihrten Diskussion
iiber die historische Methode, sondern noch mehr, weil die Gestalt des Ich-Erzidhlers, in die der
Verfasser gewiss einiges von seiner eigenen Person hineingewoben hat, fiir mich als Leser so
nacherlebbar wurde, dass an ihm auch eigene Fragen zum Glauben an Jesus zur Sprache
kommen. Bemerkenswert ist schliesslich, dass ein heutiger neutestamentlicher Forscher ein so
positives Verhédltnis zum phantasierenden Nacherzidhlen von Texten hat. Nur ab und zu
befriedigt mich der Erzéhlstil des Buches nicht ganz: Th. ist der Rolle des Ich-Erzéhlers, die er
iibernommen hat, manchmal nicht treu geblieben, sondern legt dem Erzdhler aus der Fiille
seines eigenen gelehrten Wissens immer wieder Informationen in die Feder, die vom Duktus
der Erzdhlung her gesehen unnotig und storend sind und den Spannungsbogen strapazie-
ren.

Walter Neidhart, Basel

Paul Huber, Heilige Berge. Sinai Athos Golgotha — Ikonen Fresken Miniaturen, 2., durchge-
sehene und ergidnzte Auflage 1982, Verlag Benziger, Ziirich-Einsiedeln-Ko6ln. 240 S.
Dieser eindriickliche, schon in zweiter Auflage erschienene Bildband soll doch noch

angezeigt werden, zumal der Autor - als unmittelbare Fortsetzung — nidchstens einen neuen

Band mit den Hiobillustrationen in Handschriften auf dem Sinai und in Jerusalem vorlegen

wird.

Der evidente Vorteil eines solchen Dokumentar-Bildbandes ist es, dass er verschiedene
Dimensionen aufweist: wie man ihn auch betrachtet und liest, von allen Seiten her gesehen ist
er eine Fundgrube.

1. Man kann den Band anschauen als prachtvolles Bilderbuch (die Qualitdt der Photos ist
hervorragend), der vielleicht den Wunsch nach einer Pilgerfahrt zu den Heiligen Bergen in uns
weckt; wir werden dann dankbar auf die vielfiltige Information historischer, kunstgeschicht-
licher und theologischer Art zuriickgreifen, die der Autor zusammengestellt hat, und werden
auch seine engagierte, oekumenisch offene Darstellungsweise schétzen.



Rezensionen 301

2. Die Spezialitit des Autors ist es, ikonographisch-theologische Exkurse einzustreuen, die
sowohl fiir den Kunsthistoriker wie fiir den Theologen wertvoll sind: so etwa das Kapitel iiber
das byzantinische Weltbild, das zu einem Buch im Buch geworden ist (48—115), anhand der
«Christlichen Topographie» von Kosmas dem Indiensegler (6. Jh.), die in drei Handschriften
erhalten ist; so etwa das Kapitel {iber die Gottesmutter (164-189), das vor allem durch die
Untersuchung «Die Gottesmutter vom Brennenden Dornbusch» (184ff.) besticht; so das
interessante Kapitel iiber die mythologischen Miniaturen in der Predigtsammlung von Gregor
von Nazianz (225ff.).

3. Der Autor iiberrascht den Leser mit Entdeckungen, die er selber gemacht hat: erstmals
hat er die sog. Ikonostasebalken des Katharinenklosters auf dem Sinai photographiert und
verdffentlicht (148—-162; Abb. Nr. 117-128); er hat auch Spuren von zwei Bernern (Adrian von
Bubenberg, Niklaus von Diesbach) auf dem Sinai entdeckt! (24-26).

So kann sowohl der Laie wie der Spezialist reichhaltigen Nutzen aus diesem Buch ziehen.
Wir wiinschen dem sympathischen, fleissigen Autor die n6tige Gesundheit, dass er uns noch
weitere solche anregenden Bildbdnde schenken kann.

Willy Rordorf, Neuchatel

H. B. Kaufmann/H. Ludwig-Steup/H.-T. Wrege (Hg.), Elementar erziihlen. Zwischen Uberlie-
ferung und Erfahrung, Miinster 1985. 160 S., DM 7,80 (Direktbezug: Comenius-Institut,
Schreiberstrasse 12, 4400 Miinster).

Dieser Strauss von Beitrigen zur Thematik des Erzihlens zwischen Uberlieferung und
Erfahrung wurde als Festschrift am 80. Geburtstag dem Gottingen Religionspadagogen H.
Stock 1984 iiberreicht. Jetzt erscheint er im Druck.

Inhaltlich geht es zunéchst um die Spannung zwischen Uberlieferung und Erfahrung (H.
Stock/H.-T.Wrege), sowie Bekennen und Erzdhlen (H.-T.Wrege/H. B. Kaufmann). Am Oster-
geschehen wird der Frage (und zwar am Beispiel der Emmaus-Geschichte) des Neuerzihlens
und Nacherzdhlens nachgegangen und dazu werden Unterrichtsversuche aus der Hauptschule
dokumentiert (D. Dormeyer, H. Ludwig-Steup, K. Petzold). Diese Abschnitte verdienen
besonderes Interesse, werden doch konkrete Umsetzungsmoglichkeiten an einem schwierigen
Thema verdeutlicht. Sodann wird sachkundig die Frage der theologischen Elementarisierung
erortert (H. Stock, H. Schréer). Interessante Aspekte tun sich auf unter der Perspektive des
grenziiberschreitenden Erzédhlens (H.-T. Wrege), sowie der kumenischen Verstindigung (U.
Becker).

Der Band ist im Ganzen eine runde Sache und ein sachgemésses Geburtstagsgeschenk fiir
H. Stock.

Gottfried Adam, Wiirzburg

Oscar Cullmann, Einheit durch Vielfalt, J.S.B. Mohr (Paul Siebeck) Tiibingen 1986. 145 S.

In seinem 85. Lebensjahr hat O. Cullmann, Professor emeritus fiir Neues Testament und
alte Kirchengeschichte an der Universtidt Basel und Ordinarius fiir Urchristentum an der
Ecole des hautes Etudes der Sorbonne, ein Buch vorgelegt, das, aufbauend auf langjdhrigen
Erfahrungen und Uberlegungen seine oekumenische Auffassung «in einer Synthese» darlegt.
Dass es dem Verfasser moéglich war, diese Untersuchung — eine kleine Summe seiner Lebens-
arbeit — noch in einem so hohen Alter zu verfassen, ist fiir sich bereits erstaunlich. Lisst man
ihren Gegenstand als solchen zu sich sprechen, mdchte man diese Tatsache fast als eine
providentielle Fiigung bezeichnen. Jedenfalls bedeutet Cullmanns «Grundlegung» und sein



302 Rezensionen

«Beitrag zur Diskussion iiber die Moglichkeiten» der Verwirklichung einer «Einheit durch
Vielfalt» der Kirchen ein Geschenk und eine kaum zu iiberschitzende Hilfe fiir alle, die am
Fortgang des oekumenischen Dialogs und an der Herstellung und Festigung der Gemeinschaft
der in ihm verbundenen Konfessionen leidenschaftlich Anteil nehmen.

Das Werk zeigt einen gleicherweise didaktisch wie theologisch klar durchdachten Aufbau.
In Form eines methodischen Dreischritts wird der Leser an den Sachfragen des gegenwirtigen
interkonfessionellen Gespriachs mit der Sichtweise des Autors schrittweise vertraut gemacht:
Theologisches Fundament der Untersuchung ist ein anldsslich der Gebetswoche fiir die Einheit
der Christen im Januar 1984 in der Basler Peterskirche gehaltener Vortrag «Okumenismus der
Einheit in der Vielheit nach dem Neuen Testament». An ihn reiht sich als zweites Kapitel die
Erorterung der schwierigen Frage «nach der praktischen, vor allem auch strukturellen Reali-
sierung der Einheit in der Vielheit» an. Im dritten Teil nimmt der Verfasser zusammenhén-
gend von den eigenen Vorschldgen aus zu den von seinen Partnern im dkumenischen Dialog
vertretenen Auffassungen und deren praktischen Konsequenzen Stellung, wobei sich das
Mittel des Vergleichs als ausserordentlich hilfreich zur Verdeutlichung der Kernaussagen
seines Werks erweist.

Der Verfasser nahm als Gast des Vatikans und Beobachter am Zweiten Vatikanischen
Konzil teil. Er habe, so versichert er, die Arbeiten der dkumenischen Kommissionen, die
damals gemeinsame Texte vorbereiteten, «eingehend und mit Interesse» verfolgt. Angeregt
hierdurch, versuchte er wihrend jener Zeit, seine eigene Auffassung von der Einheit der
Kirchen zu prizisieren und einen 6kumenischen Grundgedanken weiterzuentwickeln, der sich
ihm von Anfang an von seinen neutestamentlichen und kirchengeschichtlichen Arbeiten aus
wihrend seiner ganzen Lehrtatigkeit formlich aufgedringt habe. Tatsédchlich geht von diesem
Grundgedanken eine einzigartige, sammelnde Kraft aus: Jede christliche Konfession habe eine
unverlierbare Geistesgabe, ein Charisma, «das sie behalten, pflegen, reinigen und vertiefen
und nicht einer Gleichschaltung zuliebe entleeren soll» [8]. Dementsprechend bezeichnet der
Autor als «Hauptperspektive», in der sich ihm die dkumenischen Probleme zeigen, die
Einsicht, «dass in jeder christlichen Konfession die eine Kirche Christi in besonderer Gestalt
als Leib Christi gegenwirtig ist und dass die okumenischen Bestrebungen dies im Auge
behalten sollen» (8). Mit Recht wird darum die biblische Erkenntnis von der diversifizierenden
Wirkung des Heiligen Geistes (I Kor 12, 14-31) falschen Vorstellungen vom Ziel des 6kume-
nischen Bemiihens wiederholt und mit Nachdruck entgegengestellt und daran erinnert, dass
der Vorgang legitimer Trennung der Missionen im Neuen Testament selbst sein Urbild hat,
Gal 2. C. unterschlédgt dabei keineswegs, dass das Faktum der konfessionellen Getrenntheit,
sofern es in der Siinde seinen Ursprung hat, ein Skandalon ist. Vielmehr spricht er in diesem
Zusammenhang unmissverstindlich von den «Entstellungen» der Charismen, die dazu fiih-
ren, dass aus dem Reichtum der Vielheit einander bekimpfende Kirchen werden. Das Arger-
liche dieses Sachverhalts dndert nach ihm gleichwohl nichts an der alles tragenden, biblisch
fundierten Grundiiberzeugung: Die Unheilsgeschichte wird von der Geschichte des Heils
umgriffen! Sie wird es in der Weise, dass die Siinde die Kontinuitét des géttlichen Willens und
also den gottlichen Heilsplan nicht nur nicht zerstéren kann, sondern ihm in Wahrheit — analog
zu ihrer Einbindung in die biblische Zentralgeschichte (I Kor 2,7f.) — dienen muss! Dement-
sprechend macht der Autor nicht die Genesis der Spaltungen zum ersten Thema seiner Sicht
des 6kumenischen Problems, sondern deren Resultat: die neue Gnadengabe, der im Horizont
des Heilsplans Gottes die Bestimmung zukommt, als ein weiterer Ausdruck fiir die Vielfalt der
Gaben des Heiligen Geistes den Reichtum des Leibes Christi zu mehren.

Damit ist, wenn auch indirekt, gesagt, dass man C. s Vorschlag nicht in dem Sinn miss-
deuten darf, als ob er im Grunde alles beim alten lassen wolle. « Wohl sollen die Protestanten



Rezensionen 303

Protestanten bleiben, die Katholiken Katholiken, die Orthodoxen Orthodoxen, aber nicht um
ihretwillen, sondern um der von Christus gewollten Koinonia aller Christen willen» (141).
Gegeniiber der verbreiteten 6kumenischen Ungeduld zeichnet sich dieses Autors Ansicht
freilich ebenso wie durch die Uberzeugung von der Notwendigkeit des fortzusetzenden
Okumenischen Prozesses durch niichterne Besonnenheit aus: Nicht eine Superkirche steht am
Ende! «Was ich vorschlage, ist eine wirkliche Gemeinschaft villig eigenstdndiger Kirchen, die
katholisch, protestantisch, orthodox bleiben, die ihre Geistesgaben behalten, aber nicht um
sich abzuschliessen, sondern um eine Gemeinschaft aller derer zu bilden, die den Namen Jesu
Christi anrufen» (53f.)!

Unter dieser Voraussetzung einer prinzipiell positiven Sicht, so darf der Leser dem Buch
entnehmen, sind alle Spannungen und Schwierigkeiten des Okumenismus im einzelnen zu
betrachten. Es wird, bringt man die Charismen-Lehre als theologisch-hermeneutischen Rah-
men in Anschlag, moglich, mit ihrer Hilfe der problemgeladenen Bilanz der christlichen
Kirchengeschichte aus zwei Jahrtausenden ebenso zuversichtlich wie wachsam und kritsch
gegeniiberzutreten. Das ist die nicht zufillig durch einen Neutestamentler aus dem Zentrum
des Evangeliums, aus seinem Verstandnis der Heilsgeschichte, genauer: seinem Vertrauen auf
die schopferische, gegeniiber der menschlichen Siinde siegreich sich durchsetzende Macht des
heiligen Geistes gewonnene Perspektive, die, wenn es mit der Ubertragung des Bildes von I Kor
12 und Rom 14 auf den Leib Christi im Grossen seine Richtigkeit haben darf, eine befreiende
Wende in der Behandlung und Beurteilung der sowohl hinter wie vor uns liegenden Probleme
bedeutet! Unter dieser Voraussetzung sind nun aber auch die wichtigen und weiterfithrenden
Erwigungen, Einsichten, Empfehlungen und Wegweisungen zur Kenntnis zu nehmen, die
Oscar Cullmann, indem er den Leser an einem 6kumenischen Lernprozess teilnehmen 14sst, im
zweiten Kapitel seines Buches entfaltet und die er im dritten Kapitel durch den — jeweils auf die
Kernfragen sich richtenden — Vergleich mit neueren 6kumenischen Entwiirfen (Fries/Rahner
1983, 21985, Lima 1982, Einheit vor uns, Taizé, Genfer Weltkirchenrat und Kardinal Rat-
zinger 1985) prizisiert.

Keine Frage: Der Autor schreibt nicht nur iiber die Charismen der Einzelkirchen — die Art,
in der er es tut, zeugt davon, dass er selber Tréger eines aussergewdhnlichen Charismas ist, das
er mit sicherem Gefiihl fiir den heilsgeschichtlichen Kairos in den Dienst der den Kirchen
heute zugewachsenen 0kumenischen Aufgabe stellt. Es ist dies die von ihm an der wohl
wichtigsten, aber auch schwierigsten innerkirchlichen Herausforderung der gegenwirtigen
Theologie —um der Liebe und um des Strebens nach der Wahrheit willen (Eph 4, 15) — bewihrte
Gabe der Unterscheidung des zu Trennenden und der Verbindung des Zusammengehorigen,
die er mit einer Klarheit der Gedankenfiihrung, einer Niichternheit in der Erkenntnis des
Moglichen sowie einer Umsicht und Besonnenheit bei der Bestimmung der Prioritdten ver-
bunden hat, die in solcher Synthesis ihresgleich sucht. So ldsst sich auch nicht sagen, was den
Leser stiarker beeindruckt: die imponierende Belesenheit und die genaue Kenntnis, die sich der
Verfasser vom Stand des gegenwirtigen Gespréchs erarbeitet hat, die Redlichkeit, mit der er
sich Rechenschaft von den Schwierigkeiten der Verwirklichung der Einheit der Kirchen gibt,
oder die souverine Kraft, mit der er Durchblicke durch komplizierteste Problemkreise eroffnet
und mit mutiger Entschiedenheit ebenso wie mit hohem Taktgefiihl gleichzeitig mit dem als
wahr Erkannten dessen Einspruch gegen das ihm Widersprechende artikuliert. Es bedarfkeiner
Sehergabe, um vorauszusagen, dass dieser Beitrag von vielen Theologen aller Konfessionen mit
grosser Dankbarkeit aufgenommen und weiter bedacht werden wird. Denn man wird ihn ohne
Frage nicht nur als ein personliches Verméchtnis und als reife Frucht eines lebenslangen
Nachdenkens iiber das Geheimnis des «Heils als Geschichte» betrachten wollen, sondern
erkennen und wiirdigen, dass er objektiv einen Meilenstein darstellt auf dem Weg zu einer



304 Rezensionen

Gemeinschaft in Vielfalt und durch Vielfalt, als die der Verfasser als Protestant zu Recht das
Ziel der dkumenischen Bestrebungen bezeichnet.
Dietrich Braun, Berlin

Hans Heinrich Brunner, Mein Vater und sein Altester - Emil Brunner in seiner und meiner

Zeit, TVZ Ziirich, 1986. 392 S.

Emil Brunner gehorte vor allem in den dreissiger und vierziger Jahren unseres Jahrhun-
derts zu den massgebenden Theologen, nicht nur in der Schweiz, sondern auch in der
Okumene. In seinen grossen systematischen Werken, in welchen er zentrale Themen der
Dogmatik und Ethik mit erstaunlicher Luziditdt magistral behandelte; in seiner intensiven
Predigertétigkeit in Ziirich; und in seiner starken personlichen Présenz in der Okumene wurde
er vielen von uns — vor allem in der angelsdchsischen Welt, in Osteuropa und spéter in Japan —
zum besonders anregenden und wegweisenden Theologen. Auch wenn es um ihn bereits zu
seinen Lebzeiten und dann in den letzten Jahrzehnten auffallend still geworden ist, bedauerten
viele, dass ihm bisher keine umfassende Monographie gewidmet wurde. Wihrend Karl Barth
in dem in jeder Hinsicht treuen und geistreichen «Lebenslauf» von Eberhard Busch (von einer
ganzen Zahl kleinerer Monographien abgesehen) unzihligen Lesern kriftig vergegenwirtigt
wurde, gab es nichts Vergleichbares im Falle Emil Brunners.

Das ist nun anders geworden und zwar auch in einer erfreulich originellen und geistreichen
Weise. Der dlteste Sohn Emil Brunners, Pfarrer Hans Heinrich, widmete seinem Vater nach
jahrelangen Vorarbeiten einen stattlichen Band. Es ist eigentlich eine «Parallelbiographie»,
wie es der Haupttitel anzeigt. Derjenige, der einen umfassenden und ausgewogenen Lebenslauf
des Vaters erwarten wiirde, wird hie und da enttduscht: man erfiahrt nicht viel iiber die Jugend
Emil Brunners, iiber seinen menschlichen und theologischen Werdegang. Auch iiber sein Werk
wird fragmentarisch berichtet: wihrend etwa «Gebot und Ordnungen» oder « Der Mensch im
Widerspruch» und «Missverstdndnis der Kirche» gut und treu behandelt werden, kommen
andere einflussreiche Werke, wie «Erkenntnis, Erlebnis, Glaube», «Der Mittler» und «Das
Ewige als Zukunft und Gegenwart» zu kurz. Dies ist wohl daher zu erklidren, dass der Autor
keine ausgewogene Biographie anstrebt, sondern einen «Parallelslalom» mit seinem Vater
mitlduft: Zeitabschnitte, die er nicht miterlebt hat, oder Fragestellungen, die ihn nicht so
angehen, bleiben dann verstdndlicherweise unterbelichtet. Dagegen bietet das Buch viele
Durchblicke und manche Meditationen, in welchen der Verfasser (hie und da fast zu ausfiihr-
lich) sein eigenes Lebenswerk in seinen Hauptanliegen und Wandlungen riick- und ausblickend
reflektiert.

Dabei wird die wachsende Distanz des Sohnes zum Vater sichtbar. Nicht wie ein « Apfel»,
welcher unweit seines Baumes liegen bleibt, kommt er sich vor, sondern eher wie ein «Ahorn-
spross», welcher vom Winde in die Ferne getragen wird. Er interpretiert diese « Ferne» mit
Hinweis auf die « Winde der Zeit», die gewandelte soziale und geistige Situation und entspre-
chende neue Herausforderungen, welchen er sich als Gemeindepfarrer und Journalist stellen
musste. Von daher hat er auch freimiitig formulierte sachliche Riickfragen an die Person und
Theologie seines Vaters: erhellend und mit Trauer kommentiert er eine gewisse enttduschte
und verbitterte Starre, welcher der auf seiner Hohe so bewegliche und dialogfidhige Emil
Brunner relativ friith, bald nach dem zweiten Weltkrieg theologisch und politisch verfiel:
theologisch miirrische Absage an die mit Dietrich Bonhoeffer verbundenen Neuanséitze;
sozialethisch unwirsche Verurteilung des Pazifismus; politisch sein zu fixierter, ausschliesslich
unter dem (relativ durchaus berechtigten) Hinweis auf totalitire Tendenzen formulierter
Antikommunismus: dies und anderes waren Griinde, warum der Sohn - jahrzehntelang ein



Rezensionen 305

notorisch «braves Kind» — zu seinem sonst so bewunderten Vater bei aller ungekiindigten und
unkiindbaren Treue auf Distanz ging. In diesem Sinne ist das Buch ein bewegendes und
glaubwiirdiges Dokument einer im Gliick und Leiden bewiltigten Vater-Sohn-Beziehung.

Theologiegeschichtlich spannend und interessant ist der Bericht {iber das leidvolle Brun-
ner-Barth Verhiltnis. Die beiden, von Ursprung und vom gemeinsamen Anliegen her zunédchst
so nahestehenden Schweizer Theologen (auch Brunner hat seinen Weg in kriftiger Abkehr von
kulturprotestantischer Theologie und in resoluter Hinwendung zum Worte Gottes gesucht,
auch er hatte — in enger Verbindung zu Herrmann Kutter — seine «sozialistische Periode»)
hatten sich griindlich auseinandergelebt. Der Verfasser geht diesem Zerwiirfnis — welches erst
kurz vor Brunners Tod menschlich geheilt wurde — nach, und zwar bei aller Sympathie fiir
seinen Vater ausnehmend vornehm und fair. Er zeigt, wie unterschiedlich die beiden auf die
Trennung reagiert haben: der «méchtige Barth» eher gelassen, mit Ironie, distanziert. Brunner
viel empfindlicher, stindig seinen Kontrahenten in defensivem, geradezu dngstlichem Blick
behaltend, leidend darunter, dass Barth in der theologischen Offentlichkeit und in der Oku-
mene immer klarer in den Vordergrund trat. H.H.B. bemiiht sich, die Unterschiede zwischen
den beiden «Menschen im Widerspruch» zu charakterisieren: Eristiker und Interpret; Syste-
matiker und Prophet; zwei (Ziircher und Basler) Temperamente: alles vorldufige, doch ein-
leuchtende Annzherungsversuche. Er zeigt auch, wie die Polaritdt durch entsprechende
«Fraktionsbildungen» in der kirchlichen und politischen Offentlichkeit verschirft wurde. Und
es liegt ihm daran, dass man mit dem Abstand der Zeit trotz allen bleibenden Unterschieden
die gemeinsame Basis und den gemeinsamen Beitrag der beiden Schweizer Theologen freilegt
und anerkennt. Dies spricht mich an und entspricht meiner Erfahrung — besonders aus der
Studienzeit. Jedenfalls ermutigt dieses ansprechende Buch auch denjenigen, der fiir theologi-
sche und soziale Wegweisung Karl Barths besonders dankbar ist (und hoffentlich manche
andere) dazu, sich mit der Person und dem Werk des Ziircher Theologen neu zu befassen —
nicht nur im Blick auf seinen kommenden 100. Geburtstag.

(Kleinere Korrekturen: Der S. 133 erwzhnte Brief Barths war nicht «an einen tschechi-
schen Soldaten» gerichtet, sondern an J.L. Hromadka, der leider im Buch iiberhaupt nicht
erwiahnt wird, obwohl er gerade an der fiir Brunner so enttduschenden Amsterdamer Tagung
des OeRK 1948 eine zentrale Rolle spielte. S. 137 der iibliche « Versprecher»: «6kumenische»,
nicht «6konomische» Tendenzwende).

Jan Mili¢ Lochman, Basel

Richard Riess, Pfarrer werden? Zur Motivation von Theologiestudenten, Gottingen, Vanden-

hoeck & Ruprecht, 1986. 252 S., DM 32.—

Riess gibt einen Uberblick iiber die Entwicklung der Zahl der Theologiestudierenden in der
BRD, stellt dann ausfiithrlich die verschiedenen psychologischen, tiefenpsychologischen und
sozialpsychologischen Motivationstheorien dar und berichtet aus Berufsforschung und Berufs-
psychologie, wie die Entscheidungsprozesse bei der Berufswahl verlaufen. In einer eigenen
empirischen Untersuchung hat Riess mit einem umfangreichen Fragebogen 160 Theologie-
studierende in Bethel, Erlangen, Marburg und Tiibingen erfasst. Er interpretiert die Ergebnisse
sorgfaltig und kritisch. Einige interessante Einzelerkenntnisse, die er gewonnen hat, seien hier
genannt: Die Mehrzahl der Theologiestudierenden kommt aus kleineren Orten unter 20’000
Einwohnern, auffallend wenig aus Gross-Stddten iiber 500’000 Einwohnern. Sie wachsen
mehrheitlich in einer héuslichen Atmosphire auf, in der Freundlichkeit vorherrscht und
Forderung vor allem durch die Mutter erlebt wird. Fiir ihre religiose Sozialisation sind zu
einem guten Teil die Praxis des Betens in der Familie, der vergleichsweise hdufige Besuch des



306 Rezensionen

Kindergottesdienstes und die starke Beteiligung an der kirchlichen Jugendarbeit massgeblich.
Sie stammen also aus dem Kreis der kirchlich Aktiven. Bei den befragten Theologiestudenten
ist das prosoziale Motiv besonders pragend. Ihre wissenschaftliche Weiterbildung hat fiir sie
vergleichsweise einen niedrigen Wert. Sie betrachten das Studium als Durchgangsphase, die
man hinter sich bringen muss, um sich nachher dem eigentlichen Leben im Beruf widmen zu
konnen.
Riess gibt auch einige beachtenswerte Hinweise und Anregungen zu den Folgerungen, die
aus diesen Erkenntnissen fiir die Gestaltung des Studiums zu ziehen sind.
Walter Neidhart, Basel

Stephen H. Travis, Christian Hope and the Future of Man, Leicester (England), Inter-Varsity

Press, 1980. Pp. 143.

This book, published simultaneously in the United States under the “non-sexist” title
Christian Hope and the Future, provides a superb overview and evaluation of contemporary
thinking on Christian eschatology. The author, who is Lecturer in New Testament at St. John’s
College, Nottingham, announces in the first sentence of the Preface that “Christianity without
hope is an impossibility,” and, while granting that various strains of the “theology of hope”
have legitimately focused attention on hope in this world, warns against the neglect of the
Biblical teaching about hope in the next world. In this he is, of course, absolutely right. Indeed,
it is to Travis’ credit that throughout the discussions he repeatedly summons the reader to the
Biblical witness. It is also to his credit that he freely acknowledges that on many points that
witness is not always clear and that it is not productive to dogmatize on those points.

The concentration and breadth of the issues is suitably indicated by the chapter titles: 1,
“The Problem of Eschatology”; 2, “Apocalyptic — Its Rise and Significance”; 3, “Apocalyptic,
Jesus and Early Christianity”; 4, “Apocalyptic and Systematic Theology”; 5, “The Future of
Jesus Christ: The Parousia”; 6, “The Future Life: Resurrection and Immortality”; 7, “The
Judgment of God and the Future of Men.” Though it is not possible in so briefa book to discuss
anything exhaustively, it is remarkable how much material T. has covered and how much
justice he does to it. Historical, Biblical, theological, and philosophical issues are developed
often in a useful point-counterpoint style. And though it is helpful to have T.s own evaluations
and to be confronted with his own positions, these do not overly intrude upon the survey.
Further, the bibliographical information in the notes is perhaps enough to justify owning this
volume. There does seem to be something of a hiatus between ch. 1-5 and 6. The move from the
long historical-Biblical-theological considerations of the Kingdom of God to a largely philos-
ophical discussion of the afterlife is abrupt: It is not clear how T. relates conceptually the
historical objective character of the future Kingdom with the somewhat transcendent and
otherworldly character of the future life. Does the issue of religious language once again rear its
head?

In sum, this is an excellent book and can be recommended without qualification for those
who take the Biblical teaching on the Last Times seriously: it is also an important addition to
the Inter-Varsity series, “Issues in Contemporary Theology,” edited by I. H. Marshall.

Ed. L. Miller, Boulder (Colorado)

Walter Schmithals, Bekenninis und Gewissen. Theologische Studien zur Ethik, Berlin 1983.
208 S., DM 24.80.
Walter Schmithals zdhlt zu den wenigen Neutestamentlern, die sich von ihrem Fachbereich
aus gedringt sehen, zu aktuellen Fragen christlich-kirchlicher Existenz Stellung zu nehmen. Es



Rezensionen 307

steht ihm dabei ein umfassendes geschichtliches Wissen zu Gebote. Dazu die Fihigkeit,
aktuelle Entwicklungen wachen Sinnes wahrzunehmen. Der Titel der vorliegenden Schrift ldsst
nicht erkennen, dass sie Hilfe vorwiegend in politischen Entscheidungen bieten will, wobei das
aktuelle Ringen um die Friedenssicherung im Vordergrund steht.

Der Verf. versucht, die klassisch lutherische Unterscheidung zwischen Glaube und Politik,
zwischen «Amt» der Kirche und «Amt» des Staates, zwischen dem «Regiment Gottes zur
Rechten» und dem «Regiment Gottes zur Linken» auch in die heutige Situation hinein
durchzuziehen. Er verteidigt diese Unterscheidung gegen Ubergriffe von der einen wie von der
andern Seite: gegen eine politisierende Kirche und gegen einen seine Grenzen iliberschreiten-
den, totalitdr sich gebdardenden Staat. Er weiss um die dramatische Zuspitzung, die die
politischen Entscheidungen heute erfahren. Er weiss, wie dunkel und bedrohlich die Lage in der
Welt geworden ist, in der wir uns handelnd zu bewihren haben. Er weiss, wie schwierig es ist,
das «Regiment Gottes zur Linken» zu erkennen und entsprechend zu handeln.

Von daher bestimmt der Verf. die Aufgabe der christlichen Gemeinde. Sie darf und soll im
Blick auf das «Regiment Gottes zur Rechten» mit neuer Zuversicht die in Christus offenbarte
Treue Gottes verkiindigen. «Dennoch bleibe ich stets an dir, du héltst mich bei meiner rechten
Hand...» (Ps 73, 23). «Denn ich bin gewiss, dass weder Tod noch Leben... uns zu scheiden
vermag von der Liebe Gottes, die in Jesus Christus ist, unserm Herrn» (R6m 8, 38 f.). « Hoffen
konnen wir nur auf ein Leben, das Gott schenkt. Lebendige Hoffnung bewéhrt sich darum so,
dass sie das Gericht iiber ein Leben annimmt, das dem Tod gehort. Hoffnung nimmt darum um
ihrer Bewdhrung willen den Tod schon in das Leben hinein...» (183).

Im Blick auf das « Regiment Gottes zur Linken» soll die christliche Gemeinde zu unser aller
Ratlosigkeit stehen und nicht «Friede, Friede rufen, wo doch kein Friede ist»; sie soll nicht
«Abriistung, Abriistung» rufen, wo nach «verlorener nuklearer Unschuld» A-Waffen so oder
so, offen oder heimlich, iiberall in der Welt weiterproduziert werden. Sie soll zu der Verle-
genheit stehen, die das Wort vom «doppelten Friedensdienst» ausdriickt: «Friedensdienst mit
der Waffe — Friedensdienst ohne Waffen». Sie soll dazu stehen, dass ihr Gewissheit gegeben ist
im Blick auf die Treue Gottes seiner Verheissung gegeniiber, dass aber ihr Handeln in der Welt,
abhingig von der niichternen Abwiégung der gegebenen Moglichkeiten, von vielerlei Unsicher-
heit behaftet ist und vom einzelnen Christen nach Massgabe seiner Einsicht so oder so
verantwortet werden kann. Dazu soll die Kirche, statt selber politische Erkldrungen abzugeben,
Mut machen.

Soweit Schmithals. Seine Aussagen haben zweifellos theologisches Gewicht. Sie haben ihre
politische Tragweite. Sch. sollte sich nicht dariiber tduschen, dass er mit seiner Absage an eine
politisierende Kirche und Theologie seinerseits «politisiert». Er gibt einer Politik Schiitzen-
hilfe, die die «Friedensbewegung» und ihre Abriistungspolitik fiir gefdhrlicher hilt als den
status quo des «Gleichgewichts des Schreckens». Ich versuche, zu einzelnen Punkten Stellung
zu nehmen — und moéchte es moglichst «friedlich» tun. Denn Sch. klagt mit Recht, dass die
Christen nirgendwo unfriedlicher miteinander umgehen, als wenn sie vom Frieden sprechen.
Es liegt mir daran, dass es zwischen Sch. und mir «friedlich» zugehe. Ich beginne darum mit
dem Dank an ihn und komme erst von daher zu gewissen kritischen Anfragen.

1. Wir schulden Sch. Dank, dass er die Bedeutung der paulinisch-lutherischen Gnaden- und
Siindenlehre fir unsere Zeit so klar herausstellt. Wir leben faktisch in der Spannung des «simul
Jjustus et peccator». Es ist das zugleich die Spannung zwischen der Gewissheit im Blick auf das
uns in Christus geschenkte Heil und der Unsicherheit im Blick auf das von uns geforderte Tun.
Sch. ldsst uns tief in die Anfechtung hineinschauen, die sich daraus ergibt: in die gesteigerte
Anfechtung, die heute in «apokalyptischer Stunde» auszuhalten ist. Auch in dieser Situation,
wo die Erhaltung oder Vernichtung des Lebens auf dieser unserer Erde auf dem Spiel steht,



308 Rezensionen

bleibt unser «Wissen» und das darauf gegriindete Handeln «Stiickwerk», anfillig fiir Fehl-
entscheidungen, der stindigen Korrektur bediirftig. Was uns die Anfechtung bestehen ldsst, ist
allein die Geborgenheit in Gott: «Gottes Barmherzigkeit erlaubt die Zuversicht, dass wir
Menschen, auch wenn das Werk unserer Hinde scheitert, doch nicht selbst scheitern, sondern
in der Gnade Gottes geborgen bleiben» (151). Dieses Wort des auf Gottes Zusage allein
gegriindeten « Trostes» ist in einer Situation, in der wir zwischen Aktivismus und Resignation
hin- und hergerissen sind, das Wort zur Stunde. Wer soll es sagen, wenn nicht die Gemeinde
Christi es sagt, die sich ihm verdankt.

2. Sch. kommt selber an den Punkt, wo noch ein anderes Wort fallig wird. Er rechnet mit
dem «Notfally», «dass der Staat sich selber preisgibt und seine Aufgabe hemmungslos verleug-
net» (32). Er rechnet fiir diesen Fall damit, dass die «Kirche sich genotigt sehen kann, um der
Liebe willen, in welcher der von ihr verkiindigte Glaube titig ist, den Staat als Staat zu erhalten.
Es handle sich dabei «um ein uneigentliches Wirken der Kirche in einer allgemeinen Notsi-
tuation, um politische Diakonie im eigentlichen Sinn» (133). Hier setze ich ein und frage, ob
Sch. nicht tibersieht, dass diese Notsituation heute permanent gegeben ist. Staatliche Gewalt,
zur Gewalt von Staatenblocken zusammengeballt, greift mit der nuklearen Aufriistung iiber ihr
«Amt» hinaus und nimmt mit der Drohung der Totalvernichtung totalitire Ziige an. Nicht
zufdllig ist die A-Bombe von den Amerikanern unter dem Eindruck des totalen Krieges, den
Hitler proklamierte, und der « Wunderwaffe», mit der er ihn gewinnen wollte, entwickelt
worden. Von diesem ihrem Ursprung her haftet ihr das Masslose, Un- und Ubermenschliche
an: der «Nihilismus», der Wille zum Untergang, der Hitler kennzeichnete. Hier muss die
Kirche ihr zweites Wort sagen. Es ist ein Wort der « Warnung». Sie hat jene biblischen
Zusammenhidnge vor Augen, in denen die staatliche Gewalt Ziige des «Tiers aus dem
Abgrund» annimmt. Man hat den Einsatz der A-Bombe als «Attentat gegen Gott» bezeichnet.
Ist er es nicht faktisch in dem Sinn, als der Mensch in seiner Selbstverblendung in die
Priarogative Gottes eingreift und das Weltgericht in seine siindigen Hinde nimmt — um ihm
damit vollends zu verfallen? Muss sie die Warnung nicht konkret gegen jenen «militdrisch-
wirtschaftliche Komplex» richten, der die Aufriistung blind vorantreibt? Muss ihr dabei nicht
die Lust vergehen, auf die Sowjetunion als auf den eigentlichen Friedensfeind zu zeigen, der
mit seiner Ideologie der Weltrevolution zum vorneherein als echter Gespriachspartner ausfallt?
(vgl. Sch. mit seinem Cliché 51f.). Die Warnung muss sich also auch an jenen Antikommu-
nismus richten, von dem auch Sch. nicht frei ist. Wiederum: wer, wenn nicht die Kirche, hat die
Freiheit, die Warnung in solcher Unparteilichkeit und Unausweichlichkeit auszusprechen?
Wird ihr «Trostwort» nicht zur «billigen Gnade» werden, wenn es sich nicht mit dieser
«Warnung» verbindet? Wie soll sie « Geborgenheit in Gott» zusagen, wenn sie nicht zugleich
auf das Gottversucherische unseres Tuns aufmerksam macht?

3. Ich glaube, die Kirche hat noch ein weiteres Wort zu sagen: ein Wort der « Ermutigung»
fur all die, die fiir eine in sich verlorene Welt hoffen und ihre Hoffnung mit der Tat bekrdftigen.
Sollen wir nicht im Vertrauen auf die « Geduld und Langmut» Gottes damit rechnen, dass sich
in spiter Stunde Moglichkeiten fiir effektive Massnahmen der Riistungskontrolle und
Riistungsbegrenzung auftun? Fiir die Errichtung atomwaftenfreier Zonen, fiir die Einschrin-
kung des Waffenhandels und vieles andere mehr? Sind die Leute von der Generalsynode der
«Nederlands Hervormde Kerk» «Schwarmer», wenn sie fiir Holland das Verbot der Lagerung
von A-Waffen verlangen und an die Kirchen anderer Liander appellieren, fiir analoge Ent-
scheidungen einzutreten? Sch. spricht selber von den rasch wechselnden Bedingungen fiir eine
praktikable Friedenspolitik. Um nochmals das Wort aufzunehmen, das lutherischen Theolo-
gen so leicht vom Munde kommt: ist es «schwidrmerisch», mit Bedingungen zu rechnen, unter
denen der schwedische Plan eines atomwaffenfreien Europas reale Chancen gewinnt? Wie es



Rezensionen 309

sich damit auch verhalte — ich denke, die Kirche soll solche Initiativen nicht entmutigen,
sondern ermutigen. Sie soll es tun, ohne ihre Einsicht in die abgriindige Friedlosigkeit unserer
Welt preiszugeben. Sie soll es aber auch in der Zuversicht tun, dass Gott auch im «Regiment
zur Linken» der Gott und Vater Jesu Christi ist, der uns in unserer gerichtsreifen Welt noch
und noch Zeit und Gelegenheit zu tiatiger Umkehr gewdhrt.

Eduard Buess, Basel

Werner Huth, Glaube, Ideologie und Wahn. Das Ich zwischen Realitdt und Illusion, Nym-

phenburger Verlagshandlung, Miinchen 1984. 388 S., DM 42.—.

Ein erfahrener Psychiater und Psychoanalytiker, Schiiler von L. Szondi, dem Begriinder der
«Schicksalsanalyse», schreibt fiir einen breiteren Leserkreis iiber den Glauben. Huth ist der
Auffassung, dass sich der «gesunde» Glaube durchaus von Ideologie und Wahn unterscheiden
lasse; doch es gibt auch Gemeinsamkeiten und fliessende Uberginge. Daher legt es sich nahe,
diese drei Phidnomene, in denen «der Kern des Humanums» sichtbar wird (21), gemeinsam zu
betrachten. Letztlich sind Ideologien und Wahn «Irrformen des Glaubens» (339). Im ersten
der vier Teile des Buches geht es um den Glauben im umfassenden Sinn: hier wird sein
Verhiltnis zur Wissenschaft, seine Situation in der Neuzeit und das eigentiimliche Wesen der
Glaubensgewissheit behandelt (19-116). In den folgenden Teilen werden dann je fiir sich
Glaube (117-208), Ideologie (209-299) und Wahn (301-335) einer vertieften psychologischen
Analyse unterzogen.

H. betont, dass er den Glauben nicht nur in seiner religiosen Gestalt, sondern als mensch-
liche Haltung im weitesten Sinn im Blick habe. Glaube ist fiir ihn die Beziehung auf eine «letzte
Wirklichkeit» (30; 42), er zielt auf einen «letzten Standort» (47). So verstanden ist der Glaube,
wie immer er inhaltlich gefiillt sein mag, Voraussetzung jeder menschlichen Orientierung in
der Welt. Als gelebte Haltung ist der Glaube weder theoretisch zwingend zu begriinden noch zu
widerlegen. Darum trigt er den Charakter der Entscheidung und des Wagnisses. Es ist ein
Grundzug echten Glaubens, dass er die Vieldeutigkeit der Wirklichkeit auszuhalten vermag.
Dagegen sind der Ideologe und der Wahnkranke nicht im Stande, Ungewissheit zu ertragen
(142). Freilich, nur das reife, im Sinne von Szondi «integrierte» Ich, in dem die verschiedenen
Ichfunktionen gleichmissig zum Zuge kommen, ist voll glaubensfidhig. Dies wird nur selten
erreicht. Der Glaube bleibt Ziel und Aufgabe (165f.). H. ldsst keinen Zweifel, dass er die besten
Chancen fiir den Glauben im Christentum sieht. Allerdings wendet er sich kritisch sowohl
gegen eine starre Dogmenfrommigkeit als auch gegen die Reduktion des Christentums auf
blossen sozialen Aktionismus. Die entscheidende Zukunftsaufgabe sieht er in der theologi-
schen Versohnung von Dogmatik und religioser Erfahrung (14). Mit dieser Forderung diirfte er
heute in Theologie und Kirche weitgehende Zustimmung finden.

Wihrend der Glaube die Widerspriiche in der Welt und der eigenen Person ertrigt, setzt die
ideologische Haltung einen einzigen Aspekt der Wirklichkeit absolut und verschliesst sich
anderen Aspekten. Die Folgen dieser Einstellung — Intoleranz, Freund-Feind-Denken,
autoritdrer Fiihrerglaube, Sektenmentalitidt — schildert H. in seiner Darstellung der ideologi-
schen PersOnlichkeit und der ideologischen Gruppe. Ausgehend von der bekannten Beobach-
tung, dass in unserer Gesellschaft der Narzissmus mindestens ebenso verbreitet ist wie
ideologische Einstellungen, zeigt H., dass trotz der vordergriindigen Verschiedenheit der
Symptome eine tiefere Verwandtschaft zwischen Ideologie und Narzissmus besteht: der
Ideologe ist hintergriindig ein Narzisst, denn beide sind von dem Wunsch bestimmt, «als
Vollkommener in einer vollkommenen Welt zu leben» (230), womit sie Angst und Depression
abwehren (267). Weder der Ideologe noch der Narzisst ist in der Lage, sich unvoreingenommen



310 Rezensionen

der Wirklichkeit und dem Mitmenschen zuzuwenden (266-268). Eben dies zu konnen,
zeichnet aber den Glauben aus.

In einer fesselnden Analyse zeigt H. schliesslich, dass der Wahn, dhnlich wie die Ideologie,
aber noch radikaler als diese, der « Rettung des Selbst» (306) dienen soll. Auch der Wahnkranke
vermag der Mitwelt nicht mehr vertrauend zu begegnen. Die von ihm produzierte « Wahnwelt»
ermoglicht ihm eine neue stabile Beziehung zur Wirklichkeit, freilich um einen hohen Preis
(323). Der religiose Wahn kann wie eine Karikatur glaubiger Haltungen wirken. Doch wegen
der gestorten Wirklichkeitsbeziehung schliessen sich Wahn und echter Glaube aus (335).

Das Buch besticht dadurch, dass es kein psychologisches Sinnfindungs- oder Glaubensre-
zept gibt. Es plddiert vielmehr fiir den Glauben als lebenslanges Wagnis, fiir das Ja zur
Endlichkeit und fiir eine Haltung der reifen Mitte gegeniiber dem Ganzen der Wirklichkeit.
Gleichzeitig wird die dauernde Gefahr des Abgleitens in die Ideologie und im Extremfall in den
Wahn betont. Man kdnnte die Position von H. «christlichen Realismus» bezeichnen.

Ich kann mir vorstellen, dass dieses Buch kirchenfernen Lesern mehr vom Wesen des
Glaubens zu vermitteln vermag als viele theologische Werke. Dem Theologen gibt es wertvolle
Aufschliisse iiber das Verhiltnis von «gesundem» und «gestortem» Glauben und iiber die
Ursachen so mancher Schwierigkeiten des Glaubens in unserer Zeit.

Gerhard May, Mainz



	Rezensionen

