Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 3

Artikel: Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums
Autor: Kemper, Friedmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

1. Griinde fiir eine Friihdatierung

Es gibt einige gewichtige Griinde, die die Vermutung ndhren, dass das
Johannesevangelium (=JohEv) friih entstanden ist — zumal die Ausle-
gungsgeschichte bis auf den heutigen Tag deutlich die rdtselhafte, im
Vergleich zu den anderen Evangelien «schwierigere Lesart» bezeugt, und
ithm schon deshalb etwas Urspriingliches, die Gattung der Evangelien
Begriindendes anhaftet.

Von den Schriften des Neuen Testaments ist der Text des JohEv,
insbesondere mit den Papyri p°2, p%, p’3 und den Zitaten im sogenannten
Unbekannten Evangelium (Papyrus Egerton 2) am éltesten und besten
bezeugt. Wenn p32 vor 125 n. Chr. geschrieben wurde, er nicht die Urschrift
und der Fundort Agypten nicht der Ursprungsort des JohEyv ist, so ergibt
sich zu dem meist als Abfassungszeit angenommenen Jahr 90 ein so
geringer Abstand,! dass es im Vergleich mit der Geschichte anderer Texte
iiberraschen miisste, wenn das Evangelium sich so schnell und weit ausge-
breitet hitte. Insofern spricht bereits textgeschichtlich einiges fiir eine
frithere Datierung.

Die Annahme der spdten Entstehung hdngt wesentlich an der Interpre-
tation des griechischen Worts caposynagogos). Geschichtliche Vorausset-
zung des damit im Evangelium bezeichneten Sachverhalts (9,22; 12,42;
16,2) soll nach Auffassung vieler Forscher eine Synagogenausschlusspraxis
sein, die sich aufdie um 90 in das jiidische 18-Bitten-Gebet aufgenommene
«Verfluchung der Héretiker» griinden soll. Dem widerspricht nun aber,
— dass sich konkrete Ausschlussverfahren, die auf jener Verfluchung

basieren, nicht nachweisen lassen;

— dass (aposynagogos) nur im JohEv, nicht aber in anderen christlichen

Schriften nach 90 verwendet wird;

— dass sich keine Anzeichen finden, die es in irgendeiner Ausprigung als
griechisches Aquivalent zum hebriischen (Birkathha-Minim» wahr-
scheinlich machen wiirden.

I Vgl. K.u.B. Aland, Der Text des NT, Stuttgart 1982, 97: «...neuerdings scheint sich aber
die Uberzeugung durchzusetzen, dass das Jahr 125 die Endgrenze darstellt, so dass p52 ganz
dicht an die wahrscheinliche Entstehung des Johannesevangeliums um 90-95 n.Chr. heran-
riickt...» Gegen 125 als Endgrenze wendet sich G. Strecker, Die Anfidnge der johanneischen
Schule, NTS 32 (1986), 41, A. 50: Fiir die Entstehung von p>2 miisse mindestens die Zeit bis
150 offen bleiben. :



248 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

Die nachfolgenden Argumente sollen zeigen, dass das JohEv gut weit vor
90 entstanden sein kann.

Fiir eine Entstehung vor 66 etwa sprechen einige Bemerkungen im
Evangelium selbst, die es nahelegen, dass der Verfasser zu der Zeit, als er
schrieb, den jiidisch-romischen Krieg (66-70) noch nicht miterlebt
hatte:

— Er bringt keine Prophezeiung Jesu, die in dem Masse wie etwa Mt 24,2
und Lk 21,6 als Anspielung auf die Tempelzerstorung, oder wie Lk
21,20 auf den Krieg iiberhaupt, interpretierbar ist.

— Die Befiirchtung der Hohenpriester und Phariséder in 11,48 beinhaltet,
dass die Romer den Ort (wohl den Tempel) und das Volk wegnehmen,
nicht aber dass sie das Land verwiisten und den Tempel zerstoren. Hitte
der Evangelist von letzterem gewusst, so hidtte er die Befiirchtung
sicherlich krasser formuliert.

— Die Stellung der <Tempelreinigung> am Anfang des Evangeliums ergibt
einen guten Sinn, wenn man sie als reformerischen Akt begreift, mit dem
der Verfasser seine Hauptfigur erstmals vor die Offentlichkeit treten
lasst. Die gigantomanisch erscheinenden Worte von 2,19 stehen in
solcher einfithrenden, spannungsweckenden Funktion (aber auch in
ithrem symbolischen Wert zur Darstellung der Grosse des Messias)
ebenfalls gut. Wertlos — bis hin zur Lacherlichkeit — allerdings wird eine
solche Szene, wenn beim Horer die Kenntnis der Tempelzerstorung
vorausgesetzt werden muss.?

— Weder Johannes, noch eine andere Figur im JohEv bringt die vier Topoi
Taufe, Busse, Vergebung der Siinden, zeitlich nahe faciAeio 700 ©€00 in
den fiir die synoptischen Evangelien zentralen Zusammenhang. Der
petavola-Begriff fehlt ganz, was in guter Ubereinstimmung mit dem
Bericht iiber die Taduferpredigt bei Josephus, Ant. XVIII 116ff., steht.
Der Begriff focileio tod Oeob findet sich nur zweimal (Joh 3,3.95).
Dabei ist jedoch im Gegensatz zu den synoptischen Evangelien nicht die
zeitliche Nidhe, sondern eher die ortliche Ferne thematisiert. Erklarbar
ist dieser Befund unter der Annahme, dass die Verbindung jener vier

2 Die synoptische Darstellung der « Tempelreinigung» zu Beginn der Passion erscheint
dann auch wie eine durch die Katastrophe motivierte Uminterpretation. Nicht mehr Jesu
Aktion und Eifer fiir den Tempel (vgl. inAwthg Joh 2, 17, oder die ausdrucksstarken Verben in
Joh 2,15 gegeniiber denen in Mt 21,12; Lk 19,45) stehen im Vordergrund, sondern die
Schilderung der Missstdnde (Mt 21,13; Mk 11,17; Lk 19,46 nennen den Tempel onfjAaiov
Anot@v, wihrend Joh 2, 16 das vergleichsweise harmlose oikov éumopiov hat), die offensicht-
lich dazu dienen soll, die Zerstérung mit dem Gedanken des Gottesgerichts und der Notwen-
digkeit eines neuen Mysteriums zu verkniipfen.



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 249

Topoi typisch ist fiir eine apokalyptische Stromung, die sich erst nach
der Tempelzerstorung ausbreitet, und den Autoren des JohEv als vorher
Schreibenden folglich noch nicht erfasst hatte.

— Joh 19, 15 impliziert eine ausgesprochen scharfe Kritik an der opportu-
nistischen Haltung der Hohenpriester gegeniiber Rom und dem Caesar?3,
die m.E. in dieser Form nach 70 nicht mehr hétte gedussert werden
konnen.* Die synoptischen Berichte wirken demgegeniiber entschirfter:
Die Hohenpriester verschwinden als Verhandlungspartner des Pilatus
hinter der relativ konturenlosen Volksmenge (vgl. etwa Lk 23,1.4.13;
Mt 27,15.20; Mk 15,8.11 mit Joh 19,6.15), und der Schuldvorwurf,
Jesus mache sich zum Konig, ist nicht mehr mit einem positiven
Bekenntnis zum Caesar verkniipft.

Fiir ein hohes Alter des JohEv spricht weiterhin, dass sich in ihm noch
nicht die Konstituierung der Kirche abzeichnet:

— Petrus wird in 1,42 zwar als Fels bezeichnet, jedoch als solcher noch
nicht mit Ekklesia assoziiert wie in Mt 16,18.

— Es fehlt eine Abendmahlstradition. Joh 6,51 ff. zeigt hierzu hochstens
Ansitze.?

- Die Erwdhnungen der Taufe sind nebensidchlich und uneindeutig:

- Es wird nirgends gesagt, dass Jesus von Johannes getauft wurde.

— Johannes erscheint primir in seiner Funktion als Zeuge und nur
beildufig wird seine Tauftitigkeit erwdhnt.

— Entgegen allen anderen Quellen ist angedeutet, dass Jesus selbst
Taufer war (4.1; der direkt folgende, offenbar spatere Widerspruch in
4,2 wirkt wenig glaubwiirdig).

— Es gibt keinen Taufbefehl.

3 Vgl. auch die in 11,47ff. zum Ausdruck kommende politische Strategie. Der Evangelist
wird die Teile der Priesterschaft vor Augen gehabt haben, die mit der romfreundlichen Politik
der Herodianer soweit kooperierten, dass solche Aktionen, wie etwa das Aufhidngen der Kette
Caligulas im Tempel (Jos. Ant. XIX, 6.1), moglich wurden.

4 Auch als iiberreizte christliche Polemik ergibt 19,15 keinen Sinn. Warum sollte sie sich so
speziell gegen die Priesterschaft richten? Warum sollten die Christen den Juden nach der
Kriegsniederlage ausgerechnet ihr positives Bekenntnis zum Caesar vorhalten? Wie soll dieses
pro-rdmische Bekenntnis in einen ursdchlichen Zusammenhang mit der Tempelzerstérung
durch die R6mer gebracht werden?

3 Sollte 6, 51 ff. redaktionell mit der Absicht interpoliert worden sein, um dem Evangelium
eine Abendmahlstradition beizugeben, so ist es unerkldrlich undeutlich. Eher ist R. A. Cul-
pepper, Anatomy of the fourth Gospel, Philadelphia 1983, 197, A. 126 zuzustimmen: Die
Verse gehoren erstens innerhalb des 6. Kap. zur fortschreitenden Entwicklung der Assoziatio-
nen iiber «Brot», und zweitens, indem die harte Sprache zum Abfall vieler Jiinger fiihrt, zum
integralen Bestandteil der gesamten Evangeliumskonzeption.



250 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

Gerade die Beildufigkeit der Erwdhnungen spricht dagegen, dass der
Evangelist (etwa in indirekterer Weise mit der «<Geburt von oben» Joh
3,3ff.; oder dem «lebendigen Wasser> Joh 4) eine Tauflehre entfalten
oder einen Beitrag zu ihr leisten wollte.

— Es fehlt das <Vaterunsen.

— Gegeniiber den synoptischen Aufrufen zur Nachfolge und Mission steht
im JohEv das Bleiben, Bewahren und Nicht-Verlieren im Vordergrund,
m.E. Indiz fiir die vielleicht sogar als apologetisch zu bezeichnende
Absicht des Verfassers, nicht Neues zu griinden, sondern die Worte Jesu
innerhalb des Judentums zu bewahren.

Als letzter Anhaltspunkt fiir die Frithdatierung soll hier das eigenartige
Verhiltnis des friihen Christentums zum JohEv geltend gemacht werden.
Zur Verdeutlichung der Problematik ziehe ich eine Formulierung Ernst
Haenchens® heran:

«Abererst gegen 180 verbreitet sich — und nun sehr rasch — das, was man die friithchristliche
Tradition iiber das 4. Evangelium nennen kann: Der Apostel Johannes habe im hohen Alter das
4. Evangelium verfasst. Damit erhebt sich die Frage: Wenn dem so war, warum schwiegen die
apostolischen Viter so beharrlich davon? Warum wurde nicht der Zebedaide als Autor
genannt? Warum wurden dem JE keine wortlichen Zitate entnommen? Oder lassen sich doch
(wie manche Gelehrte behaupten) johanneische Spuren in der frithchristlichen Literatur
nachweisen?»

Angesichts der frithen Textbezeugung um 125 oder friither (vgl. Anm. 1)
und der dammbruch-dhnlichen Pl6tzlichkeit und Breite der Tradition nach
180, ist es relativ wahrscheinlich, dass das Evangelium schon vor 180
bekannt war, jedoch von den apostolischen Vitern als hdresieverdichtiges,
von Gnostikern gebrauchtes und moglicherweise von einem nicht eindeu-
tig zum Christentum konvertierten Juden geschriebenes’ Werk verschwie-
gen und abgelehnt wurde. Vielleicht gehorte es zu den Evangelien, deren
Schreibabsicht Papias fiir verfehlt gehalten hat.® Mit ziemlicher Sicherheit

6 E. Haenchen, Die friihchristliche Tradition iiber das vierte Evangelium, in: Das Johan-
nesevangelium, Tiibingen 1980, 5.

7 Gegeniiber dem sich romisch bekennenden Paulus (Apg 16, 37;22,25 ff.) kénnte etwa der
jdhe Abbruch der Johannestradition in der Apg oder das Fehlen des Johannes in der Schick-
salsbeschreibung der Sdulen (I Clem 5) auf einen sich politisch zum Judentum bekennenden
Johannes hinweisen. Dies wiire dann Achtungsgrund fiir ein mutmasslich von ihm verfasstes
Evangelium.

8 Dass er solche kannte, ist aus der Art zu schliessen, in der er das Markusevangelium
verteidigt (Vgl. Euseb, KG III, 39, 15).



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 251

wurde aus ithm zitiert (vgl. etwa Ign Eph 7,2; IgnRém 7,3; das «Unbe-
kannte Evangelium» oder auch die Johannesbriefe). Insgesamt scheint mir
alles darauf hinzudeuten, dass sein Wert im frithen Christentum stark
umstritten war.? Wenn es angesichts dessen trotzdem gelang, es nach 180
nicht nur als kanonische Schrift durchzusetzen, sondern ihm auch noch,
gemessen am Kriterium «apostolischer Verfasserschaft» einen Vorteil
gegeniiber den synoptischen Evangelien zu verschaffen!?, so ist dies ein
zusétzliches Indiz fiir die Frithdatierung.

1I. Adressaten/intendiertes Publikum!!

Folgende Griinde sprechen dagegen, dass das JohEv in der vorliegenden
Fassung fiir ein ausschliesslich jiidisches Publikum geschrieben worden
1st:

— die Ubersetzung hebriischer Worter (1,38.41.42 u.a.)

— die besondere Kennzeichnung hebrdischer Worter (19,13.17 u.a.)

— die Erkldrung jiidischer Brdauche (2,6; 4,9 u.a.)

- die Distanz gegeniiber dem Judentum, die der Verfasser fiir sein Publi-
kum voraussetzt, etwa wenn er die Feste als Feste der Juden bezeichnet
(2,13; 6,4 u.a.), dhnlich wie Josephus hdufig sehr undifferenziert von
«den Juden» spricht oder statt ®@de weit hiufiger die Demonstrativa kel
und gxeidev verwendet und damit ausdriickt, dass sich fiir ihn und das
Publikum das im Evangelium dargestellte Geschehen nicht «hier»,
sondern «dort» abgespielt hat.

— der beim Publikum vorausgesetzte Mangel an Ortskenntnis, der sich in
topographischen Angaben (2,1; 4,46 u.a.) oder den fiir einen Juden
wohl kaum notigen Ortsbeschreibungen wie etwa in 5,2 oder 19,41
ausdriickt.

Da cine christliche Gemeinde ohne jiidischen Einfluss fiir das erste und die

erste Hilfte des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts wohl kaum denkbar

ist, und demzufolge deren Bekanntschaft wenigstens mit Grundbegriffen

9 Dafiir sprechen auch die «Nachwehen», etwa wenn nach 180 der romische Presbyter
Caius und die «Aloger» den Gnostiker Kerinth als Verfasser des JohEv bezeichnen. Bedenkt
man allerdings, dass laut Epiphanius, Haer. XXVII, bereits Paulus und das Apostelkonzil in
Kerinth einen Hauptgegner erblickten, so spricht auch dies nicht gegen eine Friihdatierung.

10 Vgl. O. Cullmann, Die Pluralitdt der Evangelien, ThZ 1 (1945): Markus und Lukas waren
nur Apostelschiiler, Matthédus kein sonderlich reprédsentativer Apostel.

11 Das Publikumsproblem ist gut erdrtert bei Culpepper, (A. 5), 211 ff.



252 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

des Judentums (wie etwa Rabbi, vgl. die Ubersetzung in Joh 1,38, oder
Messias, vgl die Ubersetzung 1,41!2) vorausgesetzt werden muss, ist ein
ausschliesslich heidenchristliches Publikum ebensowenig vorstellbar.!3 Als
eine nur nach aussen gerichtete Missionsschrift wiederum ist das Evange-
lium zu kompliziert und zu uneindeutig, verkiindigt viel zu wenig Lebens-
anweisungen und ist in der Darbietung einer Heilslehre zu wenig universal
ausgerichtet. Insofern bleibt nur die Moglichkeit, dass der Evangelist ein
alle Gruppen umfassendes, allerdings angesichts der Hintergriindigkeit!4
und des literarischen Niveaus (vgl. etwa die Dreisprachigkeit der Kreuzes-
aufschrift 19,20, die Anspielung auf die Buchform 21,25 oder die Allge-
meinbildung, die etwa hinsichtlich des Alten Testaments vorausgesetzt
wird) wohl auch ein eher als intellektuell zu bezeichnendes Publikum
intendierte. Ein solches kann man sich am besten in Rom oder einem
Kulturzentrum dhnlicher Art vorstellen.

III. Verfasser

Die Passage 21,20-24 belegt deutlich, dass der Autor der uns vorliegen-
den Fassung des JohEv daran interessiert war, seine Identitdt hinter dem
1m ganzen Evangelium namenlos bleibenden Lieblingsjiinger zu verbergen.
Da er jedoch kein Pseudonym wihlt, leistet er in gewisser Weise der

12 Fiir das kaiserzeitliche Heidentum ist die Verwendung des hebr. Wortes Messias, mit der
dazugegebenen Erlduterung durchaus sinnvoll, weil «christon» ansonsten zu leicht mit Medi-
zin, Sport und Hautpflege assoziiert wiirde. Vgl. G. Zuntz, Ein Heide las das Markus-
evangelium (in: H. Cancik, Markus-Philologie, Tiibingen 1984, s. 205-222), s. 205.

13 Obwohl Culpepper (A5), 224 {f., in seiner «synthesis» zunichst noch unterscheidet «that
the intended audience is either Christian or at least is familiar with the gospel story» (224),
plddiert er dann doch fiir ein ausschliesslich christliches Publikum: «Analysis of the gospel’s
indications of its intended audience confirms, or at least complements, much of the recent
research which has concluded that John was written for a particular community of believers.»
(225). M.E. harmoniert diese Folgerung keineswegs mit der vorhergehenden Analyse, sondern
belegt lediglich, dass fast jede neuere Johannesinterpretation auf die geradezu wie eine
Interpretationskonstante erscheinende «johannische Gemeinde» hingebogen wird. Damit
hiingt wohl auch zusammen, dass die Moglichkeit, das Evangelium sei fiir alle Gruppen
geschrieben und habe auf kultureller Ebene einen durchaus universalen Anspruch, gar nicht
erst in den Blick kommt.

14 Die Analyse dieser Hintergriindigkeit geschieht sehr differenziert bei D. W. Wead, The
literary devices in John’s gospel, Basel 1970. Angesichts der genauen Unterscheidungen etwa
zwischen den verschiedenen Arten doppeldeutiger Ausdriicke, Zeichen, Symbole, Metaphern,
die Technik der unbeantworteten Frage etc., erscheint es schliissig, dass Wead die Kategorie
«Missverstandnis» als zu ungenau ablehnt (69f.).



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 253

Annahme der Kirchenviter nach 180 Vorschub, die ihn - gestiitzt auf die
synoptische Tradition und die Lieblingsjiingerformel — mit dem Zebedai-
den Johannes identifiziert. Dass sich dies so durchsetzen kann, weist m.E.

—neben dem hohen Alter — daraufhin, dass der Verfasser sich so sehr in der

Nihe des Zebedaiden bewegt haben muss, dass eine «Verwechselungy»

prinzipiell moglich war.!3> Neben diesem ungewissen Sachverhalt kann

man einige andere Merkmale der Person ausmachen:

— Es scheint mir aufgrund der Kenntnisse und Interessen des Verfassers
unbestreitbar, dass seine Identitét jiidisch ist.

— Seine Bezeichnung als Lieblingsjiinger macht es wahrscheinlich, dass er
eine sehr unmittelbare Beziehung zu Jesus bzw. zur Jesustradition hatte
(vgl. besonders auch 19,26f.).

— Das Evangelium als ganzes zeigt, dass der Verfasser schreiben und
literarisch komponieren kann. Man kann daher gut voraussetzen, dass
diese Fertigkeit ihn fiir die Romer wertvoll macht, und ihn analog dem
Schicksal vieler anderer vornehmer und gebildeter Nichtromer (z.B.
auch Josephus) zunichst in romische Gefangenschaft!® und zu einem
spiteren Zeitpunkt in eine gehobenere gesellschaftliche Stellung (z.B.
als Freigelassener) bringt.

— Die Beobachtung, dass der Verfasser besondere Sympathie zu den
dpyxovteg hegt (vgl. etwa die positive Darstellung des Nikodemus, sowie
die Vermerke iiber die erfolgreiche Uberzeugungsarbeit 7,26.48;
12,42), konnte darauf hindeuten, dass er sich selbst zu ihnen rechnet,
und damit eher zur jiidischen Oberschicht zu gehoren scheint.!’

— Die eigenartige Form der Anonymitidt ist moglicherweise dadurch
bedingt, dass der Verfasser «zwischen den Stiihlen sitzt»: Als einfluss-

15 Das Schicksal des Zebedaiden ist ungewiss. In der Apg taucht er das letzte Mal 8, 14 auf.
In 12,2 erfihrt man, dass sein Bruder Jakobus hingerichtet wurde. In 12,12; 13,13 und
15,371t ist dann von einem Johannes Markus die Rede. P. Parker, JBL 79 (1960) 97 ff., kommt
gar zum Ergebnis, von letzterem stamme das JohEv. Jedenfalls unterstiitzt die Ungewissheit
die Verwechslungsmoglichkeit.

16 Vorstellbar, dass dies im Zusammenhang mit den Unruhen 44 geschieht, also dem
Datum, das allgemein mit der Nachricht vom Tode des Jakobus in Apg 12, 2 in Zusammenhang
gebracht wird. (vgl. dazu auch A. 7 und 15)

17 Die Ausserung von Polykrates im Osterfeststreit, Johannes, der an der Brust Jesu gelegen
habe, sei Priester gewesen (vgl. Euseb, KG V 24, 2-8), so wie mogliche Beziehungen zu den mit
dem Priesteradel eng verbundenen Sadduzidern, gegen die der Evangelist anders als die
Synoptiker nicht polemisiert, (vgl. dazu die Thesen von D. E. H. Whiteley, Was John written by
a Saducee? ANRW 11,25, 3,2481 ff.) kdnnen mdoglicherweise als zusidtzliche Belege fiir die
Zugehorigkeit des Verfassers zu einer — allerdings wohl eher romfeindlichen (vgl. 247) -
Fraktion der Oberschicht gewertet werden.



254 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

reicher Freigelassener in Rom (wenn die These stimmt) ist er den Juden
(und ersten Christen) verdachtig; als Jude dagegen, der in ironisch
versteckter, aber kaum iibersehbarer Form die romischen Besatzer
kritisiert (vgl. Joh 10, 1-10) und lacherlich macht (vgl. 19, 12—15: Pilatus
erscheint geradezu als dngstliche «Marionette» in den Hinden der
Juden),!8 setzt er sich leicht der Verfolgung durch die romische Zensur
aus.

IV. Dramatische Schreibweise!®

Gemessen an der aristotelischen Unterscheidung zwischen episch («be-
richten») und dramatisch («alle Figuren als handelnde auftreten zu las-
sen») (Poetik 1448a) entspricht die Grundstruktur des JohEv stidrker
letzterem?20:

1. Dominanz der Dialogpartien/Wechselreden
— Betrachtet man die Einleitungen zu direkter Rede («er sagt zu ihm»
0.4.) als notdiirftig epiisierte Form der dramatischen Sprecherangabe

18 Vel. dagegen die loyale Haltung der Synoptiker (Mt 22,17 ff. par)

19 Den Terminus «Schreibweise» verstehe ich im Sinne von K. W. Hempfer, Gattungsthe-
orie, Miinchen 1973, 27: «Mit «Schreibweise» sind ahistorische Konstanten wie das Narrative,
das Dramatische, das Satirische usw. gemeint, mit «Gattung» historisch konkrete Realisationen
dieser allgemeinen Schreibweisen wie z. B. Verssatire, Roman, Novelle, Epos usw. . » vgl. auch
die weitere Differenzierung 225.

200b das JohEv als Drama jemals fertiggestellt worden ist, ob die Briichigkeit und
Widerspriichlichkeit der uns heute vorliegenden Fassung auf die lediglich kommentierende
und skizzierende Hand des Verfassers selbst, auf die Hand eines hinzufiigenden und strei-
chenden Redaktors oder auf beide zuriickgefiihrt werden kann, und inwieweit man davon
sprechen kann, dass es nachtréaglich oder gar gleichzeitig in epiisierter Fassung, versehen mit
chronologischen und geographischen Daten, erschien, kann im Rahmen dieses Aufsatzes nicht
erortert werden. Mit der These der «dramatischen Grundstruktur» des gesamten JohEv wende
ich mich auch gegen Auffassungen, in denen eine eher als zufillig geltende und dementspre-
chend nur vage dargestellte Ahnlichkeit des JohEv mit einem Drama zum Anlass genommen
wird, die Situation einer joh. Gemeinde allegorisierend in einer Theatersprache zu beschreiben
(vgl. etwa G. C. Nicholson, Death as departure, Chico/California 1983 (SBLDS 63), 38 ff., im
Anschluss an die von J. L. Martyn entwickelte Idee vom «two level drama»), oder in denen das
Dramatische nur als Ausgestaltungstechnik des Episch-Narrativen in den Blick kommt (vgl.
etwa H. Windisch, Der Johanneische Erzdhlungsstil, in: Eucharisterion, FS fiir H. Gunkel,
Gottingen 1923). Die fiir eine Gattungstheorie grundsdtzliche Unterscheidung von episch —
dramatisch scheint mir iiberhaupt in die exegetischen Féicher zu wenig eingedrungen zu sein.
Zu bemerken ist an dieser Stelle weiterhin, dass «dramatische Schweibweise» noch nicht
automatisch das Problem der Auffithrbarkeit impliziert. (vgl. A. 30)



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 255

(«Name») und beriicksichtigt sie nicht als Erzdhlerbeitrag, so ergeben
sich bemerkenswert lange Passagen mit mehrmaligem Sprecherwech-
sel, die ganz ohne «Erzdhler» auskommen (3,2b-21; 4,10-26;
6,25b-40; 8,31-58 usw.).

— Deriibrig bleibende Text besteht zu einem grossen Teil aus Passagen,
in denen die Zwischenbemerkungen?! des «Erzihlers» (besser sollte
man von Kommentator sprechen) als Regieanweisungen verstanden
werden konnen (1,19-52; 2,1-11; 5,1-16; 6,41-8,30 usw.)?2.

— Die Reden Jesu, die sich in der Ldnge nicht von denen unterscheiden,
die andere antike Dramatiker ihren Figuren in den Mund legen, sind
relativ gut in die Dialoge eingebettet und grosstenteils dialogisch
ausgerichtet (vgl. etwa die Dominanz der 1. und 2. Person in 5, 30-
47; in der Trostrede 14,23ff. und im Gebet 17).

2. Ortswechsel (einzelne Beobachtungen)

— Die heimliche Reise Jesu nach Jerusalem (7,10, das fast wie ein
Treppe-Hoch-Schleichen wirkt) und das Hin und Her zwischen
Jesus-Maria-Martha-Juden 11 (11,20-27 Martha trifft Jesus; 11,28
Martha trifft sich heimlich mit Maria; 11,30f. Maria tduscht die
Juden, d.h. trifft sich ebenfalls heimlich mit Jesus) ist als Ortswech-
sel, der einen historischen Eindruck machen soll (wie es dem Epi-
schen entsprechen wiirde) erstens viel zu schnell, zweitens in den
Ortsangaben in 11 zu ungenau, und drittens mit den Verheimli-
chungs- und Tauschungsmandovern?3 fiir einen epischen Bericht viel
zu iiberladen und unanschaulich. In dramatischer Biihnendarstellung

21 Zum Problem der Zwischenbemerkungen Vgl. J.J. O’Rourke, Asides in the gospel of
John, NT 21 (1979) 210-219. Dort findet sich auch eine umfassende Zusammenstellung.

22 Als wirklich epische Passagen bleiben M. E. nur 2.12-25; 4,43-54; 6,16-24; 12,1-19
und 19, 16-42, wobei das Epische zum Teil eher einem Referat gleicht, das mehrere Szenen
kurz zusammenfasst (vgl. etwa 2,12 ff. mit den Szenen 2,12 in Kapernaum; 2,13-16 Tem-
pelreinigung; 2,17 die Jiinger erinnern sich; 2,18-21 Gesprich mit den Juden, das im
Verhiltnis zum Vorherigen viel zu friedlich ist; 2,22 wiederum Erinnerungsszene). Bei
19,16-42 kdonnte man zudem - darauf weist 19,35 — an einen in antiken Dramen gebriduch-
lichen «Botenbericht» denken.

23 Vgl. den Satz von B. Asmuth, Einfiihrung in die Dramenanalyse (Realien zur Literatur),
Stuttgart 21984, 114: «Die fiir das Drama zwar nicht wesensnotwendige, aber doch als typisch
geltende, oft sogar als grundlegend angesehene Spannung...beruht hauptsidchlich auf der
Polaritdt von Téduschung und spiterer Entdeckung. So gesehen ist das Drama nicht nur
Rollenspiel, sondern meist auch eine Art Rétselspiel.» In dem Zusammenhang wire mogli-
cherweise auch die fiir das JohEv hdufig behauptete (vgl. etwa H. Leroy, Ritsel und Missver-
stindnis, Bonn 1968) Verwendung der Gattung/Form «Ritsel» priziser bestimmbar.



256 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

hitten diese Ortswechsel dagegen eine sehr gute, ein wenig ins
Komddiantische gehende Wirkung.

— Die Auffindungsszenen (1,41ff.; 12,21f.) und auch das ziellose Umbher-
gehn Jesuin 1, 36 sind nicht gut als Ereignisse in historischer Zeit und an
historischem Ort vorstellbar.

- Die episch viel zu zufillig wirkenden Wiederbegegnungen Jesu mit den
jeweils Geheilten (5,14; 9, 35) sind besser als Wiederauftritte der Jesus-
Figur in ein und demselben Aufzug zu verstehen.

— Wenn die Ortswechsel als Kulissenwechsel oder andere Biihnenvorgéin-
ge begriffen werden, lassen sich einige der Disharmonien besser besei-
tigen, die sich ergeben, solange das Zeitgefiige des JohEv als historische
Chronologie angesehen wird:

— Der Eindruck etwa, dass das Evangelium einen Zeitraum von zwei-
einhalb Jahren erzdhlt — dies ldsst sich aus der Erwdhnung von drei
Passahfesten (2,13; 6,4; 13, 1) folgern — widerspricht dem durch die
genauen Tagesangaben (1,29.35.43; 2,1; 4.40.43 usw.) und dem
Szeneneinleiter peta tovto/tavta (3,22; 5,1; 6,1 usw.) vermittelten
Zeitgefiihl von nur wenigen Wochen. Der Eindruck der Liickenlosig-
keit, der durch letzteres entsteht, ist besser im Sinne einer szenischen,
dramatisch festgesetzten Reihenfolge, und die Angabe mehrmaliger
Passahfeste besser als mehrmalige Riickkehr zur selben Kulisse zu
erkldren.

— Der Widerspruch der Tagesangaben 1,29.35.43 zu 2,1 16st sich auf,
sobald die dramaturgische Unterscheidung Auftritt-Aufzug ange-
wendet wird: Der 1. Aufzug wird mit der Orts-, bzw. Kulissenangabe
1,28 beendet. Der 2. Aufzug (fiir den allerdings eine Kulissenangabe
fehlt) beginnt mit 1,29 und besteht aus drei Auftritten: A.1,29-34:
Johannes und Jesus; B. 1,35-42: Johannes, Jesus, Andreas, Simon
Petrus und ein namenlos bleibender Jiinger; C. 1,43-51: Jesus, Phi-
lippus und Nathanael. Der 3. Aufzug wiirde dann mit der expliziten
Kulissenangabe in 2, | beginnen, wobei vermutlich mehr Gewicht auf
der Situationsangabe «Hochzeit» als auf der Ortsangabe «Kana»
liegt.24

3. Angaben iiber inhaltliche Voraussetzungen des Stiicks, iiber Szenerie
und Biihnenvorginge, die in den Worten der Personen Gestalt gewinnen

240Ob die Orts- und Zeitangaben im Zuge eines nachtrédglichen Epiisierungsversuchs
gemacht worden sind, soll hier nicht entschieden werden. Allerdings sei vermerkt, dass sie etwa
im Verhiltnis zu den «ortlosen» und breit ausgepréagten Szenen wie 1,29-51 oder 3, 1-21, oder
auch zu der Technik, Orte nicht mit Namen, sondern mit den Handlungen, die dort stattge-
funden haben, zu bezeichnen (10,40; 11, 30), einen eher sekundédren Eindruck machen.



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 25

und den Erzdhler relativ iiberfliissig erscheinen lassen (einzelne Beob-
achtungen)

Die «Geisttaufe» Jesu wird von einer mitspielenden Figur, ndmlich
dem Tédufer Johannes erzihlt (1,29ff.).

Der «Erzdhlerbeitrag» 4,4-6 ist relativ iiberfliissig. Die Samaritane-
rin identifiziert sich in 4,9 selbst deutlich als solche, und dass es sich
bei dem Brunnen um den Brunnen Jakobs handelt, geht ebenfalls aus
ithren Worten in 4,12 hervor.

Dass die Juden murren (6,41), ergibt sich aus den Worten Jesu (6,43)
und hédtte vom Erzédhler nicht extra erwdhnt werden miissen (vgl.
auch 9,6 gegeniiber 9,11.15).

Nicht vom Erzihler, sondern von Sprechern aus dem Volk erfahrt das
Publikum, dass der Christus laut Schrift aus Bethlehem kommen
miisse (7,42) und dass Jesus als Sohn Josephs (6,42) und Galider
(7,41) gilt.

Aus den Worten Jesu (16,6) geht hervor, dass die Jiinger traurig
sind.

Die Angaben, die in 2,9 gemacht werden, sind nicht nur sdmtlich in
den umgebenden Dialogteilen enthalten, sondern verderben zu
einem guten Teil auch die Pointe und den auf sie abzielenden Dia-
logaufbau.

4. Regieanweisungen (einzelne Beobachtungen)

einer Regieanweisung diirfte es entsprechen, wenn Handlungsabfol-
gen sehr genau mechanisch zerlegt und nicht episch ausschmiickend
beschrieben werden. Vgl. etwa 1,35-39 Johannes steht da — Jesus
geht umher — Johannes zeigt auf Jesus — die beiden Jiinger folgen nach
— Jesus wendet sich um - sieht sie nachfolgen - zeigt ihnen offenbar,
wo er sich aufhilt (was der Leser nicht erfiahrt; vermutlich zeigt Jesus
nach oben); 13,3-5 Jesus steht vom Mahl auf - legt die Kleider ab -
nimmt ein Tuch — umgiirtet sich — giesst Wasser in ein Becken; 20, 11:
Maria steht aussen — weint — wiahrend sie weint, beugt sie sich in die
Gruft.

Es werden relativ genaue Anweisungen fiir die Stellung der Figuren
gegeben. Vgl. etwa 8,9 Frau in der Mitte; 10,23 der umhergehende
Jesus wird von Juden umringt; 18, 16 erst steht Petrus draussen an der
Tiir, dann wird er hereingelassen, und stellt sich (18, 18) zu denen, die
sich am Kohlenfeuer wiarmen; 20,11f. Maria steht draussen, die
beiden Engel sitzen in der Gruft und zwar jeweils an den beiden
Enden der Liegestelle.

5. Spannung und Geschlossenheit (einzelne Beobachtungen)



258 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

— Durch Variation der Redeldngen (vgl. die schlagabtauschartigen Dia-
loge 4,15-18; 6,28-34; 9,8-12 u.a. mit Dialogen, in denen die
lingeren Redeteile iiberwiegen) wird die Handlung beschleunigt und
verlangsamt.

— Der Autor sorgt fiir Abwechslung, indem er auch Szenen bietet, in
denen die Hauptfigur nicht vorkommt (vgl. 1,19-28; 7,40-52; 9, 8-
34 u.a.).

— Die Technik der unbeantwortet bleibenden Frage (6,42; 7,41f; 8,19
u.a.)?’ diirfte ghnliche Funktion fiir die Spannungserzeugung haben
wie die Verheimlichungs- und Tauschungsmandéver (vgl. A. 23).

— Die innere Geschlossenheit wird durch zahlreiche Riickverweise
(4,45 auf 2,23; 10,40 auf 1,28; 18,14 auf 11,49f.; 15,20 auf 13,16
usw.) und durch Wiederauftritte von Personen in kleineren (Stati-
sten)rollen (etwa Nikodemus nach 3,1ff. in 7,50; 19,39; Lazarus
nach c¢. 11 in 12,2.9; Thomas vor 20,24ff. in 11,16; 14,5; Jesu
Mutter, gewissermassen das JohEv umschliessend, in 2,1ff. und
19,25ff)) gut gewihrleistet.

V. Senecas Tragddien als vergleichbare Dramen?6

Aus den bisherigen Beobachtungen ergibt sich die Frage nach dem
Verhiltnis des JohEv zur zeitgleichen dramatischen Literatur. Geht man
ihr nach, stdsst man sofort auf die Tragédien Senecas, die wohl einzigen
uns erhaltenen antiken Dramen, fiir die etwa die gleiche Entstehungszeit
wie fiir das JohEv angenommen werden kann.2” Allerdings sind sie «eines

25 Vgl. D.W. Wead, (A. 14), 591f.

26 Ergiebig wire moglicherweise auch ein Vergleich mit der «Exagoge» des jiidischen
Tragikers Ezechiel. Fragmente dieser Exodusdramatisierung sind durch Euseb, Praep. Evang.
IX, 28.29 (vgl. auch Clemens v. Alexandria Strom. 1 23,155) erhalten. Datiert wird die
«Exagoge» ungefdhr ins 2. Jh. v. Chr. Zu diesem Komplex vgl. etwa A. Kappelmacher, Zur
Tragodie der hellenistischen Zeit, Wiener Studien 44 (1924/25); E. Vogt, Der Tragiker
Ezechiel, Jiid. Schriften aus hellenist.-rom. Zeit, Giitersloh 1983, Bd IV. Ob Ezechiel «durch
die Dramatisierung jiidischer Geschichte ein unanstdssiges Pendant zur profanen griechischen
Tragodie» (Vogt, 118) schaffen wollte, und ob die Absicht des Verfassers des JohEv in
dhnlicher Weise beurteilt werden kann, wire moglicherweise ein Ansatz fiir eine weitergehende
Untersuchung.

27 Aus den Berichten der rom. Geschichtsschreiber weiss man, dass auch von anderen
Dichtern dieser Zeit Tragddien geschrieben wurden. H. Cancik, Seneca und die romische
Tragodie, Neues Handbuch der Literaturwissenschaft, 3. Bd. Romische Literatur, hg. M.
Fuhrmann, 1974, 253, zdhlt einige auf.



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 259

der vertracktesten Probleme der romischen Literaturgeschichte. Der
Hauptgrund fiir diese Malaise ist... der Umstand, dass Seneca in den
philosophischen Schriften seine eigenen Tragddien weder nennt, geschwei-
ge denn zitiert... Mehr noch, der Philosoph Seneca beurteilt Mythos und
Dichtung mit Ausnahme moralischer Sentenzen wie die des Publius Syrus,
sehr negativ...»28 Auch in anderen Schriften des ersten und zweiten Jahr-
hunderts sind die Tragddien so gut wie gar nicht bezeugt.2? Insofern ist die
Echtheit, insbesondere der Octavia, des Agamemnon und des Hercules
Oetaeus stark umstritten. Die Frage nach dem Verhiltnis der Tragddien zu
Senecas philosophischen Schriften stellt die Senecaforschung zudem vor
dhnlich viele Probleme, wie das JohEv die Theologen. «Will Seneca stoi-
sche Philosophie propagieren, stoische Moral predigen, schreibt er Philo-
sophen- und Erziehungsstiicke? Wie steht Seneca zu den griechischen und
vor allem, zu den zeitgendssischen friihkaiserzeitlichen und den republi-
kanischen Tragikern? Fiir welches Publikum sind die Stiicke geschrieben,
fir offentliches oder privates Theater, zur Rezitation, oder etwa nur fiir ein
«Lesepublikum», oder speziell zur Abschreckung fiir seinen kaiserlichen
Zogling?»30

Trotz dieser verworrenen Lage sind, insbesondere die Hercules-Dramen
betreffend, einige thematische Berithrungen mit der Evangelienliteratur

28 H. Cancik, ebda, 251f.

29 Ausnahme: Medea-Zitat bei Quintilian, Instit. orat. 9,2,9. Gemiss Tacitus, Ann.
14,52, 3, wurde behauptet, dass Seneca Tragddien schrieb. Andrerseits weiss Tacitus, Ann. XV
63, davon, dass Seneca gerade in seiner Eigenschaft als Nicht-Tragéde gegen Nero und Piso als
Herrscher vorgeschlagen wurde.

30 H. Cancik, ebda, 251. O. Zwierlein, Die Rezitationsdramen Senecas, Meisenheim 1966,
hat die Auffithrbarkeit grundsitzlich in Frage gestellt. Zwierleins Abriss iiber bithnenfremde
Dramen in der Antike (127 ff.) zeigt, dass bei Werken mit dramatischer Schreibweise grund-
siatzlich zwischen Buchdrama, Rezitationsdrama und Biihnendrama unterschieden werden
sollte. O. Hiltbrunner, Seneca als Tragodiendichter (ANRW 1II, 32.2 (1985), 1004f., betont
gegen J. Dingels Behauptung (Seneca und die Dichtung, Heidelberg 1974), die Tragodien seien
der Widerruf der stoischen Philosophie, die «communis opinio» vom im stoischen Sinn
erzieherischen Zweck der Tragddie. Gegeniiber der Auffassung, die Tragddien stiinden am
Endpunkt eines Degenerierungsprozesses antiker Dramentradition (vgl. dazu etwa K. Ziegler,
tragoedia, in: PW 2/12 (1937) 2005 ft.), scheint sich mittlerweile, gerade auch angesichts ihres
Einflusses auf die englische Dramentradition, die Uberzeugung von ihrem literarischen
Eigenwert durchgesetzt zu haben.



260 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

iiberhaupt,3! und dariiber hinaus formalere Beriihrungen mit dem JohEv32
bemerkenswert. Die folgenden Beobachtungen beziehen sich grosstenteils
auf den Hercules furens (im weiteren HF):

Im HF kehrt Hercules nach vollbrachter Tat aus der Unterwelt zuriick.
Erhat den Herrn des Todes besiegt (HF 582) und den Héllenhund Cerberus
zur Erde emporgezerrt (HF 807 ff). In einigen Ziigen ergeben sich Anklinge
an die Erzdhlung von der Auferstehung Jesu, etwa wenn die Erde bebt (HF
5211.), oder wenn Amphitryon, dhnlich ungldubig wie Thomas (Joh
20,24 f1t.), sich iiber die Wirklichkeit des wiedergekehrten Herkules verge-
wissert: «... Bist du es wirklich? Ich erkenne die Heldenarme und Schultern
...» (HF 618f1f.). Ebenfalls vergleichbar sind die Heilandsfunktionen fiir
die Toten: Wenn die Toten Jesu Stimme horen, werden sie aus den Griabern
hervorgehn und sich dem Gericht zu stellen haben (Joh 5,28f.). Herkules
gilt als Lichtbringer fiir die Toten (HF 565ff.)) und das Thema vom
«spaten» Zeitpunkt des Gerichts wird vom Amphitryon angeschnitten (HF
727).

Im zweiten Teil des HF tritt das ein, was Juno im Prolog des Stiickes
ankiindigte: Der triumphierende Hercules, der sich nun den Weg zu den
Oberen bahnen will (HF 995-974) — hier klingt deutlich das Motiv vom
«Weg zum Himmel» an (vgl. Joh 14,4-6, vgl. besonders auch 960ff. die
Bedeutung der Tiir mit dem Ich-bin-die-Tiir von Joh 10,9) — ermordet in
dem von Juno geschickten Wahnanfall Frau und Kinder und wird so, durch
die Freveltat erniedrigt, zum «besiegten Sieger» (vgl. die Ankiindigung HF
116). Auch wenn dieser zweite Teil mit seiner, wenn man so will: «stoi-
schen Pointe»33 eher wie ein Gegenstiick zum Triumph des christlichen

31 Vgl. dazu Cancik (ebda) insbesondere seine Inhaltsangabe des Herkules Oetaeus (258 f.):
«Der gehorsame Sohn und Knecht Gottes fiihlt sich von seinem Vater verlassen (1137)...Die
Mutter und der Freund stehen am Scheiterhaufen; die letzten Worte des Sterbenden. «Ich
komme, Vater» (1726). Die Erde bebt (15951f.); Hercules ist tot. Er bestand den Tod, wie
keiner das Leben (1609). Der Vater nimmt ihn in den Himmel, er erscheint der Mutter, trostet
sie, und sie erkennt, «dass das Chaos besiegt ist» (1946). Der Schluss des Dramas evoziert die
uralte Verbindung von Mythos und Kult. Alkmene glaubt; mit den michtigen «Reliquien»
(1829) des Hercules geht sie nach Theben und «singt den neuen Gott» (1982).» Cancik hilt es
fiir «verfithrerisch..., die Parallelen zur frithchristlichen Theologie auszuziehen.»

32 Es miisste — was im Rahmen dieses Aufsatzes nicht geschehen kann — untersucht werden,
ob diese Beriihrungen nur Indiz sind fiir die allgemeine Verbreitung bestimmter Anschauungen
und Sprachelemente in dieser Zeit, oder ob sich dariiberhinaus ein engeres moglicherweise
iiber den Gattungsstil vermitteltes Verhéltnis begrifflich niher fassen ldsst.

33 Gemiss O. Zwierlein, Senecas Hercules im Lichte kauserzeitlicher und spitantiker
Deutung, Wiesbaden 1984, gibt es in der Antike nirgends die Auffassung, «wonach Senecas
Titelheld durch Missachtung der ihm gesetzten Grenzen, durch Hybris und Anmassung,
schuldig und somit fiir seinen Fall selbst verantwortlich sei» (7). Hercules ist vielmehr Opfer



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 261

Erlosers wirkt, so ist doch die Befiirchtung, die Juno zu ihrem Handeln
gegen Hercules veranlasst, ndmlich dass der iiberstarke Herkules dem
himmlischen Vater das Szepter entreissen konne (HF 64{.; angesichts von
HF 974ff. ist dieser Verdacht auch gar nicht unbegriindet), auch im JohEv
latent stets vorhanden (vgl. etwa die das ganze Evangelium durchziehenden

Beteuerungen Jesu, eins zu sein mit dem Vater, nur dessen Willen zu tun

usw.) und wird in Form der jiidischen Vorwiirfe gegen Jesus auch explizit

gedussert (Joh 5,18; 10,33). Die phraseologische Gemeinsamkeit der joh.

Glorifikationsaussagen (13,31; 14,13; 17, 1.4 usw) mit der Aussage Junos,

sie habe dem Ruhm des Vaters eine Stitte bereitet (HF 36) ist von daher

auch keineswegs verwunderlich.
Auffillig ist zudem die Ahnlichkeit in der Art, in der beide Verfasser die

Licht-Finsternis-Symbolik plazieren:

— Seneca verwendet das Sonnenaufgangs- bzw. Tagesanbruchsmotiv ganz
im Sinne der klassischen griechischen Tragddie34 als Einleitungstopos
(vgl. etwa Oedipus 1-5, Hercules furens 123ff.). Auch Joh 1,4.5 ist
interpretierbar als Anspielung auf dieses Motiv.

— Im Oedipusprolog Senecas (1-5) hat der Tagesanbruch vor allem die
Funktion als Lichtbringer das Unheil Thebens sichtbar und bewusst zu
machen. Eine dhnliche Funktion hat das Licht im JohEv (vgl. etwa
3,191f.; 9,31t)).

— Dunkelheit bzw. Nacht symbolisieren sowohl bei Seneca als auch im
JohEv auf vielfdltige Weise das Bose. Die aus dem Himmel vertriebene
Juno etwa heckt ihren bosen Plan gegen Hercules in der Nacht aus (HF
1-124), Judas verschwindet zur Ausfiihrung seines bosen Plans, wie der
Verfasser des JohEv ausdriicklich betont, in der Nacht (13,30). Der
Hollenhund, von Hercules zum Erdkreis emporgeschleppt, presst die
Augen zusammen, um das verhasste Tageslicht zu vertreiben (824f.),
gemadss Jesus hasst jeder, der Boses tut, das Licht (Joh 3,20).

— Die Anwendung einer Kampfterminologie auf das Verhiltnis zwischen
Licht und Finsternis findet sich — und zwar ohne dass sie zu einem

von Junos Hass, und sein Leiden besteht gerade darin, dass ihm die Freveltat als eigene
erscheint. «Das stoische Exemplum, das der Dichter an dieser Figur demonstrieren will, liegt in
der schliesslichen Bereitschaft des Hercules, trotz des belastenden Bewusstseins einen objektiv
griasslichen Frevel begangen zu haben, doch weiter zu leben.» Er nimmt die «Biirde des
Weiterlebens» gewissermassen als ein weiteres « Hercules-Werk» auf sich (HF 1316) (Vgl.
Zwierlein 29).

34 Nihere Belege und Erorterung des Motivs finden sich bei V. Wurnig, Gestaltung und
Funktion von Gefiihlsdarstellungen in den Tragddien Senecas, Frankfurt/M, Bern 1982,
35ff.



262 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

grosseren mythologischen Zusammenhang entfaltet wiirde, bei beiden

Schriftstellern. Wiahrend Seneca von der besiegten Nacht spricht (1261,

vgl auch Tro. 170 u.a.) und seinem Helden befehlen ladsst, die Finsternis

zu durchbrechen (HF 280), gibt es im JohEv die Finsternis, die das Licht
ergreifen will (1,5; 12,35) und den «Helden», der trotz der Gefahr der

Nacht (9,4) als das Licht selbst, Menschen aus der Finsternis herauszu-

ziehen vermag (12,36.46).

Einige weitere Beobachtungen kommen dazu.

Um den Fluch, der auf Thyest lastet, in Erinnerung zu rufen, bezieht sich
Seneca im gleichnamigen Stiick auf Tantalus, der seinen Sohn tétet, ithn in
Tduschungsabsicht den Go6ttern zum Mahl vorsetzt und daraufhin, nach-
dem die Gotter es bemerken, mit ewigem Hunger und ewigem Durst
bestraft wird (Thy 144ff.). Versteht man Joh 6 als eine Art johanneischen
Gegenentwurf zum Thyest-Tantalus-Komplex, so werden die «harten»
(vgl Joh 6,60) auf kannibalistische Vorstellungen anspielenden Formulie-
rungen in 6, 51ff. besser verstdndlich.33

Wenn es in Senecas «Medea» 199f. heisst, dass derjenige, der
beschliesst, ohne die andere Partei anzuhoren, nicht gerecht ist, so driickt
sich dort daselbe Rechtsempfinden aus wie in Joh 7,51.

Deianira (Herc. Oet. 854f.) und Kaiphas (Joh 11,50; vgl. auch 18, 14)
kniipfen beide einen Zusammenhang zwischen der Vernichtung der jewei-
ligen Hauptfigur und der Vernichtung des Volkes.

Die Debatte zwischen Lycus, Megara und Amphitryon um den wahren
Vater des Hercules erinnert an die Debatte um den wahren Vater Jesu im
JohEv: So wie fiir Lycus Amphitryon der Erzeuger des Hercules ist (HF
357)und er dementsprechend nur spottelnd fragen kann: Quo patre genitus
caelitum sperat domos? (HF 438), so ist fiir die Juden Jesus der Sohn Josefs
und seine himmlische Herkunft deshalb unglaubwiirdig (Joh 6,42). So wie
Lycus die Behauptung Amphitryons, Jupiter sei der wahre Vater des
Herkules, als Kriankung Jupiters ansieht (HF 447f.), so ist fiir die Juden
Jesu Behauptung, Gott sei sein Vater, gottesldsterlich und Grund fiir die
Steinigung (Joh 5, 18).

35 Der Thyest-Stoff war zu der Zeit in Rom anscheinend relativ populidr. Horaz, Ars Poetica
91, nimmt ihn als Schulstiick seiner Gattungslehre. Gemass Cancik, ebda. (A. 27) 253 plante
Curiatius Maternus einen Thyest, und Varius schrieb einen. Der bekannte Vorwurf des Celsus,
die Christen feierten «thyestische Mahlzeiten» setzt ebenfalls die allgemeine Verbreitung des
Stoffes voraus.



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 263
VI. Zusammenfassung

Die in diesem Aufsatz dargestellten Beobachtugen und Uberlegungen
ergeben ein insgesamt relativ geschlossenes Bild von der Entstehung und
dem Charakter des JohEv.

Der Verfasser erlebt in hoherer Stellung — etwa als rabbinischer Lehrer,
Synagogenvorsteher oder Schreiber — einen Teil der Reden und Taten Jesu,
sowie der Debatten mit und um ihn ziemlich direkt mit und skizziert sie in
midraschartiger Form. Etwa wihrend der Unruhen im Jahre 44 kommt er
in romische Gefangenschaft, arbeitet dort als Schreiber und gerit so in die
Einflussspire romisch-hellenistischen Kulturschaffens.3¢ Orientiert an der
Tradition des romischen Dramas und der darin aufgenommenen Tradition
der klassisch griechischen Tragodie, sowie in Konkurrenz zu den darin
enthaltenen Mythen entwickelt er eine besondere Form des Christusdra-
mas, in die er sein (miindlich oder schriftlich) mitgebrachtes Material
(Zeugnis) iiber das Leben Jesu einarbeitet. In diesem Kontext wird die
Auseinandersetzung mit der in den aktualisierten Mythen zum Ausdruck
kommenden Ideologie der Kaiserapotheose3’” und das Bekenntnis zum
Montheismus dringlich: Der Evangelist «hammert» regelrecht ein, dass
Vater und Sohn eins sind (5,30.43; 6,44; 7,16f.; 8, 16ff. usw.) und wehrt
damit mit einiger Schirfe die Vorstellung ab, dass der Messias ein neuer,
mit Eigenleben ausgestatteter Gott ist. Eine solche Aussage, dass nur der
einziggeborene Gott Gott je gesehen habe (1, 18, vgl. auch 3, 13) klingt zwar
tautologisch, markiert aber gerade in dieser Zuspitzung deutlich die Gren-
ze zum romisch-hellenistischen Auf und Ab der Seelenwesen zwischen
Gott-, Mensch- und Kaisergestalt.

Aus drei Griinden schliesslich diirfte es keine unhaltbare Annahme sein,
dass das JohEv — in einer der unsrigen bereits sehr nahe kommenden Form
- in der Regierungszeit Neros erstmals verdffentlicht wurde:

1. Die Berithrungen mit Form und Inhalt der Tragddien Senecas, also den

Werken des Erziehers und Berater Neros, machen es gut moglich, dass

36 Angesichts eines solchen vorstellbaren Schicksals des Evangelisten ergibt es keinen Sinn,
den jiidischen Hintergrund des JohEv (etwa in Form der Beeinflussung durch synagogales
Lektionar und rabbinische Predigtmuster) gegen einen romisch-hellenistischen Hintergrund
auszuspielen. Der eine schliesst den anderen m.E. nicht aus.

37 Zur Aktualitiit dieser Auseinandersetzung, vgl. etwa Senecas «Apocolocyntosis» (Satire
auf Tod, Himmel- und Hollenfahrt des Kaisers Claudius); oder den Bericht Philos iiber die
Unterredung der jiidischen Gesandtschaft aus Alexandria mit dem sich fiir géttlich haltenden
Caligula in: «Legatio ad Gaium», dort besonders §349-59.



264 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

der Verfasser des JohEv vom selben «Zeitgeist» wie Seneca gepragt
war.

2. Neros besondere Liebe zur in Rom sonst eher als unromisch geltenden
Tragodieist allgemein bekannt (vgl. auch A. 29). Laut Sueton, Nero 21,3
trat Nero selbst als Schauspieler auf, u.a. in so bekannten Stiicken wie
der Orestie und dem Odipus. Im «Herculem insanumy spielte er die
Titelrolle. Insgesamt kann man davon ausgehen, dass die Dramendich-
tung in dieser Zeit eine kurze Renaissance erlebte, und sich so der
Verfasser des JohEv, Seneca und andere Schriftsteller stark dieser
Schreibweise unterwarfen.

3. Vor allem wohl aufgrund der Sympathie, die Poppda zum Judentum
hegte, war Nero — zumindest zeitweise — den Juden freundlich gesonnen.
«Durch den Mimen Halityrus, einen Juden, der bei Nero sehr in Gunst
stand, wurde Josephus in Puteoli der Kaiserin Poppéda vorgestellt und
erlangte mit ihrem Beistande die Befreiung einiger Priester, die der
Prokurator Felix in Ketten an den Kaiser gesandt hatte.»38 Der Einfluss
dieses jiidischen Schauspielers ist gut als Indiz dafiir anzusehen, dass der
Verfasser des JohEv als jiidischer Dramatiker unter Nero ebenfalls
Veroffentlichungs- und Auffiihrungsmoglichkeiten gehabt haben
kann.

Friedmar Kemper, Berlin

38 Vgl. Josephus, Vita 16. Das Zitat stammt von L. Friedlidnder, Sittengeschichte Roms,
Wien 101934, 59.



	Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

