
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 3

Artikel: Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

Autor: Kemper, Friedmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

7. Gründe für eine Frühdatierung

Es gibt einige gewichtige Gründe, die die Vermutung nähren, dass das

Johannesevangelium (=JohEv) früh entstanden ist - zumal die
Auslegungsgeschichte bis auf den heutigen Tag deutlich die rätselhafte, im
Vergleich zu den anderen Evangelien «schwierigere Lesart» bezeugt, und
ihm schon deshalb etwas Ursprüngliches, die Gattung der Evangelien
Begründendes anhaftet.

Von den Schriften des Neuen Testaments ist der Text des JohEv,
insbesondere mit den Papyri p52, p66, p75 und den Zitaten im sogenannten
Unbekannten Evangelium (Papyrus Egerton 2) am ältesten und besten
bezeugt. Wenn p52 vor 125 n. Chr. geschrieben wurde, er nicht die Urschrift
und der Fundort Ägypten nicht der Ursprungsort des JohEv ist, so ergibt
sich zu dem meist als Abfassungszeit angenommenen Jahr 90 ein so

geringer Abstand,1 dass es im Vergleich mit der Geschichte anderer Texte
überraschen müsste, wenn das Evangelium sich so schnell und weit
ausgebreitet hätte. Insofern spricht bereits textgeschichtlich einiges für eine
frühere Datierung.

Die Annahme der späten Entstehung hängt wesentlich an der Interpretation

des griechischen Worts <aposynagogos>. Geschichtliche Voraussetzung

des damit im Evangelium bezeichneten Sachverhalts (9,22; 12,42;
16,2) soll nach Auffassung vieler Forscher eine Synagogenausschlusspraxis
sein, die sich aufdie um 90 in das jüdische 18-Bitten-Gebet aufgenommene
«Verfluchung der Häretiker» gründen soll. Dem widerspricht nun aber,

- dass sich konkrete Ausschlussverfahren, die auf jener Verfluchung
basieren, nicht nachweisen lassen;

- dass <aposynagogos> nur im JohEv, nicht aber in anderen christlichen
Schriften nach 90 verwendet wird;

- dass sich keine Anzeichen finden, die es in irgendeiner Ausprägung als

griechisches Äquivalent zum hebräischen <Birkathha-Minim>
wahrscheinlich machen würden.

1 Vgl. K.u.B. Aland, Der Text des NT, Stuttgart 1982, 97: «... neuerdings scheint sich aber
die Überzeugung durchzusetzen, dass das Jahr 125 die Endgrenze darstellt, so dass p52 ganz
dicht an die wahrscheinliche Entstehung des Johannesevangeliums um 90-95 n. Chr.
heranrückt.. .» Gegen 125 als Endgrenze wendet sich G. Strecker, Die Anfänge der johanneischen
Schule, NTS 32 (1986), 41, A. 50: Für die Entstehung von p52 müsse mindestens die Zeit bis
150 offen bleiben.



248 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

Die nachfolgenden Argumente sollen zeigen, dass das JohEv gut weit vor
90 entstanden sein kann.

Für eine Entstehung vor 66 etwa sprechen einige Bemerkungen im
Evangelium selbst, die es nahelegen, dass der Verfasser zu der Zeit, als er
schrieb, den jüdisch-römischen Krieg (66-70) noch nicht miterlebt
hatte:

- Er bringt keine Prophezeiung Jesu, die in dem Masse wie etwa Mt 24,2
und Lk 21,6 als Anspielung auf die Tempelzerstörung, oder wie Lk
21,20 auf den Krieg überhaupt, interpretierbar ist.

- Die Befürchtung der Hohenpriester und Pharisäer in 11,48 beinhaltet,
dass die Römer den Ort (wohl den Tempel) und das Volk wegnehmen,
nicht aber dass sie das Land verwüsten und den Tempel zerstören. Hätte
der Evangelist von letzterem gewusst, so hätte er die Befürchtung
sicherlich krasser formuliert.

- Die Stellung der <Tempelreinigung> am Anfang des Evangeliums ergibt
einen guten Sinn, wenn man sie als reformerischen Akt begreift, mit dem
der Verfasser seine Hauptfigur erstmals vor die Öffentlichkeit treten
lässt. Die gigantomanisch erscheinenden Worte von 2,19 stehen in
solcher einführenden, spannungsweckenden Funktion (aber auch in
ihrem symbolischen Wert zur Darstellung der Grösse des Messias)
ebenfalls gut. Wertlos - bis hin zur Lächerlichkeit - allerdings wird eine
solche Szene, wenn beim Hörer die Kenntnis der Tempelzerstörung
vorausgesetzt werden muss.2

- Weder Johannes, noch eine andere Figur im JohEv bringt die vier Topoi
Taufe, Busse, Vergebung der Sünden, zeitlich nahe ßacnAeia xoß 0eoß in
den für die synoptischen Evangelien zentralen Zusammenhang. Der
pexctvota-Begriff fehlt ganz, was in guter Übereinstimmung mit dem
Bericht über die Täuferpredigt bei Josephus, Ant. XVIII 116ff., steht.
Der Begriff ßamleia xoß 0eoß findet sich nur zweimal (Joh 3,3.5).
Dabei ist jedoch im Gegensatz zu den synoptischen Evangelien nicht die
zeitliche Nähe, sondern eher die örtliche Ferne thematisiert. Erklärbar
ist dieser Befund unter der Annahme, dass die Verbindung jener vier

2 Die synoptische Darstellung der «Tempelreinigung» zu Beginn der Passion erscheint
dann auch wie eine durch die Katastrophe motivierte Uminterpretation. Nicht mehr Jesu

Aktion und Eifer für den Tempel (vgl. Çt|A.cott|ç Joh 2,17, oder die ausdrucksstarken Verben in
Joh 2,15 gegenüber denen in Mt 21,12; Lk 19,45) stehen im Vordergrund, sondern die
Schilderung der Missstände (Mt 21,13; Mk 11,17; Lk 19,46 nennen den Tempel a7tf|kcuov
kporcov, während Joh 2,16 das vergleichsweise harmlose oÎkov èpitopiou hat), die offensichtlich

dazu dienen soll, die Zerstörung mit dem Gedanken des Gottesgerichts und der Notwendigkeit

eines neuen Mysteriums zu verknüpfen.



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 249

Topoi typisch ist für eine apokalyptische Strömung, die sich erst nach
der Tempelzerstörung ausbreitet, und den Autoren des JohEv als vorher
Schreibenden folglich noch nicht erfasst hatte.

- Joh 19,15 impliziert eine ausgesprochen scharfe Kritik an der
opportunistischen Haltung der Hohenpriester gegenüber Rom und dem Caesar3,
die m.E. in dieser Form nach 70 nicht mehr hätte geäussert werden
können.4 Die synoptischen Berichte wirken demgegenüber entschärfter:
Die Hohenpriester verschwinden als Verhandlungspartner des Pilatus
hinter der relativ konturenlosen Volksmenge (vgl. etwa Lk 23,1.4.13;
Mt 27,15.20; Mk 15,8.11 mit Joh 19,6.15), und der Schuldvorwurf,
Jesus mache sich zum König, ist nicht mehr mit einem positiven
Bekenntnis zum Caesar verknüpft.
Für ein hohes Alter des JohEv spricht weiterhin, dass sich in ihm noch

nicht die Konstituierung der Kirche abzeichnet:

- Petrus wird in 1,42 zwar als Fels bezeichnet, jedoch als solcher noch
nicht mit Ekklesia assoziiert wie in Mt 16,18.

- Es fehlt eine Abendmahlstradition. Joh 6,51 ff. zeigt hierzu höchstens
Ansätze.5

- Die Erwähnungen der Taufe sind nebensächlich und uneindeutig:
- Es wird nirgends gesagt, dass Jesus von Johannes getauft wurde.

- Johannes erscheint primär in seiner Funktion als Zeuge und nur
beiläufig wird seine Tauftätigkeit erwähnt.

- Entgegen allen anderen Quellen ist angedeutet, dass Jesus selbst
Täufer war (4.1 ; der direkt folgende, offenbar spätere Widerspruch in
4,2 wirkt wenig glaubwürdig).

- Es gibt keinen Taufbefehl.

3 Vgl. auch die in 11,47 ff. zum Ausdruck kommende politische Strategie. Der Evangelist
wird die Teile der Priesterschaft vor Augen gehabt haben, die mit der romfreundlichen Politik
der Herodianer soweit kooperierten, dass solche Aktionen, wie etwa das Aufhängen der Kette
Caligulas im Tempel (Jos. Ant. XIX, 6.1), möglich wurden.

4 Auch als überreizte christliche Polemik ergibt 19,15 keinen Sinn. Warum sollte sie sich so

speziell gegen die Priesterschaft richten? Warum sollten die Christen den Juden nach der
Kriegsniederlage ausgerechnet ihr positives Bekenntnis zum Caesar vorhalten? Wie soll dieses

pro-römische Bekenntnis in einen ursächlichen Zusammenhang mit der Tempelzerstörung
durch die Römer gebracht werden?

5 Sollte 6,51 ff. redaktionell mit der Absicht interpoliert worden sein, um dem Evangelium
eine Abendmahlstradition beizugeben, so ist es unerklärlich undeutlich. Eher ist R.A.
Culpepper, Anatomy of the fourth Gospel, Philadelphia 1983, 197, A. 126 zuzustimmen: Die
Verse gehören erstens innerhalb des 6. Kap. zur fortschreitenden Entwicklung der Assoziationen

über «Brot», und zweitens, indem die harte Sprache zum Abfall vieler Jünger führt, zum
integralen Bestandteil der gesamten Evangeliumskonzeption.



250 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

Gerade die Beiläufigkeit der Erwähnungen spricht dagegen, dass der
Evangelist (etwa in indirekterer Weise mit der <Geburt von oben> Joh
3,3ff.; oder dem debendigen Wasser> Joh 4) eine Tauflehre entfalten
oder einen Beitrag zu ihr leisten wollte.

- Es fehlt das <Vaterunser>.

- Gegenüber den synoptischen Aufrufen zur Nachfolge und Mission steht
im JohEv das Bleiben, Bewahren und Nicht-Verlieren im Vordergrund,
m.E. Indiz für die vielleicht sogar als apologetisch zu bezeichnende
Absicht des Verfassers, nicht Neues zu gründen, sondern die Worte Jesu

innerhalb des Judentums zu bewahren.
Als letzter Anhaltspunkt für die Frühdatierung soll hier das eigenartige

Verhältnis des frühen Christentums zum JohEv geltend gemacht werden.
Zur Verdeutlichung der Problematik ziehe ich eine Formulierung Ernst
Haenchens6 heran:

«Aber erst gegen 180 verbreitet sich - und nun sehr rasch - das, was man die frühchristliche
Tradition über das 4. Evangelium nennen kann: Der Apostel Johannes habe im hohen Alterdas
4. Evangelium verfasst. Damit erhebt sich die Frage: Wenn dem so war, warum schwiegen die
apostolischen Väter so beharrlich davon? Warum wurde nicht der Zebedaide als Autor
genannt? Warum wurden dem JE keine wörtlichen Zitate entnommen? Oder lassen sich doch
(wie manche Gelehrte behaupten) johanneische Spuren in der frühchristlichen Literatur
nachweisen?»

Angesichts der frühen Textbezeugung um 125 oder früher (vgl. Anm. 1)

und der dammbruch-ähnlichen Plötzlichkeit und Breite der Tradition nach
180, ist es relativ wahrscheinlich, dass das Evangelium schon vor 180
bekannt war, jedoch von den apostolischen Vätern als häresieverdächtiges,
von Gnostikern gebrauchtes und möglicherweise von einem nicht eindeutig

zum Christentum konvertierten Juden geschriebenes7 Werk verschwiegen

und abgelehnt wurde. Vielleicht gehörte es zu den Evangelien, deren
Schreibabsicht Papias für verfehlt gehalten hat.8 Mit ziemlicher Sicherheit

6 E. Haenchen, Die frühchristliche Tradition über das vierte Evangelium, in: Das
Johannesevangelium, Tübingen 1980, 5.

7 Gegenüber dem sich römisch bekennenden Paulus (Apg 16, 37 ; 22,25 ff.) könnte etwa der
jähe Abbruch der Johannestradition in der Apg oder das Fehlen des Johannes in der
Schicksalsbeschreibung der Säulen (I Clem 5) auf einen sich politisch zum Judentum bekennenden
Johannes hinweisen. Dies wäre dann Ächtungsgrund für ein mutmasslich von ihm verfasstes

Evangelium.
8 Dass er solche kannte, ist aus der Art zu schliessen, in der er das Markusevangelium

verteidigt (Vgl. Euseb, KG III, 39,15).



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 251

wurde aus ihm zitiert (vgl. etwa Ign Eph 7,2; IgnRöm 7,3; das «Unbekannte

Evangelium» oder auch die Johannesbriefe). Insgesamt scheint mir
alles darauf hinzudeuten, dass sein Wert im frühen Christentum stark
umstritten war.9 Wenn es angesichts dessen trotzdem gelang, es nach 180

nicht nur als kanonische Schrift durchzusetzen, sondern ihm auch noch,

gemessen am Kriterium «apostolischer Verfasserschaft» einen Vorteil
gegenüber den synoptischen Evangelien zu verschaffen10, so ist dies ein
zusätzliches Indiz für die Frühdatierung.

II. Adressaten/intendiertes Publikum11

Folgende Gründe sprechen dagegen, dass das JohEv in der vorliegenden
Fassung für ein ausschliesslich jüdisches Publikum geschrieben worden
ist:

- die Übersetzung hebräischer Worter (1,38.41.42 u.a.)

- die besondere Kennzeichnung hebräischer Wörter (19,13.17 u.a.)

- die Erklärung jüdischer Bräuche (2,6; 4,9 u.a.)

- die Distanz gegenüber dem Judentum, die der Verfasser für sein Publikum

voraussetzt, etwa wenn er die Feste als Feste der Juden bezeichnet
(2,13; 6,4 u.a.), ähnlich wie Josephus häufig sehr undifferenziert von
«den Juden» spricht oder statt d>Se weit häufiger die Demonstrativa sksî
und ÈKgfÔF.v verwendet und damit ausdrückt, dass sich für ihn und das

Publikum das im Evangelium dargestellte Geschehen nicht «hier»,
sondern «dort» abgespielt hat.

- der beim Publikum vorausgesetzte Mangel an Ortskenntnis, der sich in
topographischen Angaben (2,1; 4,46 u.a.) oder den für einen Juden
wohl kaum nötigen Ortsbeschreibungen wie etwa in 5,2 oder 19,41
ausdrückt.

Da eine christliche Gemeinde ohne jüdischen Einfluss für das erste und die
erste Hälfte des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts wohl kaum denkbar
ist, und demzufolge deren Bekanntschaft wenigstens mit Grundbegriffen

9 Dafür sprechen auch die «Nachwehen», etwa wenn nach 180 der römische Presbyter
Caius und die «Aloger» den Gnostiker Kerinth als Verfasser des JohEv bezeichnen. Bedenkt

man allerdings, dass laut Epiphanius, Haer. XXVII, bereits Paulus und das Apostelkonzil in
Kerinth einen Hauptgegner erblickten, so spricht auch dies nicht gegen eine Frühdatierung.

10 Vgl. O. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien, ThZ 1 1945): Markus und Lukas waren
nur Apostelschüler, Matthäus kein sonderlich repräsentativer Apostel.

11 Das Publikumsproblem ist gut erörtert bei Culpepper, (A. 5), 211 ff.



252 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

des Judentums (wie etwa Rabbi, vgl. die Übersetzung in Joh 1,38, oder
Messias, vgl die Übersetzung 1,4112) vorausgesetzt werden muss, ist ein
ausschliesslich heidenchristliches Publikum ebensowenig vorstellbar.13 Als
eine nur nach aussen gerichtete Missionsschrift wiederum ist das Evangelium

zu kompliziert und zu uneindeutig, verkündigt viel zu wenig
Lebensanweisungen und ist in der Darbietung einer Heilslehre zu wenig universal
ausgerichtet. Insofern bleibt nur die Möglichkeit, dass der Evangelist ein
alle Gruppen umfassendes, allerdings angesichts der Hintergründigkeit14
und des literarischen Niveaus (vgl. etwa die Dreisprachigkeit der
Kreuzesaufschrift 19,20, die Anspielung auf die Buchform 21,25 oder die
Allgemeinbildung, die etwa hinsichtlich des Alten Testaments vorausgesetzt
wird) wohl auch ein eher als intellektuell zu bezeichnendes Publikum
intendierte. Ein solches kann man sich am besten in Rom oder einem
Kulturzentrum ähnlicher Art vorstellen.

III. Verfasser

Die Passage 21,20-24 belegt deutlich, dass der Autor der uns vorliegenden

Fassung des JohEv daran interessiert war, seine Identität hinter dem
im ganzen Evangelium namenlos bleibenden Lieblingsjünger zu verbergen.
Da er jedoch kein Pseudonym wählt, leistet er in gewisser Weise der

12 Für das kaiserzeitliche Heidentum ist die Verwendung des hebr. Wortes Messias, mit der

dazugegebenen Erläuterung durchaus sinnvoll, weil «christon» ansonsten zu leicht mit Medizin,

Sport und Hautpflege assoziiert würde. Vgl. G. Zuntz, Ein Heide las das Markus-
evängelium (in: H. Cancik, Markus-Philologie, Tübingen 1984, s. 205-222), s. 205.

13 Obwohl Culpepper (A5), 224 ff., in seiner «synthesis» zunächst noch unterscheidet «that
the intended audience is either Christian or at least is familiar with the gospel story» (224),
plädiert er dann doch für ein ausschliesslich christliches Publikum: «Analysis of the gospel's
indications of its intended audience confirms, or at least complements, much of the recent
research which has concluded that John was written for a particular community of believers.»
(225). M.E. harmoniert diese Folgerung keineswegs mit der vorhergehenden Analyse, sondern

belegt lediglich, dass fast jede neuere Johannesinterpretation auf die geradezu wie eine

Interpretationskonstante erscheinende «johannische Gemeinde» hingebogen wird. Damit
hängt wohl auch zusammen, dass die Möglichkeit, das Evangelium sei für alle Gruppen
geschrieben und habe auf kultureller Ebene einen durchaus universalen Anspruch, gar nicht
erst in den Blick kommt.

14 Die Analyse dieser Hintergründigkeit geschieht sehr differenziert bei D.W. Wead, The

literary devices in John's gospel, Basel 1970. Angesichts der genauen Unterscheidungen etwa
zwischen den verschiedenen Arten doppeldeutiger Ausdrücke, Zeichen, Symbole, Metaphern,
die Technik der unbeantworteten Frage etc., erscheint es schlüssig, dass Wead die Kategorie
«Missverständnis» als zu ungenau ablehnt (69 f.).



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 253

Annahme der Kirchenväter nach 180 Vorschub, die ihn - gestützt auf die
synoptische Tradition und die Lieblingsjüngerformel - mit dem Zebedai-
den Johannes identifiziert. Dass sich dies so durchsetzen kann, weist m.E.

- neben dem hohen Alter - daraufhin, dass der Verfasser sich so sehr in der
Nähe des Zebedaiden bewegt haben muss, dass eine «Verwechselung»
prinzipiell möglich war.15 Neben diesem ungewissen Sachverhalt kann
man einige andere Merkmale der Person ausmachen:

- Es scheint mir aufgrund der Kenntnisse und Interessen des Verfassers
unbestreitbar, dass seine Identität jüdisch ist.

- Seine Bezeichnung als Lieblingsjünger macht es wahrscheinlich, dass er
eine sehr unmittelbare Beziehung zu Jesus bzw. zur Jesustradition hatte
(vgl. besonders auch 19,26 f.).

- Das Evangelium als ganzes zeigt, dass der Verfasser schreiben und
literarisch komponieren kann. Man kann daher gut voraussetzen, dass
diese Fertigkeit ihn für die Römer wertvoll macht, und ihn analog dem
Schicksal vieler anderer vornehmer und gebildeter Nichtrömer (z.B.
auch Josephus) zunächst in römische Gefangenschaft16 und zu einem
späteren Zeitpunkt in eine gehobenere gesellschaftliche Stellung (z.B.
als Freigelassener) bringt.

- Die Beobachtung, dass der Verfasser besondere Sympathie zu den

ap%ovxeç hegt (vgl. etwa die positive Darstellung des Nikodemus, sowie
die Vermerke über die erfolgreiche Überzeugungsarbeit 7,26.48;
12,42), könnte daraufhindeuten, dass er sich selbst zu ihnen rechnet,
und damit eher zur jüdischen Oberschicht zu gehören scheint.17

- Die eigenartige Form der Anonymität ist möglicherweise dadurch
bedingt, dass der Verfasser «zwischen den Stühlen sitzt»: Als einfluss-

15 Das Schicksal des Zebedaiden ist ungewiss. In der Apg taucht er das letzte Mal 8,14 auf.
In 12,2 erfährt man, dass sein Bruder Jakobus hingerichtet wurde. In 12,12; 13,13 und
15,37 ff, ist dann von einem Johannes Markus die Rede. P. Parker, JBL 79 1960) 97 ff., kommt
gar zum Ergebnis, von letzterem stamme das JohEv. Jedenfalls unterstützt die Ungewissheit
die Verwechslungsmöglichkeit.

16 Vorstellbar, dass dies im Zusammenhang mit den Unruhen 44 geschieht, also dem
Datum, das allgemein mit der Nachricht vom Tode des Jakobus in Apg 12,2 in Zusammenhang
gebracht wird. (vgl. dazu auch A. 7 und 15)

17 Die Äusserung von Polykrates im Osterfeststreit, Johannes, der an der Brust Jesu gelegen
habe, sei Priester gewesen (vgl. Euseb, KG V 24,2-8), so wie mögliche Beziehungen zu den mit
dem Priesteradel eng verbundenen Sadduzäern, gegen die der Evangelist anders als die
Synoptiker nicht polemisiert, (vgl. dazu die Thesen von D. E. H. Whiteley, Was John written by
a Saducee? ANRW II, 25,3,2481 ff.) können möglicherweise als zusätzliche Belege für die
Zugehörigkeit des Verfassers zu einer - allerdings wohl eher romfeindlichen (vgl. 247) -
Fraktion der Oberschicht gewertet werden.



254 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

reicher Freigelassener in Rom (wenn die These stimmt) ist er den Juden
(und ersten Christen) verdächtig; als Jude dagegen, der in ironisch
versteckter, aber kaum übersehbarer Form die römischen Besatzer
kritisiert (vgl. Joh 10,1 -10) und lächerlich macht (vgl. 19,12-15: Pilatus
erscheint geradezu als ängstliche «Marionette» in den Händen der
Juden),18 setzt er sich leicht der Verfolgung durch die römische Zensur
aus.

IV. Dramatische Schreibweise19

Gemessen an der aristotelischen Unterscheidung zwischen episch
(«berichten») und dramatisch («alle Figuren als handelnde auftreten zu
lassen») (Poetik 1448a) entspricht die Grundstruktur des JohEv stärker
letzterem20:
1. Dominanz der Dialogpartien/Wechselreden

- Betrachtet man die Einleitungen zu direkter Rede («er sagt zu ihm»
o. ä.) als notdürftig epiisierte Form der dramatischen Sprecherangabe

18 Vgl. dagegen die loyale Haltung der Synoptiker (Mt 22,17 ff. par)
19 Den Terminus «Schreibweise» verstehe ich im Sinne von K.W. Hempfer, Gattungstheorie,

München 1973, 27: «Mit <Schreibweise> sind ahistorische Konstanten wie das Narrative,
das Dramatische, das Satirische usw. gemeint, mit <Gattung> historisch konkrete Realisationen
dieser allgemeinen Schreibweisen wie z. B. Verssatire, Roman, Novelle, Epos usw.. » vgl. auch
die weitere Differenzierung 225.

20 Ob das JohEv als Drama jemals fertiggestellt worden ist, ob die Brüchigkeit und
Widersprüchlichkeit der uns heute vorliegenden Fassung auf die lediglich kommentierende
und skizzierende Hand des Verfassers selbst, auf die Hand eines hinzufügenden und
streichenden Redaktors oder auf beide zurückgeführt werden kann, und inwieweit man davon
sprechen kann, dass es nachträglich oder gar gleichzeitig in epiisierter Fassung, versehen mit
chronologischen und geographischen Daten, erschien, kann im Rahmen dieses Aufsatzes nicht
erörtert werden. Mit der These der «dramatischen Grundstruktur» des gesamten JohEv wende
ich mich auch gegen Auffassungen, in denen eine eher als zufällig geltende und dementsprechend

nur vage dargestellte Ähnlichkeit des JohEv mit einem Drama zum Anlass genommen
wird, die Situation einer joh. Gemeinde allegorisierend in einer Theatersprache zu beschreiben

(vgl. etwa G. C. Nicholson, Death as departure, Chico/California 1983 (SBLDS 63), 38 ff., im
Anschluss an die von J. L. Martyn entwickelte Idee vom «two level drama»), oder in denen das

Dramatische nur als Ausgestaltungstechnik des Episch-Narrativen in den Blick kommt (vgl.
etwa H. Windisch, Der Johanneische Erzählungsstil, in: Eucharisterion, FS für H. Gunkel,
Göttingen 1923). Die für eine Gattungstheorie grundsätzliche Unterscheidung von episch -
dramatisch scheint mir überhaupt in die exegetischen Fächer zu wenig eingedrungen zu sein.

Zu bemerken ist an dieser Stelle weiterhin, dass «dramatische Schweibweise» noch nicht
automatisch das Problem der Aufführbarkeit impliziert, (vgl. A. 30)



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 255

(«Name») und berücksichtigt sie nicht als Erzählerbeitrag, so ergeben
sich bemerkenswert lange Passagen mit mehrmaligem Sprecherwechsel,

die ganz ohne «Erzähler» auskommen (3,2b-21; 4,10-26;
6,25b-40; 8,31-58 usw.).

- Der übrig bleibende Text besteht zu einem grossen Teil aus Passagen,
in denen die Zwischenbemerkungen21 des «Erzählers» (besser sollte
man von Kommentator sprechen) als Regieanweisungen verstanden
werden können (1,19-52; 2,1-11; 5,1-16; 6,41-8,30 usw.)22.

- Die Reden Jesu, die sich in der Länge nicht von denen unterscheiden,
die andere antike Dramatiker ihren Figuren in den Mund legen, sind
relativ gut in die Dialoge eingebettet und grösstenteils dialogisch
ausgerichtet (vgl. etwa die Dominanz der 1. und 2. Person in 5,30-
47; in der Trostrede 14,23 ff. und im Gebet 17).

2. Ortswechsel (einzelne Beobachtungen)

- Die heimliche Reise Jesu nach Jerusalem (7,10, das fast wie ein
Treppe-Hoch-Schleichen wirkt) und das Hin und Her zwischen
Jesus-Maria-Martha-Juden 11 (11,20-27 Martha trifft Jesus; 11,28
Martha trifft sich heimlich mit Maria; 11,30f. Maria täuscht die
Juden, d.h. trifft sich ebenfalls heimlich mit Jesus) ist als Ortswechsel,

der einen historischen Eindruck machen soll (wie es dem
Epischen entsprechen würde) erstens viel zu schnell, zweitens in den
Ortsangaben in 11 zu ungenau, und drittens mit den Verheimli-
chungs- und Täuschungsmanövern23 für einen epischen Bericht viel
zu überladen und unanschaulich. In dramatischer Bühnendarstellung

21 Zum Problem der Zwischenbemerkungen Vgl. J.J. O'Rourke, Asides in the gospel of
John, NT 21 (1979) 210-219. Dort findet sich auch eine umfassende Zusammenstellung.

22 Als wirklich epische Passagen bleiben M.E. nur 2. 12-25; 4,43-54; 6,16-24; 12,1-19
und 19,16-42, wobei das Epische zum Teil eher einem Referat gleicht, das mehrere Szenen

kurz zusammenfasst (vgl. etwa 2,12ff. mit den Szenen 2,12 in Kapernaum; 2,13-16
Tempelreinigung; 2,17 die Jünger erinnern sich; 2,18-21 Gespräch mit den Juden, das im
Verhältnis zum Vorherigen viel zu friedlich ist; 2,22 wiederum Erinnerungsszene). Bei
19,16-42 könnte man zudem - darauf weist 19,35 - an einen in antiken Dramen gebräuchlichen

«Botenbericht» denken.
23 Vgl. den Satz von B. Asmuth, Einführung in die Dramenanalyse (Realien zur Literatur),

Stuttgart21984, 114: «Die für das Drama zwar nicht wesensnotwendige, aber doch als typisch
geltende, oft sogar als grundlegend angesehene Spannung...beruht hauptsächlich auf der
Polarität von Täuschung und späterer Entdeckung. So gesehen ist das Drama nicht nur
Rollenspiel, sondern meist auch eine Art Rätselspiel.» In dem Zusammenhang wäre
möglicherweise auch die für das JohEv häufig behauptete (vgl. etwa H. Leroy, Rätsel und
Missverständnis, Bonn 1968) Verwendung der Gattung/Form «Rätsel» präziser bestimmbar.



256 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

hätten diese Ortswechsel dagegen eine sehr gute, ein wenig ins
Komödiantische gehende Wirkung.

- Die Auffindungsszenen 1,41 ff. ; 12,21 f.) und auch das ziellose Umhergehn

Jesu in 1,36 sind nicht gut als Ereignisse in historischer Zeit und an
historischem Ort vorstellbar.

- Die episch viel zu zufällig wirkenden Wiederbegegnungen Jesu mit den
jeweils Geheilten (5,14; 9,35) sind besser als Wiederauftritte der Jesus-

Figur in ein und demselben Aufzug zu verstehen.

- Wenn die Ortswechsel als Kulissenwechsel oder andere Bühnenvorgänge
begriffen werden, lassen sich einige der Disharmonien besser beseitigen,

die sich ergeben, solange das Zeitgefüge des JohEv als historische
Chronologie angesehen wird:

- Der Eindruck etwa, dass das Evangelium einen Zeitraum von
zweieinhalb Jahren erzählt - dies lässt sich aus der Erwähnung von drei
Passahfesten (2,13; 6,4; 13,1) folgern - widerspricht dem durch die
genauen Tagesangaben (1,29.35.43; 2,1; 4.40.43 usw.) und dem
Szeneneinleiter pexà xoùxo/xaùxa (3,22; 5,1 ; 6,1 usw.) vermittelten
Zeitgefühl von nur wenigen Wochen. Der Eindruck der Lückenlosig-
keit, der durch letzteres entsteht, ist besser im Sinne einer szenischen,
dramatisch festgesetzten Reihenfolge, und die Angabe mehrmaliger
Passahfeste besser als mehrmalige Rückkehr zur selben Kulisse zu
erklären.

- Der Widerspruch der Tagesangaben 1,29.35.43 zu 2,1 löst sich auf,
sobald die dramaturgische Unterscheidung Auftritt-Aufzug
angewendet wird: Der 1. Aufzug wird mit der Orts-, bzw. Kulissenangabe
1,28 beendet. Der 2. Aufzug (für den allerdings eine Kulissenangabe
fehlt) beginnt mit 1,29 und besteht aus drei Auftritten: A. 1,29-34:
Johannes und Jesus; B. 1,35-42: Johannes, Jesus, Andreas, Simon
Petrus und ein namenlos bleibender Jünger; C. 1,43-51: Jesus,
Philippus und Nathanael. Der 3. Aufzug würde dann mit der expliziten
Kulissenangabe in 2,1 beginnen, wobei vermutlich mehr Gewicht auf
der Situationsangabe «Hochzeit» als auf der Ortsangabe «Kana»
liegt.24

3. Angaben über inhaltliche Voraussetzungen des Stücks, über Szenerie
und Bühnenvorgänge, die in den Worten der Personen Gestalt gewinnen

24 Ob die Orts- und Zeitangaben im Zuge eines nachträglichen Epiisierungsversuchs
gemacht worden sind, soll hier nicht entschieden werden. Allerdings sei vermerkt, dass sie etwa
im Verhältnis zu den «ortlosen» und breit ausgeprägten Szenen wie 1,29-51 oder 3,1-21, oder
auch zu der Technik, Orte nicht mit Namen, sondern mit den Handlungen, die dort stattgefunden

haben, zu bezeichnen (10,40; 11,30), einen eher sekundären Eindruck machen.



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 257

und den Erzähler relativ überflüssig erscheinen lassen (einzelne
Beobachtungen)

- Die «Geisttaufe» Jesu wird von einer mitspielenden Figur, nämlich
dem Täufer Johannes erzählt (1,29 ff.).

- Der «Erzählerbeitrag» 4,4-6 ist relativ überflüssig. Die Samaritane-
rin identifiziert sich in 4,9 selbst deutlich als solche, und dass es sich
bei dem Brunnen um den Brunnen Jakobs handelt, geht ebenfalls aus
ihren Worten in 4,12 hervor.

- Dass die Juden murren (6,41), ergibt sich aus den Worten Jesu (6,43)
und hätte vom Erzähler nicht extra erwähnt werden müssen (vgl.
auch 9,6 gegenüber 9,11.15).

- Nicht vom Erzähler, sondern von Sprechern aus dem Volk erfährt das

Publikum, dass der Christus laut Schrift aus Bethlehem kommen
müsse (7,42) und dass Jesus als Sohn Josephs (6,42) und Galiäer
(7,41) gilt.

- Aus den Worten Jesu (16,6) geht hervor, dass die Jünger traurig
sind.

- Die Angaben, die in 2,9 gemacht werden, sind nicht nur sämtlich in
den umgebenden Dialogteilen enthalten, sondern verderben zu
einem guten Teil auch die Pointe und den auf sie abzielenden
Dialogaufbau.

4. Regieanweisungen (einzelne Beobachtungen)

- einer Regieanweisung dürfte es entsprechen, wenn Handlungsabfolgen
sehr genau mechanisch zerlegt und nicht episch ausschmückend

beschrieben werden. Vgl. etwa 1,35-39 Johannes steht da - Jesus

geht umher - Johannes zeigt aufJesus - die beiden Jünger folgen nach

- Jesus wendet sich um - sieht sie nachfolgen - zeigt ihnen offenbar,
wo er sich aufhält (was der Leser nicht erfährt; vermutlich zeigt Jesus
nach oben); 13,3-5 Jesus steht vom Mahl auf - legt die Kleider ab -
nimmt ein Tuch - umgürtet sich-giesst Wasser in ein Becken; 20,11:
Maria steht aussen - weint - während sie weint, beugt sie sich in die
Gruft.

- Es werden relativ genaue Anweisungen für die Stellung der Figuren
gegeben. Vgl. etwa 8,9 Frau in der Mitte; 10,23 der umhergehende
Jesus wird von Juden umringt; 18,16 erst steht Petrus draussen an der
Tür, dann wird er hereingelassen, und stellt sich 18,18) zu denen, die
sich am Kohlenfeuer wärmen; 20,11 f. Maria steht draussen, die
beiden Engel sitzen in der Gruft und zwar jeweils an den beiden
Enden der Liegestelle.

5. Spannung und Geschlossenheit (einzelne Beobachtungen)



258 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

- Durch Variation der Redelängen (vgl. die schlagabtauschartigen Dialoge

4,15-18; 6,28-34; 9,8-12 u.a. mit Dialogen, in denen die
längeren Redeteile überwiegen) wird die Handlung beschleunigt und
verlangsamt.

- Der Autor sorgt für Abwechslung, indem er auch Szenen bietet, in
denen die Hauptfigur nicht vorkommt (vgl. 1,19-28; 7,40-52; 9,8-
34 u.a.).

- Die Technik der unbeantwortet bleibenden Frage (6,42; 7,41 f; 8,19
u.a.)25 dürfte ähnliche Funktion für die Spannungserzeugung haben
wie die Verheimlichungs- und Täuschungsmanöver (vgl. A. 23).

- Die innere Geschlossenheit wird durch zahlreiche Rückverweise
(4,45 auf 2,23; 10,40 auf 1,28; 18,14 auf 1 l,49f.; 15,20 auf 13,16
usw.) und durch Wiederauftritte von Personen in kleineren (Stati-
sten)rollen (etwa Nikodemus nach 3, Iff. in 7,50; 19,39; Lazarus
nach c. 11 in 12,2.9; Thomas vor 20,24ff. in 11,16; 14,5; Jesu

Mutter, gewissermassen das JohEv umschliessend, in 2,1 ff. und
19,25ff.) gut gewährleistet.

V. Senecas Tragödien als vergleichbare Dramen26

Aus den bisherigen Beobachtungen ergibt sich die Frage nach dem
Verhältnis des JohEv zur zeitgleichen dramatischen Literatur. Geht man
ihr nach, stösst man sofort auf die Tragödien Senecas, die wohl einzigen
uns erhaltenen antiken Dramen, für die etwa die gleiche Entstehungszeit
wie für das JohEv angenommen werden kann.27 Allerdings sind sie «eines

25 Vgl. D.W. Wead, (A. 14), 59ff.
26 Ergiebig wäre möglicherweise auch ein Vergleich mit der «Exagoge» des jüdischen

Tragikers Ezechiel. Fragmente dieser Exodusdramatisierung sind durch Euseb, Praep. Evang.

IX, 28.29 (vgl. auch Clemens v. Alexandria Strom. I 23,155) erhalten. Datiert wird die

«Exagoge» ungefähr ins 2. Jh. v. Chr. Zu diesem Komplex vgl. etwa A. Kappelmacher, Zur
Tragödie der hellenistischen Zeit, Wiener Studien 44 (1924/25); E. Vogt, Der Tragiker
Ezechiel, Jüd. Schriften aus hellenist.-röm. Zeit, Gütersloh 1983, Bd IV. Ob Ezechiel «durch
die Dramatisierung jüdischer Geschichte ein unanstössiges Pendant zur profanen griechischen
Tragödie» (Vogt, 118) schaffen wollte, und ob die Absicht des Verfassers des JohEv in
ähnlicher Weise beurteilt werden kann, wäre möglicherweise ein Ansatz für eine weitergehende
Untersuchung.

27 Aus den Berichten der röm. Geschichtsschreiber weiss man, dass auch von anderen
Dichtern dieser Zeit Tragödien geschrieben wurden. H. Cancik, Seneca und die römische
Tragödie, Neues Handbuch der Literaturwissenschaft, 3. Bd. Römische Literatur, hg. M.
Fuhrmann, 1974, 253, zählt einige auf.



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 259

der vertracktesten Probleme der römischen Literaturgeschichte. Der
Hauptgrund für diese Malaise ist... der Umstand, dass Seneca in den
philosophischen Schriften seine eigenen Tragödien weder nennt, geschweige

denn zitiert... Mehr noch, der Philosoph Seneca beurteilt Mythos und
Dichtung mit Ausnahme moralischer Sentenzen wie die des Publius Syrus,
sehr negativ.. ,»28 Auch in anderen Schriften des ersten und zweiten
Jahrhunderts sind die Tragödien so gut wie gar nicht bezeugt.29 Insofern ist die
Echtheit, insbesondere der Octavia, des Agamemnon und des Hercules
Oetaeus stark umstritten. Die Frage nach dem Verhältnis der Tragödien zu
Senecas philosophischen Schriften stellt die Senecaforschung zudem vor
ähnlich viele Probleme, wie das JohEv die Theologen. «Will Seneca stoische

Philosophie propagieren, stoische Moral predigen, schreibt er
Philosophen- und Erziehungsstücke? Wie steht Seneca zu den griechischen und
vor allem, zu den zeitgenössischen frühkaiserzeitlichen und den
republikanischen Tragikern? Für welches Publikum sind die Stücke geschrieben,
für öffentliches oder privates Theater, zur Rezitation, oder etwa nur für ein
«Lesepublikum», oder speziell zur Abschreckung für seinen kaiserlichen
Zögling?»30

Trotz dieser verworrenen Lage sind, insbesondere die Hercules-Dramen
betreffend, einige thematische Berührungen mit der Evangelienliteratur

28 H. Cancik, ebda, 251 f.
29 Ausnahme: Medea-Zitat bei Quintilian, Instit. orat. 9,2,9. Gemäss Tacitus, Ann.

14,52,3, wurde behauptet, dass Seneca Tragödien schrieb. Andrerseits weiss Tacitus, Ann. XV
65, davon, dass Seneca gerade in seiner Eigenschaft als Nicht-Tragöde gegen Nero und Piso als

Herrscher vorgeschlagen wurde.
30 H. Cancik, ebda, 251. O. Zwierlein, Die Rezitationsdramen Senecas, Meisenheim 1966,

hat die Aufführbarkeit grundsätzlich in Frage gestellt. Zwierleins Abriss über bühnenfremde
Dramen in der Antike (127 ff.) zeigt, dass bei Werken mit dramatischer Schreibweise
grundsätzlich zwischen Buchdrama, Rezitationsdrama und Bühnendrama unterschieden werden
sollte. O. Hiltbrunner, Seneca als Tragödiendichter (ANRW II, 32.2 (1985), 1004f., betont

gegen J. Dingels Behauptung (Seneca und die Dichtung, Heidelberg 1974), die Tragödien seien

der Widerruf der stoischen Philosophie, die «communis opinio» vom im stoischen Sinn
erzieherischen Zweck der Tragödie. Gegenüber der Auffassung, die Tragödien stünden am
Endpunkt eines Degenerierungsprozesses antiker Dramentradition (vgl. dazu etwa K. Ziegler,
tragoedia, in: PW 2/12 (1937) 2005 ff.), scheint sich mittlerweile, gerade auch angesichts ihres
Einflusses auf die englische Dramentradition, die Überzeugung von ihrem literarischen
Eigenwert durchgesetzt zu haben.



260 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

überhaupt,31 und darüberhinaus formalere Berührungen mit dem JohEv32
bemerkenswert. Die folgenden Beobachtungen beziehen sich grösstenteils
auf den Hercules fiurens (im weiteren HF):

Im HF kehrt Hercules nach vollbrachter Tat aus der Unterwelt zurück.
Er hat den Herrn des Todes besiegt (HF 582) und den Höllenhund Cerberus
zur Erde emporgezerrt (HF 807 ff). In einigen Zügen ergeben sich Anklänge
an die Erzählung von der Auferstehung Jesu, etwa wenn die Erde bebt (HF
521 f.), oder wenn Amphitryon, ähnlich ungläubig wie Thomas (Joh
20,24ff), sich über die Wirklichkeit des wiedergekehrten Herkules
vergewissert: «... Bist du es wirklich? Ich erkenne die Heldenarme und Schultern
...» (HF 618ff.). Ebenfalls vergleichbar sind die Heilandsfunktionen für
die Toten: Wenn die Toten Jesu Stimme hören, werden sie aus den Gräbern
hervorgehn und sich dem Gericht zu stellen haben (Joh 5,28 f.). Herkules
gilt als Lichtbringer für die Toten (HF 565 ff.) und das Thema vom
«späten» Zeitpunkt des Gerichts wird vom Amphitryon angeschnitten (HF
727).

Im zweiten Teil des HF tritt das ein, was Juno im Prolog des Stückes
ankündigte: Der triumphierende Hercules, der sich nun den Weg zu den
Oberen bahnen will (HF 995-974) - hier klingt deutlich das Motiv vom
«Weg zum Himmel» an (vgl. Joh 14,4-6, vgl. besonders auch 960ff. die
Bedeutung der Tür mit dem Ich-bin-die-Tür von Joh 10,9) - ermordet in
dem von Juno geschickten Wahnanfall Frau und Kinder und wird so, durch
die Freveltat erniedrigt, zum «besiegten Sieger» (vgl. die Ankündigung HF
116). Auch wenn dieser zweite Teil mit seiner, wenn man so will: «stoischen

Pointe»33 eher wie ein Gegenstück zum Triumph des christlichen

31 Vgl. dazu Cancik (ebda) insbesondere seine Inhaltsangabe des Herkules Oetaeus (258 f.):
«Der gehorsame Sohn und Knecht Gottes fühlt sich von seinem Vater verlassen (1137)... Die
Mutter und der Freund stehen am Scheiterhaufen; die letzten Worte des Sterbenden. «Ich
komme, Vater» (1726). Die Erde bebt (1595 ff.); Hercules ist tot. Er bestand den Tod, wie
keiner das Leben 1609). Der Vater nimmt ihn in den Himmel, er erscheint der Mutter, tröstet
sie, und sie erkennt, «dass das Chaos besiegt ist» (1946). Der Schluss des Dramas evoziert die
uralte Verbindung von Mythos und Kult. Alkmene glaubt; mit den mächtigen «Reliquien»
(1829) des Hercules geht sie nach Theben und «singt den neuen Gott» (1982).» Cancik hält es

für «verführerisch..., die Parallelen zur frühchristlichen Theologie auszuziehen.»
32 Es müsste - was im Rahmen dieses Aufsatzes nicht geschehen kann - untersucht werden,

ob diese Berührungen nur Indiz sind für die allgemeine Verbreitung bestimmter Anschauungen
und Sprachelemente in dieser Zeit, oder ob sich darüberhinaus ein engeres möglicherweise
über den Gattungsstil vermitteltes Verhältnis begrifflich näher fassen lässt.

33 Gemäss O. Zwierlein, Senecas Hercules im Lichte kauserzeitlicher und spätantiker
Deutung, Wiesbaden 1984, gibt es in der Antike nirgends die Auffassung, «wonach Senecas
Titelheld durch Missachtung der ihm gesetzten Grenzen, durch Hybris und Anmassung,
schuldig und somit für seinen Fall selbst verantwortlich sei» (7). Hercules ist vielmehr Opfer



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 261

Erlösers wirkt, so ist doch die Befürchtung, die Juno zu ihrem Handeln
gegen Hercules veranlasst, nämlich dass der überstarke Herkules dem
himmlischen Vater das Szepter entreissen könne (HF 64f.; angesichts von
HF 974ff. ist dieser Verdacht auch gar nicht unbegründet), auch im JohEv
latent stets vorhanden (vgl. etwa die das ganze Evangelium durchziehenden
Beteuerungen Jesu, eins zu sein mit dem Vater, nur dessen Willen zu tun
usw.) und wird in Form der jüdischen Vorwürfe gegen Jesus auch explizit
geäussert (Joh 5,18; 10,33). Die phraseologische Gemeinsamkeit der joh.
Glorifikationsaussagen (13,31; 14,13; 17,1.4 usw) mit der Aussage Junos,
sie habe dem Ruhm des Vaters eine Stätte bereitet (HF 36) ist von daher
auch keineswegs verwunderlich.

Auffällig ist zudem die Ähnlichkeit in der Art, in der beide Verfasser die
Licht-Finsternis-Symbolik plazieren:

- Seneca verwendet das Sonnenaufgangs- bzw. Tagesanbruchsmotiv ganz
im Sinne der klassischen griechischen Tragödie34 als Einleitungstopos
(vgl. etwa Oedipus 1-5, Hercules furens 123ff.)- Auch Joh 1,4.5 ist
interpretierbar als Anspielung auf dieses Motiv.

- Im Oedipusprolog Senecas (1-5) hat der Tagesanbruch vor allem die
Funktion als Lichtbringer das Unheil Thebens sichtbar und bewusst zu
machen. Eine ähnliche Funktion hat das Licht im JohEv (vgl. etwa
3,19ff.; 9,3ff.).

- Dunkelheit bzw. Nacht symbolisieren sowohl bei Seneca als auch im
JohEv auf vielfältige Weise das Böse. Die aus dem Himmel vertriebene
Juno etwa heckt ihren bösen Plan gegen Hercules in der Nacht aus (HF
1-124), Judas verschwindet zur Ausführung seines bösen Plans, wie der
Verfasser des JohEv ausdrücklich betont, in der Nacht (13,30). Der
Höllenhund, von Hercules zum Erdkreis emporgeschleppt, presst die
Augen zusammen, um das verhasste Tageslicht zu vertreiben (824f.),
gemäss Jesus hasst jeder, der Böses tut, das Licht (Joh 3,20).

- Die Anwendung einer Kampfterminologie auf das Verhältnis zwischen
Licht und Finsternis findet sich - und zwar ohne dass sie zu einem

von Junos Hass, und sein Leiden besteht gerade darin, dass ihm die Freveltat als eigene
erscheint. «Das stoische Exemplum, das der Dichter an dieser Figur demonstrieren will, liegt in
der schliesslichen Bereitschaft des Hercules, trotz des belastenden Bewusstseins einen objektiv
grässlichen Frevel begangen zu haben, doch weiter zu leben.» Er nimmt die «Bürde des

Weiterlebens» gewissermassen als ein weiteres «Hercules-Werk» auf sich (HF 1316) (Vgl.
Zwierlein 29).

34 Nähere Belege und Erörterung des Motivs finden sich bei V. Wurnig, Gestaltung und
Funktion von Gefühlsdarstellungen in den Tragödien Senecas, Frankfurt/M, Bern 1982,
3 5 ff.



262 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

grösseren mythologischen Zusammenhang entfaltet würde, bei beiden
Schriftstellern. Während Seneca von der besiegten Nacht spricht (126 f.,
vgl auch Tro. 170 u.a.) und seinem Helden befehlen lässt, die Finsternis
zu durchbrechen (HF 280), gibt es im JohEv die Finsternis, die das Licht
ergreifen will (1,5; 12,35) und den «Helden», der trotz der Gefahr der
Nacht (9,4) als das Licht selbst, Menschen aus der Finsternis herauszuziehen

vermag (12,36.46).
Einige weitere Beobachtungen kommen dazu.
Um den Fluch, der aufThyest lastet, in Erinnerung zu rufen, bezieht sich

Seneca im gleichnamigen Stück auf Tantalus, der seinen Sohn tötet, ihn in
Täuschungsabsicht den Göttern zum Mahl vorsetzt und daraufhin, nachdem

die Götter es bemerken, mit ewigem Hunger und ewigem Durst
bestraft wird (Thy 144ff.). Versteht man Joh 6 als eine Art johanneischen
Gegenentwurf zum Thyest-Tantalus-Komplex, so werden die «harten»
(vgl Joh 6,60) auf kannibalistische Vorstellungen anspielenden Formulierungen

in 6,5Iff. besser verständlich.35
Wenn es in Senecas «Medea» 199 f. heisst, dass derjenige, der

beschliesst, ohne die andere Partei anzuhören, nicht gerecht ist, so drückt
sich dort daselbe Rechtsempfinden aus wie in Joh 7,51.

Deianira (Here. Oet. 854f.) und Kaiphas (Joh 11,50; vgl. auch 18,14)
knüpfen beide einen Zusammenhang zwischen der Vernichtung der jeweiligen

Hauptfigur und der Vernichtung des Volkes.
Die Debatte zwischen Lycus, Megara und Amphitryon um den wahren

Vater des Hercules erinnert an die Debatte um den wahren Vater Jesu im
JohEv: So wie für Lycus Amphitryon der Erzeuger des Hercules ist (HF
357) und er dementsprechend nur spöttelnd fragen kann: Quopatregenitus
caelitum sperat domos? (HF 438), so ist für die Juden Jesus der Sohn Josefs
und seine himmlische Herkunft deshalb unglaubwürdig (Joh 6,42). So wie
Lycus die Behauptung Amphitryons, Jupiter sei der wahre Vater des

Herkules, als Kränkung Jupiters ansieht (HF 447 f.), so ist für die Juden
Jesu Behauptung, Gott sei sein Vater, gotteslästerlich und Grund für die
Steinigung (Joh 5,18).

35 Der Thyest-Stoffwar zu der Zeit in Rom anscheinend relativ populär. Horaz, Ars Poetica
91, nimmt ihn als Schulstück seiner Gattungslehre. Gemäss Cancik, ebda. (A. 27) 253 plante
Curiatius Maternus einen Thyest, und Varius schrieb einen. Der bekannte Vorwurfdes Celsus,
die Christen feierten «thyestische Mahlzeiten» setzt ebenfalls die allgemeine Verbreitung des

Stoffes voraus.



F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums 263

VI. Zusammenfassung

Die in diesem Aufsatz dargestellten Beobachtugen und Überlegungen
ergeben ein insgesamt relativ geschlossenes Bild von der Entstehung und
dem Charakter des JohEv.

Der Verfasser erlebt in höherer Stellung - etwa als rabbinischer Lehrer,
Synagogenvorsteher oder Schreiber - einen Teil der Reden und Taten Jesu,
sowie der Debatten mit und um ihn ziemlich direkt mit und skizziert sie in
midraschartiger Form. Etwa während der Unruhen im Jahre 44 kommt er
in römische Gefangenschaft, arbeitet dort als Schreiber und gerät so in die
Einflussspäre römisch-hellenistischen Kulturschaffens.36 Orientiert an der
Tradition des römischen Dramas und der darin aufgenommenen Tradition
der klassisch griechischen Tragödie, sowie in Konkurrenz zu den darin
enthaltenen Mythen entwickelt er eine besondere Form des Christusdramas,

in die er sein (mündlich oder schriftlich) mitgebrachtes Material
(Zeugnis) über das Leben Jesu einarbeitet. In diesem Kontext wird die
Auseinandersetzung mit der in den aktualisierten Mythen zum Ausdruck
kommenden Ideologie der Kaiserapotheose37 und das Bekenntnis zum
Montheismus dringlich: Der Evangelist «hämmert» regelrecht ein, dass

Vater und Sohn eins sind (5,30.43; 6,44; 7,16f.; 8,16ff. usw.) und wehrt
damit mit einiger Schärfe die Vorstellung ab, dass der Messias ein neuer,
mit Eigenleben ausgestatteter Gott ist. Eine solche Aussage, dass nur der
einziggeborene Gott Gott je gesehen habe(l, 18, vgl. auch 3,13) klingt zwar
tautologisch, markiert aber gerade in dieser Zuspitzung deutlich die Grenze

zum römisch-hellenistischen Auf und Ab der Seelenwesen zwischen
Gott-, Mensch- und Kaisergestalt.

Aus drei Gründen schliesslich dürfte es keine unhaltbare Annahme sein,
dass das JohEv - in einer der unsrigen bereits sehr nahe kommenden Form
- in der Regierungszeit Neros erstmals veröffentlicht wurde:
1. Die Berührungen mit Form und Inhalt der Tragödien Senecas, also den

Werken des Erziehers und Berater Neros, machen es gut möglich, dass

36 Angesichts eines solchen vorstellbaren Schicksals des Evangelisten ergibt es keinen Sinn,
den jüdischen Hintergrund des JohEv (etwa in Form der Beeinflussung durch synagogales
Lektionar und rabbinische Predigtmuster) gegen einen römisch-hellenistischen Hintergrund
auszuspielen. Der eine schliesst den anderen m. E. nicht aus.

37 Zur Aktualität dieser Auseinandersetzung, vgl. etwa Senecas «Apocolocyntosis» (Satire
auf Tod, Himmel- und Höllenfahrt des Kaisers Claudius); oder den Bericht Philos über die

Unterredung der jüdischen Gesandtschaft aus Alexandria mit dem sich für göttlich haltenden
Caligula in: «Legatio ad Gaium», dort besonders §349-59.



264 F. Kemper, Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

der Verfasser des JohEv vom selben «Zeitgeist» wie Seneca geprägt
war.

2. Neros besondere Liebe zur in Rom sonst eher als unrömisch geltenden
Tragödie ist allgemein bekannt (vgl. auch A. 29). Laut Sueton, Nero 21,3
trat Nero selbst als Schauspieler auf, u.a. in so bekannten Stücken wie
der Orestie und dem Ödipus. Im «Herculem insanum» spielte er die
Titelrolle. Insgesamt kann man davon ausgehen, dass die Dramendichtung

in dieser Zeit eine kurze Renaissance erlebte, und sich so der
Verfasser des JohEv, Seneca und andere Schriftsteller stark dieser
Schreibweise unterwarfen.

3. Vor allem wohl aufgrund der Sympathie, die Poppäa zum Judentum
hegte, war Nero - zumindest zeitweise - den Juden freundlich gesonnen.
«Durch den Mimen Halityrus, einen Juden, der bei Nero sehr in Gunst
stand, wurde Josephus in Puteoli der Kaiserin Poppäa vorgestellt und
erlangte mit ihrem Beistande die Befreiung einiger Priester, die der
Prokurator Felix in Ketten an den Kaiser gesandt hatte.»38 Der Einfluss
dieses jüdischen Schauspielers ist gut als Indiz dafür anzusehen, dass der
Verfasser des JohEv als jüdischer Dramatiker unter Nero ebenfalls
Veröffentlichungs- und Aufführungsmöglichkeiten gehabt haben
kann.

Friedmar Kemper, Berlin

38 Vgl. Josephus, Vita 16. Das Zitat stammt von L. Friedländer, Sittengeschichte Roms,
Wien 101934, 59.


	Zur literarischen Gestalt des Johannesevangeliums

