
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik

Autor: Winkler, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


230

Psychoanalytische und theologische Aspekte
der Religionskritik

Einleitung: Die Beziehungen zwischen Tiefenpsychologie und evangelischer

Theologie spiegeln eine auffällige und ständig fortgeschriebene
Ambivalenz wider. Einerseits kommen beide Deutungssysteme menschlicher

Wirklichkeit offensichtlich nicht voneinander los. «Freuds anhaltendes

Interesse an Religion macht ihn zu einem potentiellen Gesprächspartner

der Theologie - oder zu einem Gegner, mit dem man sich unablässig
beschäftigt», schreibt Walter Neidhart.1 Andererseits arbeiten Psychoanalytiker

und Theologen aufdem Hintergrund ihrer jeweils institutionalisierten

Vorgehensweisen und organisierten Handlungsfelder in aller Regel
streng getrennt. Sie legen also deutlich Wert auf Distanzierung voneinander.

Das hat einen sachlichen Grund, der sich im Hinblick auf den
theologischen Gesprächspartner so beschreiben lässt: «Seit ihrer Begegnung mit
der Philosophie der Antike hat die Theologie ein Gegenüber, mit dem sie

sich ständig, rezipierend und sich distanzierend, auseinandersetzt. Fehlt
das Distanzieren, so gibt sich die Theologie selber auf. In ihrer Beziehung
zur Tiefenpsychologie ist das ähnlich.»2 - Eine wissenschaftlich reflektierende

Tiefenpsychologie kann angesichts der ständig drohenden Gefahr,
das identitätsstiftende Selbstverständnis unter der Hand an «fremde»
weltanschauliche Prämissen bzw. Zielvorstellungen auszuliefern, sehr
sicher analog reagieren und klare Trennungslinien fordern. Daneben gibt es

hier und dort negative Erfahrungen genug hinsichtlich des jeweils anderen
Denkens und Handelns sowie im Bezug auf den gegenseitigen Umgang
miteinander. Von ihren Anfängen her hat die Psychoanalyse religiöse
Bindungen und deren theologische Aufbereitung für zumindest «fragwürdig»

erklärt und mit entwicklungshemmenden Fixierungen an frühkindliche

Erlebensmodalitäten zusammengestellt.
Umgekehrt hat die Theologie aller psychoanalytisch vorgezeichneten

Therapie von deren Beginn an im Hinblick aufeinen wirklich umfassenden

1 Vgl. W. Neidhart, Beziehungen zwischen Tiefenpsychologie und evangelischer Theologie.
In: Die Psychologie des 20. Jahrhunderts, Zürich, Bd. XV (hg. von G. Condrau) 1979, 183ff.
hier 183.

2 W.Neidhart, a.a.O. 188.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 231

Realitätsbegriff immer neu fatalen Reduktionismus vorgeworfen. - Diese
doppelseitige Tradition wurde und wird gepflegt! So tradieren viele
Psychoanalytiker und Theologen ein mit etlicher Wahrscheinlichkeit nur
vorläufiges Urteil so, als wäre es ein nicht mehr hinterfragbares Wahrheitsmoment:

Das anthropozentrische Menschenbild der Psychoanalyse und
ein theozentrisches Menschenbild, wie es die Theologie vertritt, erscheinen
als unvereinbare Prämissen und damit alternativ. In der Folge gilt es, sich
für eine psychoanalytische oder für eine theologische Sicht mit nachfolgender

spezifischer Handlungsstrategie zu entscheiden, wann immer es um
intrapsychische oder interpsychische Konfliktlösungsversuche geht.

In den folgenden Überlegungen, die Walter Neidharts grundsätzliche
Ausführungen zur Verhältnissetzung von Tiefenpsychologie und Theologie3

aufnehmen und an diese anschliessen, soll der immer mögliche
weltanschauliche Schlagabtausch gerade nicht fortgesetzt werden. Vielmehr
geht es darum, Religionskritik als ein Faktum herauszustellen, das sowohl
innerhalb des psychoanalytisch als auch theologisch fundierten Denkens
und Handelns zum Tragen kommt. Dann aber gilt es abzuklären, welche
Funktion der kritische Umgang mit Religion im so oder so vorgezeichneten
helfenden Umgang mit konfliktbehafteten Menschen bekommt. Ein
entsprechender Klärungsprozess ist allerdings darauf angewiesen, dass zwei
weitverbreitete und als Erlebensklischees eingeschliffene Unterstellungen
als erkenntnishemmende Elemente zumindest vorläufig ausgesetzt werden
können: Einmal führt es nicht weiter, wenn Theologen der Psychoanalyse
in abwertender Absicht und im falschen Kontext unentdeckte bzw.
vernachlässigte weltanschauliche Implikate vorwerfen. - Zumanderenführt
es nicht weiter, wenn die Psychoanalytiker den Theologen pauschal anlasten,

mit deren transzendent verankerten Grundannahmen sei automatisch

eine nicht mehr verantwortbare Realitätsflucht verbunden. -
Demgegenüber geht der hier vorgelegte Versuch, den heutigen Stand der
psychoanalytischen und theologischen Religionskritik miteinander zu vergleichen,

von der Vorstellung aus, ein solcher Vergleich könnte dem
Selbstverständnis beider Disziplinen zum Vorteil gereichen. Konkret wäre dieser
Versuch geglückt, wenn es gelänge, jeweils noch verbesserte Situationsanalysen

zu ermöglichen, jeweils neue Fragestellungen auszulösen und
damit ein jeweils erweitertes Problembewusstsein zu evozieren.

3 A. a. O. ; vgl. dazu auch W. Neidhart/H. Ott, Krone der Schöpfung? Humanwissenschaften
und Theologie, Stuttgart 1977.



232 K. Winkler

I. Zur Funktion der Religionskritik

1. Neben Ludwig Feuerbach und Karl Marx gilt Sigmund Freud als einer
der besonders wirkungsvollen Religionskritiker.

a) Feuerbach, der Schüler Hegels, möchte im «Wesen des Christentums»

von 1841 einem anthropozentrischen Frömmigkeitstyp zum Durchbruch

verhelfen.4 Es geht ihm um einen konsequenten Reduktionsvorgang.
Mit Gottes- und Jenseitsvorstellungen, die bei näherem Hinsehen sehr
irdische zwischenmenschliche Beziehungsmuster abbilden, drückt der
Mensch Entfremdungsvorgänge in seiner Psyche aus. Der in diesem
Zusammenhang oft strapazierte Begriff der Projektion kommt bei Feuerbach

selber nicht vor. Wenn diese Philosophie die Theologie auf Anthropologie

zurückführen und damit erstere in letztere hinein auflösen möchte,
soll damit dem Individuum ermöglicht werden, die mit der Religion
unweigerlich verbundene Entfremdung von sich selbst aufzuheben. Es soll
in einer alle nur mögliche Erfahrung einschliessenden Liebe seiner eigentlichen

Bestimmung im Rahmen der Gattung Mensch leben - einer
Gattung, die in ausschliessender Weise alle Wirklichkeit umfasst.

Die Folge dieser Religionskritik ist dabei nicht etwa Religionslosigkeit!
Feuerbach propagiert mit Enthusiasmus eine neue Naturfrömmigkeit und
Liebesreligion (was ihm von Friedrich Engels ja bitter angekreidet wird).
Deren Vorteil liegt für den Philosophen in einer (von den theologisch
verbrämten Entfremdungsvorgängen befreiten und damit neu zugänglichen)

Sinnlichkeit.5 - Religionskritik als Erschliessung bis dato abgedeckten

sinnlichen Erlebens! Zeitgenössische Kritiker wie Alfred Lorenzer,
Tillmann Moser und Horst-Eberhard Richter knüpfen hieran von der
Sache her deutlich an. Lorenzer trifft, von seinen Untersuchungen zum
Symbolbegriff herkommend, kritisch auf die Doppelnatur praktischer
Religion als Ideologie und als Organisation des Sinnlichen. Dabei
erscheint ihm letztere Funktion von der Kirche respektive Theologie
systematisch zerstört.6 Moser beschreibt die schmerzvolle Aufhebung der
Entfremdungsmisere auf dem Hintergrund des Narzissmuskonzeptes als
einen notwendigen Schrumpfungsprozess. Dieser setzt dann die von
religiösem Verhalten aufgesogene und damit gebundene Sinnlichkeit frei.7

4 Vgl. L. Feuerbach, Das Wesen des Christentums, Berlin 1956 (2Bde. hg.v. W. Schuffen-
hauer).

5 Vgl. dazu auch A.Schmidt, Emanzipation der Sinnlichkeit, München 1973.
6 Vgl. A. Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter, Frankfurt 1981.
7 Vgl. T.Moser, Die Gottesvergiftung, Frankfurt 1976.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 233

Richter sieht den Menschen durch dessen «Gotteskomplex» leidensunfähig

geworden und von den notwendigen interpersonalen bzw. sinnlichen
Zuwendungsvorgängen abgehalten.8 - Soviel zu Feuerbach und zu
Momenten seiner Wirkungsgeschichte.

b) Karl Marx liefert im Rahmen seiner historisch-materialistischen
Geschichtsauffassung eine für unser Thema entscheidende Aussage und
daneben eine ebenso markante wie bekanntgewordene Interpretation des

Phänomens «Religion». Die Aussage lautet: «... die Kritik der Religion ist
die Voraussetzung aller Kritik». Und Marx interpretiert: «Die Religion ist
das Seufzen der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlosen Welt, wie
sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium des Volkes.»9
Zunächst sei (mit Konrad Farner) festgehalten: «Erkennt Feuerbach die
Wurzel der Religion psychologisch im Individuum, so Marx sozial in der
Gesellschaft. Was beide eint, ist die These: Der Mensch macht die Religion,
nicht die Religion macht den Menschen.»10 Es wird noch zu zeigen sein,
wie Freuds Behandlung religiöser Ausdrucksformen in diesem Kontext zu
stehen kommt. Auf Marx bezogen, gilt vorerst ein Doppeltes: Einmal
bekommt die Religionskritik im Gesamtrahmen kritischen Umgangs mit
der menschlichen Wirklichkeit einen hohen, ja den schlechterdings
ausschlaggebenden Stellenwert. Zum anderen wird Religion nicht einfach
als Irrtum resp. intellektuelles Defizit bekämpft. Sie wird vielmehr als

funktionales, wenn auch vorläufiges menschliches Verhalten verstanden -
ein Verhalten, das erst in einem geschichtlichen Selbstverwirklichungspro-
zess langsam aufgelöst werden kann. Auch dieser Grundgedanke wird
zeitgenössisch aufgegriffen. Dieter Wyss findet bei Abzielung auf eine
heute tragfähige Anthropologie das Marxsche Bemühen wichtig, «... den
Menschen <systemimmanent> ohne Anlehnung an abstrakt philosophische
oder theologische Kategorien aus sich selbst heraus zu verstehen.. .»l 1 Und
Lorenzer fordert im Kontext einer Synthese von Psychoanalyse und
historisch-materialistischer Anthropologie: «Das Unbewusste muss als
gesellschaftlich hergestellt erkannt werden.»12

8 Vgl. H.-E. Richter, Der Gotteskomplex, Reinbek b. Hamburg 1979.
9 Vgl. K. Marx, Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie. In: K. Marx/F. Engels,

Werke, Berlin 1959 ff. Bd. 1, 378.
10 Vgl. K. Farner/W. Post, Marxistische Religionskritik, Freiburg i.Ue./Stein-Nürnberg

1972, 27.
11 Vgl. D.Wyss, Marx und Freud, Göttingen 1968, 31.
12 Vgl. A.Lorenzer, a.a.O. 11.



234 K. Winkler

c) Sigmund Freud formuliert die Grundzüge seiner Religionskritik am
deutlichsten in der Schrift «Die Zukunft einer Illusion» von 1927. Die
zentralen Aussagen sind bekannt. Für den Begriff Illusion, wie ihn Freud
gebraucht, bleibt charakteristisch die Ableitung aus menschlichen
Wünschen.13 Dabei ist davon auszugehen, «... dass der Schatz der religiösen
Vorstellungen nicht allein Wunscherfüllungen enthält, sondern auch
bedeutsame historische Reminiszenzen.»14 Das gerade macht je die
Zählebigkeit und Wirkkraft des frommgläubigen Infantilismus aus. Demgegenüber

postuliert Freud: «Der Mensch kann nicht ewig Kind bleiben, er muss
endlich hinaus ins <feindliche Lebern. - Man darf das die <Erziehung zur
Realität) heissen...»15 Der Verzicht auf Illusion ist schwer, aber nicht
unmöglich, wenn statt eines an frühkindliche Erwartungshaltungen fixierten

Gottesbildes der «Gott Logos» die Entwicklung der Menschheit zu
kollektivem Erwachsensein vorantreibt. Denn: «Der Primat des Intellekts
liegt gewiss in weiter, weiter, aber wahrscheinlich doch nicht in unendlicher
Ferne.»16

Fasst man die drei bei eingehenderem Vergleich sehr unterschiedlichen
religionskritischen Positionen17 im Hinblick auf das gemeinsame Moment
zusammen, so ergibt sich folgendes: Es geht in diesem Zusammenhang um
die endlich mögliche Abwehr der Selbstentfremdung des Menschen. Es

geht um deren Aufhebung bei Abzielung auf eine neue und wahrhaft
humane Identität. Es geht um reale Sinnlichkeit anstelle des Opiats
«Religion» bzw. des notgedrungenen Ausweichens aufErsatzbefriedigung. - Es

geht um die Durchsetzung vernunftgemässer Lebensstrukturen bei inten-
tionaler Ausrichtung auf ein prozesshaftes Erwachsenwerden des einzelnen
und der Menschheit. Dabei ist wesentlich, dass im Kontext dieser
Religionskritik nicht nur Befreiungsakte vollzogen werden sondern auch
Verzichtleistungen zu erbringen sind. In jedem Falle aber kommt der
Religionskritik unbedingte Schlüsselfunktion zu. Sie vertritt gleichsam das

radikale Prinzip einer notwendigen humanen Emanzipation, indem sie an
der Wurzel des menschlichen Selbstverständnisses ansetzt und alle weite-

13 Vgl. S. Freud, Die Zukunft einer Illusion. In: Gesammelte Werke, Frankfurt 31963,

Bd. XIV, 352.
14 A.a.O. 366.
15 A.a.O. 373.
16 A.a.O. 377.
17 Zum ganzen Abschnitt vgl. auch M.Weinrich (Hg.), Religionskritik in der Neuzeit.

Philosophische, soziologische und psychologische Texte. Gütersloh 1985; dazu Karl-Heinz
Weger, Religionskritik von der Aufklärung bis zur Gegenwart, Freiburg i.Br. 21980.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 235

ren kritischen Auseinandersetzungen mit menschlichen Verhaltenssegmenten

zu Epiphänomenen macht. In diesem Sinne ermöglicht sie erst die
Grundannahme einer kompromisslos anthropozentrischen Anthropologie.

2. Im theologischen Kontext wird mit dieser zeitgenössisch hoch
wirksamen Religionskritik in einem für Aussenstehende wahrscheinlich
unerwarteten Masse ambivalent umgegangen. Bei der Vielzahl der Stellungnahmen

müssen Hinweise auf prototypische Aussagen bzw. Konzepte
genügen.18 Wir fassen sie unter den Stichworten «Konkurrenzversuche» -
«Vermittlungsversuche» - «Konfrontationsversuche» zusammen.

a) Mit den Namen der besonders einflussreichen protestantischen Theologen

Dietrich Bonhoeffer, Karl Barth und Rudolf Bultmann verbindet
sich eine religionskritische Theologie, die als analoge Bewegung zur
philosophisch-sozialpsychologischen Religionskritik verstanden werden kann.
Ideengeschichtlich gesehen entsteht so ein deutliches Konkurrenzverhalten.

Bonhoeffer ist durch seine Auffassung von der Notwendigkeit einer
«mündig gewordenen Welt» bekannt geworden.19 «Wir gehen einer völlig
religionslosen Zeit entgegen; die Menschen können einfach, so wie sie nun
einmal sind, nicht mehr religiös sein», schreibt er und fragt weiter, wie
denn dann von Gott ohne Religion gesprochen werden könne - von
«religionslos-weltlichen Christen» nämlich.20

Karl Barth, zentrale Gestalt der sog. «Dialektischen Theologie», sieht in
Feuerbach deshalb den unabsichtlich theologisch wirksamen Befreier vom
Ballast der Religion. Denn die religiösen Erfahrungen in ihrer psychologisch

für viele unabweisbaren Plausibilität sind gerade nicht die geeigneten
Offenbarungsträger für das tatsächlich Transzendente. Sie hemmen eher
das Erfassen dessen, was sich in radikaler Ausschliesslichkeit am Chri-
stusgeschehen als menschliche Wirklichkeit erweist. Deshalb gilt es, «...
von der Christologie aus zu einer von der Christologie umschlossenen
Anthropologie überzugehen...»21 Dieser Übergang wird als religionslos
definiert.

18 Vgl. zum Folgenden vor allem H.-J. Kraus, Theologische Religionskritik, Neukirchen-
Vluyn 1982.

19 Vgl. D.Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, München 1955, z.B. 219, 233; dazu
G. Harbsmeier, Die nicht-religiöse Interpretation biblischer Begriffe. In: Die mündige Welt II
(dem Andenken Dietrich Bonhoeffers), München 1956, 74ff.

20 Vgl. D.Bonhoeffer, a.a.O. 178, 180.
21 Vgl. K.Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Zollikon/Zürich Bd.IV, '1953, 385.



236 K. Winkler

Rudolf Bultmanns Name ist eng mit dem sog. Entmythologisierungs-
programm verbunden. Das entsprechende Motto lautet: statt
religiösmythologischer Bilderwelt existentiale Interpretamente, wie sie sich hinter

dem Kerygma, der biblischen Verkündigung, entdecken und heute
erleben lassen. In diesem Kontext manifestiert sich als «Glaube und
Verstehen» der Satz: «Man kann nicht von Gott reden, ohne gleichzeitig
vom Menschen zu reden, und man kann nicht vom Menschen reden, ohne
gleichzeitig von Gott zu reden.»22 Diese Aussage aber bezieht sich auf ein
existentielles, nicht auf ein religiöses Ergriffensein.

Klar sollte allerdings sein: Nicht eben zufällig haben Bonhoeffer, Barth
und Bultmann aller psychoanalytischen Anthropologie mehr oder weniger
scharf ablehnend gegenübergestanden. Denn: Religionskritik wird zwar
hier und dort mit einem analogen Engagement besetzt! Aber sie ist gleichsam

entgegengesetzt zur Psychoanalyse mit erkenntnisleitendem Interesse

ausgestattet. So aber gerät diese theologische Religionskritik im gegebenen
Kontext zu einem Konkurrenzunternehmen um das gültige Menschenbild.

b) Bei dieser Devise eines schroffen «Entweder-Oder» muss nicht
verwundern, dass es zwischen psychoanalytischen und theologischen
Anthropologiekonzeptionen von Anfang an sog. «Grenzgänger» gegeben hat. Die
beiden Sammelbände «Psychoanalyse und Religion»23 und «Psychotherapie

und Seelsorge»24, aber auch Band XV der «Psychologie des 20.
Jahrhunderts»25 dokumentieren die verschiedensten Vermittlungsversuche.
Diese Versuche, gleichsam eine dritte Position einnehmen zu können (und
heutzutage auch zu müssen!), beginnen mit Oskar Pfister («Das Christentum

und die Angst»26) und reichen über viele Vertreter bis zu Joachim
Scharfenberg, der seinem Buch den programmatischen Titel gibt:
«Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausforderung an den christlichen

Glauben»27. Umgekehrt werden C. G. Jungs «Analytische Psychologie»

oder etwa Victor E. Frankls Logotherapie sowie daseinsanalytische
Entwürfe immer neu zur Ausgangsbasis sowohl weltanschaulich als auch

22 Vgl. R.Bultmann, Glauben und Verstehen, Tübingen Bd.I, 1933, 33.
23 Vgl. E.Nase/J.Scharfenberg (Hg.), Psychoanalyse und Religion, Darmstadt 1977.
24 Vgl. V. Läpple/J. Scharfenberg (Hg.), Psychotherapie und Seelsorge, Darmstadt 1977.
25 Vgl. Die Psychologie des 20. Jahrhunderts, Bd.XV a.a.O.
26 Vgl. O. Pfister, Das Christentum und die Angst. Mit einem Vorwort von Th. Bonhoeffer.

Ölten u. Freiburg i.Br. 21975.
27 Vgl. J. Scharfenberg, Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausforderung für

den christlichen Glauben, Göttingen 1968.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 237

erkenntnistheoretisch vermittelnder Positionen. In diesem Kontext
entsteht und organisiert sich auch die sog. Pastoralpsychologie mit ihren
Ausbildungsprogrammen und ihrer vor allem auf das Praxisfeld «Kirche»
bezogenen Theoriebildung im Räume zwischen Theologie und Psychologie.

Hier tritt das Problem der Religionskritik naheliegenderweise als

Konkurrenzauslöser, aber auch als Unterscheidungskriterium zurück. Es

wird zugunsten einer verbesserten Wahrnehmungsfähigkeit im Bereich
praktisch handhabbarer Konfliktlösungsmodelle relativiert.

c) Eben diese programmatisch motivierte Zurückstellung wird aber nun
auch in der zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts zum Anlass, hinter dem
Konkurrenzverhalten und der situativ notwendigen Problemrelativierung
die psychoanalytische Religionskritik wieder ungebrochen als direkte
Infragestellung jedes theologisch verantworteten Menschenbildes zu
empfinden. Den entsprechenden Konfrontationsversuch zeigt die jeweilige
Freudrezeption in verschiedenen Entwürfen einer theologischen Anthropologie

aus neuerer und neuester Zeit.
Nach Helmut Thielicke hat Freud durch die Entdeckung des Unbewuss-

ten «Unerhörtes» für die Erweiterung des Problemhorizontes geleistet.
Seine den Empirismus totalisierende Psychoanalyse wirkt sich dabei im
ganzen aber weltanschaulich aus. Sie ist deshalb ohne jeden Sensus für ihre
tatsächliche Grenze. «Sie kann diesen Sensus auch gar nicht haben, weil
sie den empirischen Aspekt absolut setzt und also das Ganze des
Menschen-Seins mit seiner Hilfe meint in den Blick zwingen zu können.»28 Der
Vorwurf lautet: Hier herrscht ein wahrnehmungseinschränkender
Empirismus vor, der dem Anliegen der eigenen Religionskritik in den Rücken
fällt.

Differenzierter und erkenntnistheoretisch aufwendiger setzt sich Eilert
Herms 1978 mit der Psychoanalyse in dem Sammelband «Anthropologie
als Thema der Theologie» auseinander. Er dreht den Spiess um. Das sagt
schon der Titel seiner Abhandlung: «Die Funktion der Realitätsauffassung
in der Psychologie Sigmund Freuds. Überlegungen zur möglichen Bedeutung

von Theo-logie für die psychoanalytische Theoriebildung».29 Demnach

liegt Freuds Selbstmissverständnis in seiner positivistischen Reali-

28 Vgl. H. Thielicke, Mensch sein - Mensch werden, München/Zürich 1976, hier 435.
29 Vgl. E. Herms, Die Funktion der Realitätsauffassung in der Psychologie Sigmund

Freuds. Überlegungen zur möglichen Bedeutung von Theo-logie für die psychoanalytische
Theoriebildung. In: H.Fischer (Hg.), Anthropologie als Thema der Theologie, Göttingen
165 ff.



238 K. Winkler

tätsauffassung. Käme die Psychoanalyse von der naturwissenschaftlichen
Psychologie los und verstünde sich selbst als Erfahrungspsychologie, so
wäre das zu ihrem eigenen Vorteil. Im Zusammenhang mit der hier zur
Debatte stehenden Religionskritik lässt sich dann als Vorwurferheben: Die
religionskritische Potenz der Psychoanalyse bezüglich einer zeitgerechten
und allgemein tragfähigen Anthropologie bleibt in ihrem Selbstmissverständnis

stecken.
Schliesslich hat sich neuerdings Wolfhart Pannenberg sehr umfassend

und dabei kenntnisreich mit Freud auseinandergesetzt.30 Auf Plessners

Definition von der «exzentrischen Bestimmtheit des Menschen» fussend
untersucht er das psychoanalytische Ich-Verständnis und dessen differenzierende

Behandlung im Rahmen der sog. «Ich-Psychologie». Die
entscheidenden Defizite in Freuds anthropologischem Entwurf sieht der
Theologe dort, wo dessen «Ich-Begriff» einem ganz bestimmten Interesse
nicht zu genügen scheint. Es ist dies das (heute erkenntnistheoretisch in
den Vordergrund gerückte) Interesse an den konstitutiven Elementen der
Subjektbildung. Mit den entsprechenden Reflexionsinhalten, die als

elementar angesehen werden, korrespondiert die Definition dessen, was als

Wirklichkeit aufgefasst werden kann.
Formuliert man diese besondere Freudrezeption wiederum im Hinblick

auf die damit gleichzeitig in Frage gestellte psychoanalytische Religionskritik

als Vorwurf, so lässt sich dieser so formulieren: Der ursprünglich
wirksame religionskritische Ansatz wird in überholter Weise fortgeschrieben,

obwohl Freuds anthropologische Kategorien im Kontext neuerer
erkenntniskritischer Reflexion nicht mehr griffig sind. - So viel zur Funktion

der Religionskritik in der Theologie.
Man erinnere sich nun: Das gemeinsame Moment der philosophischen

und psychoanalytischen Religionskritik fanden wir in deren Ausrichtung
auf die Aufhebung der Selbstentfremdung, auf die Herstellung realer
Sinnlichkeit, auf die Durchsetzung vernunftgemässer bzw. erwachsener
Erlebnisstrukturen und bei all dem auf die Ermöglichung einer kompromisslos
anthropozentrischen Anthropologie.

Fragt man jetzt bei all den verschiedenen theologischen Positionen
wiederum nach einem gemeinsamen Moment, so ergibt sich: Es geht im
(positiven oder negativ vorgezeichneten) kritischen Umgang mit
Religionskritik um eine bleibend notwendige Abwehrbewegung. Diese
Abwehrbewegung richtet sich gegen einen Anthropozentrismus, der die

30 Vgl. W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Göttingen 1983.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 239

Phänomene des menschlich Wirklichen mit zunehmend totaler Erklärbarkeit

ausstattet. Der Religionskritik kommt hierbei nicht die Schlüsselfunktion,

wohl aber eine katalysatorische Funktion zu: Sie unterstreicht die
Notwendigkeit, sich Aporien als bleibend offenen Fragen zu stellen und so

erst Kontingenzerleben zu ermöglichen. Identität nämlich ist einzig und
allein im Zusammenhang mit einem Wirklichkeitsbegriff erfahrbar, der
dieses grundsätzlich offene und immer nur vorläufig bestimmbare
Kontingenzerleben umfasst. Sowohl Sinnlichkeit als auch Vernunft sind in der
damit verbundenen theozentrischen Anthropologie auxiliare Grössen, die
der transzendent verankerten Sinnfrage untergeordnet werden. Fassen
wir jetzt einmal sowohl das psychoanalytische als auch das theologische
Vorgehen im Rahmen unseres Themas als die jeweilige «Abwehr einer
basalen Befürchtung» auf, so lässt sich das so formulieren:

Für die Psychoanalyse korrespondiert aller Religionsbildung unabdingbar

eine (nicht bleibend notwendige) Realitätsverleugnung. Religionskritik
vermittelt das entsprechende Problembewusstsein.

Für die Theologie zeigt sich in diesem Kontext als gefährlichste
Fehlentwicklung, dass die Wirklichkeit als solche in zunehmend ausschliesslicher

Weise auf die Inhalte der sinnlichen, aber auch psychischen und
geistigen Wahrnehmung bezogen werden kann. Religionsbildung drückt
demgegenüber in symbolischer Form die sinnstiftende Frage nach
menschenmöglicher Kontingenzerfahrung aus. Sie verbindet damit das tran-
szendierende Überschreiten allen gegenwärtigen Verstehens im Dienst
einer prinzipiell offenen Zukunft. Religionskritik hat dort ihren Platz, wo
eben dieses Fragen durch religiöse Vorstellung selbst konterkarriert
erscheint.

So hat in beiden Deutungssystemen Religionkritik einen wichtigen
Stellenwert, ohne dass damit eine Annäherung der unterschiedlichen
anthropologischen Rezepte bzw. weltanschaulichen Positionen verbunden
sein muss. Die Religionskritik in Psychoanalyse und Theologie entspricht
bisher also einem jeweiligen, aber keinem gemeinsamen Anliegen! Es

macht bereits Schwierigkeiten, über diese tatsächliche Situation sachge-

mäss, und das bedeutet, unbeeinflusst von Wunschdenken, zu reden.
W. Neidhart sieht das sehr genau, wenn er in diesem Zusammenhang «Von
der Schwierigkeit des Dialogs» spricht und feststellt: «Die Systematische
Theologie und die Humanwissenschaften, sofern sie empirisch arbeiten,
haben eine völlig andere Denkweise und Sprache.»31 Soll die Beziehungs-

31 Vgl. W.Neidhart/H.Ott, Krone der Schöpfung?, a.a.O. 16ff.; Zitat 17.



240 K. Winkler

setzung von Tiefenpsychologie und Theologie für die P rax i s - d. h. für den
konkreten Umgang mit dem religiösen Verhalten eines Menschen - fruchtbar

gemacht werden, so ist deshalb dieses sehr einschneidende
Kommunikationsproblem selbst als Teil der notwendigen Auseinandersetzung zu
betrachten. Erst unter dieser Voraussetzung lässt sich gezielt weiterfragen,
ob sich vielleicht von eben dieser Praxis her neue Gesichtspunkte ergeben,
um die differenten Wahrnehmungseinstellungen in puncto Religion einander

so zuzuordnen, dass sie sich gegenseitig nicht einfach ausschliessen.

II. Religion und Religionskritik im praktischen Vollzug

Im Kontext einer kurzen Szene aus einer psychotherapeutischen
Sitzung32 lassen sich unsere Fragestellungen konkretisieren und auf ein
Zuordnungsmodell der einander entgegengesetzten Positionen hin ausrichten.

Die Szene: Ein 32jähriger Mann, Sozialarbeiter in verantwortlicher
Stellung, mit einer um fünf Jahre jüngeren Partnerin problemträchtig
zusammenlebend, wegen Arbeitsstörungen und depressiver Verstim-
mungszustände in psychoanalytischer Behandlung, berichtet in der
143. Stunde von einer Begebenheit in einem Seniorenstift, seinem Arbeitsfeld.

In der gerade zurückliegenden Behandlungsphase ist es schwerpunkt-
mässig um Kontakt- und Partnerschaftsprobleme bzw. um die Frage einer
männlichen Identität gegangen. Einmal findet sich der Patient immer
wieder in ödipal getönten Konstellationen vor, wobei gleichzeitig eine
starke orale Anspruchshaltung zum Tragen kommt. Zum anderen fühlt er
sich der Idee von der eigenen Grandiosität in hochambivalenter Weise
ausgeliefert, kann sich schlecht gegen Forderungen von anderer Seite

abgrenzen und verfällt immer wieder in eine bisher nur bedingt ichdyston
erlebbare Helferhaltung. Diese hat sich auf dem Hintergrund eines betont
christlichen Elternhauses mit der früheren kirchlichen Tätigkeit beider
Eltern ausgebildet. Der Patient betont in verschiedenen Zusammenhängen
seine eigene Areligiosität. Er möchte, wie er sagt, nicht flüchten, sondern
der Realität standhalten und der verschrobenen christlichen Moral ein
mehr offenes Verhalten mit der Möglichkeit zur Bedürfnisbefriedigung
entgegensetzen. Mit seiner beruflichen Situation und Leistung ist er sehr

32 Die Sitzung wurde im Rahmen der psychoanalytischen Praxis des Verf. durchgeführt.
Alle Angaben zur Person wurden verändert, sodass eine Identifizierung nicht möglich ist.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 241

unzufrieden und steckt dabei voller Erwartungen, eines Tages eine grosse
Chance zu bekommen, irgendwohin berufen zu werden, wie er sagt. Sein
Bericht in der genannten Stunde lautet: Im Stift sei eine alte Dame, die von
ihrer Krankheit her wisse, dass sie nur noch eine sehr begrenzte Zeit zu
leben habe, mit einer Bitte an ihn herangetreten. Sie wolle an einem
schönen Herbsttag noch einmal im Rollstuhl ausgefahren werden, wolle
noch einmal die weidenden Pferde auf der Koppel hinter dem Stift sehen.
Denn ob sie jemals wieder Pferde zu sehen bekomme, wisse ja keiner.

Therapeut: «Die alte Dame rechnet also doch nicht fest mit ihrem
Sterben.»

Patient: «Doch, doch! Aber ob man vom Jenseits aus nach dem Tode
Pferde zu sehen bekommt, das weiss ja keiner.»

Therapeut: «Es scheint so, als ob Sie sich an dieser Stelle mit der
Auffassung der alten Dame identifizieren.»

Patient: stutzt, sagt dann: «Ja, schon; das kann man ja eben nie wissen!»
Plötzlich lachend: «Ich sehe schon, das ist ja geradezu religiös empfunden.
Man wird sein Elternhaus sein Lebenlang nicht los.»

In den folgenden Assoziationen zeigt sich eine doppelte Tendenz: Einmal

geht es darum, dass Trennung, Abschiednehmen, Sterbenmüssen und
Sterbenlassen angstbesetzt und mit Neigung zur Verleugnung erlebt werden.

Zum anderen fasziniert die Frage, ob mit dem Loslassen von
Vertrautem und Gewohntem sich Innovationen ergeben könnten und (im
Sinne der oft signalisierten Riesenerwartungen) «ungeahnte Möglichkeiten»

entstünden. Bemerkenswerterweise wird der gesamte Erlebenskomplex

in einem religiösen Kontext zur Sprache gebracht. Das geschieht dann
freilich so, dass die Inanspruchnahme von entsprechenden Vorstellungen
und deren emotionaler Besetzung die «Religionskritik» als selbstverständlich

gewordene Reaktion mit einschliesst. Aber welche Art von Religionskritik

kommt hierbei seitens des Patienten eigentlich zum Tragen?
Distanziert man sich einmal von den eingeschliffenen professionellen

Verhaltensweisen, so kann anhand dieser Einfälle und Aussagen folgendes
deutlich werden: Sowohl der Psychoanalytiker als auch der lebensberatende

Theologe könnte der Szene mehr oder weniger ausschliesslich mit
seinen jeweils besonderen «basalen Befürchtungen» gegenüberstehen. Das
bedeutet umgekehrt: Sowohl die Frage der Sinnlichkeitsrelativierung und
Realitätsverdrängung als auch die Frage nach den verdeckten oder
anklingenden Symbolen für einen transzendent offenen Wirklichkeitsbegriff
könnten als Deutungsbasis eine Rolle spielen. Im faktischen Vollzug
zwischenmenschlich vermittelter Konfliktbewältigung werden also sowohl die
religiösen Vorstellungen als auch die religionskritischen Reaktionen zu



242 K. Winkler

relativen Elementen im Gesamtverhalten. Klar muss nur bleiben,
dass alle Mitteilungen, welche Erlebensinhalte sie auch immer betreffen,
«restlos» im jeweiligen Deutungssytem aufgehen. Anders gesagt: Es gibt
keine Gebietsaufteilung zwischen entweder theologisch oder psychologisch
zuzuordnenden Phänomenen des Menschlichen! Situativ sind diese
vielmehr jeweils in ihrer systemischen Gesamtheit - wenn auch unter verschiedenem

Aspekt bzw. bei unterschiedlicher Wahrnehmungseinstellung! -
dem einzelnen Deutungssystem unterworfen. Also doch (und nun auch von
der Praxis her!) das eine oder das andere Menschenbild mit der einen oder
der anderen Zielvorstellung und Behandlungsform?

III. Versuch einer vorläufigen Zuordnung psychoanalytischer und
theologischer Positionen

Es geht bei all dem Gesagten dennoch um den Versuch, weder in dieser
Alternative steckenzuleiben noch die offene Frage kurzschlüssig aufzuheben.

Dieser lässt sich m. E. im Rahmen des gegenwärtigen wissenschafts-
und erkenntnistheoretischen «Klimas» sowie bei der vorhandenen
Praxisgestaltung unter den folgenden drei Postulaten einleiten:

1. Werden die entgegengesetzten Positionen in der aufgezeigten Weise
als solche bestimmt und von ihren Grundannahmen her als denkmöglich
angenommen, so muss jedes dieser Analyse vorgeordnete
Harmonisierungsbemühen als oberflächlich erscheinen.

Religion und Religionskritik müssen in den psychoanalytischen und
theologischen Denkmodellen ihren unterschiedlichen Stellenwert nicht
zuletzt in dem Sinne behalten, dass die Möglichkeit und Notwendigkeit der
weltanschaulichen Stellungnahme allen Beteiligten bewusst bleiben oder
bewusst werden kann. Allerdings sollten jeder Bestimmungsebene bzw.
jedem faktischen Deutungsvollzug unter jeweils besonderen Prämissen
auch gesonderte Situationen bzw. spezifische Settings entsprechen. Diese
Forderung braucht eine Abfolge verschiedener Settings und Situationen
unter psychologischen oder theologischen Vorzeichen gerade nicht auszu-
schliessen.

2. Dass sich beide anthropologischen Grundpositionen bis auf weiteres
in unaufgelöster Spannung vorfinden, könnte hinsichtlich des theoretischen

Diskurses dazu herausfordern, innerhalb dieses bleibend wirksamen

Spannungsmomentes ein gegenseitiges ideologiekritisches Prinzip zu
etablieren. Bei engagierter - und das heisst mit «Inter-esse» besetzter -
Auseinandersetzung mit der jeweils anderen Grundposition könnte der



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 243

Umgang mit Religionskritik im Sinne einer elementaren Kritik zur
ständigen Selbstkritik geraten. Es wäre dies eine Selbstkritik, die sich auf
eben diese Grundannahmen bezieht, die sowohl in Psychoanalyse als auch
in Theologie zur nicht mehr reflektierten Selbstverständlichkeit geronnen
sind. Hier gibt es sowohl bei Psychoanalytikern als auch bei Theologen
noch viele Projektionen zurückzunehmen und Übertragungswiderstände
aufzulösen.

3. Die so bewusst als Vorwurf herausgearbeiteten Formulierungen
gegenseitiger Infragestellungen wären dann freilich in konstruktiv-kritische

Anfragen umzufunktionieren. Als solche müssten sie weniger (und vor
allem nicht ausschliesslich!) mit «Befürchtungen» besetzt erscheinen. Das
gelänge umso leichter, je deutlicher dabei erlebbar würde, dass die dage-
genstehende Abwehr auf beiden Seiten mit einer Neigung zur Konservierung

langfristig erworbener und entsprechend libidinös besetzter Erkenntnisse

und Einsichten korrespondiert. Deren Einseitigkeit wird dann nicht
mehr wahrgenommen. Demgegenüber stünde die Bearbeitung eben dieser
Abwehr im Dienste fortschreitender Aufklärung im anthropologischen
Bereich. Gemeint ist allerdings eine Aufklärung, die insofern neue Einsichten

und Aussichten eröffnet, als sie weniger auf Dominanz der blossen
Rationalität als auch wirkliche und wirksame Bewusstseinserweite-
rung abzielt. Unter diesem Vorzeichen aber könnten Psychoanalytiker
und Theologen sowohl die Religion als auch die unabdingbar mit jeder
Religionsbildung verbundene Religionskritik sachlich und sachgemäss in
die bleibenden Auseinandersetzungen um ein gültiges Menschenbild
einbeziehen.

Schlussbemerkung: Bleibt übrig zu wiederholen, dass es bei all dem
Gesagten nicht darum gehen sollte, in der Auseinandersetzung um eine
heute theoretisch und praktisch verantwortbare Anthropologie die vorhandenen

Spannungen aufzulösen, wirksame Ambivalenzen zu überspielen
oder aber den weltanschaulichen Schlagabtausch um seiner selbst willen
fortzusetzen. Wohl aber sollte dazu ermuntert werden, durch einen
konfrontativen Umgang der Psychoanalytiker und der Theologen miteinander
in konstruktiver Weise verbesserte Situationsanalysen zu ermöglichen,
neue Fragestellungen auszulösen und ein erweitertes Problembewusstsein
zu evozieren. Wir meinen: Auch und gerade im Hinblick auf psychoanalytische

und theologische Religionskritik können Rückblicke und Vergleiche

- sorgsam und vorurteilsreduziert veranstaltet! - weitere Perspektiven
eröffnen und für alle daran Beteiligten neuen Handlungsspielraum schaffen.

Klaus Winkler, Hannover


	Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik

