Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik
Autor: Winkler, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878352

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

230

Psychoanalytische und theologische Aspekte
der Religionskritik

Einleitung: Die Beziehungen zwischen Tiefenpsychologie und evangeli-
scher Theologie spiegeln eine auffillige und stdndig fortgeschriebene
Ambivalenz wider. Einerseits kommen beide Deutungssysteme menschli-
cher Wirklichkeit offensichtlich nicht voneinander los. «Freuds anhalten-
des Interesse an Religion macht ihn zu einem potentiellen Gesprachspart-
ner der Theologie — oder zu einem Gegner, mit dem man sich unablissig
beschiftigt», schreibt Walter Neidhart.! Andererseits arbeiten Psychoana-
lytiker und Theologen auf dem Hintergrund ihrer jeweils institutionalisier-
ten Vorgehensweisen und organisierten Handlungsfelder in aller Regel
streng getrennt. Sie legen also deutlich Wert auf Distanzierung voneinan-
der. Das hat einen sachlichen Grund, der sich im Hinblick auf den theo-
logischen Gespriachspartner so beschreiben ldsst: «Seit ihrer Begegnung mit
der Philosophie der Antike hat die Theologie ein Gegeniiber, mit dem sie
sich stdndig, rezipierend und sich distanzierend, auseinandersetzt. Fehlt
das Distanzieren, so gibt sich die Theologie selber auf. In ihrer Beziehung
zur Tiefenpsychologie ist das dhnlich.» 2 — Eine wissenschaftlich reflektie-
rende Tiefenpsychologie kann angesichts der stindig drohenden Gefahr,
das identitdtsstiftende Selbstverstdndnis unter der Hand an «fremde»
weltanschauliche Primissen bzw. Zielvorstellungen auszuliefern, sehr
sicher analog reagieren und klare Trennungslinien fordern. Daneben gibt es
hier und dort negative Erfahrungen genug hinsichtlich des jeweils anderen
Denkens und Handelns sowie im Bezug auf den gegenseitigen Umgang
miteinander. Von ihren Anfiangen her hat die Psychoanalyse religidse
Bindungen und deren theologische Aufbereitung fiir zumindest «fragwiir-
dig» erklidrt und mit entwicklungshemmenden Fixierungen an friithkindli-
che Erlebensmodalitdten zusammengestellt.

Umgekehrt hat die Theologie aller psychoanalytisch vorgezeichneten
Therapie von deren Beginn an im Hinblick auf einen wirklich umfassenden

1 Vgl. W. Neidhart, Beziehungen zwischen Tiefenpsychologie und evangelischer Theologie.
In: Die Psychologie des 20.Jahrhunderts, Ziirich, Bd. XV (hg. von G.Condrau) 1979, 183 ff.
hier 183.

2 W.Neidhart, a.a.O. 188.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 231

Realitdtsbegriff immer neu fatalen Reduktionismus vorgeworfen. — Diese
doppelseitige Tradition wurde und wird gepflegt! So tradieren viele
Psychoanalytiker und Theologen ein mit etlicher Wahrscheinlichkeit nur
vorldufiges Urteil so, als wire es ein nicht mehr hinterfragbares Wahrheits-
moment: Das anthropozentrische Menschenbild der Psychoanalyse und
ein theozentrisches Menschenbild, wie es die Theologie vertritt, erscheinen
als unvereinbare Primissen und damit alternativ. In der Folge gilt es, sich
fiir eine psychoanalytische oder fiir eine theologische Sicht mit nachfol-
gender spezifischer Handlungsstrategie zu entscheiden, wann immer es um
intrapsychische oder interpsychische Konfliktldsungsversuche geht.

In den folgenden Uberlegungen, die Walter Neidharts grundsétzliche
Ausfihrungen zur Verhiltnissetzung von Tiefenpsychologie und Theolo-
gie3 aufnehmen und an diese anschliessen, soll der immer mdgliche welt-
anschauliche Schlagabtausch gerade nicht fortgesetzt werden. Vielmehr
geht es darum, Religionskritik als ein Faktum herauszustellen, das sowohl
innerhalb des psychoanalytisch als auch theologisch fundierten Denkens
und Handelns zum Tragen kommt. Dann aber gilt es abzuklidren, welche
Funktion der kritische Umgang mit Religion im so oder so vorgezeichneten
helfenden Umgang mit konfliktbehafteten Menschen bekommt. Ein ent-
sprechender Klarungsprozess ist allerdings darauf angewiesen, dass zwei
weitverbreitete und als Erlebensklischees eingeschliffene Unterstellungen
als erkenntnishemmende Elemente zumindest vorldufig ausgesetzt werden
konnen: Einmal fiihrt es nicht weiter, wenn Theologen der Psychoanalyse
in abwertender Absicht und im falschen Kontext unentdeckte bzw. ver-
nachlissigte weltanschauliche Implikate vorwerfen.— Zum anderen fithrt
es nicht weiter, wenn die Psychoanalytiker den Theologen pauschal anla-
sten, mit deren transzendent verankerten Grundannahmen sei automa-
tisch eine nicht mehr verantwortbare Realitdtsflucht verbunden. — Dem-
gegeniiber geht der hier vorgelegte Versuch, den heutigen Stand der psycho-
analytischen und theologischen Religionskritik miteinander zu verglei-
chen, von der Vorstellung aus, ein solcher Vergleich kénnte dem Selbst-
verstindnis beider Disziplinen zum Vorteil gereichen. Konkret wire dieser
Versuch gegliickt, wenn es geldnge, jeweils noch verbesserte Situations-
analysen zu ermoglichen, jeweils neue Fragestellungen auszuldsen und
damit ein jeweils erweitertes Problembewusstsein zu evozieren.

3 A.a.0.;vgl. dazu auch W. Neidhart/H. Ott, Krone der Schopfung? Humanwissenschaften
und Theologie, Stuttgart 1977.



232 K. Winkler
1. Zur Funktion der Religionskritik

1. Neben Ludwig Feuerbach und Karl Marx gilt Sigmund Freud als einer
der besonders wirkungsvollen Religionskritiker.

a) Feuerbach, der Schiiler Hegels, m6chte im «Wesen des Christen-
tums» von 1841 einem anthropozentrischen Frommigkeitstyp zum Durch-
bruch verhelfen.* Es geht ihm um einen konsequenten Reduktionsvorgang.
Mit Gottes- und Jenseitsvorstellungen, die bei ndherem Hinsehen sehr
irdische zwischenmenschliche Beziehungsmuster abbilden, driickt der
Mensch Entfremdungsvorgidnge in seiner Psyche aus. Der in diesem
Zusammenhang oft strapazierte Begriff der Projektion kommt bei Feuer-
bach selber nicht vor. Wenn diese Philosophie die Theologie auf Anthro-
pologie zuriickfithren und damit erstere in letztere hinein auflésen mochte,
soll damit dem Individuum ermoglicht werden, die mit der Religion
unweigerlich verbundene Entfremdung von sich selbst aufzuheben. Es soll
in einer alle nur mégliche Erfahrung einschliessenden Liebe seiner eigent-
lichen Bestimmung im Rahmen der Gattung Mensch leben - einer Gat-
tung, die in ausschliessender Weise alle Wirklichkeit umfasst.

Die Folge dieser Religionskritik ist dabei nicht etwa Religionslosigkeit!
Feuerbach propagiert mit Enthusiasmus eine neue Naturfrommigkeit und
Liebesreligion (was ihm von Friedrich Engels ja bitter angekreidet wird).
Deren Vorteil liegt fiir den Philosophen in einer (von den theologisch
verbrimten Entfremdungsvorgidngen befreiten und damit neu zugingli-
chen) Sinnlichkeit.’ — Religionskritik als Erschliessung bis dato abgedeck-
ten sinnlichen Erlebens! Zeitgendssische Kritiker wie Alfred Lorenzer,
Tillmann Moser und Horst-Eberhard Richter kniipfen hieran von der
Sache her deutlich an. Lorenzer trifft, von seinen Untersuchungen zum
Symbolbegriff herkommend, kritisch auf die Doppelnatur praktischer
Religion als Ideologie und als Organisation des Sinnlichen. Dabei
erscheint ihm letztere Funktion von der Kirche respektive Theologie
systematisch zerstort.> Moser beschreibt die schmerzvolle Aufhebung der
Entfremdungsmisere auf dem Hintergrund des Narzissmuskonzeptes als
einen notwendigen Schrumpfungsprozess. Dieser setzt dann die von reli-
giosem Verhalten aufgesogene und damit gebundene Sinnlichkeit frei.’

4Vgl. L.Feuerbach, Das Wesen des Christentums, Berlin 1956 (2 Bde. hg.v. W.Schuffen-
hauer).

5 Vgl. dazu auch A.Schmidt, Emanzipation der Sinnlichkeit, Miinchen 1973.

6 Vgl. A.Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter, Frankfurt 1981.

7Vgl. T.Moser, Die Gottesvergiftung, Frankfurt 1976.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 233

Richter sieht den Menschen durch dessen «Gotteskomplex» leidensunfa-
hig geworden und von den notwendigen interpersonalen bzw. sinnlichen
Zuwendungsvorgingen abgehalten.® - Soviel zu Feuerbach und zu
Momenten seiner Wirkungsgeschichte.

b) Karl Marx liefert im Rahmen seiner historisch-materialistischen
Geschichtsauffassung eine fiir unser Thema entscheidende Aussage und
daneben eine ebenso markante wie bekanntgewordene Interpretation des
Phinomens «Religion». Die Aussage lautet: «... die Kritik der Religion ist
die Voraussetzung aller Kritik». Und Marx interpretiert: «Die Religion ist
das Seufzen der bedringten Kreatur, das Gemiit einer herzlosen Welt, wie
sie der Geist geistloser Zustinde ist. Sie ist das Opium des Volkes.»?
Zunichst sei (mit Konrad Farner) festgehalten: «Erkennt Feuerbach die
Wurzel der Religion psychologisch im Individuum, so Marx sozial in der
Gesellschaft. Was beide eint, ist die These: Der Mensch macht die Religion,
nicht die Religion macht den Menschen.»!% Es wird noch zu zeigen sein,
wie Freuds Behandlung religioser Ausdrucksformen in diesem Kontext zu
stehen kommt. Auf Marx bezogen, gilt vorerst ein Doppeltes: Einmal
bekommt die Religionskritik im Gesamtrahmen kritischen Umgangs mit
der menschlichen Wirklichkeit einen hohen, ja den schlechterdings aus-
schlaggebenden Stellenwert. Zum anderen wird Religion nicht einfach
als Irrtum resp. intellektuelles Defizit bekdmpft. Sie wird vielmehr als
funktionales, wenn auch vorldufiges menschliches Verhalten verstanden —
ein Verhalten, das erst in einem geschichtlichen Selbstverwirklichungspro-
zess langsam aufgelost werden kann. Auch dieser Grundgedanke wird
zeitgenossisch aufgegriffen. Dieter Wyss findet bei Abzielung auf eine
heute tragfihige Anthropologie das Marxsche Bemiihen wichtig, «... den
Menschen <systemimmanent> ohne Anlehnung an abstrakt philosophische
oder theologische Kategorien aus sich selbst heraus zu verstehen...»!! Und
Lorenzer fordert im Kontext einer Synthese von Psychoanalyse und histo-
risch-materialistischer Anthropologie: «Das Unbewusste muss als gesell-
schaftlich hergestellt erkannt werden.»!2

8 Vgl. H.-E. Richter, Der Gotteskomplex, Reinbek b. Hamburg 1979.

9Vgl. K.Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: K.Marx/F.Engels,
Werke, Berlin 1959ff. Bd. 1, 378.

10vgl. K.Farner/W.Post, Marxistische Religionskritik, Freiburg i.Ue./Stein-Niirnberg
1972, 27.

11'Vel, D. Wyss, Marx und Freud, Gottingen 1968, 31.

12 Vgl. A.Lorenzer, a.a.0. 11.



234 K. Winkler

c¢) Sigmund Freud formuliert die Grundziige seiner Religionskritik am
deutlichsten in der Schrift «Die Zukunft einer Illusion» von 1927. Die
zentralen Aussagen sind bekannt. Fiir den Begriff Illusion, wie thn Freud
gebraucht, bleibt charakteristisch die Ableitung aus menschlichen Wiin-
schen.!3 Dabei ist davon auszugehen, «... dass der Schatz der religidosen
Vorstellungen nicht allein Wunscherfiillungen enthélt, sondern auch
bedeutsame historische Reminiszenzen.» !4 Das gerade macht je die Zih-
lebigkeit und Wirkkraft des frommgldubigen Infantilismus aus. Demgegen-
- {iber postuliert Freud: « Der Mensch kann nicht ewig Kind bleiben, er muss
endlich hinaus ins «feindliche Leben>. — Man darf das die <Erziehung zur
Realitdt» heissen...»!> Der Verzicht auf Illusion ist schwer, aber nicht
unmoglich, wenn statt eines an frithkindliche Erwartungshaltungen fixier-
ten Gottesbildes der «Gott Logos» die Entwicklung der Menschheit zu
kollektivem Erwachsensein vorantreibt. Denn: «Der Primat des Intellekts
liegt gewiss in weiter, weiter, aber wahrscheinlich doch nicht in unendlicher
Ferne.»!6

Fasst man die drei bei eingehenderem Vergleich sehr unterschiedlichen
religionskritischen Positionen!” im Hinblick auf das gemeinsame Moment
zusammen, so ergibt sich folgendes: Es geht in diesem Zusammenhang um
die endlich moégliche Abwehr der Selbstentfremdung des Menschen. Es
geht um deren Aufhebung bei Abzielung auf eine neue und wahrhaft
humane Identitit. Es geht um reale Sinnlichkeit anstelle des Opiats «Re-
ligion» bzw. des notgedrungenen Ausweichens auf Ersatzbefriedigung. — Es
geht um die Durchsetzung vernunftgeméisser Lebensstrukturen bei inten-
tionaler Ausrichtung aufein prozesshaftes Erwachsenwerden des einzelnen
und der Menschheit. Dabei ist wesentlich, dass im Kontext dieser Reli-
gionskritik nicht nur Befreiungsakte vollzogen werden sondern auch Ver-
zichtleistungen zu erbringen sind. In jedem Falle aber kommt der Reli-
gionskritik unbedingte Schliisselfunktion zu. Sie vertritt gleichsam das
radikale Prinzip einer notwendigen humanen Emanzipation, indem sie an
der Wurzel des menschlichen Selbstverstindnisses ansetzt und alle weite-

13Vgl. S.Freud, Die Zukunft einer Illusion. In: Gesammelte Werke, Frankfurt 31963,
Bd.XIV, 352.

14 A.a.0. 366.

15 A.a.0. 373.

16A.a.0. 377.

17 Zum ganzen Abschnitt vgl. auch M. Weinrich (Hg.), Religionskritik in der Neuzeit.
Philosophische, soziologische und psychologische Texte. Giitersloh 1985; dazu Karl-Heinz
Weger, Religionskritik von der Aufkldrung bis zur Gegenwart, Freiburg i. Br. 21980.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 235

ren kritischen Auseinandersetzungen mit menschlichen Verhaltensseg-
menten zu Epiphdnomenen macht. In diesem Sinne ermdglicht sie erst die
Grundannahme einer kompromisslos anthropozentrischen Anthropolo-
gie.

2. Im theologischen Kontext wird mit dieser zeitgenossisch hochwirk-
samen Religionskritik in einem fiir Aussenstehende wahrscheinlich uner-
warteten Masse ambivalent umgegangen. Bei der Vielzahl der Stellung-
nahmen miissen Hinweise auf prototypische Aussagen bzw. Konzepte
geniigen.!® Wir fassen sie unter den Stichworten « Konkurrenzversuche» —
«Vermittlungsversuche» — « Konfrontationsversuche» zusammen.

a) Mit den Namen der besonders einflussreichen protestantischen Theo-
logen Dietrich Bonhoeffer, Karl Barth und Rudolf Bultmann verbindet
sich eine religionskritische Theologie, die als analoge Bewegung zur philo-
sophisch-sozialpsychologischen Religionskritik verstanden werden kann.
Ideengeschichtlich gesehen entsteht so ein deutliches Konkurrenzverhal-
ten. Bonhoeffer ist durch seine Auffassung von der Notwendigkeit einer
«miindig gewordenen Welt» bekannt geworden.!? « Wir gehen einer vollig
religionslosen Zeit entgegen; die Menschen kénnen einfach, so wie sie nun
einmal sind, nicht mehr religids sein», schreibt er und fragt weiter, wie
denn dann von Gott ohne Religion gesprochen werden kénne — von
«religionslos-weltlichen Christen» namlich. 20

Karl Barth, zentrale Gestalt der sog. « Dialektischen Theologie», sicht in
Feuerbach deshalb den unabsichtlich theologisch wirksamen Befreier vom
Ballast der Religion. Denn die religiosen Erfahrungen in ihrer psycholo-
gisch fiir viele unabweisbaren Plausibilitit sind gerade nicht die geeigneten
Offenbarungstriger fiir das tatsdachlich Transzendente. Sie hemmen eher
das Erfassen dessen, was sich in radikaler Ausschliesslichkeit am Chri-
stusgeschehen als menschliche Wirklichkeit erweist. Deshalb gilt es, «...
von der Christologie aus zu einer von der Christologie umschlossenen
Anthropologie iiberzugehen...»2! Dieser Ubergang wird als religionslos
definiert.

18 Vgl. zum Folgenden vor allem H.-J. Kraus, Theologische Religionskritik, Neukirchen-
Vluyn 1982.

19 Vgl. D.Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Miinchen 1955, z.B. 219, 233; dazu
G. Harbsmeier, Die nicht-religiose Interpretation biblischer Begriffe. In: Die miindige WeltIl
(dem Andenken Dietrich Bonhoeffers), Miinchen 1956, 74ff.

20 Vgl. D. Bonhoeffer, a.a. 0. 178, 180.

21 Vgl, K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Zollikon/Ziirich Bd.IV, 11953, 385.



236 K. Winkler

Rudolf Bultmanns Name ist eng mit dem sog. Entmythologisierungs-
programm verbunden. Das entsprechende Motto lautet: statt religios-
mythologischer Bilderwelt existentiale Interpretamente, wie sie sich hin-
ter dem Kerygma, der biblischen Verkiindigung, entdecken und heute
erleben lassen. In diesem Kontext manifestiert sich als «Glaube und
Verstehen» der Satz: «Man kann nicht von Gott reden, ohne gleichzeitig
vom Menschen zu reden, und man kann nicht vom Menschen reden, ohne
gleichzeitig von Gott zu reden.» 22 Diese Aussage aber bezieht sich auf ein
existentielles, nicht auf ein religioses Ergriffensein.

Klar sollte allerdings sein: Nicht eben zuféllig haben Bonhoeffer, Barth
und Bultmann aller psychoanalytischen Anthropologie mehr oder weniger
scharf ablehnend gegeniibergestanden. Denn: Religionskritik wird zwar
hier und dort mit einem analogen Engagement besetzt! Aber sie ist gleich-
sam entgegengesetzt zur Psychoanalyse mit erkenntnisleitendem Interesse
ausgestattet. So aber gerit diese theologische Religionskritik im gegebenen
Kontext zu einem Konkurrenzunternehmen um das giiltige Menschen-
bild.

b) Bei dieser Devise eines schroffen «Entweder-Oder» muss nicht ver-
wundern, dass es zwischen psychoanalytischen und theologischen Anthro-
pologiekonzeptionen von Anfang an sog. «Grenzgidnger» gegeben hat. Die
beiden Sammelbinde «Psychoanalyse und Religion» 23 und «Psychothera-
pie und Seelsorge» 24, aber auch Band XV der «Psychologie des 20. Jahr-
hunderts» 25 dokumentieren die verschiedensten Vermittlungsversuche.
Diese Versuche, gleichsam eine dritte Position einnehmen zu kénnen (und
heutzutage auch zu miissen!) , beginnen mit Oskar Pfister («Das Christen-
tum und die Angst»26) und reichen iiber viele Vertreter bis zu Joachim
Scharfenberg, der seinem Buch den programmatischen Titel gibt: «Sig-
mund Freud und seine Religionskritik als Herausforderung an den christ-
lichen Glauben»2?. Umgekehrt werden C. G. Jungs «Analytische Psycho-
logie» oder etwa Victor E. Frankls Logotherapie sowie daseinsanalytische
Entwiirfe immer neu zur Ausgangsbasis sowohl weltanschaulich als auch

22 Vgl. R.Bultmann, Glauben und Verstehen, Tiibingen Bd.I, 1933, 33.

23 Vgl. E.Nase/J. Scharfenberg (Hg.), Psychoanalyse und Religion, Darmstadt 1977.

24 Vgl, V. Lipple/J. Scharfenberg (Hg.), Psychotherapie und Seelsorge, Darmstadt 1977,

25 Vgl. Die Psychologie des 20.Jahrhunderts, Bd. XV a.a.O.

26 Vgl. O. Pfister, Das Christentum und die Angst. Mit einem Vorwort von Th. Bonhoeffer.
Olten u. Freiburg i.Br. 21975.

27Vgl. J.Scharfenberg, Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausforderung fiir
den christlichen Glauben, Gottingen 1968.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 237

erkenntnistheoretisch vermittelnder Positionen. In diesem Kontext ent-
steht und organisiert sich auch die sog. Pastoralpsychologie mit ihren
Ausbildungsprogrammen und ihrer vor allem auf das Praxisfeld «Kirche»
bezogenen Theoriebildung im Raume zwischen Theologie und Psycholo-
gie. Hier tritt das Problem der Religionskritik naheliegenderweise als
Konkurrenzausloser, aber auch als Unterscheidungskriterium zuriick. Es
wird zugunsten einer verbesserten Wahrnehmungsfihigkeit im Bereich
praktisch handhabbarer Konfliktlosungsmodelle relativiert.

c¢) Eben diese programmatisch motivierte Zuriickstellung wird aber nun
auch in der zweiten Hilfte unseres Jahrhunderts zum Anlass, hinter dem
Konkurrenzverhalten und der situativ notwendigen Problemrelativierung
die psychoanalytische Religionskritik wieder ungebrochen als direkte
Infragestellung jedes theologisch verantworteten Menschenbildes zu emp-
finden. Den entsprechenden Konfrontationsversuch zeigt die jeweilige
Freudrezeption in verschiedenen Entwiirfen einer theologischen Anthro-
pologie aus neuerer und neuester Zeit.

Nach Helmut Thielicke hat Freud durch die Entdeckung des Unbewuss-
ten «Unerhortes» fiir die Erweiterung des Problemhorizontes geleistet.
Seine den Empirismus totalisierende Psychoanalyse wirkt sich dabei im
ganzen aber weltanschaulich aus. Sie ist deshalb ohne jeden Sensus fiir ihre
tatsdchliche Grenze. «Sie kann diesen Sensus auch gar nicht haben, weil
sie den empirischen Aspekt absolut setzt und also das Ganze des Men-
schen-Seins mit seiner Hilfe meint in den Blick zwingen zu k6nnen.» 28 Der
Vorwurf lautet: Hier herrscht ein wahrnehmungseinschrinkender Empi-
rismus vor, der dem Anliegen der eigenen Religionskritik in den Riicken
fallt.

Differenzierter und erkenntnistheoretisch aufwendiger setzt sich Eilert
Herms 1978 mit der Psychoanalyse in dem Sammelband «Anthropologie
als Thema der Theologie» auseinander. Er dreht den Spiess um. Das sagt
schon der Titel seiner Abhandlung: «Die Funktion der Realitdtsauffassung
in der Psychologie Sigmund Freuds. Uberlegungen zur mdglichen Bedeu-
tung von Theo-logie fiir die psychoanalytische Theoriebildung».2° Dem-
nach liegt Freuds Selbstmissverstdndnis in seiner positivistischen Reali-

28 Vgl. H. Thielicke, Mensch sein — Mensch werden, Miinchen/Ziirich 1976, hier 435.

29 Vgl. E.Herms, Die Funktion der Realititsauffassung in der Psychologie Sigmund
Freuds. Uberlegungen zur moglichen Bedeutung von Theo-logie fiir die psychoanalytische
Theoriebildung. In: H.Fischer (Hg.), Anthropologie als Thema der Theologie, Gottingen
165f1f.



238 K. Winkler

tdtsauffassung. Kdme die Psychoanalyse von der naturwissenschaftlichen
Psychologie los und verstiinde sich selbst als Erfahrungspsychologie, so
ware das zu ihrem eigenen Vorteil. Im Zusammenhang mit der hier zur
Debatte stehenden Religionskritik ldsst sich dann als Vorwurferheben: Die
religionskritische Potenz der Psychoanalyse beziiglich einer zeitgerechten
und allgemein tragfdhigen Anthropologie bleibt in ihrem Selbstmissver-
stdndnis stecken.

Schliesslich hat sich neuerdings Wolfhart Pannenberg sehr umfassend
und dabei kenntnisreich mit Freud auseinandergesetzt.30 Auf Plessners
Definition von der «exzentrischen Bestimmtheit des Menschen» fussend
untersucht er das psychoanalytische Ich-Verstindnis und dessen differen-
zierende Behandlung im Rahmen der sog. «Ich-Psychologie». Die ent-
scheidenden Defizite in Freuds anthropologischem Entwurf sieht der
Theologe dort, wo dessen «Ich-Begriff» einem ganz bestimmten Interesse
nicht zu geniigen scheint. Es ist dies das (heute erkenntnistheoretisch in
den Vordergrund geriickte) Interesse an den konstitutiven Elementen der
Subjektbildung. Mit den entsprechenden Reflexionsinhalten, die als ele-
mentar angesehen werden, korrespondiert die Definition dessen, was als
Wirklichkeit aufgefasst werden kann.

Formuliert man diese besondere Freudrezeption wiederum im Hinblick
auf die damit gleichzeitig in Frage gestellte psychoanalytische Religions-
kritik als Vorwurf, so ldsst sich dieser so formulieren: Der urspriinglich
wirksame religionskritische Ansatz wird in iiberholter Weise fortgeschrie-
ben, obwohl Freuds anthropologische Kategorien im Kontext neuerer
erkenntniskritischer Reflexion nicht mehr griffig sind. — So viel zur Funk-
tion der Religionskritik in der Theologie.

Man erinnere sich nun: Das gemeinsame Moment der philosophischen
und psychoanalytischen Religionskritik fanden wir in deren Ausrichtung
auf die Aufhebung der Selbstentfremdung, auf die Herstellung realer Sinn-
lichkeit, auf die Durchsetzung vernunftgeméisser bzw. erwachsener Erleb-
nisstrukturen und bei all dem auf die Erméglichung einer kompromisslos
anthropozentrischen Anthropologie.

Fragt man jetzt bei all den verschiedenen theologischen Positionen
wiederum nach einem gemeinsamen Moment, so ergibt sich: Es geht im
(positiven oder negativ vorgezeichneten) kritischen Umgang mit Reli-
gionskritik um eine bleibend notwendige Abwehrbewegung. Diese
Abwehrbewegung richtet sich gegen einen Anthropozentrismus, der die

30 Vgl. W.Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Gottingen 1983.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 239

Phinomene des menschlich Wirklichen mit zunehmend totaler Erkldrbar-
keit ausstattet. Der Religionskritik kommt hierbei nicht die Schliisselfunk-
tion, wohl aber eine katalysatorische Funktion zu: Sie unterstreicht die
Notwendigkeit, sich Aporien als bleibend offenen Fragen zu stellen und so
erst Kontingenzerleben zu erméglichen. Identitdt ndmlich ist einzig und
allein im Zusammenhang mit einem Wirklichkeitsbegriff erfahrbar, der
dieses grundsidtzlich offene und immer nur vorldufig bestimmbare Kon-
tingenzerleben umfasst. Sowohl Sinnlichkeit als auch Vernunft sind in der
damit verbundenen theozentrischen Anthropologie auxiliare Grossen, die
der transzendent verankerten Sinnfrage untergeordnet werden. Fassen
wir jetzt einmal sowohl das psychoanalytische als auch das theologische
Vorgehen im Rahmen unseres Themas als die jeweilige «Abwehr einer
basalen Befiirchtung» auf, so ldsst sich das so formulieren:

Fiir die Psychoanalyse korrespondiert aller Religionsbildung unabding-
bar eine (nicht bleibend notwendige) Realitdtsverleugnung. Religionskritik
vermittelt das entsprechende Problembewusstsein.

Fiir die Theologie zeigt sich in diesem Kontext als gefdhrlichste Fehl-
entwicklung, dass die Wirklichkeit als solche in zunehmend ausschliessli-
cher Weise auf die Inhalte der sinnlichen, aber auch psychischen und
geistigen Wahrnehmung bezogen werden kann. Religionsbildung driickt
demgegeniiber in symbolischer Form die sinnstiftende Frage nach men-
schenmoglicher Kontingenzerfahrung aus. Sie verbindet damit das tran-
szendierende Uberschreiten allen gegenwirtigen Verstehens im Dienst
einer prinzipiell offenen Zukunft. Religionskritik hat dort ihren Platz, wo
eben dieses Fragen durch religiose Vorstellung selbst konterkarriert
erscheint.

So hat in beiden Deutungssystemen Religionkritik einen wichtigen
Stellenwert, ohne dass damit eine Annidherung der unterschiedlichen
anthropologischen Rezepte bzw. weltanschaulichen Positionen verbunden
sein muss. Die Religionskritik in Psychoanalyse und Theologie entspricht
bisher also einem jeweiligen, aber keinem gemeinsamen Anliegen! Es
macht bereits Schwierigkeiten, iiber diese tatsidchliche Situation sachge-
mass, und das bedeutet, unbeeinflusst von Wunschdenken, zu reden.
W.Neidhart sieht das sehr genau, wenn er in diesem Zusammenhang «Von
der Schwierigkeit des Dialogs» spricht und feststellt: «Die Systematische
Theologie und die Humanwissenschaften, sofern sie empirisch arbeiten,
haben eine vollig andere Denkweise und Sprache.» 3! Soll die Beziehungs-

31 Vgl. W.Neidhart/H. Ott, Krone der Schopfung?, a.a.O. 16ff.; Zitat17.



240 K. Winkler

setzung von Tiefenpsychologie und Theologie fiir die Praxis—d.h. fiirden
konkreten Umgang mit dem religiosen Verhalten eines Menschen — frucht-
bar gemacht werden, so ist deshalb dieses sehr einschneidende Kommuni-
kationsproblem selbst als Teil der notwendigen Auseinandersetzung zu
betrachten. Erst unter dieser Voraussetzung ldsst sich gezielt weiterfragen,
ob sich vielleicht von eben dieser Praxis her neue Gesichtspunkte ergeben,
um die differenten Wahrnehmungseinstellungen in puncto Religion einan-
der so zuzuordnen, dass sie sich gegenseitig nicht einfach ausschliessen.

I1. Religion und Religionskritik im praktischen Vollzug

Im Kontext einer kurzen Szene aus einer psychotherapeutischen Sit-
zung3? lassen sich unsere Fragestellungen konkretisieren und auf ein
Zuordnungsmodell der einander entgegengesetzten Positionen hin ausrich-
ten.

Die Szene: Ein 32jihriger Mann, Sozialarbeiter in verantwortlicher
Stellung, mit einer um flinf Jahre jiingeren Partnerin problemtrichtig
zusammenlebend, wegen Arbeitsstorungen und depressiver Verstim-
mungszustinde in psychoanalytischer Behandlung, berichtet in der
143. Stunde von einer Begebenheit in einem Seniorenstift, seinem Arbeits-
feld. In der gerade zuriickliegenden Behandlungsphase ist es schwerpunkt-
massig um Kontakt- und Partnerschaftsprobleme bzw. um die Frage einer
mannlichen Identitdt gegangen. Einmal findet sich der Patient immer
wieder in Odipal getonten Konstellationen vor, wobei gleichzeitig eine
starke orale Anspruchshaltung zum Tragen kommt. Zum anderen fiihlt er
sich der Idee von der eigenen Grandiositdt in hochambivalenter Weise
ausgeliefert, kann sich schlecht gegen Forderungen von anderer Seite
abgrenzen und verfillt immer wieder in eine bisher nur bedingt ichdyston
erlebbare Helferhaltung. Diese hat sich auf dem Hintergrund eines betont
christlichen Elternhauses mit der fritheren kirchlichen Titigkeit beider
Eltern ausgebildet. Der Patient betont in verschiedenen Zusammenhéngen
seine eigene Areligiositit. Er mdchte, wie er sagt, nicht fliichten, sondern
der Realitdt standhalten und der verschrobenen christlichen Moral ein
mehr offenes Verhalten mit der Moglichkeit zur Bediirfnisbefriedigung
entgegensetzen. Mit seiner beruflichen Situation und Leistung ist er sehr

32 Die Sitzung wurde im Rahmen der psychoanalytischen Praxis des Verf. durchgefiihrt.
Alle Angaben zur Person wurden veridndert, sodass eine Identifizierung nicht moglich ist.



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 241

unzufrieden und steckt dabei voller Erwartungen, eines Tages eine grosse
Chance zu bekommen, irgendwohin berufen zu werden, wie er sagt. Sein
Bericht in der genannten Stunde lautet: Im Stift sei eine alte Dame, die von
ihrer Krankheit her wisse, dass sie nur noch eine sehr begrenzte Zeit zu
leben habe, mit einer Bitte an ihn herangetreten. Sie wolle an einem
schonen Herbsttag noch einmal im Rollstuhl ausgefahren werden, wolle
noch einmal die weidenden Pferde auf der Koppel hinter dem Stift sehen.
Denn ob sie jemals wieder Pferde zu sehen bekomme, wisse ja keiner.

Therapeut: «Die alte Dame rechnet also doch nicht fest mit ihrem
Sterben.»

Patient: «Doch, doch! Aber ob man vom Jenseits aus nach dem Tode
Pferde zu sehen bekommt, das weiss ja keiner.»

Therapeut: «Es scheint so, als ob Sie sich an dieser Stelle mit der
Auffassung der alten Dame identifizieren.»

Patient: stutzt, sagt dann: «Ja, schon; das kann man ja eben nie wissen!»
P16tzlich lachend: «Ich sehe schon, das ist ja geradezu religios empfunden.
Man wird sein Elternhaus sein Lebenlang nicht los.»

In den folgenden Assoziationen zeigt sich eine doppelte Tendenz: Ein-
mal geht es darum, dass Trennung, Abschiednehmen, Sterbenmiissen und
Sterbenlassen angstbesetzt und mit Neigung zur Verleugnung erlebt wer-
den. Zum anderen fasziniert die Frage, ob mit dem Loslassen von Ver-
trautem und Gewohntem sich Innovationen ergeben konnten und (im
Sinne der oft signalisierten Riesenerwartungen) «ungeahnte Moglichkei-
ten» entstiinden. Bemerkenswerterweise wird der gesamte Erlebenskom-
plex in einem religiosen Kontext zur Sprache gebracht. Das geschieht dann
freilich so, dass die Inanspruchnahme von entsprechenden Vorstellungen
und deren emotionaler Besetzung die «Religionskritik» als selbstverstand-
lich gewordene Reaktion mit einschliesst. Aber welche Art von Religions-
kritik kommt hierbei seitens des Patienten eigentlich zum Tragen?

Distanziert man sich einmal von den eingeschliffenen professionellen
Verhaltensweisen, so kann anhand dieser Einfélle und Aussagen folgendes
deutlich werden: Sowohl der Psychoanalytiker als auch der lebensberaten-
de Theologe konnte der Szene mehr oder weniger ausschliesslich mit
seinen jeweils besonderen «basalen Beflirchtungen» gegeniiberstehen. Das
bedeutet umgekehrt: Sowohl die Frage der Sinnlichkeitsrelativierung und
Realitdtsverdrangung als auch die Frage nach den verdeckten oder anklin-
genden Symbolen fiir einen transzendent offenen Wirklichkeitsbegriff
konnten als Deutungsbasis eine Rolle spielen. Im faktischen Vollzug zwi-
schenmenschlich vermittelter Konfliktbewéltigung werden also sowohl die
religiosen Vorstellungen als auch die religionskritischen Reaktionen zu



242 K. Winkler

relativen Elementen im Gesamtverhalten. Klar muss nur bleiben,
dass alle Mitteilungen, welche Erlebensinhalte sie auch immer betreffen,
«restlos» im jeweiligen Deutungssytem aufgehen. Anders gesagt: Es gibt
keine Gebietsaufteilung zwischen entweder theologisch oder psychologisch
zuzuordnenden Phinomenen des Menschlichen! Situativ sind diese viel-
mehr jeweils in ihrer systemischen Gesamtheit — wenn auch unter verschie-
denem Aspekt bzw. bei unterschiedlicher Wahrnehmungseinstellung! —
dem einzelnen Deutungssystem unterworfen. Also doch (und nun auch von
der Praxis her!) das eine oder das andere Menschenbild mit dereinen oder
der anderen Zielvorstellung und Behandlungsform?

II1. Versuch einer vorldufigen Zuordnung psychoanalytischer und
theologischer Positionen

Es geht bei all dem Gesagten dennoch um den Versuch, weder in dieser
Alternative steckenzuleiben noch die offene Frage kurzschliissig aufzuhe-
ben. Dieser lidsst sich m.E. im Rahmen des gegenwirtigen wissenschafts-
und erkenntnistheoretischen «Klimas» sowie bei der vorhandenen Praxis-
gestaltung unter den folgenden drei Postulaten einleiten:

1. Werden die entgegengesetzten Positionen in der aufgezeigten Weise
als solche bestimmt und von ihren Grundannahmen her als denkmaoglich
angenommen, so muss jedes dieser Analyse vorgeordnete Harmonisie-
rungsbemiihen als oberflachlich erscheinen.

Religion und Religionskritik miissen in den psychoanalytischen und
theologischen Denkmodellen ihren unterschiedlichen Stellenwert nicht
zuletzt in dem Sinne behalten, dass die Moglichkeit und Notwendigkeit der
weltanschaulichen Stellungnahme allen Beteiligten bewusst bleiben oder
bewusst werden kann. Allerdings sollten jeder Bestimmungsebene bzw.
jedem faktischen Deutungsvollzug unter jeweils besonderen Priamissen
auch gesonderte Situationen bzw. spezifische Settings entsprechen. Diese
Forderung braucht eine Abfolge verschiedener Settings und Situationen
unter psychologischen oder theologischen Vorzeichen gerade nicht auszu-
schliessen.

2. Dass sich beide anthropologischen Grundpositionen bis auf weiteres
in unaufgeldoster Spannung vorfinden, konnte hinsichtlich des theoreti-
schen Diskurses dazu herausfordern, innerhalb dieses bleibend wirksa-
men Spannungsmomentes ein gegenseitiges ideologiekritisches Prinzip zu
etablieren. Bei engagierter — und das heisst mit «Inter-esse» besetzter —
Auseinandersetzung mit der jeweils anderen Grundposition konnte der



Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik 243

Umgang mit Religionskritik im Sinne einer elementaren Kritik zur stin-
digen Selbstkritik geraten. Es wire dies eine Selbstkritik, die sich auf
eben diese Grundannahmen bezieht, die sowohl in Psychoanalyse als auch
in Theologie zur nicht mehr reflektierten Selbstverstindlichkeit geronnen
sind. Hier gibt es sowohl bei Psychoanalytikern als auch bei Theologen
noch viele Projektionen zuriickzunehmen und Ubertragungswiderstinde
aufzulGsen.

3. Die so bewusst als Vorwurf herausgearbeiteten Formulierungen
gegenseitiger Infragestellungen wiren dann freilich in konstruktiv-kriti-
sche Anfragen umzufunktionieren. Als solche miissten sie weniger (und vor
allem nicht ausschliesslich!) mit «Befiirchtungen» besetzt erscheinen. Das
geldnge umso leichter, je deutlicher dabei erlebbar wiirde, dass die dage-
genstehende Abwehr auf beiden Seiten mit einer Neigung zur Konservie-
rung langfristig erworbener und entsprechend libidinds besetzter Erkennt-
nisse und Einsichten korrespondiert. Deren Einseitigkeit wird dann nicht
mehr wahrgenommen. Demgegeniiber stiinde die Bearbeitung eben dieser
Abwehr im Dienste fortschreitender Aufkldrung im anthropologischen
Bereich. Gemeint ist allerdings eine Aufkliarung, die insofern neue Einsich-
ten und Aussichten ertéffnet, als sie weniger auf Dominanz der blossen
Rationalitidt als auch wirkliche und wirksame Bewusstseinserweite-
rung abzielt. Unter diesem Vorzeichen aber konnten Psychoanalytiker
und Theologen sowohl die Religion als auch die unabdingbar mit jeder
Religionsbildung verbundene Religionskritik sachlich und sachgemadss in
die bleibenden Auseinandersetzungen um ein giiltiges Menschenbild ein-
bezichen.

Schlussbemerkung: Bleibt iibrig zu wiederholen, dass es bei all dem
Gesagten nicht darum gehen sollte, in der Auseinandersetzung um eine
heute theoretisch und praktisch verantwortbare Anthropologie die vorhan-
denen Spannungen aufzuldsen, wirksame Ambivalenzen zu iiberspielen
oder aber den weltanschaulichen Schlagabtausch um seiner selbst willen
fortzusetzen. Wohl aber sollte dazu ermuntert werden, durch einen kon-
frontativen Umgang der Psychoanalytiker und der Theologen miteinander
in konstruktiver Weise verbesserte Situationsanalysen zu ermdglichen,
neue Fragestellungen auszuldsen und ein erweitertes Problembewusstsein
zu evozieren. Wir meinen: Auch und gerade im Hinblick auf psychoana-
lytische und theologische Religionskritik kénnen Riickblicke und Verglei-
che — sorgsam und vorurteilsreduziert veranstaltet! — weitere Perspektiven
er6ffnen und fiir alle daran Beteiligten neuen Handlungsspielraum schaf-
fen.

Klaus Winkler, Hannover



	Psychoanalytische und theologische Aspekte der Religionskritik

