
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit : fünf Thesen zu einem
nach wie vor spannenden Problem

Autor: Wegenast, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


219

Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit

Fünf Thesen zu einem nach wie vor spannenden Problem

Vorbemerkungen zum Problem

Bei aller Aktualität des Themas sollte man sich daran erinnern, dass dem
«Neuen» der angesprochenen Problematik schon eine gewichtige Tradition

vorgegeben ist. Zu denken ist etwa an die Arbeit von Ernst Troeltsch zu
Beginn unseres Jahrhunderts, der in der Phase seiner Zusammenarbeit mit
Max Weber der Dogmengeschichte, die im Werk Adolf von Harnacks
gerade ihre umfassende Darstellung gefunden hatte, eine Sozialgeschichte
des Christentums entgegenstellte, welche der Frage nach dem «Ort der
Kirche in der Gesellschaft» die andere nach dem Gewicht ihrer tradierten
Fundamente zugesellte.1 Zu dieser «Tradition» gehört aber auch, dass und
wie Karl Barth z.B. in seinem Tambacher Vortrag vor der «religiössozialen

Konferenz» vom September 1919 die Betroffenheit der Theologen
durch gesellschaftliche Entwicklungen extrapolierte.2 Zu nennen ist auch
Paul Tillichs Analyse der marxistischen Gesellschaftstheorie, welche schon

vor Theodor W. Adorno und Max Horkheimer wichtige Argumente
beibrachte, die später in der sog. «Kritischen Theorie» Furore machten.3

Eine Verständigung über die Bedeutung der Sozialwissenschaften für
die Theologie tut gut daran, sich dieser Zusammenhänge zu erinnern.

Was die Gegenwart betrifft, so können wir nicht umhin zu behaupten,
dass die Frage nach dem Verhältnis zwischen HumanWissenschaften bzw.
Sozialwissenschaften und Theologie kein zusätzliches Problem darstellt,
das man auch noch angehen müsste, sondern im Gegenteil konstitutiv ist,

1 E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Gesammelte
Schriften Bd. 1, Tübingen 1912 (31923).

2 K.Barth, Der Christ in der Gesellschaft, in: Ders., Das Wort Gottes und die Theologie,
München 1924, 33-69.

3 P. Tillich, Der Mensch in Christentum und Marxismus. Schriftenreihe des Evangelischen
Arbeitsausschusses Düsseldorf5, Düsseldorf 1953; Ders., Christentum und soziale Gestaltung.
Frühe Schriften zum Religiösen Sozialismus, Gesammelte Werke Bd. II, Stuttgart 1962.



220 K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit

wenn das Pendeln zwischen Relevanzverlust und Identitätsverlust, welches
das Bild von Kirche und Theologie der Neuzeit bestimmt und das unter
anderem Niklas Luhmann dem Christentum der Neuzeit attestiert4, nicht
zum Dauerzustand werden soll. Die Praxis der Kirche hat es nun einmal
mit Menschen zu tun, die wesentlich durch die sie umgebende gesellschaftliche

Wirklichkeit bestimmt erscheinen. Diese gesellschaftliche Wirklichkeit

ist aber auch für die Theologie nur noch in den Forschungsergebnissen
der Human- und Sozialwissenschaften angemessen präsent. Das heisst,
dass z.B. die anthropologischen Aussagen der christlichen Tradition nicht
mehr ausreichen, um die entsprechende theologische Theorie im Jetzt
verantwortbar auszuformulieren oder gar heutiges Handeln der Kirche
zureichend zu begründen.

Wie immer, offenbar muss heute jeder Theologe, der Theologie für die
Praxis betreiben möchte, darauf aus sein, sich nicht nur in den Binnendisziplinen

seiner Wissenschaft auszubilden und kontinuierlich zu
vervollkommnen, sondern auch in den benachbarten Humanwissenschaften
Psychologie, Soziologie, Erziehungs- und Kommunikationswissenschaften.
Nur so wird es ihm auf die Dauer möglich sein, auf einem angemessenen
Reflexionsniveau zu arbeiten.

Wie leicht einzusehen ist, ergeben sich aus dem Gesagten nicht nur
ernste Fragen an die Adresse der Ausbildungsinstitutionen für Pfarrer und
andere kirchliche Mitarbeiter (Wie gross muss der Anteil human- und
sozialwissenschaftlicher Studien im Rahmen einer theologischen Ausbildung

sein? Wo genügen Basisinformationen, wo muss in die Methodologie
eingeführt werden? Wie kann die Identität des Theologischen gewahrt
werden?...).

Alle diese und noch viele andere Fragen harren der Lösung, und das

angesichts des Tatbestandes, dass das Terrain der Humanwissenschaften
nach wie vor im Wachsen begriffen ist und es auch für vermeintlich
«einheimische» Begriffe der Theologie keine Schonzeit mehr gibt. Kirche
ist eben kein binnentheologischer Begriff mehr, der seinen Ort allein im
Bekenntnis besitzt, sondern ebenso Bezeichnung einer reichstrukturierten
sozialen Organisation, die mit den Methoden verschiedener Sozialwissenschaften

analysiert werden muss; und was Dogmatik ist und was sie

4 N. Luhmann, Religiöse Dogmatik und gesellschaftliche Evolution, in: K.-
W. Dahm/N. Luhmann/D. Stoodt, Religion - System und Sozialisation, Darmstadt 1972,
15-132.



K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit 221

leistet, macht nicht nur sie selbst klar und deutlich, sondern unter Umständen

die Systemtheorie.
Kurzum, die früher säuberliche Verteilung des Menschen auf von den

Humanwissenschaften zu untersuchende «äussere Dinge» und der Theologie

vorbehaltene «innere» wie Religion und Seele, scheint nicht mehr
möglich zu sein. Die Theologie muss ihren Gegenstandsbereich nolens
volens mit anderen Wissenschaften teilen und das wahrscheinlich nicht
einmal zu ihrem Schaden. Das möchte ich angesichts neuerlicher
Zwischenrufe aus mancher Ecke von Theologie und Kirche ausdrücklich betonen.

Solange sich Theologie hier und da noch als reine Bibelwissenschaft
versteht, wird sie sich noch für einige Zeit die Humanwissenschaft vom
Hals halten können, wiewohl es am Tage ist, dass ein wirklich zutreffendes
Verständnis antiker Texte im Jetzt ohne eine Zusammenarbeit mit den
humanwissenschaftlichen Disziplinen der Sozio- und Psycholinguistik auf
die Dauer ausgeschlossen erscheint. Sobald jedoch die Theologie aus dem
Inkreis ihrer Texte heraustritt und der gegenwärtige Mensch in ihren
Blickkreis gerät, kann aber eine Abschirmung von den Humanwissenschaften

nur zu grotesken Ergebnissen führen, etwa zur Rezitation von
Wortgebilden vor Menschen, die der Sprache, die hier gesprochen wird, nicht
mächtig sind.

M.E. gilt es also, die Herausforderung der modernen Sozial- und
Humanwissenschaften anzunehmen, wie das z.B. die Bibelwissenschaft
des 18. und 19. Jahrhunderts mit der durchaus nicht der Theologie
entstammenden historischen Kritik getan hat. Dabei gibt es allerdings
Probleme, die in den folgenden Thesen wenigstens angedeutet werden
sollen.

Zuvor soll aber des mit diesem Beitrag zu ehrenden Jubilars gedacht
werden, welcher einer der ersten gewesen ist, der die Herausforderung der
Theologie durch die moderne Gesellschaft auf dem Feld der
Religionspädagogik angenommen hat. Zu denken ist in diesem Zusammenhang vor
allem an sein Buch «Konfirmandenunterricht in der Volkskirche» aus dem
Jahr 1964, in dem er rücksichtslos die aufdem Feld kirchlichen Unterrichts
vorherrschende «Verkündigungsideologie» in ihrer Wirklichkeitsferne
und in ihrer kaum schlimmer zu denkenden Erfolglosigkeit entlarvte und
Wege zeigte zu neuen Ufern, an denen dem Jugendlichen unserer Tage
Gerechtigkeit und Hilfe widerfahren konnte und die Sache des Evangeliums

zu ihrer Wahrheit zu gelangen vermochte jenseits einer Verleugnung
des wirklichen Menschen, aber auch jenseits einer Verleugnung des
Evangeliums angesichts eines ihm feindlichen Zeitgeistes.



222 K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit

5 Thesen

I. Theologie als Arbeit von MenschenfürMenschen ist immer schon situativ
bedingt und muss sich deshalb, weil sie es vermeiden möchte, dass ihre
Bemühungen im Rahmen verschiedener Verwertungszusammenhänge
ge- bzw. missbraucht werden, stets um eine Aufklärung dieser ihrer
Bedingtheit mühen.
Zumindest seit Ernst Troeltsch müssten sich Theologie und Kirche dazu

veranlasst sehen, ihre Diskussionen über Ziele, Inhalte und Methoden,
m. a. W. über ihre Theorie und ihre Praxis in den Handlungsfeldern von
Kirche und Gesellschaft in eine umfassende Bedingungsanalyse einzubetten.

Ein solches Unterfangen ist aber nur in engster Zusammenarbeit mit
den verschiedensten Sozialwissenschaften möglich und leistbar. Die
historischen und hermeneutischen Methoden des Herkommens müssen also
durch empirisch-analytische Verfahren ergänzt werden und es muss zu
einer ganz neuen Ernstnahme von dem so in der Theologie nicht eigentlich
«gängigen» Interesse an bedingungsgerechtem Handeln und an der Analyse

wirklicher und möglicher Folgen des eigenen Denkens und Handelns
in der Gesellschaft kommen.5 Man spricht in diesem Zusammenhang
gewöhnlich von einem ideologiekritischen Interesse, das nach Selbstwidersprüchen

im Rahmen theologischer Arbeit und der von ihr mitverantworteten

Praxis fragen heisst. Zu denken ist in diesem Zusammenhang nicht
nur an die leidvollen Folgen der theologisch begründeten oder doch unbe-
wusst gestützten Autoritäts- und Gehorsamskultur, sondern auch an die
Verkündigungsideologie aus den zwanziger Jahren mit ihrer Rede vom
selbstwirksamen Wort, das einer Bedingungsanalyse nicht bedürftig ist.
Die grosse Zahl frustrierter Pfarrer und vom Verständnis abgeschnittener
Gemeindeglieder spricht hier Bände.

II. Will Theologie eine verifizierbare Funktion für gesellschaftliche und
individuelle Situationen erlangen, muss z.B. jede nach der Heilsbedeut-

5 In allen theologischen Disziplinen gibt es Anzeichen, dass es zu einem Aufbruch in dieser
Richtung kommen kann. Wichtige Publikationen sind: Chr. Bäumler u. a., Methoden empirischer

Sozialforschung in der Praktischen Theologie. Eine Einführung, Studium theologie4,
München und Mainz 1976; E.Herms, Theologie - eine Erfahrungswissenschaft, ThEhl99,
München 1978; E.Hübner, Theologie und Empirie, Neukirchen 1985 u.v.a. Wichtig und
weiterführend auch der Aufsatz von H.Schröer, Forschungsmethoden in der Praktischen
Theologie, in: F. Klostermann/R. Zerfass (Hg.), Praktische Theologie heute, München/Mainz
1974, 206 ff. Signalwirkung hatte das Buch von A. Hollweg, Theologie und Empirie, Stuttgart
1971.



K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit 223

samkeit eines Glaubensinhalts fragende Erörterung durch eine gleich
intensive und gleichursprüngliche Frage nach den Bedingungen des Verste-
hens und des situativ bedingten religiösen Bewusstseins begleitet sein.
Was die von der Religionspädagogik verantworteten Handlungsfelder

anbelangt, geht es im Zusammenhang der in der These angesprochenen
Problematik zunächst um eine zuverlässige Erhebung der in den verschiedenen

Lehrplänen vorgeschlagenen Inhalte und der mit ihnen verbundenen

Lehrintentionen6, dann um eine Untersuchung von Schülerurteilen
über Lehrer, Inhalte und Arbeitsweisen des Religionsunterrichts in einem
möglichst repräsentativen Feld7, um eine Erforschung der Entwicklung des

religiösen Bewusstseins unter den Bedingungen verschiedener Sozialisa-
tionsvoraussetzungen8 und endlich um die Untersuchung religionspädagogischer

Realität im Rahmen von mehrdimensionalen Unterrichtsanalysen9

mit den Mitteln der Contentanalyse, der Inhaltsdeskription10 und der

6 Eine solche Erhebung hat das Comenius-Institut in Münster/Westfalen im Jahre 1984

vorgelegt: Religion am Lernort Schule. Kommentierte Dokumentation Evangelischer und
Katholischer Lehrpläne in der Bundesrepublik Deutschland (Dokumentation 5). Zum
Problem vgl. auch U.Becker/Fr.Johannsen (Hg.). Lehrplan-kontrovers, Frankfurt 1979, und
W.Simon, Inhaltsstrukturen des Religionsunterrichts, SPT27, Zürich/Einsiedeln/Köln
1983.

7 Zum Problem vgl. z. B. N. Havers, Der Religionsunterricht - Analyse eines unbeliebten
Fachs, München 1972; W.Prawdzik, Der Religionsunterricht im Urteil der Hauptschüler,
SPT4, Zürich/Einsiedeln/Köln 1973; M.Bröking-Bortfeldt, Schüler und Bibel. Eine empirische

Untersuchung religiöser Orientierungen, Rphl3, Aachen 1984 u.v.a.
8 Aus dem deutschen Sprachgebiet sind in diesem Zusammenhang wichtig: B. Grom,

Religionspädagogische Psychologie, Düsseldorf und Göttingen 1981; Fr. Oser/P. Gmünder,
Der Mensch. Stufen seiner religiösen Entwicklung, Zürich/Einsiedeln/Köln 1984; H.J.
Fraas/H. G. Heimbrock (Hg.), Religiöse Erziehung und Glaubensentwicklung, Göttingen
1986. Wichtig auch: K. E. Nipkow, Grundfragen der Religionspädagogik3, Gütersloh 1982.

Vergessen werden sollte nicht, dass es Walter Neidhart gewesen ist, der mit als erster die
Aufmerksamkeit der Praktischen Theologie auf die Entwicklung des religiösen Bewusstseins

gelenkt hat: W.Neidhart, Psychologie des Religionsunterrichts, Zürich 21967.
9 Wichtig besonders die von G. Stachel besorgten Bände: «Der Religionsunterricht

beobachtet und analysiert». Religionspädagogik-Theorie und Praxis 31, Zürich/Einsiedeln/Köln
1976, «Bibelunterricht - dokumentiert und analysiert», SPT11, Zürich/Einsiedeln/Köln
1976, und «Sozialethischer Unterricht - dokumentiert und analysiert», SPT 15,
Zürich/Einsiedeln/Köln 1977.

10 Zu den hier wesentlichen Methoden vgl. A. Silbermann, Systematische Inhaltsanalyse,
in: R.König (Hg.), Handbuch empirischer Sozialforschung (dtv), München 31975, 253-339;
G.Wersig, Inhaltsanalyse. Einführung in die Systematik und Literatur, Berlin 31974.



224 K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit

Interaktionsanalyse1 '. Auch Fallstudien können an dieser Stelle weiterhelfen.12

Die erste Schwierigkeit besteht bei allen diesen an und für sich notwendigen

Forschungen, dass die Beschäftigung mit «Tatsachen» die Anwendung

ganz bestimmter Methoden und Verfahren verlangt, die dem Theologen

unbekannt sind, so dass er sich aufdem Weg über die Kenntnisnahme
soziologischer oder psychologischer Forschung erst mühsam einarbeiten
muss, bevor er überhaupt in die Lage kommen kann, Forschungsarbeit in
Angriffzu nehmen. Die zweite Schwierigkeit kommt dann in Sicht, wenn es

dem einen oder anderen Religionspädagogen gelungen ist, sich die notwendigen

Kenntnisse anzueignen aus den Humanwissenschaften. Hier besteht
die Gefahr einer raschen Faszination durch Intentionen und Zielprojektionen

z.B. der Pädagogik oder der Soziologie bestimmter Richtungen, die
dann ohne eine genügende Prüfung unvermittelt «getauft» werden oder
aber für theologische Traditionsbestände als Legimitationsinstanz
dienen.

Probleme gibt es auch da, wo dann auf Grund der Kenntnis des
Sprachhorizontes, der Verstehensweisen, der Einstellungen gegenüber Glauben
und Religionsunterricht nach Inhalten gesucht werden muss für die
einzelnen Phasen religiöser Erziehung im Kindes- und Jugendalter. Welche
Inhalte sind es, die bestimmten Wahrnehmungsformen, Formen gedanklicher

Verarbeitung und Beurteilungsweisen und bestimmten alterspezifischen

Einstellungen besonders angemessen und für die Adressaten förderlich

sind? Hier liegt ein volles Forschungsprogramm vor uns, bevor wir
pädagogisch sinnvoll, theologisch verantwortbar und Kindern nützlich
Lernsequenzen planen und verwirklichen können.13

III. Aus den Thesen I und II ergibt sich die Forderung an die Adresse der
Theologie, soziologische, psychologische und erziehungswissenschaftliche

Erkenntnisse und Methoden zum Gegenstand eigener Forschung zu

11 Wichtig: H.Schuh, Interaktionsanalyse. Eine emprische Untersuchung zur Praxis des

Religionsunterrichts, SPT17, Zürich 1978.
12 Zur Theorie der Fallstudien vgl. D.Fischer (Hg.), Fallstudien in der Pädagogik. Aufgaben,

Methoden, Wirkungen, Konstanz-Litzelstetten 1982.
13 Das Programm definierte z.B. K.E. Nipkow in seinem Aufsatz «Elementarisierung

biblischer Inhalte» in: Ingo Baldermann, K. E. Nipkow, H. Stock, Bibel und Elementarisierung,
Rph 1, Frankfurt 1979, 61 ff. Wichtig auch R.Englert, Glaubensgeschichte und Bildungspro-
zess. Versuch einer religionspädagogischen Kairologie, München 1985.



K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit 225

machen und das Gespräch mit den empirischen Wissenschaften so
aufzunehmen, dass von dort kommende Anfragen an die Adresse der
Theologie ernstgenommen und bedacht werden, aber auch der Versuch

unternommen wird, sie theologisch zu würdigen und zu bearbeiten.
Im Sinne dieser These gibt es im Rahmen der protestantischen Theologie

seit einiger Zeit Stimmen, die zeigen, dass ich mit meiner Forderung,
die ich vor Jahren gestellt habe14, nicht allein stehe. Trutz Rendtorff z.B.
konstatiert, dass «verhaltenswissenschaftliche, pädagogische, psychologische

und soziologische Erkenntnisse für die Konstitution» theologischer
und kirchlicher Praxis unverzichtbar seien, und fordert die Theologie dazu
auf, Interesse an der Positivität moderner wissenschaftlicher Welterklärung

zu nehmen15, und der Systematiker Friedrich Mildenberger schreibt
in seiner «Theorie der Theologie», dass die Theologie darauf aus sein
müsse, die Anfragen der Humanwissenschaften aufzunehmen und theologisch

zu verarbeiten.16 Problematisch ist hier nur, ob unter diesen Umständen

einer Kooperation zwischen Theologie und Humanwissenschaften die
Identität des Theologischen im Rahmen kooperativer Studien unter der
Leitung verschiedener erkenntnisleitender Interessen gewahrt werden
kann. Ist es z. B. ohne Substanzverlust der Theologie möglich, «Dogmatik»
und ihre Arbeit auch mit den Mitteln der Systemtheorie zu betreiben, oder
das Wort «Gott» mit den Mitteln der Sprachanalyse nicht mehr nur nach
den in diesem Wort sich sammelnden religiösen Erfahrungen zu befragen,
sondern vornehmlich nach seiner Funktion und seinem sozialen Wirkungsgehalt?...

Und was heisst hier «theologisch würdigen und bearbeiten»?
M. E. zuerst und vor allem eine kritische Analyse des in den verschiedenen

Humanwissenschaften vorausgesetzten Situationsverständnisses
und der explizit oder implizit vertretenen Wertvorstellungen. Dabei können

Methoden der Ideologiekritik ebenso hilfreich sein, wie Vergleiche mit
theologisch verantworteten Sinn- und Wertprojektionen.

Konkret könnte das so aussehen:

14 K. Wegenast, Die empirische Wendung in der Religionspädagogik, Der Evangelische
Erzieher20 (1968) 111-125.

15 T.Rendtorff, Was heisst interdisziplinäre Arbeit für die Theologie? in: J.B.
Metz/T. Rendtorff (Hg.), Die Theologie in der interdisziplinären Forschung, Düsseldorf 1971,
48 und 53.

16 Fr. Mildenberger, Theorie der Theologie. Enzyklopädie als Methodenlehre, Stuttgart
1972, 70ff.; 137.



226 K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit

1. Wir fragen nach den stillschweigenden vorwissenschaftlichen Voraussetzungen, die sich

zuerst in den proklamierten Interessen einer Forschungsdisziplin zeigen.
2. Wir arbeiten die Traditionsgeschichte der vorliegenden «Ideenproduktion» mit den

Methoden der Ideologiekritik und der Hermeneutik auf.
3. Wir vertreten die ideologiekritische Befragung von Entwurf und Kategorien im Blick auf

die gegenwärtige gesellschaftliche und kirchliche Situation, in der sie bestimmte Funktionen

ausüben.

Aber ist es überhaupt möglich, Humanwissenschaften, oder, wie Habermas

sie nennt, «systematische Handlungswissenschaften»17 und Theologie
zusammenzuspannen? M.a.W., ist es vertretbar, dass die einer ganz
bestimmten Tradition verpflichtete Theologie, der es um eine
Vergegenwärtigung einer bestimmten Geschichte für eine noch ausstehende Zukunft
zu tun ist, mit Wissenschaften kooperiert, denen es zum einen um die
Aufdeckung der Widersprüche zwischen Denken und Tun, Sein und
Bewusstsein und zum anderen um unmittelbare Wirkungen für politisches
und soziales Handeln geht?

Es wäre jetzt reizvoll, einige Methoden und Ergebnisse aus dem Bereich
von Soziologie und Sozialpsychologie zu beschreiben und dann an diesen
konkreten Beispielen danach zu fragen, wie sie sich zu der theologischen
bzw. kerygmatischen Intention von Theologie und Kirche in einem
bestimmten Handlungsfeld verhalten. Dabei wäre zu versuchen, das
Verhältnis von Intentionen und Methoden in ihrer Wechselbeziehung zu
klären und das nicht für Jahrzehnte in der Schwebe zu lassen, wie es in der
Geschichte der Exegese des 18. und 19. Jahrhunderts der Fall gewesen
ist.

IV A ls Gesprächspartnerinnen von Human- und Handlungswissenschaften,
die als Theorie unmittelbaren Folgerungen für die Praxis sozialen
Handelns offenstehen, können die theologischen Disziplinen, auch die
Religionspädagogik, nicht einfach Wiederholungen handlungswissenschaftlicher

Bemühungen sein, weil ihr Verhältnis zu den
Handlungswissenschaften nicht das der Analogie ist, ja nicht einmal das der
Korrespondenz, sondern eher das von Anpassung und Widerspruch.
Widerspruch wird es da geben müssen, wo sich die Theologie kritisch
gegenüber geklärten und ungeklärten Voraussetzungen der
Handlungswissenschaften abgrenzen muss, «Anpassung», wo sich Theologie mit
gewissen Interessen der Humanwissenschaften aufGrund genauer Prü-

17 J.Habermas, Technik und Wissenschaft als «Ideologie», Frankfurt 1970, 156ff.



K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit 227

Jung derselben einverstanden erklären kann und sich der Methoden
kritischerAnalyse sozialer Wirklichkeit in ihrerFunktion als handlungsleitende

Theorie bedient.
Im Zusammenhang mit den hier anstehenden Problemen habe ich vor

einiger Zeit, belehrt durch Vorarbeiten von Henning Schröer18, den
Versuch gemacht, einige Modelle für eine Verhältnisbestimmung von Theologie

und Humanwissenschaften zu skizzieren19, die in irgend einer Weise
von der Theologie repräsentiert werden. Das Spektrum reichte dabei von
einer eine splendid isolation beachtenden Theologie (Autarkie-Modell)
über ein Dominanzmodell, in dem sich die Theologie einzelne
Humanwissenschaften als Hilfswissenschaften «hält», und sie dazu in Dienst nimmt,
einzelne Probleme besser lösbar zu machen, und ein sog. Konvergenzmodell,

dem gemäss die Theologie und eine Humanwissenschaft je ihre
Aussagereihen über eine in Frage stehende Wirklichkeit bei aller Beachtung
ihrer Unterschiedlichkeit aufeinander abbilden, bis zu einer Theologie, die
aufweite Bereiche ihrer herkömmlichen Fragen und Methoden verzichtet,
weil sie die z.B. in der christlichen Herkunftsgeschichte sichtbar gewordenen

Freiheitsimpulse in bestimmten Humanwissenschaften besser vertreten

sieht (Exodus-Modell).
Bevor wir eine bestimmte Position einnehmen wollen, möchte ich hier

noch zu bedenken geben, dass Theologie bei aller Gegenwarts- und
Zukunftsverantwortung Reflexion über Vorgegebenes ist - nämlich die
Überlieferung von und über Jesus von Nazareth -, das als Massstab für
alles Denken und Tun von Theologie und Kirche zu betrachten ist, wenn
die Theologie nicht ihre Identität einbüssen möchte.

Da diese Überlieferung aber beansprucht, Weisung für den Menschen zu
sein, sind die Humanwissenschaften als Bedingung und äusseres Moment
theologischer Reflexion ernstzunehmen.

V. Wenn christliche Theologie Gegenstände undBegriffe der Humanwissenschaften

zur Sprache bringt (z. B. Emanzipation oder Gesellschaft), dann
läuft ihre Reflexion nicht einfach aufdas von den Humanwissenschaften
zu Sagende hinaus, sondern konfrontiert die Gehalte der Jesusüberlieferung

mit der durch die Humanwissenschaften erhellten menschlichen
Wirklichkeit. Dabei versteht die Theologie als die Bemühung um eine

18 H. Schröer, Humanwissenschaft und Theologie, Der Evangelische Erzieher29 (1977)
150-177.

19 K. Wegenast, Didaktik des Religionsunterrichts, in: Ders., Orientierungsrahmen
Religion, Gütersloh 1979, 54ff.



228 K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit

methodische Verantwortung, wie heute von Gott zu reden sei und wie man
aus Gott leben könne und solle, die Humanwissenschaften keineswegs in
einer Abhängigkeit von der Theologie, da Theologie und Humanwissenschaften

durchaus aufverschiedenen Ebenen stehen, sondern als Partner,
von dem zu lernen ist.

Mit dieser These möchte ich signalisieren, dass eine Kooperation
zwischen Theologie und Humanwissenschaften eine Zusammenarbeit von
zwei selbständigen Partnern sein muss, wenn sie etwas bedeuten soll. Das
heisst, dass die Theologie und die von ihr mitverantworteten Handlungsfelder

der Kirche sich den kritischen An- und Rückfragen an ihre Praxis
nicht nur gefallen lässt, sondern ganz ernstnimmt, und dass sie hofft, die
HumanWissenschaften öffneten sich ihrerseits bestimmten Rückfragen aus
der Theologie, wie wir sie oben beschrieben haben.

Ich schliesse mit einigen Bemerkungen zu Problemen, die zur Lösung
anstehen und die nicht nur eine vorgängige Verhältnisbestimmung
zwischen Theologie und Empirie bzw. kritischer Analyse von Wirklichkeit
notwendig erscheinen lassen, sondern auch eine partnerschaftliche Kooperation

zwischen Humanwissenschaften und Religionspädagogik:

- Die Darstellung und Analyse kirchlich relevanter Interaktions-Prozesse.
Ich zähle dazu auch den Religionsunterricht.

- Die Untersuchung der praktischen Rezeption theologisch initiierter
Dokumente (Denkschriften, Katechismen usw.).

- Die Erfassung theologischer Phänomene (Glaube, Hoffnung...) im
Medium von Umgangssprache.

- Die Erforschung der Genese des religiösen Urteils bei Kindern und
Jugendlichen.20

- Die Erforschung der Geschichte religiöser Sozialisation von Einzelnen
und Gruppen als Voraussetzung für eine sinnvolle Erfassung z.B. der
Möglichkeit der Vermittlung theologischer Sachverhalte in Lernprozessen

des Religionsunterrichts.21

- Die Untersuchung von Wechselwirkungen zwischen bestimmten
Überlieferungen und entwicklungspsychologisch bedingten Verstehenswei-

20 Fr. Oser/P. Gmünder, Der Mensch. Stufen seiner religiösen Entwicklung, Zürich/Einsiedeln/Köln

1984; J.W. Fowler, Stages in Faith. The Psychology of Human Development and
the Quest for Meaning, San Francisco 1981 ; Ders., Theologie und Psychologie in der
Erforschung der Glaubensentwicklung, Concilium 18 (1982) 444-447 u.a.

21 Chr. Morgenthaler, Sozialisation und Religion, Gütersloh 1976; R.Preul, Religion -
Bildung - Sozialisation, Gütersloh 1980, vgl. auch M.Arndt (Hg.), Religiöse Sozialisation,
Urban-TB617, Stuttgart u.a. 1975.



K. Wegenast, Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit 229

sen als Voraussetzung für eine angemessene Elementarisierung christlicher

Inhalte in unterrichtlichen Unternehmungen.22
Alle diese und viele andere Probleme verlangen eine Neuvermessung

theologischer Wissenschaft zwischen den Anforderungen der Tradition
und der zu verantwortenden Zukunft des Glaubens unter den Bedingungen
heutigen Menschseins in der Gesellschaft.

Über hier naheliegende Reformen des Theologiestudiums und vor allem
der theologischen Ausbildungsgänge für Religionspädagogen handle ich in
diesem Zusammenhang nicht.

Klaus Wegenast, Bern

22 Vgl. dazu u.a. K.E. Nipkow, Elementarisierung biblischer Inhalte, a.a.O. (A. 13)
6 Iff.


	Theologie und humanwissenschaftliche Arbeit : fünf Thesen zu einem nach wie vor spannenden Problem

