Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Amor fati oder : Uber die Notwendigkeit, antilogisch zu denken
Autor: Thilo, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

199

_ Amor fati
oder: Uber die Notwendigkeit,
antilogisch zu denken

«Die (andere) Frage zwischen Theologie und Empirie ist die nach dem
Gewicht der Siinde fiir die Gesamtbeurteilung des Menschen. Ist sie das
zentrale Thema des Menschseins?», so fragte Walter Neidhart in seinem
kontrovers-theologischen Buch «Krone der Schopfung?» und schrieb mir
als Widmung in mein Exemplar hinein: «... als Zeichen fiir viel Gemein-
sames». Lieber Mitrezensent meiner Habilitation, Sie ahnten nicht, was
Sie damit bei mir ansprachen! Genau dies war und ist die theologische
Frage, von der ich auch im siebten Jahrzehnt meines Lebens nicht sagen
kann, dass ich eine definitive Antwort gefunden hitte. Darf ich also
«Giswil» spielen und so logisch-antilogisch argumentieren, wie wir das
einst auf Ihrer Hiitte so herrlich tun konnten?

Die Geburtstagskinder Victor von Weizsidcker, 100 Jahre 1986, und
Walter Neidhart, 70 Jahre 1987, haben eines gemeinsam: beiden geht esum
die Ganzheit unseres Menschseins. Der Naturwissenschaftler und Arzt
iibernimmt in diesem Gesprich — nach Neidhart — die Rolle des Verteidi-
gers, der das «Plidoyer fiir den angeklagten Menschen» hilt, wihrend der
Theologe eher «wie ein Staatsanwalt tont».

Was in der Theologie die Spannung zwischen Siinde und Vergebung -
bestimmt, kann in der Medizin mit der Spannung zwischen krank und
gesund verglichen werden. Ist der Mensch - so fragt die Medizin — von
Grund aus gesund und nur gelegentlich krank — ein Zustand, der schleu-
nigst und unter allen Umstédnden zu korrigieren ist —, oder ist es umgekehrt?
So jedenfalls meint es von Weizsicker, der als bisher einziger eine Patho-
sophie vorgelegt hat (1956) und darin ausfiihrt: «Die Vorstellung, dass die
Mehrzahl von uns Menschen die lingste Zeit ihres Lebens gesund sei, und
dass wir nur da und dort und dann und wann krank wiirden -, diese
Vorstellung ist leider ganz unzutreffend. Man versteht das kranke Wesen
am besten, wenn man sich das ganze Leben als einen unabléssigen Krieg
mit der Krankheit vorstellt». In die gleiche Richtung kann theologisches
Denken weisen, das nicht mehr einen Gegensatz zwischen menschlichem
Schuldigwerden und der uns zugleich zugewiesenen menschlichen Verant-
wortung konstruiert, sondern eben dieses Spannungsverhiltnis als das
Eigentlich-Menschliche anzusehen bereit ist. Diese Aussage, die der Theo-
loge vor allem bei Paul Tillich und der Psychoanalytiker als Lehre vom
Schatten zuerst bei C.G. Jung gelernt hat, gilt es zu interpretieren. Eben



200 H.-J. Thilo

dieser Versuch jedoch muss aber zwangslaufig — um mit von Weizsicker zu
reden — antilogisch sein. Solange unser Theologisieren und Philosophieren
«theoretisch» (in des Wortes letzter Bedeutung des ©e6v Opdav) bleibt und
nicht empirisch-praktisch wird, solange bleibt auch die theologische Dis-
kussion Theorie, und damit Widerspruch in sich selbst. Theologie und
Medizin sind gewiss auch theoretische Wissenschaften, sie kulminieren
aber nicht in jenem Theorie-Begriff, der die Dinge «grau» sein lisst,
sondern in der ithnen gemissen Form der «Erfahrung». Nur — und das
bleibt festzuhalten — geschieht « Erfahrung» der Wirklichkeit Gottes eben
auf einer anderen Ebene als auf der eines mikroskopischen Befundes. Das
macht das gegenseitige Verstehen so schwer: Realitdten sind dann als
legitim anzuerkennen, wenn sie empirisch messbar sind. Wirklichkeiten
aber sind nur erfahrbar.

Es gibt keine Amormeter, wie es Ergometer gibt! Dennoch stehen
Realitdten und Wirklichkeiten nicht im Gegensatz zueinander, sondern
bedingen sich gegenseitig. Liebe darf eben nicht blind machen, sondern
muss sich als erfahrene Wirklichkeit mit oft sehr harten Realititen zusam-
menraufen. Dieses In- und Miteinander nannte V. von Weizsdcker den
«Gestaltkreis». Kreis also, nicht etwa Linie! Dieser Kreis umschliesst
menschliche Verantwortung ebenso wie menschliche Schuld. Von Weiz-
sdckers Erfahrungsbegriff — in seiner Schrift «Anonyma» schon 1947
niedergelegt — sieht so aus: «Die Erfahrung lautet etwa so, dass mein
Ungliick, mein Schmerz, meine Schwiche, Schwindel, Schmach, Entbeh-
rung, Krankheit, Tod, Verlust mit Eifersucht als mir gehorig, zu mir
gehorend, mit Stolz als Eigentum und Besitz, mit Verachtung als Probe
eigener Kraft und Behauptung erlebt werden. Der Fromme erfdhrt solches
als Gottes Wille und Gnade, der Unfromme als grosse, eigene Leiden-
schaft». Damit ist aber unser Dilemma noch nicht geldst. Wozu rechnen
wir uns? Zu den « Frommen» oder zu den « Unfrommen» ? Was gilt fiir alle
Menschen? Mit dem Psychoanalytiker Dolf Sternberger richten wir daher
an von Weizsicker die Frage: «Soll die Verfiihrung der Schlange, kann der
Siindenfall, wenn es denn einer war, riickgidngig gemacht, widerrufen
werden? Haben wir denn als Adams Kinder nicht alle vom Baume der
Erkenntnis gegessen? Konnten wir ohne dem (sic/), ohne Gutes und Boses
zu unterscheiden, irgendetwas in der Welt ordnen?»! Gilt Gottes Weltord-
nung fiir alle oder nur fiir die Glaubigen? Kennt seine Macht Grenzen?

I D.Sternberger in: Praxis der Psychotherapie und Psychosomatik 2/86, 68.



Amor fati oder: Uber die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 201
I. Moira oder die Machtlosigkeit der Gotter:

Das dramatische Wechselspiel zwischen der actio dei (deorum) und der
actio hominis hat in der griechischen Mythologie eine Antwort gefunden,
die als Metapher fiir das Theodizee-Problem gelten kdonnte: Die Gotter
Griechenlands konnen nicht alles. Wir wissen, welche Bedeutung das
Theodizee-Problem fiir den Lebensweg Friedrich Schillers gehabt hat.
Seine Ninie ldsst er sagen: «Nicht errettet den gottlichen Held die unsterb-
liche Mutter/wenn er am skédischen Tore fallend, sein Schicksal erfiillt».
Damit ist jener Tatbestand angesprochen, der als Gegenpol zum verant-
wortlichen Schuldigwerden in der Religionsgeschichte eine so problemati-
sche Rolle spielt: Schicksal, poipa, spiter als gipappévn bezeichnet. Aber
das alte China kannte auch schon diese Frage an Shang-ti, den hdchsten
Herrscher. Die persischen Religionen versuchen das Problem in dualisti-
schem Sinne zu l6sen, der Islam verschiebt die Losung des Problems auf die
ausgleichende Gerechtigkeit Allahs im Jenseits, und fiir die christliche
Dogmatik wird die Theodizee-Frage im reformatorischen Denken oft
damit als erledigt betrachtet, dass Gott eben die «regula omnium»? sei:
Nicht der Mensch hat zu fragen oder gar anzuklagen, sondern Gott ist es,
der allein die Fragen stellt. Eine Theologie also, die dann in der dialekti-
schen Schule Karl Barths ihren vorldufig letzten Hohepunkt erreichte. Nur
zeigt sich uns sowohl als Realitdt im Alltag der Seelsorge der Kirchen, als
auch in der Praxis der Psychiater und Psychotherapeuten, dass mit einer
solchen Antwort der Mensch unserer Tage nicht erreicht werden kann. Die
Griinde hierfiir sind oft genug untersucht worden. Er kennt keine Schuld-
gefiihle mehr, der sogenannte moderne Mensch, meinen die einen; der
gniddige Nichste sei weit wichtiger als ein gniddiger Gott, meinen die
anderen. Aber die vielfdltigen Formen der Beziehungsneurosen lassen noch
immer vermuten, dass C. G. Jung mit seiner Feststellung, die allerdings
nicht verallgemeinert werden darf, recht hat, wonach in fast allen Fillen
neurotischer Fehlhaltungen seiner Patienten das ungeldste Schuldproblem
und die damit verbundene Frage nach der Allméchtigkeit Gottes gestanden
habe. Sollte das Theodizee-Problem vielleicht genauso im Bereich des
kollektiven Unbewussten angesiedelt sein wie die Archetypen, das Weiter-
leben nach dem Tode und die Grundbegrifflichkeit des Numinosen? Wer
dieser Frage nachgehen will, kann seit S. Freuds Untersuchungen iiber die
griechische Mythologie nicht an den Griechen vorbei.

2WA 18, 712,32ft.



202 H.-J. Thilo

Die griechischen Gotter kennen ihre Grenzen. Als der greise Nestor dem
heimkehrenden Telemachos wiinscht, es mochte ihm mit Hilfe der Athene
gelingen, der Freier Herr zu werden, antwortet ihm Telemachos: «Nie wird
sich mir diese Hoffnung erfiillen, selbst wenn die Gotter es wollten» 3. Uber
Tod und Leben entscheiden nicht die Gotter, schon gar nicht Zeus allein,
sondern die Moira, das Schicksal. Von den Menschen unterscheiden sich
die Gotter dabeil nur dadurch, dass sie wissen, was die Moira iiber den
Menschen bestimmt hat. Andern kdnnen die Gétter die Entscheidungen
der Moira nicht. Moira hat die Nacht zur Mutter, die Finsternis also, das
Untergriindliche: «Nacht gebar das Schicksal, das grause, das finstere
Ende/Und sie gebar den Tod, den Schlaf und die Sippe der Triume/Momos
der Tadler und auch die schmerzbereitende Drangsal... Ferner die Moiren
und Keren, die rachestrafenden schuf sie/Klotho und Lachesis und auch
Atropos, die da den Menschen/bei der Geburt bereits ihr Gliick und ihr
Ungliick bestimmen./Ja die Vergehung richen sie bei den Mensch und
Gottern./Nie erlahmen die Hehren in ihrem entsetzlichen Ingrimm,/ehe
sie nicht geziichtigt, der schwere Frevel veriibte» 4. Die griechische Mytho-
logie kennt keine «Dogmatik» der Moiren. Bei Homer gibt es nur die eine
Moira, bei Hesiod gibt es deren drei, die als Tochter des Zeus und der
Themis geschildert werden: «Zweite Gemahlin des Zeus war Themis, die
Mutter der Horen/... auch gebar sie die Moiren, die Zeus, der Berater am
hochsten/ehrend wiirdigte: Klotho und Lachesis, Atropos; diese/sind fiir
die sterblichen Menschen die Geber des Guten und Bosen» 3. Die Moiren
gehoren der Erde zu, dem Bereich des Erdhaft-Menschlichen. Sie kénnen
teilweise eine Vermittlerfunktion zwischen den Goé6ttern und Menschen
einnehmen, stets aber sind sie als personliche Gestalten gedacht.®

Sie gehoren so sehr zum Bereich des Menschlichen, dass Apollon sie
einmal betrunken gemacht habe, um ihren Einfluss fiir eine Zeit zu min-
dern. Sie kdonnen auch voriibergehend menschliche Gestalt annehmen.
Priamos z.B. preist in der Ilias Agamemnon als «moiragenes» (Moira-
sohn). Aber Agamemnon stirbt durch die Hand seiner Frau Klytimnestra
trotz der siegreichen Heimkehr aus Troja, die ihm die Gotter schenkten, als
Rache fiir den Tod der von ihm geopferten Iphigenie. Die Moiren sind
starker als die Gotter. Hauptaufgabe der Moiren ist namlich die Ubermitt-

3 Odyss. 3,228.

4 Hesiod, Theogonie 211-212, in der Ubersetzung von Thassilo von Scheffer, 1965 bei
Schiilnemann, Bremen.

5 Hesiod, Theogonie 981-907.

6 Vgl. W.F. Otto, Die Gotter Griechenlands, 262 ff.



Amor fati oder: Uber die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 203

lung des Todes an den Menschen. In der Ilias heisst es von einem Sterben-
den: «Ihm bedeckte die Augen der dunkle Tod und die gewaltige Moira» ’.
Moira als Schicksal kann aber auch einen guten Ausgang bringen, allerdings
nur, wenn der Mensch dazu alle seine Kréfte anspannt und sich gerade
nicht allein auf die Gotter verlidsst. Die Moira verkiindet zwar dem Odys-
seus, wohlbehalten in seine Heimat zuriickkehren zu konnen. Aber zu
welchem Preis! «Viel soll er leiden, bis er kommt zum Land der Phia-
ken/denn so ist’s ihm bestimmt». Immer ndmlich wird menschliches Mit-
tun in die Bestimmung der Moira einbezogen. Dem Menelaos wird ver-
kiindet, dass er zwar seine Heimat wiedersehen werde, jedoch nur dann,
wenn er die so gefdhrliche Reise nach Agypten noch einmal antritt und dort
den Gottern opfert8.

Damit kommt der Schicksalsglaube der griechischen Mythologie zu
einer theologisch-philosophischen Antwort auf die Frage nach dem Span-
nungsbereich zwischen menschlichem und gottlichen Handeln. Die Gotter
wissen das Schicksal, das die Moira verhdngt hat. Sie konnen sich daher
dagegen wappnen. Der Mensch kann das nicht. Daher muss er auf die
Gotter horen, die den Menschen vor verhdngnisvollen Entscheidungen
bewahren wollen.

Betritt der Mensch dennoch einen anderen Weg, hat er die Folgen zu
tragen. Im Eingang zur Odyssee ldsst der Dichter Zeus sagen, dass die
Menschen den Gottern die Schuld an ihrem Ungliick gdben, wihrend sie
doch selbst durch ihre eigenen Entscheidungen «iiber die Bestimmung
hinaus» (On€p popov) sich ihre Leiden schaffen. Apoll hat die Griechen
gewarnt, Troja einzunehmen und dem Achill seinen Tod vorausgesagt. Der
Einzug des Trojanischen Pferdes scheint die Gotter zu widerlegen. Aber es
i1st eben auch hier nicht der «Endsieg». Die Zerstorung Trojas 16st kein
Problem. Pl6tzlich beginnt daher das Pferd des Achill zu sprechen: Nicht
wir haben die Schuld, sondern der grosse Gott und die gewaltige.
Moira®.

II. Zwang und Freiheit als Schicksal:

Wir entnehmen dem bisher Aufgezeigten zwei Aussagen: Einmal die
Feststellung, dass wir auch als Christen in der Frage nach dem Schicksal

11, 5,82 1%
811. 4,475.
911. 19,4091t



204 H.-J. Thilo

und der Willensfreiheit nicht mit Null beginnen kdonnen, sondern auf dem

religiosen und mythischen Erbgut der Viter und Miitter stehen. Zum

zweiten die Feststellung, dass die Beantwortung unserer Frage abhingig
von der sozio-kulturellen Umwelt und damit auch unserer jeweiligen
empirischen Erkenntnisse ist. Humanwissenschaftlich kommt in diesem

Augenblick unserer Uberlegungen heute die Psychologie zum Zuge. Alles,

was In fritheren Zeiten nur Sache der Philosophie war, ist heute weithin

auch Sache der Psychologie, insonderheit der Tiefenpsychologie aller

Schulen. Konnte S. Freud mit einer religiosen Fragestellung kaum etwas

anfangen, hatten seine Interpreten sogar bis vor kurzem noch ein Interesse

daran, jede Verankerung Freuds im Religiésen zu vertuschen — so etwa die
tiefen Eindriicke, die er in seiner Kindheit durch die Lektiire der Propheten
erfahren hat — ist der Schicksalsbegriff und damit der religiése Bezug durch
manche seiner Schiiler heute zum Thema geworden. Zwar hat zunéchst die

Philosophie Pate gestanden. Aber die Unfreiwilligkeit, in die der Einzelne

nach Heidegger «geworfen» ist, hat z. B. Leopold Szondi entscheidend zu

dem angeregt, was wir heute unter «Schicksalsanalyse» verstehen. Szondi
unterscheidet zwischen Zwangsschicksal und Freiheits- oder Wahlschick-
sal. Unter Zwangsschicksal wird verstanden:

1. Das kollektive und familidre Erbe,

2. die vegetativ dunkle Triebnatur,

3. die soziale Lage, in die der Mensch zwangsldufig hineingeboren ist,

4. die weltanschauliche Denkart, die durch die familidren und sozialen
Traditionen dem Nachkommen aufgezwungen wird und iiber den
immer daseienden Freiheitsdrang dominieren.

Unter Freiheitsschicksal wird verstanden: «... der Zustand, in dem das
Pontifex-Ich die Lenkung seiner Energien und Funktionen selbst iiber-
nimmt und die Freiheit zwischen Es, Ich und Uber-Ich so zu verteilen
vermag, dass sich zwischen der Zwangsldufigkeit des dunklen Vegetativen
und der Freildufigkeit des Psychischen ein harmonisches Gleichgewicht
einstellt». !0

Damit ist eine neue Sicht frei, die es ermoglicht, eine Synthese zu finden.
Freiheit ist nun kein fest determinierter Begriff mehr, zur Formel erstarrt,
sondern eine Moglichkeit. Szondi definiert so: «Freiheit ist das Schicksal
eines Menschen, der seine Existenzform unter den mitgebrachten mannig-
fachen Existenzmoglichkeiten frei wiahlt und aus den Schranken, die er sich
selbst gesetzt hat, niemals einen Zwang und aus der Zwangslosigkeit

10 Zit. nach W.Huth, Wahl und Schicksal, 61.



Amor fati oder: Uber die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 205

niemals eine Haltlosigkeit machen wird»!!. Aber: Welche Grenzen sind
das? Wer wigt ab? Ein Ich, dem die Realisierung solcher Freiheit mdglich
ist — so Szondi —, kann nur durch Verankerung in einem iiberpersonlichen
Prinzip entstehen. Dieses Prinzip nennt Szondi «Geist». Wir begegnen
diesem Begriff zwar auch bei S. Freud. Aber bei ihm ist dieser «Geist»
ausschliesslich immanent und hat die Aufgabe, sich gegen die direkten
Sinneswahrnehmungen fiir die «hoheren intellektuellen Prozesse»!? zu
entscheiden. Hier aber ist «Geist» die Beschreibung fiir notwendiges
menschliches Transzendieren. Daher sieht Szondi das Besondere an der
menschlichen Existenz darin, «dass der Mensch an die Existenz eines
transpersonalen geistigen Prinzips glaubt»!3. Also kein Glaube an eine
sdkulare Grosse oder ein humanistisches Prinzip in mir, sondern ein
Gerichtetsein des Menschen auf ein personales, transzendentes Prinzip.
In der Schema-Skizze sieht das so aus:

Schema der schicksalsbedingten Faktoren

V) DIE OBERSTE INSTANZ

OER GEIST
- — 8. WAHL- SCHICKSAL
Y DAs JcH
}l l DAS 'ljmcs{(
L | . A —— L A. ZWANGS- SCHICKSAL
UMWELT SCHICKSAL UMWELT

il DIE TRIEBNATUR

1 DAS ERBE

A\
/)

(Aus: L.Szonpr: Ich-Analyse, 1956, S.515)

11 1..Szondi, Schicksalsanalytische Therapie, 38.
12§ Freud, Gesammelte Werke XVI, 225.
13'W.Huth, a.a.O. 6s.



206 H.-J. Thilo

Jedes Schema psychischer Faktoren erweckt zu Recht unser Misstrauen.
Daher sei angegeben, wie Szondi seine Skizze interpretiert haben mdéch-
te:

«Die Psyche ist ein Eisenbahnzug, der aus dem dunklen Tunnel des zwangsldufigen
Vegetativen in der Richtung der Endstation «Freiheit» fahrt. Das Schicksal gibt die Formen
derererbten Existenzformen an, die die Psyche aufihrem Weg zur Freiheit passieren muss, und
auch die, an denen sie stehengeblieben ist. Und weil die Psyche mehrere Existenzstationen
passieren muss, bis sie ihre Freiheit erlangt, miissen wir mehrere Schicksalsformen des
Psychischen annehmen. Erb- und Triebschicksal sind — im Sinne der Metapher — diejenigen
Stationen der Existenz, wo die Psyche bei den Psychosen, Psychopathien und teils auch bei den
sogenannten Erbneurosen zwangsldufig stehenblieb. Soziale und Mentalschicksale sind Da-
seinsstationen, wo die Psyche sich bei den sogenannten Erziehungsschiden und Charakter-
neurosen zu lange aufhilt».

Die Bedeutung Szondis fiir unsere Fragestellung nach der «amor fati»
scheint mir darin zu liegen, dass hier die Integration von Gut und Bose, von
Krankheit und Gesundheit, von Diesseits und Jenseits moglich wird. Was
wir in der griechischen Mythologie als Nebeneinander von Moira und
Gottern erlebten, war zwar die Uberwindung jenes persischen Dualismus
zwischen einem gottlichen Prinzip des Guten und einem teuflischen Prin-
zip des Bosen. Die Schicksalsanalyse konnte uns helfen, nicht nur einen
spadt-heidnischen Dualismus, wie wir ihn in der Populartheologie vieler
Gemeindeglieder antreffen, zu {iberwinden, sondern auch iiber jene Siih-
neopfertheologie hinauszufiihren, die den in jedem Menschen sich ereig-
nenden Kampf zwischen Gut und Bdse auf eine Heilstatsache einmaliger
Art fixiert sehen will. Zumindest der herkommliche Protestantismus mit
seinen Windmiihlenfliigel-Kimpfen gegen das sich immer wiederholende
katholische Messopfer (bei dem eben gerade das Problem des sich immer
wiederholenden Geschehens im Menschen gesehen und gedeutet wird)
konnte hier einen neuen Denkansatz, auch fiir seine Sakramentstheologie,
gewinnen.

I11. Schicksal und Bibel

Der alles entscheidende Punkt, an dem sich griechische Gottesvorstel-
lungen und Bibel unterscheiden, ist die Tatsache, dass die griechische
Mythologie eine unmittelbare Ich-Du-Beziehung zwischen Gott und
Mensch nicht kennt. Fiir die Bibel ist aber diese Beziehung grundlegend.
«Allergisch» ist dieser Tatbestand nur deshalb, weil er die Frage nach dem
Schicksal der Menschen und der Allméchtigkeit des einen Gottes bis zum



Amor fati oder: Uber die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 207

Zerreissen verdichtet. Nicht nur Jochen Klepper ist daran zerbrochen...
Kann nach Auschwitz noch gesungen werden «Der alles, alles hat bedacht
und alles, alles wohl gemacht: Gebt Gott allein die Ehre»? Ist nicht nahezu
jedes Gespriach am Bett eines Schwerkranken von diesem Problem gekenn-
zeichnet? W. Neidhart sieht in der Fahigkeit zum Nachdenken eine grosse
Chance fiir menschliche Freiheit!4. Aber auch er schrinkt diese Aussage
ein. Ist ein solches Nachdenken in der existentiellen Notsituation iiber-
haupt moglich? Damit wird doch die Welt und das Schicksal hochstens
ertragbar, aber nicht gedeutet, nicht erklart. «Erkldart man die heutigen
Weltnote allein mit dem radikalen Siindenverstdndnis, so vermittelt man
ein Aha-Erlebnis an der falschen Stelle und vernachlissigt die Erforschung
der anderen Ursachen, die mit menschlicher Siinde nichts zu tun haben,
und die Arbeit an ihnen»!>. Darum geht es aber, wenn die Integration von
Gut und Bdése, von Siinde und Freiheit von der Siinde in den Gesamtpro-
zess des Menschseins gefordert wird; ein Denkvorgang, der innerhalb der
protestantischen Theologie so schwer gelingt. Konnte der Grund hierfiir
der sein, dass die Begriffe poipa und eipappévn als «Schicksal» in der Bibel
nicht vorkommen? Gott ist in der Bibel nicht Moira, sondern der Vater
seiner Kinder, der sich durch und in Christus offenbart hat. Paulinisches
Denken erweitert diese Aussage im Hinblick auf die Siindenvergebung
durch den Tod am Kreuz. Was aber ist nun am Kreuz aufgehoben? Die
Siinde oder die Schuld? Es ist verhdngnisvoll, dass nur zu oft beide Begriffe
synonym verstanden worden sind. Dadurch kam in das gesamte Nachden-
ken iiber Schicksal, Siinde und Rechtfertigung jener fiir einen lebendigen
Glauben so verheerende Moralismus hinein. Siinde ist nach biblischem
Zeugnis jene Grundbefindlichkeit des Menschen in seiner Hybris, die
menschliche Grenzhaftigkeit zu vergessen und zu iiberspielen. Daran
krankt der Mensch, daran krankt die Welt. Es iibersteigt den Rahmen
dieser Uberlegung, nachzuweisen, inwieweit jenes neurotische Krankheits-
bild, das wir Narzissmus nennen, jenen Tatbestand erfiillt, den die Bibel
mit «Siinde» beschreibt. Siinde, das ist sichtbar in jenem «Gotteskom-
plex», von dem Horst E. Richter schreibt und der das «Zeitalter des
Narzissmus» geschaffen hat. Jene Siinde also, die den Zugang zu Gott
verbaut und am Kreuz dadurch iiberwunden wird, dass der Gekreuzigte als
der Gescheiterte sich dennoch und gerade deshalb in der Hand Gottes
weiss! Schuld aber ist die Folge der Siinde und erkennbar an den Konflikten

14 Krone der Schopfung?, 120.
15 Ebda. 268.



208 H.-J. Thilo

in den menschlichen und — wie wir erst seit kurzem wissen — auch 6kolo-
gischen Beziehungen des Menschen. Siinde kann nur vergeben werden,
Schuld ist in vielen Fillen therapierbar. Siinde ist unabhingig von Zeit,
Kulturen und Sitte. Schuld ist an alles dies gekoppelt. Vielleicht meint
Neidhart das gleiche, wenn er den Vorschlag macht, zwei Menschen in
einer Konfliktsituation sollten doch erst einmal versuchen, «ob ihr chro-
nischer Konflikt nicht von Faktoren bedingt ist, die nichts mit personlicher
Schuld, sondern nur mit Verhdngnis zu tun haben».!6

Nur - auch er unterliegt der Gleichsetzung von Siinde und Schuld. Das
ist wohl auch der Grund seiner Resignation und Selbstanklage, er verfehle
durch seinen Widerspruch gegen das «radikale Siindenverhiltnis» das
Evangelium der Viter.!”

Schliesslich fehlt aber sowohl in der Mythologie der Griechen als auch
im Konzept der Schicksalsanalyse die Bezugnahme auf den Begriff der
Gnade. Wenn der Mensch unserer Tage von «Gnade» hort, kann er damit
eigentlich nur eine gewisse Arroganz assoziieren, deren Hintergrund ein
Urteilsspruch ohne persdnlichen Bezug zu dem «Begnadeten» bildet.
Damit hat die x&pic des Neuen Testamentes nichts zu tun. « Gnade» hat im
neutestamentlichen Griechisch die gleiche Sprachwurzel wie Freude. Sie
ist Geschenk, ist Zuwendung. Sie kann akzeptiert und auch ausgeschlagen
werden. Sie ist vergleichbar dem Seil, das der schon am Gipfelkreuz
angekommene Bergfiihrer dem noch auf der Klettertour befindlichen Berg-
steiger zuwirft. Er kann es ergreifen, aber — hochgezogen wird er vom
Bergfiihrer nicht, klettern muss er allein und zwar unter dem Einsatz aller
seiner Krifte! (Wer verstiinde das Bild wohl besser als Sie, lieber Herr
Neidhart?)

So sind actio Dei und actio hominis ineinander verwoben. Sie auch in
der Seelsorge und in der Psychotherapie zu koordinieren und zu integrie-
ren, das scheint mir ebenso eine systematische als auch eine praktisch-
theologische Aufgabe unserer Zeit zu sein. Schuldigwerden gehort zum
Menschsein. Es gibt keine menschliche Existenz, keine menschliche Ent-
scheidung, die diesem Verdikt entgeht. Das aber ist das Ende jedes Mora-
lismus. Mein «gutes» und mein «bdses» Handeln kann mich schuldig
machen. Wenn ich nichts tdte und mich ins Bett legte, um dem Schuldig-
werden zu entgehen, wire eben dies als Schuld anzurechnen, denn mir ist

16 Ebda. 269.
17 Ebda. 273.



Amor fati oder: Uber die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 209

ein Teil der Verantwortung an Gottes Schopfung delegiert, ich bin der
Mandatstrager Gottes, bin Miterbe und also Mitverantwortlicher. Amor
Fati, Moira, Stinde und Schuld: Sie fithren dort in die Freiheit und in die
Freude, wo das tigliche Neuwerden aus der Vergebung mir ein Leben bis
hinein in somatische und psychische Verdnderungen ermoglicht. Jene
Freiheit gelehrt und gelebt zu haben, das ist das Geschenk Gottes an Walter
Neidhart, das er uns weitergegeben hat.

Hans-Joachim Thilo, Liibeck



	Amor fati oder : über die Notwendigkeit, antilogisch zu denken

