
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Amor fati oder : über die Notwendigkeit, antilogisch zu denken

Autor: Thilo, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


199

Amor fati
oder: Über die Notwendigkeit,

antilogisch zu denken

«Die (andere) Frage zwischen Theologie und Empirie ist die nach dem
Gewicht der Sünde für die Gesamtbeurteilung des Menschen. Ist sie das

zentrale Thema des Menschseins?», so fragte Walter Neidhart in seinem

kontrovers-theologischen Buch «Krone der Schöpfung?» und schrieb mir
als Widmung in mein Exemplar hinein: «... als Zeichen für viel Gemeinsames».

Lieber Mitrezensent meiner Habilitation, Sie ahnten nicht, was
Sie damit bei mir ansprachen! Genau dies war und ist die theologische
Frage, von der ich auch im siebten Jahrzehnt meines Lebens nicht sagen
kann, dass ich eine definitive Antwort gefunden hätte. Darf ich also

«Giswil» spielen und so logisch-antilogisch argumentieren, wie wir das

einst auf Ihrer Hütte so herrlich tun konnten?
Die Geburtstagskinder Victor von Weizsäcker, 100 Jahre 1986, und

Walter Neidhart, 70 Jahre 1987, haben eines gemeinsam: beiden geht es um
die Ganzheit unseres Menschseins. Der Naturwissenschaftler und Arzt
übernimmt in diesem Gespräch - nach Neidhart - die Rolle des Verteidigers,

der das «Plädoyer für den angeklagten Menschen» hält, während der
Theologe eher «wie ein Staatsanwalt tönt».

Was in der Theologie die Spannung zwischen Sünde und Vergebung
bestimmt, kann in der Medizin mit der Spannung zwischen krank und
gesund verglichen werden. Ist der Mensch - so fragt die Medizin - von
Grund aus gesund und nur gelegentlich krank - ein Zustand, der schleunigst

und unter allen Umständen zu korrigieren ist -, oder ist es umgekehrt?
So jedenfalls meint es von Weizsäcker, der als bisher einziger eine Patho-
sophie vorgelegt hat (1956) und darin ausführt: «Die Vorstellung, dass die
Mehrzahl von uns Menschen die längste Zeit ihres Lebens gesund sei, und
dass wir nur da und dort und dann und wann krank würden -, diese

Vorstellung ist leider ganz unzutreffend. Man versteht das kranke Wesen

am besten, wenn man sich das ganze Leben als einen unablässigen Krieg
mit der Krankheit vorstellt». In die gleiche Richtung kann theologisches
Denken weisen, das nicht mehr einen Gegensatz zwischen menschlichem
Schuldigwerden und der uns zugleich zugewiesenen menschlichen
Verantwortung konstruiert, sondern eben dieses Spannungsverhältnis als das

Eigentlich-Menschliche anzusehen bereit ist. Diese Aussage, die der Theologe

vor allem bei Paul Tillich und der Psychoanalytiker als Lehre vom
Schatten zuerst bei C. G. Jung gelernt hat, gilt es zu interpretieren. Eben



200 H.-J. Thilo

dieser Versuch jedoch muss aber zwangsläufig - um mit von Weizsäcker zu
reden - antilogisch sein. Solange unser Theologisieren und Philosophieren
«theoretisch» (in des Wortes letzter Bedeutung des 0eôv ôpàv) bleibt und
nicht empirisch-praktisch wird, solange bleibt auch die theologische
Diskussion Theorie, und damit Widerspruch in sich selbst. Theologie und
Medizin sind gewiss auch theoretische Wissenschaften, sie kulminieren
aber nicht in jenem Theorie-Begriff, der die Dinge «grau» sein lässt,
sondern in der ihnen gemässen Form der «Erfahrung». Nur - und das

bleibt festzuhalten - geschieht «Erfahrung» der Wirklichkeit Gottes eben
auf einer anderen Ebene als auf der eines mikroskopischen Befundes. Das
macht das gegenseitige Verstehen so schwer: Realitäten sind dann als

legitim anzuerkennen, wenn sie empirisch messbar sind. Wirklichkeiten
aber sind nur erfahrbar.

Es gibt keine Amormeter, wie es Ergometer gibt! Dennoch stehen
Realitäten und Wirklichkeiten nicht im Gegensatz zueinander, sondern
bedingen sich gegenseitig. Liebe darf eben nicht blind machen, sondern
muss sich als erfahrene Wirklichkeit mit oft sehr harten Realitäten
zusammenraufen. Dieses In- und Miteinander nannte V. von Weizsäcker den
«Gestaltkreis». Kreis also, nicht etwa Linie! Dieser Kreis umschliesst
menschliche Verantwortung ebenso wie menschliche Schuld. Von
Weizsäckers Erfahrungsbegriff - in seiner Schrift «Anonyma» schon 1947

niedergelegt - sieht so aus: «Die Erfahrung lautet etwa so, dass mein
Unglück, mein Schmerz, meine Schwäche, Schwindel, Schmach, Entbehrung,

Krankheit, Tod, Verlust mit Eifersucht als mir gehörig, zu mir
gehörend, mit Stolz als Eigentum und Besitz, mit Verachtung als Probe
eigener Kraft und Behauptung erlebt werden. Der Fromme erfährt solches
als Gottes Wille und Gnade, der Unfromme als grosse, eigene
Leidenschaft». Damit ist aber unser Dilemma noch nicht gelöst. Wozu rechnen
wir uns? Zu den «Frommen» oder zu den «Unfrommen»? Was gilt für alle
Menschen? Mit dem Psychoanalytiker Dolf Sternberger richten wir daher
an von Weizsäcker die Frage: «Soll die Verführung der Schlange, kann der
Sündenfall, wenn es denn einer war, rückgängig gemacht, widerrufen
werden? Haben wir denn als Adams Kinder nicht alle vom Baume der
Erkenntnis gegessen? Könnten wir ohne dem (sie!), ohne Gutes und Böses

zu unterscheiden, irgendetwas in der Welt ordnen?»1 Gilt Gottes Weltordnung

für alle oder nur für die Gläubigen? Kennt seine Macht Grenzen?

1 D. Sternberger in: Praxis der Psychotherapie und Psychosomatik 2/86, 68.



Amor fati oder: Über die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 201

I. Moira oder die Machtlosigkeit der Götter:

Das dramatische Wechselspiel zwischen der actio dei (deorum) und der
actio hominis hat in der griechischen Mythologie eine Antwort gefunden,
die als Metapher für das Theodizee-Problem gelten könnte: Die Götter
Griechenlands können nicht alles. Wir wissen, welche Bedeutung das
Theodizee-Problem für den Lebensweg Friedrich Schillers gehabt hat.
Seine Nänie lässt er sagen: «Nicht errettet den göttlichen Field die unsterbliche

Mutter/wenn er am skäischen Tore fallend, sein Schicksal erfüllt».
Damit ist jener Tatbestand angesprochen, der als Gegenpol zum
verantwortlichen Schuldigwerden in der Religionsgeschichte eine so problematische

Rolle spielt: Schicksal, poïpa, später als eipappevri bezeichnet. Aber
das alte China kannte auch schon diese Frage an Shang-ti, den höchsten
Herrscher. Die persischen Religionen versuchen das Problem in dualistischem

Sinne zu lösen, der Islam verschiebt die Lösung des Problems auf die
ausgleichende Gerechtigkeit Allahs im Jenseits, und für die christliche
Dogmatik wird die Theodizee-Frage im reformatorischen Denken oft
damit als erledigt betrachtet, dass Gott eben die «régula omnium»2 sei:

Nicht der Mensch hat zu fragen oder gar anzuklagen, sondern Gott ist es,
der allein die Fragen stellt. Eine Theologie also, die dann in der dialektischen

Schule Karl Barths ihren vorläufig letzten Höhepunkt erreichte. Nur
zeigt sich uns sowohl als Realität im Alltag der Seelsorge der Kirchen, als
auch in der Praxis der Psychiater und Psychotherapeuten, dass mit einer
solchen Antwort der Mensch unserer Tage nicht erreicht werden kann. Die
Gründe hierfür sind oft genug untersucht worden. Er kennt keine Schuldgefühle

mehr, der sogenannte moderne Mensch, meinen die einen; der
gnädige Nächste sei weit wichtiger als ein gnädiger Gott, meinen die
anderen. Aber die vielfältigen Formen der Beziehungsneurosen lassen noch
immer vermuten, dass C. G. Jung mit seiner Feststellung, die allerdings
nicht verallgemeinert werden darf, recht hat, wonach in fast allen Fällen
neurotischer Fehlhaltungen seiner Patienten das ungelöste Schuldproblem
und die damit verbundene Frage nach der Allmächtigkeit Gottes gestanden
habe. Sollte das Theodizee-Problem vielleicht genauso im Bereich des

kollektiven Unbewussten angesiedelt sein wie die Archetypen, das Weiterleben

nach dem Tode und die Grundbegrifflichkeit des Numinosen? Wer
dieser Frage nachgehen will, kann seit S. Freuds Untersuchungen über die
griechische Mythologie nicht an den Griechen vorbei.

2 WA 18, 712,32 ff.



202 H.-J. Thilo

Die griechischen Götter kennen ihre Grenzen. Als der greise Nestor dem
heimkehrenden Telemachos wünscht, es möchte ihm mit Hilfe der Athene
gelingen, der Freier Herr zu werden, antwortet ihm Telemachos: «Nie wird
sich mir diese Hoffnung erfüllen, selbst wenn die Götter es wollten»3. Über
Tod und Leben entscheiden nicht die Götter, schon gar nicht Zeus allein,
sondern die Moira, das Schicksal. Von den Menschen unterscheiden sich
die Götter dabei nur dadurch, dass sie wissen, was die Moira über den
Menschen bestimmt hat. Ändern können die Götter die Entscheidungen
der Moira nicht. Moira hat die Nacht zur Mutter, die Finsternis also, das

Untergründliche: «Nacht gebar das Schicksal, das grause, das finstere
Ende/Und sie gebar den Tod, den Schlafund die Sippe der Träume/Momos
der Tadler und auch die schmerzbereitende Drangsal... Ferner die Moiren
und Keren, die rachestrafenden schuf sie/Klotho und Lachesis und auch
Atropos, die da den Menschen/bei der Geburt bereits ihr Glück und ihr
Unglück bestimmen./Ja die Vergehung rächen sie bei den Mensch und
Göttern./Nie erlahmen die Hehren in ihrem entsetzlichen Ingrimm,/ehe
sie nicht gezüchtigt, der schwere Frevel verübte»4. Die griechische Mythologie

kennt keine «Dogmatik» der Moiren. Bei Homer gibt es nur die eine

Moira, bei Hesiod gibt es deren drei, die als Töchter des Zeus und der
Themis geschildert werden: «Zweite Gemahlin des Zeus war Themis, die
Mutter der Hören/... auch gebar sie die Moiren, die Zeus, der Berater am
höchsten/ehrend würdigte: Klotho und Lachesis, Atropos; diese/sind für
die sterblichen Menschen die Geber des Guten und Bösen»5. Die Moiren
gehören der Erde zu, dem Bereich des Erdhaft-Menschlichen. Sie können
teilweise eine Vermittlerfunktion zwischen den Göttern und Menschen
einnehmen, stets aber sind sie als persönliche Gestalten gedacht.6

Sie gehören so sehr zum Bereich des Menschlichen, dass Apollon sie

einmal betrunken gemacht habe, um ihren Einfluss für eine Zeit zu
mindern. Sie können auch vorübergehend menschliche Gestalt annehmen.
Priamos z.B. preist in der Ilias Agamemnon als «moiragenes» (Moira-
söhn). Aber Agamemnon stirbt durch die Hand seiner Frau Klytämnestra
trotz der siegreichen Heimkehr aus Troja, die ihm die Götter schenkten, als

Rache für den Tod der von ihm geopferten Iphigenie. Die Moiren sind
stärker als die Götter. Hauptaufgabe der Moiren ist nämlich die Übermitt-

3 Odyss. 3,228.
4 Hesiod, Theogonie 211-212, in der Übersetzung von Thassilo von Scheffer, 1965 bei

Schünemann, Bremen.
5 Hesiod, Theogonie 981-907.
6 Vgl. W.F. Otto, Die Götter Griechenlands, 262 ff.



Amor fati oder: Über die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 203

lung des Todes an den Menschen. In der Ilias heisst es von einem Sterbenden:

«Ihm bedeckte die Augen der dunkle Tod und die gewaltige Moira»7.
Moira als Schicksal kann aber auch einen guten Ausgang bringen, allerdings
nur, wenn der Mensch dazu alle seine Kräfte anspannt und sich gerade
nicht allein auf die Götter verlässt. Die Moira verkündet zwar dem Odysseus,

wohlbehalten in seine Heimat zurückkehren zu können. Aber zu
welchem Preis! «Viel soll er leiden, bis er kommt zum Land der Phäa-
ken/denn so ist's ihm bestimmt». Immer nämlich wird menschliches Mittun

in die Bestimmung der Moira einbezogen. Dem Menelaos wird
verkündet, dass er zwar seine Heimat wiedersehen werde, jedoch nur dann,
wenn er die so gefährliche Reise nach Ägypten noch einmal antritt und dort
den Göttern opfert8.

Damit kommt der Schicksalsglaube der griechischen Mythologie zu
einer theologisch-philosophischen Antwort auf die Frage nach dem
Spannungsbereich zwischen menschlichem und göttlichen Handeln. Die Götter
wissen das Schicksal, das die Moira verhängt hat. Sie können sich daher
dagegen wappnen. Der Mensch kann das nicht. Daher muss er auf die
Götter hören, die den Menschen vor verhängnisvollen Entscheidungen
bewahren wollen.

Betritt der Mensch dennoch einen anderen Weg, hat er die Folgen zu
tragen. Im Eingang zur Odyssee lässt der Dichter Zeus sagen, dass die
Menschen den Göttern die Schuld an ihrem Unglück gäben, während sie

doch selbst durch ihre eigenen Entscheidungen «über die Bestimmung
hinaus» (ïmép pôpovj sich ihre Leiden schaffen. Apoll hat die Griechen
gewarnt, Troja einzunehmen und dem Achill seinen Tod vorausgesagt. Der
Einzug des Trojanischen Pferdes scheint die Götter zu widerlegen. Aber es

ist eben auch hier nicht der «Endsieg». Die Zerstörung Trojas löst kein
Problem. Plötzlich beginnt daher das Pferd des Achill zu sprechen: Nicht
wir haben die Schuld, sondern der grosse Gott und die gewaltige
Moira9.

II. Zwang und Freiheit als Schicksal:

Wir entnehmen dem bisher Aufgezeigten zwei Aussagen: Einmal die
Feststellung, dass wir auch als Christen in der Frage nach dem Schicksal

7 II. 5,82ff.
8 II. 4,475.
9 II. 19,409 ff.



204 H.-J. Thilo

und der Willensfreiheit nicht mit Null beginnen können, sondern auf dem
religiösen und mythischen Erbgut der Väter und Mütter stehen. Zum
zweiten die Feststellung, dass die Beantwortung unserer Frage abhängig
von der sozio-kulturellen Umwelt und damit auch unserer jeweiligen
empirischen Erkenntnisse ist. Humanwissenschaftlich kommt in diesem
Augenblick unserer Überlegungen heute die Psychologie zum Zuge. Alles,
was in früheren Zeiten nur Sache der Philosophie war, ist heute weithin
auch Sache der Psychologie, insonderheit der Tiefenpsychologie aller
Schulen. Konnte S. Freud mit einer religiösen Fragestellung kaum etwas
anfangen, hatten seine Interpreten sogar bis vor kurzem noch ein Interesse
daran, jede Verankerung Freuds im Religiösen zu vertuschen - so etwa die
tiefen Eindrücke, die er in seiner Kindheit durch die Lektüre der Propheten
erfahren hat - ist der Schicksalsbegriff und damit der religiöse Bezug durch
manche seiner Schüler heute zum Thema geworden. Zwar hat zunächst die
Philosophie Pate gestanden. Aber die Unfreiwilligkeit, in die der Einzelne
nach Heidegger «geworfen» ist, hat z.B. Leopold Szondi entscheidend zu
dem angeregt, was wir heute unter «Schicksalsanalyse» verstehen. Szondi
unterscheidet zwischen Zwangsschicksal und Freiheits- oder Wahlschicksal.

Unter Zwangsschicksal wird verstanden:
1. Das kollektive und familiäre Erbe,
2. die vegetativ dunkle Triebnatur,
3. die soziale Lage, in die der Mensch zwangsläufig hineingeboren ist,
4. die weltanschauliche Denkart, die durch die familiären und sozialen

Traditionen dem Nachkommen aufgezwungen wird und über den
immer daseienden Freiheitsdrang dominieren.
Unter Freiheitsschicksal wird verstanden: «... der Zustand, in dem das

Pontifex-Ich die Lenkung seiner Energien und Funktionen selbst
übernimmt und die Freiheit zwischen Es, Ich und Über-Ich so zu verteilen
vermag, dass sich zwischen der Zwangsläufigkeit des dunklen Vegetativen
und der Freiläufigkeit des Psychischen ein harmonisches Gleichgewicht
einstellt».10

Damit ist eine neue Sicht frei, die es ermöglicht, eine Synthese zu finden.
Freiheit ist nun kein fest determinierter Begriff mehr, zur Formel erstarrt,
sondern eine Möglichkeit. Szondi definiert so: «Freiheit ist das Schicksal
eines Menschen, der seine Existenzform unter den mitgebrachten mannigfachen

Existenzmöglichkeiten frei wählt und aus den Schranken, die er sich
selbst gesetzt hat, niemals einen Zwang und aus der Zwangslosigkeit

10Zit. nach W. Huth, Wahl und Schicksal, 61.



Amor fati oder: Über die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 205

niemals eine Haltlosigkeit machen wird»11. Aber: Welche Grenzen sind
das? Wer wägt ab? Ein Ich, dem die Realisierung solcher Freiheit möglich
ist - so Szondi -, kann nur durch Verankerung in einem überpersönlichen
Prinzip entstehen. Dieses Prinzip nennt Szondi «Geist». Wir begegnen
diesem Begriff zwar auch bei S. Freud. Aber bei ihm ist dieser «Geist»
ausschliesslich immanent und hat die Aufgabe, sich gegen die direkten
Sinneswahrnehmungen für die «höheren intellektuellen Prozesse»12 zu
entscheiden. Hier aber ist «Geist» die Beschreibung für notwendiges
menschliches Transzendieren. Daher sieht Szondi das Besondere an der
menschlichen Existenz darin, «dass der Mensch an die Existenz eines

transpersonalen geistigen Prinzips glaubt»13. Also kein Glaube an eine
säkulare Grösse oder ein humanistisches Prinzip in mir, sondern ein
Gerichtetsein des Menschen auf ein personales, transzendentes Prinzip.

In der Schema-Skizze sieht das so aus:

Schema der schicksalsbedingten Faktoren

(Aus: L.Szondi: Ich-Analyse, 1956, S.515)

11 L. Szondi, Schicksalsanalytische Therapie, 38.
12 S.Freud, Gesammelte Werke XVI, 225.
13 W.Huth, a.a.O. 6s.



206 H.-J. Thilo

Jedes Schema psychischer Faktoren erweckt zu Recht unser Misstrauen.
Daher sei angegeben, wie Szondi seine Skizze interpretiert haben möchte:

«Die Psyche ist ein Eisenbahnzug, der aus dem dunklen Tunnel des zwangsläufigen
Vegetativen in der Richtung der Endstation «Freiheit» fährt. Das Schicksal gibt die Formen
der ererbten Existenzformen an, die die Psyche auf ihrem Weg zur Freiheit passieren muss, und
auch die, an denen sie stehengeblieben ist. Und weil die Psyche mehrere Existenzstationen
passieren muss, bis sie ihre Freiheit erlangt, müssen wir mehrere Schicksalsformen des

Psychischen annehmen. Erb- und Triebschicksal sind - im Sinne der Metapher - diejenigen
Stationen der Existenz, wo die Psyche bei den Psychosen, Psychopathien und teils auch bei den

sogenannten Erbneurosen zwangsläufig stehenblieb. Soziale und Mentalschicksale sind
Daseinsstationen, wo die Psyche sich bei den sogenannten Erziehungsschäden und Charakterneurosen

zu lange aufhält».

Die Bedeutung Szondis für unsere Fragestellung nach der «amor fati»
scheint mir darin zu liegen, dass hier die Integration von Gut und Böse, von
Krankheit und Gesundheit, von Diesseits und Jenseits möglich wird. Was
wir in der griechischen Mythologie als Nebeneinander von Moira und
Göttern erlebten, war zwar die Überwindung jenes persischen Dualismus
zwischen einem göttlichen Prinzip des Guten und einem teuflischen Prinzip

des Bösen. Die Schicksalsanalyse könnte uns helfen, nicht nur einen
spät-heidnischen Dualismus, wie wir ihn in der Populartheologie vieler
Gemeindeglieder antreffen, zu überwinden, sondern auch über jene
Sühneopfertheologie hinauszuführen, die den in jedem Menschen sich
ereignenden Kampf zwischen Gut und Böse auf eine Heilstatsache einmaliger
Art fixiert sehen will. Zumindest der herkömmliche Protestantismus mit
seinen Windmühlenflügel-Kämpfen gegen das sich immer wiederholende
katholische Messopfer (bei dem eben gerade das Problem des sich immer
wiederholenden Geschehens im Menschen gesehen und gedeutet wird)
könnte hier einen neuen Denkansatz, auch für seine Sakramentstheologie,
gewinnen.

III. Schicksal und Bibel

Der alles entscheidende Punkt, an dem sich griechische Gottesvorstellungen

und Bibel unterscheiden, ist die Tatsache, dass die griechische
Mythologie eine unmittelbare Ich-Du-Beziehung zwischen Gott und
Mensch nicht kennt. Für die Bibel ist aber diese Beziehung grundlegend.
«Allergisch» ist dieser Tatbestand nur deshalb, weil er die Frage nach dem
Schicksal der Menschen und der Allmächtigkeit des einen Gottes bis zum



Amor fati oder: Über die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 207

Zerreissen verdichtet. Nicht nur Jochen Klepper ist daran zerbrochen...
Kann nach Auschwitz noch gesungen werden «Der alles, alles hat bedacht
und alles, alles wohl gemacht: Gebt Gott allein die Ehre»? Ist nicht nahezu
jedes Gespräch am Bett eines Schwerkranken von diesem Problem
gekennzeichnet? W. Neidhart sieht in der Fähigkeit zum Nachdenken eine grosse
Chance für menschliche Freiheit14. Aber auch er schränkt diese Aussage
ein. Ist ein solches Nachdenken in der existentiellen Notsituation
überhaupt möglich? Damit wird doch die Welt und das Schicksal höchstens

ertragbar, aber nicht gedeutet, nicht erklärt. «Erklärt man die heutigen
Weltnöte allein mit dem radikalen Sündenverständnis, so vermittelt man
ein Aha-Erlebnis an der falschen Stelle und vernachlässigt die Erforschung
der anderen Ursachen, die mit menschlicher Sünde nichts zu tun haben,
und die Arbeit an ihnen»15. Darum geht es aber, wenn die Integration von
Gut und Böse, von Sünde und Freiheit von der Sünde in den Gesamtpro-
zess des Menschseins gefordert wird; ein Denkvorgang, der innerhalb der
protestantischen Theologie so schwer gelingt. Könnte der Grund hierfür
der sein, dass die Begriffe potpa und eipappévri als «Schicksal» in der Bibel
nicht vorkommen? Gott ist in der Bibel nicht Moira, sondern der Vater
seiner Kinder, der sich durch und in Christus offenbart hat. Paulinisches
Denken erweitert diese Aussage im Hinblick auf die Sündenvergebung
durch den Tod am Kreuz. Was aber ist nun am Kreuz aufgehoben? Die
Sünde oder die Schuld? Es ist verhängnisvoll, dass nur zu oft beide Begriffe
synonym verstanden worden sind. Dadurch kam in das gesamte Nachdenken

über Schicksal, Sünde und Rechtfertigung jener für einen lebendigen
Glauben so verheerende Moralismus hinein. Sünde ist nach biblischem
Zeugnis jene Grundbefindlichkeit des Menschen in seiner Hybris, die
menschliche Grenzhaftigkeit zu vergessen und zu überspielen. Daran
krankt der Mensch, daran krankt die Welt. Es übersteigt den Rahmen
dieser Überlegung, nachzuweisen, inwieweit jenes neurotische Krankheitsbild,

das wir Narzissmus nennen, jenen Tatbestand erfüllt, den die Bibel
mit «Sünde» beschreibt. Sünde, das ist sichtbar in jenem «Gotteskomplex»,

von dem Horst E. Richter schreibt und der das «Zeitalter des
Narzissmus» geschaffen hat. Jene Sünde also, die den Zugang zu Gott
verbaut und am Kreuz dadurch überwunden wird, dass der Gekreuzigte als

der Gescheiterte sich dennoch und gerade deshalb in der Hand Gottes
weiss! Schuld aber ist die Folge der Sünde und erkennbar an den Konflikten

14 Krone der Schöpfung?, 120.
15 Ebda. 268.



208 H.-J. Thilo

in den menschlichen und - wie wir erst seit kurzem wissen - auch
ökologischen Beziehungen des Menschen. Sünde kann nur vergeben werden,
Schuld ist in vielen Fällen therapierbar. Sünde ist unabhängig von Zeit,
Kulturen und Sitte. Schuld ist an alles dies gekoppelt. Vielleicht meint
Neidhart das gleiche, wenn er den Vorschlag macht, zwei Menschen in
einer Konfliktsituation sollten doch erst einmal versuchen, «ob ihr
chronischer Konflikt nicht von Faktoren bedingt ist, die nichts mit persönlicher
Schuld, sondern nur mit Verhängnis zu tun haben».16

Nur - auch er unterliegt der Gleichsetzung von Sünde und Schuld. Das
ist wohl auch der Grund seiner Resignation und Selbstanklage, er verfehle
durch seinen Widerspruch gegen das «radikale Sündenverhältnis» das

Evangelium der Väter.17
Schliesslich fehlt aber sowohl in der Mythologie der Griechen als auch

im Konzept der Schicksalsanalyse die Bezugnahme auf den Begriff der
Gnade. Wenn der Mensch unserer Tage von «Gnade» hört, kann er damit
eigentlich nur eine gewisse Arroganz assoziieren, deren Hintergrund ein
Urteilsspruch ohne persönlichen Bezug zu dem «Begnadeten» bildet.
Damit hat die %âpiç des Neuen Testamentes nichts zu tun. «Gnade» hat im
neutestamentlichen Griechisch die gleiche Sprachwurzel wie Freude. Sie

ist Geschenk, ist Zuwendung. Sie kann akzeptiert und auch ausgeschlagen
werden. Sie ist vergleichbar dem Seil, das der schon am Gipfelkreuz
angekommene Bergführer dem noch aufder Klettertour befindlichen
Bergsteiger zuwirft. Er kann es ergreifen, aber - hochgezogen wird er vom
Bergführer nicht, klettern muss er allein und zwar unter dem Einsatz aller
seiner Kräfte! (Wer verstünde das Bild wohl besser als Sie, lieber Herr
Neidhart?)

So sind actio Dei und actio hominis ineinander verwoben. Sie auch in
der Seelsorge und in der Psychotherapie zu koordinieren und zu integrieren,

das scheint mir ebenso eine systematische als auch eine
praktischtheologische Aufgabe unserer Zeit zu sein. Schuldigwerden gehört zum
Menschsein. Es gibt keine menschliche Existenz, keine menschliche
Entscheidung, die diesem Verdikt entgeht. Das aber ist das Ende jedes
Moralismus. Mein «gutes» und mein «böses» Handeln kann mich schuldig
machen. Wenn ich nichts täte und mich ins Bett legte, um dem Schuldigwerden

zu entgehen, wäre eben dies als Schuld anzurechnen, denn mir ist

16 Ebda. 269.
17 Ebda. 273.



Amor fati oder: Über die Notwendigkeit, antilogisch zu denken 209

ein Teil der Verantwortung an Gottes Schöpfung delegiert, ich bin der
Mandatsträger Gottes, bin Miterbe und also Mitverantwortlicher. Amor
Fati, Moira, Sünde und Schuld: Sie führen dort in die Freiheit und in die
Freude, wo das tägliche Neuwerden aus der Vergebung mir ein Leben bis
hinein in somatische und psychische Veränderungen ermöglicht. Jene
Freiheit gelehrt und gelebt zu haben, das ist das Geschenk Gottes an Walter
Neidhart, das er uns weitergegeben hat.

Hans-Joachim Thilo, Lübeck


	Amor fati oder : über die Notwendigkeit, antilogisch zu denken

