Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Psychologie als Herausforderung fur die Theologie
Autor: Stollberg, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

184

Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

A. Grundsdtzliche Bemerkungen

I. Begriffe

Das Thema, welches einen Schwerpunkt der wissenschaftlichen Arbeit
Walter Neidharts bezeichnet, klingt zundchst uferlos und abstrakt. Man
muss es daher eingrenzen und konkretisieren. Wenn im folgenden von
«Psychologie» die Rede ist, so beziehe ich mich vor allem auf Sigmund
Freuds Psychoanalyse und nicht auf die behavioristische Universitdtspsy-
chologie. Unter «Tiefenpsychologie» seien alle von der Psychoanalyse
herkommenden psychologischen Schulen, die Bewusstes und Unbewusstes
unterscheiden, verstanden. Unter « Theologie» begreife ich eine menschli-
che Aktivitit, ein Handwerk im Interesse des Glaubens. Psychologische
und theologische Wissenschaft sind insofern gleichgeordnet, als der
Mensch mit seiner jeweiligen Menschenkenntnis und dem ihr entsprechen-
den Selbstverstindnis die eigene weltanschauliche Uberlieferung heraus-
fordert. Der Mensch, durch seine eigene Arbeit in Technik und Wissen-
schaft in die Krise geraten, sucht mit Hilfe der Humanwissenschaften, aber
auch der Theologie nach einer neuen Identitit, die seiner jetzigen Situation
angemessen erscheint.

Psychologie und Theologie sind insofern aufeinander angewiesen, als
die Psychologie sich um ein moglichst umfassendes Verstdndnis der «psy-
chischen» Seite des Menschen bemiiht, die offenbar ohne Beriicksichtigung
der menschlichen Religiositidt nicht angemessen wahrgenommen werden
kann, und als die Theologie dariiber Auskunft zu geben vermag, was
Menschen auf der Basis ihres Gottesglaubens und ihrer Frommigkeit
denken und wie sie «vom Glauben her» ihre Umwelt wahrnehmen. Inso-
fern Religiositdt eine Conditio humana ist, kommt eine brauchbare Psy-
chologie ohne Religionspsychologie nicht aus; insofern Theologie irgend-
eine existentielle Relevanz beansprucht, kommt sie ohne konkreten «Sitz
im Leben» ebensowenig aus wie ohne Beriicksichtigung anderer Conditio-
nes humanae, also ohne Psychologie, Soziologie usw. Wenn nun von einer
«Herausforderung» der Psychologie fiir die Theologie die Rede ist, so
impliziert das einerseits Interesse, andererseits Kritik an der « Gottesge-
lehrtheit». Letztere muss offenbar herausgefordert werden, weil man und
welil sie es notig hat. Wie — dariiber soll im folgenden einiges gesagt und
bedacht werden.



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie 185
I1. Ich-Du-Wir-Sache: hermeneutische Psychologie

Bevor wir ganz direkt auf einige dieser Herausforderungen nidher zu
sprechen kommen, ist genauer zu klidren, wie Psychologie als diejenige,
welche die Theologie herausfordert, aussieht und in unserem Zusammen-
hang verstanden werden soll. Rabbi Bunam (gest. 1827) sagte einmal:
«Wenn am Sabbat meine Stube voller Leute ist, wird es mir schwer, Worte
der Lehre zu sprechen. Denn jeder bedarf seiner eigenen Lehre, jeder soll in
seiner Lehre vollendet werden, und was ich allen zuteile, entziehe ich jedem
von ihnen.»! So #dhnlich geht es mir auch, wenn ich iiber existentielle
Themen zu einer grosseren Gruppe sprechen oder fiir sie schreiben soll.
Denn jeder einzelne Horer oder Leser hat sein eigenes Interesse daran, dass
die Theologie herausgefordert wird, und sein eigenes Interesse an der
Psychologie. Er/sie hat hochst individuelle Lernziele. Alles, was ich hier
scheinbar allgemeingiiltig sagen wiirde, ndhme jedem einzelnen die Chan-
ce, an seiner spezifischen biographischen Stelle weiterzukommen und
weiterzuwachsen. Und: Wo Theologie oder Psychologie so téte, als konnte
sie ein fiir allemal, also zeitlos, und fiir alle verbindlich, also verallgemei-
nernd und abstrakt, das Richtige und Wahre sagen, bliebe fiir jeden
einzelnen nichts Wahres mehr {ibrig. Wenn es trotzdem maoglich ist, dass
wir bei Vortrdgen und aus Texten etwas lernen und dariiber miteinander
kommunizieren, dann wohl deshalb, weil einerseits jeder einzelne indivi-
duell hort und das Gehorte auf seine personliche Situation anwendet und in
seine individuellen Zusammenhénge integriert #nd weil andererseits eine
iiberindividuelle Gemeinsamkeit darin beschlossen liegt, dass sich eine
grossere Gruppe zu ein und demselben Text oder Thema zusammenfindet,
um daran gemeinsam zu arbeiten. Auch bei rein schriftlicher Kommuni-
kation ist ein Minimum an Wir vorauszusetzen, wenn irgendeine sinnvolle
Verstandigung erzielt werden soll.

Aus dieser einfachen Beobachtung hat Ruth C. Cohn den Schluss gezo-
gen, Sachebene und Beziehungsebene seien in einem lebendigen Gesprich
gleichrangig zu behandeln. Wo dieses Gleichgewicht verlorengeht, wird das
Gespriach entweder einseitig sachbezogen und langweilig oder einseitig
beziehungsbezogen, unsachlich und emotional. Wir haben es nicht gelernt,
die Sach- und die Beziehungsebene in Gespriachen und Diskussionen
gleichrangig zu behandeln. Herkommlicherweise wird uns die Sache
scheinbar unabhingig von Personen vorgegeben und vermittelt. Wir haben

I M.Buber, Die Erzihlungen der Chassidim, Ziirich 1949, 744



186 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

sie gehorsam oder «einsichtig» zur Kenntnis zu nehmen. Dass Lernen in
der Schule oft so schwer fillt, hingt vermutlich genau damit zusammen,
dass wir uns sehr oft oA n e eine positive Beziehung dem Lehrer unterwerfen
sollen, weil auch dieser nicht gelernt hat, seinen Schiilern von Mensch zu
Mensch zu begegnen, sondern glaubt, es gehe «nur um die Sache». Auch in
der Theologie geht man normalerweise davon aus, dass die Bibel oder die
Offenbarung oder die Wahrheit situationsunabhingig zu horen, zu beher-
zigen und weiterzugeben sei. Glaube bedeutet dann wie im Mathematik-
unterricht, wo es unverstandene Formeln sich einzuprigen galt, Unterwer-
fung. «Die Psychologie», genauer gesagt: meine psychologischen Lehrer,
hat bzw. haben mich darin bestitigt, dass ich eine solche quasi objektive
Theologie zu Recht langweilig finde und dass es sich lohnt, einen perso-
nalen Zugang zur Wahrheit zu entdecken.

II1. Vom Begriff zum Symbol

Was mir an Theologie und Kirche heute wichtig ist, hat meist sehr direkt
mit Menschen zu tun: zunidchst mit meinen Eltern und Verwandten, mit
meinen Religionslehrern und meinem Konfirmator, meinen Gemeindeju-
gendleitern und Jugendfreunden; dann mit den Lehrern, denen ich im
Studium begegnet bin, den Gemeindegliedern und Kursteilnehmern, die
ich zu begleiten hatte, den Kollegen und Studenten, aber auch Vertretern
der Kirchenleitungen und /ast not least den Menschen, zu denen mir eine
leidenschaftliche erotische Beziehung geschenkt wurde. Sie werden hier
nicht in erster Linie aus Dankbarkeit erwidhnt, sondern weil ich sie fiir die
Entstehung von Theologie mindestens so ernst nehmen mochte wie Argu-
mentationsketten, logische und andere Deduktionen, philosophische,
historische oder philologische Kategorien und dergleichen mehr.

Einer der besonders Wichtigen in dieser Reihe von meine Theologie
priagenden Begegnungen war sicher V.E. Freiherr von Gebsattel, bei dem
ich die ersten ca. 200 Stunden meiner Psychoanalyse erlebte — und der eines
Tages wahrend einer solchen Sitzung seufzte: «Mein Lieber, aus IThnen wird
wohl nie mehr ein Christ!» In der Lehrzeit bei von Gebsattel traumte ich
mehrfach von einer im wortlichen Sinne beschissenen Kirche, aber ich
machte auch die Erfahrung, dass mir ldngst geldufige theologische Voka-
beln und Geschichten in Zusammenhingen der eigenen Biographie und
Familiengeschichte sowie in der Beziehung zu meinem Analytiker plotzlich
Farbe und Leben zu bekommen schienen, dass sie auf einmal etwas aus-
sagten, was interessant und bedeutungsvoll war, wihrend es mir vorher nur



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie 187

als mithsam auswendig zu lernender Uberlieferungsstoff erschienen war.
Aus Begriffen wurden Symbole.

IV. Vom Ich zum Wir

Diese Erfahrung habe ich bis heute immer wieder in der Seelsorge
gemacht: Die Leute erzihlen von ihren Schwierigkeiten, stellen z.B. bio-
graphische, soziale und politische Zusammenhénge her, und pl6tzlich
bietet sich wie von selber die kirchlich-biblische Tradition als Sprachhilfe
fur das jetzt Auszudriickende an. Wir verstehen auf einmal, wozu es gut
war, diese alten Geschichten und Gedanken bis heute zu iiberliefern. Nicht,
dass man die Sache, um die es geht, nicht auch ohne sie sagen konnte. Aber
durch die iiberlieferten Sprachhilfen wird man zugleich aus der Isolierung
herausgeholt und in die gemeinsame Erfahrung vieler in unserem Kultur-
kreis wieder eingegliedert: Ich bin ich und ich bin mit dir — zunichst mit
dem Seelsorger oder Analytiker, dann aber auch mit vielen anderen, die
sich dieser Sprache bedienen, ja schliesslich mit der jahrhundertealten
«Gemeinde der Heiligen» — zusammen in einer Sprachgemeinschaft und
kann mich im Wir verstindigen; und in dieser Verstindigung auf der Basis
der Selbstindigkeit vieler Individuen, die ihr hochst personliches und
eigenes Leben leben, wird doch der «Subjektivismus» zugleich iiberwun-
den.

Indem die Psychoanalyse Menschen hilft, Infantilitidt, Isolation und
«symbiotische Eierschalen» zu iiberwinden und selbstéindig als Erwachse-
ne ihr Leben zu verantworten, ermdoglicht sie, dass Menschen, die einander
getrennt und selbstidndig gegeniiberstehen, zueinander « Du» sagen.? Die
gefiirchtete Loslosung aus der frithkindlichen Symbiose und deren neuro-
tischer Fortsetzung in verschiedenen Formen im weiteren Verlauf der
Biographie bewirkt zwar mannigfache Trennungen, ist aber zugleich die
Voraussetzung erfiillter Beziehungsaufnahme zwischen erwachsenen Men-
schen.

Zusammenfassung:

Psychologie, welche die Theologie herauszufordern vermag, wird ver-
standen als Hermeneutik der Beziehungen. Sie ermoglicht Trennungen und
Trauerarbeit als Grundlage einer miindigen Einstellung zum Leben, die wir
als Glauben bezeichnen koénnen.

2Vgl. M. Buber, Die Schriften iiber das dialogische Prinzip, Heidelberg 1954.



188 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

B. Konkretion: exemplarische Herausforderungen der Psychologie in
bezug auf die Theologie

Den grundsitzlichen Uberlegungen zum Psychologie-Begriff sollen nun
Thesen folgen, die an einigen ausgewahlten Beispielen aus dem Bereich der
Theologie aufzeigen konnen, worin die Herausforderungen bestehen,
deren Annahme als unerldsslich erscheint, soll die Theologie nicht in
Belanglosigkeit und Historismus versanden.

I. Die Psychologie fordert eine vergegenstindlichende und von der
jeweiligen konkreten Situation der Begegnung und Verstindigung abstra-
hierende Theologie heraus, ihre nichtssagenden Allgemeinpldtze in kon-
kreten personalen Bezichungen zu testen und zur Sprache zu bringen: « Was
bedeutet «Glaube an Gott fiir dich? Fiir mich bedeutet es hier und jetzt
dieses... Wieso? Das kann ich dir erkldren, aber dazu muss ich dir mehr
von mir personlich erzdhlen...» «Ich m6chte mich mit dir dariiber ver-
standigen:» «Wir sind uns darin einig, dass...; wir unterscheiden uns
darin, dass...» «Lass uns gemeinsam anbeten!»

Der Bekenntnischarakter der Theologie kommt, wo sie diese Heraus-
forderung annimmt, notwendigerweise wieder zum Vorschein.

II. Die Psychologie ermoglicht Verstindigung iiber allgemeinmenschli-
che Phantasien und Erfahrungen, die in der theologischen Uberlieferung
bereits vorhanden und auftbewahrt, aber auch «eingefroren» sind. Werden
sie in der Begegnung des einzelnen mit seinem Analytiker oder Seelsorger
oder auch in Gruppen konkret lebendig, so gewinnt die iiberlieferte Spra-
che der Religion neue Aktualitdt, weil allein sie Dinge auszudriicken
vermag, die iiber den Alltag und die primire Bedeutung von Worten und
Sdtzen in konkreten Alltagszusammenhidngen hinausgehen, die also diese
Welt in ein «Jenseits» hinein iiberschreiten («transzendieren»). Die Mog-
lichkeit der Sprache, etwas «im iibertragenen Sinne» zu bedeuten, ist die
Grundlage menschlicher Rede aus Betroffenheit heraus und die Briicke zu
religioser Rede von dem, was uns unbedingt und letztgiiltig angeht bzw. am
Herzen liegt (P. Tillich). Wenn es gelingt, personlich-biographische Betrof-
fenheit und religiose Uberlieferung im richtigen Augenblick miteinander in
Verbindung zu bringen, so beginnt die «tiefgefrorene» Erfahrung fritherer
Generationen «aufzutauen» und dem Klienten als Artikulationshilfe seine
eigenen iiber blosse Alltagsfakten hinausgehenden Betroffenheiten zu
erschliessen.

Abstrakte Begriffe aus der Uberlieferung werden gefiillt mit biographi-
scher Erfahrung, aus denkerischen Moglichkeiten werden konkrete Namen
fiir in personaler Begegnung Erfahrenes, aus Konzepten werden Symbole.



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie 189

Dieser Vorgang der Resymbolisierung (A. Lorenzer, P. Ricceur u.a.) ist
zentral in der Psychoanalyse. Er fordert die Theologie heraus, jeden ein-
zelnen Menschen in der Einmaligkeit seiner Existenz ernst zu nehmen,
gelten zu lassen und zu verstehen, ihn aber gerade in seiner Einmaligkeit
mit dem alle verbindenden, gemeinsamen Credo in lebendigen Kontakt zu
bringen. Die Psychoanalyse zeigt, dass dies nicht iiber rationale Begriffs-
klarungen und logische Argumentationsketten gelingt, sondern nur iiber
intensive personliche Begegnung, Auseinandersetzung und Begleitung.
Von daher wird man der Seelsorge einen wesentlich hoheren Stellenwert
einrdumen miissen als nur den der speziellen Krisenhilfe. Die Theologie ist
also herausgefordert, sich ganz und gar hermeneutisch und seelsorglich
zu verhalten, das heisst, sich die Wirklichkeit nicht durch iiberlieferte
dogmatische Vorurteile verstellen zu lassen, sondern von der erfahrenen
Wirklichkeit hier und heute auf die Uberlieferung zu schliessen und
umgekehrt mit Hilfe aller wissenschaftlichen Moglichkeiten sich um ein
méglichst authentisches Verstindnis der Uberlieferung aus ihrem histori-
schen Kontext heraus zu bemiihen, damit die Uberlieferung nicht zu einem
reinen Projektionsschirm heutiger Fragen und Antworten wird, sondern
ihrerseits die Wahrnehmung hier und jetzt herauszufordern und zu berei-
chern vermag.

Man kann eine denkerische und philologische Scheinwelt aus Begriffen
und Texten aufbauen und sein Alltagsleben mit allen Leiden und Freuden
getrennt davon leben oder durch den die Wahrnehmung einengenden
Raster dieser, z.B. theologischen, Scheinwelt, also mit Scheuklappen,
wahrnehmen. Man kann aber auch Alltagserfahrungen machen und von
diesen sich die iiberlieferten Begriffe aufschliisseln lassen, um mit diesen
aufgeschliisselten Begriffen die Uberlieferung zu verstehen und diese Uber-
lieferung zur weiteren Erhellung der jeweiligen konkreten Erfahrung zu
benutzen. Die Psychoanalyse als eine personale Hermeneutik vermag
Menschen dazu zu verhelfen, indem sie sich mitteilen, immer mehr ihrer
selbst gewahr zu werden und Mut zu fassen, mit anderen Gemeinschaft zu
haben, auch wenn sie nur selektiv zur Sprache bringen, was sie unmittelbar
betrifft. Wahrhaftigkeit, Gewahrwerden der eigenen Stirken und Schwi-
chen, sich jemandem anvertrauen, aus der Einsamkeit in eine Gemein-
schaft finden usw. — sind das nicht Erfahrungen, von denen die Bibel an
zentralen Stellen spricht? Die Theologie ist herausgefordert, Identitdt oder
Differenz dieser Sachverhalte festzustellen und zu begriinden.

III. Eine weitere Herausforderung stellt die Unterscheidung der Tie-
fenpsychologie zwischen Bewusstem und Unbewusstem dar. Damit ist die
herk6mmliche Theologie herausgefordert, nicht ldnger auf der begriffli-



190 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

chen und rational-argumentativen Ebene zu bleiben, sondern die « Traum-
logik», das schopferische Potential des Menschen, ernst zu nehmen, wel-
ches sich zum Beispiel in poetischen Texten, wie sie auch in der Bibel
enthalten sind, ausdriickt. Sie ist ferner aufgerufen, nach den Motiven und
Funktionen einer Aussage oder eines Bekenntnisses zu fragen und die
dussere Gestalt einer Aussage in ihrer ganzen Relativitdt zu akzeptieren.
Wie in der psychoanalytischen Therapie der Therapeut sich bemiiht, die
Intention der Aussagen seiner Klienten zu verstehen und auf eine ihnen
beiden gemeinsame Sprachebene zu heben, und wie der Ratsuchende,
womoglich endlich einmal, die Erfahrung macht, dass seine einzelnen
Worte und Sdtze nicht im argumentativen Sinne auf «richtig» oder
«falsch» befragt werden, sondern dass seine Gesprichsabsicht in der
Beziechung zum Gesprichspartner gefragt und gesucht ist, so kann die
Theologie lernen, dass auch theologische Aussagen einen ganz bestimmten
Stellenwert in konkreten menschlichen Situationen, Begegnungen und
Beziehungen haben und dass es um diesen Stellenwert mehr als um einen
abstrakten und formalen Wort- und Satzsinn geht. Die kirchliche Uberlie-
ferung wird dann nicht linger so gelesen, wie Juristen hidufig ihre Codices
lesen und interpretieren, sondern als lebendiges und situationsbezogenes
Zeugnis von Menschen fiir Menschen. Das bedeutet fiir die Theologie den
Abschied vom logischen Formalismus, der zwar vieles erleichtert, wenn es
darum geht, wer recht hat, der aber alles verdirbt, wenn es darum geht, sich
in der Sache wirklich zu verstdndigen.

Durch die Unterscheidung von Bewusstem und Unbewusstem vermag
die Psychoanalyse aufzuzeigen, wieviel oder wiewenig jeder einzelne
«Herr im eigenen Hause» (S. Freud) ist. Sie bestétigt also die reformato-
rische Anschauung vom unfreien Willen und macht sie im konkreten
zwischenmenschlichen Prozess erfahrbar. Dieses ermoglicht einen Ab-
schied von Riesenanspriichen, die von einer falschen Theologie gefordert
werden, und eine positive Wertschdtzung der eigenen Moglichkeiten und
Grenzen.

Der Analysand macht die Erfahrung, dass sein Unbewusstes, das sich
z.B. in Trdumen und Fehlleistungen ausspricht, viel reicher, aber auch viel
unheimlicher ist als sein Alltagsbewusstsein, ja dass er viel schlechter und
auch viel besser ist, als er selbst von sich dachte. Und er macht die
Erfahrung, dass er in der vertrauensvollen therapeutischen Beziehung sich
seiner eigenen Realitit stellen kann, ohne verworfen zu werden und sich
selbst verwerfen zu miissen. So lernt er, sich Stiick fiir Stiick zu akzeptieren,
das Bose — bisher nur an anderen wahrgenommen und verurteilt — in der
spezifisch zu ihm selbst geh6renden Weise zu erkennen und von daher



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie 191

andere besser zu verstehen und zu tolerieren. Die «Psychologie» fiihrt so zu
einer Ethik der Freiheit — einer «neuen Ethik».3

IV. Der Zuwachs an Realitit setzt Krifte frei, die bisher dazu notig
waren, die Augen vor der eigenen Wirklichkeit zu verschliessen, die also fiir
die sogenannte «Abwehr» gebraucht wurden. Die frei werdenden Energien
dussern sich oft in einem Zuwachs an schopferischen Fidhigkeiten und an
der Fihigkeit, die wir in ihren Einzelaspekten Glauben, Vertrauen, Mut
zum Leben u.4. nennen. Viel Kraft, die der Verteidigung diente, kann nun
in positives Auf-andere-Zugehen einfliessen. In Angst gebundene Lebens-
energie wandelte sich in Mut. Diese Vorgidnge richten an die konventio-
nelle Theologie die Frage, ob sie sich mit Angst erzeugenden, weil Verbote
setzenden Normen verbiinden oder mit den befreienden Kriften der ver-
stindnisvollen Annahme der Realitdt zusammentun will. Vorausgesetzt
ist, dass die Theologie bereit ist, die ganze Ambivalenz der Realitit in
moralischer Hinsicht zu akzeptieren. Die Psychoanalyse stellt also den
Pakt konventioneller Theologie mit der biirgerlichen Moral radikal in
Frage. ,

Die psychoanalytische Instanzenlehre vom verantwortlichen Ich, das im
Erwachsenen wie Diirers «Ritter zwischen Tod und Teufel» zwischen
infantil-destruktiver, weil ungeziigelter Lust (Es) und ebenso infantil-
destruktiver, weil einengender und repressiver Moral (U’ber—Ich) vermit-
telt, ermoglicht die Anfrage an jede Theologie, ob sie Verantwortung und
Selbstdndigkeit oder Unmiindigkeit und Uber-Ich-Moral, Verantwor-
tungs- oder Gehorsamsethik fordern mdéchte und wie sie das auf dem
Hintergrund des Evangeliums von der befreienden Barmherzigkeit Gottes
begriinden will.

V. Und damit kommen wir zu der letzlich entscheidensten Herausfor-
derung der Psychoanalyse an die Theologie, der Frage nach Gott. Wenn mit
Luther letzten Endes das unser Gott ist, woran wir unser Herz hidngen, so
hat jeder Psychoanalytiker es eher schnell mit dem Gott oder den Goéttern
seiner Klienten zu tun. Dabei kann er die Erfahrung machen, dass die
meisten Klienten tyrannischen Gotzen opfern, die sie dermassen iiberfor-
dern, dass ihnen nichts anderes librigbleibt, als sich permanent reinzuwa-
schen und um eine weisse Weste bemiiht zu sein. Die Folge ist manchmal
ein ganzes System von Lebensliigen. In merkwiirdigem Widerspruch zu

3 Vgl. E.Neumann, Tiefenpsychologie und neue Ethik, Kindler-Tb. 2005, Miinchen 1964;
W. Huber, Folgen christlicher Freiheit, Neukirchen 1983; Vf., Befreiung von der Tyrannei der
Werte, in: P. M. Pfliiger (Hg.), Unterwegs zu neuen Werten, Fellbach 1983, 59-72.



192 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

dieser Realitdt eines Pantheons der Angst steht eine zweitausendjidhrige
Tradition der Verkiindigung des Gottes und Vaters Jesu Christi, der die
Menschen liebt und bedingungslos annimmt. Wie kommt es, dass die
Theologie des gnddigen Gottes nicht tiefer in die Herzen der Menschen
eindringen konnte, sondern am Widerstand eines eingewurzelten Moralis-
mus scheiterte?

Der liebende und gnidige Gott appelliert an seine Kinder, miindige
Erben, erwachsene Sohne und Tochter zu werden. Demgegeniiber scheint
ein eigenartiges Interesse zu bestehen, ewig Kind zu bleiben und in Gott
einen Ersatz fiir Vater und Mutter zu haben, die in allen Schwierigkeiten
fiir einen sorgen, einen fithren und leiten, einem die Verantwortung abneh-
men und einen in Abhédngigkeit verwohnen. Die Leiden, welche Menschen
in die Psychoanalyse fiihren, lassen sich in der Regel nur heilen, wenn der
Abschied aus Unmiindigkeit, Abhdngigkeit und Infantilitdt gelingt. Es
bleibt die ernste Frage an die Theologie, wieweit sie in der Vergangenheit
und heute Abhingigkeit und Infantilitdt gefordert hat, anstatt Hilfestellung
beim Erbe-Werden zu geben. Vielleicht hat Sigmund Freud ein genuin
biblisch-christliches Anliegen wiederentdeckt, das trotz aller verbaler
Beschworungen verschiittet war: Verantwortung und Miindigkeit.

Dabei darf allerdings die Bemerkung nicht fehlen, dass, jedenfalls nach
meiner Erfahrung, bewusst christliche Klienten sehr hdufig leichter dazu zu
bewegen sind, sich realistisch und schonungslos im «Spiegel» zu betrachten,
als unkirchliche oder bewusst unchristliche Ratsuchende. Wo Kirchlichkeit
und bewusste Auseinandersetzung mit dem christlichen Erbe nachlassen,
scheinen der Moralismus ganz besonders zu blithen und Selbstgerechtigkeit,
Lebensliige und die Schwierigkeit, zu sich selber in der ganzen moralischen
Ambivalenz der eigenen Existenz zu stehen, zuzunehmen. Ganz umsonst
scheint also die kirchliche Verkiindigung doch nicht zu sein.

VI. Diese letzte Beobachtung ermoglicht uns, eine Herausforderung der
Theologie durch die Psychologie zu entdecken, die auf Anhieb vielleicht
ratselhaft anmutet: Die psychoanalytische Religionskritik fordert zur
Unterscheidung von Religion und Glaube heraus.

Religion verstehen wir in diesem Zusammenhang einmal positiv als
Phidnomen menschlicher Frommigkeit in seiner ganzen Vielfalt und Kom-
plexitdt. Dieser Religionsbegriff scheint in unserem Zusammenhang nicht
problematisch. Fragwiirdig ist vielmehr jene «Religion», die Sigmund
Freud als «Illusion» bezeichnet hat. Wir nennen sie im folgenden rein zu
Arbeitszwecken «negative Religion».

Unter «negativer Religion» verstehen wir in diesem Zusammenhang ein
System von Verhaltensweisen, Phantasien und Gedanken, welches dazu



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie 193

dienen soll, zunéchst die Eltern, dann die Lehrer und die Obrigkeiten, ja
schliesslich die ganze «Gotterwelt» eines einzelnen oder einer Gemein-
schaft zufriedenzustellen, um dafiir belohnt zu werden. Selbstverstiandlich
gehort der eben besprochene {ibliche Moralismus dazu. Es handelt sich um
ein unbewusstes System der Selbstrechtfertigung, das so gut wie bei allen
Menschen unseres Kulturkreises vorkommt. Dieses System neigt dazu,
alles, was es als bose empfindet, auszugrenzen und anderen in die Schuhe
zu schieben, entweder anderen Menschen oder bosen Goéttern, die den
guten Gottheiten gegeniibergestellt werden. Religion, Selbstgerechtigkeit
und Satanologie gehoren also zusammen. In dem Masse, in welchem
wihrend einer tiefenpsychologischen Psychotherapie ein Mensch die abge-
spaltenen «bdsen» Seiten seiner eigenen Personlichkeit wahrzunehmen
und als seine eigenen zu akzeptieren lernt — C.G. Jung spricht von der
«Integration des Schattens» — wird es ihm moglich, seinen spezifischen
«Dimonenhimmel», der thn unbewusst im Alltag zu dngstigen pflegt und
sein Verhalten massiv beeinflusst, zu entvolkern. Auch die «guten» Gott-
heiten, denen er sich unbewusst anvertraut und nach denen er sich richtet,
konnen dabei «stiirzen» — und zwar stiirzen sie vom dusseren Himmel ins
Innere der Psyche.

Diese Zuriicknahme von Projektionen ist von den Theologen immer
wieder mit grossem Misstrauen beobachtet und als Beweis dafiir verwendet
worden, dass die Tiefenpsychologie religionsfeindlich sei. Sagen wir «reli-
gionsfeindlich», dann haben diese Theologen auch recht, insofern die
«negative Religion» tatsdchlich destruiert werden soll. Gott als Elterner-
satz und Garant der Unmiindigkeit, als Helfer zur bequemen Verantwor-
tungslosigkeit und Infantilitit kann in der Tat durch psychoanalytische
Arbeit gestiirzt werden. Allerdings erscheint mir das biblische Zeugnis an
dieser Stelle eindeutig: Schon das Neue Testament erregt gerade dadurch
Anstoss bei konventionellen Homines religiosi, dass es «pharisdische»
Religiositidt in Frage stellt, indem es einen freien Glauben, der Lebensmut
bedeutet, aller Religion vor- und iiberordnet. Dieser «Glaube» befihigt
den Menschen schliesslich sogar dazu, im Zweifelsfalle «neue Dekaloge»
(Luther) gegen die alten, allzu eng gewordenen, zu setzen und das Recht,
das mit mir geboren ist,* gegen den tétenden Buchstaben der Uberlieferung

4Vgl. J.W.v. Goethe, FaustI, sog. Schiiler-Szene:
«Es erben sich Gesetz’ und Rechte
wie eine ew’ge Krankheit fort,
sie schleppen von Geschlecht sich zum Geschlechte



194 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

in Anspruch zu nehmen. Anders ausgedriickt: Im lebensbedrohlichen
Zweifelsfalle kann der Christ, der im Glauben an den befreienden Gott
Mensch zu sein wagt, es riskieren, mit Gott auf der briiderlichen Ebene
(Christus) gegen Gott im hierarchischen Zusammenhang (Gott Vater)
aufzustehen. Das kann gelegentlich Atheismus um Gottes und der Men-
schen willen’ bedeuten.

Denn nur zur «negativen Religion» gehort auch ein naiver heteronomer
Theismus, den die Psychoanalyse im Interesse der Miindigkeit des Analy-
sanden in Frage stellt oder gar zerstort.® Die Folge ist der schon erwéhnte
«Atheismus um Gottes willen», der durchaus dem korrespondiert, was
man bereits bei Martin Luther unter dem Stichwort «Deus absconditus»
verhandelt findet und was bei Dietrich Bonhoeffer gemeint ist, wenn er die
Christen auffordert, selbstdndig und verantwortlich so zu leben, «etsi Deus
non daretury.

VII. Wenn mit Martin Luther vom verborgenen und nicht verfiigbaren
Gott die Rede ist, der sich gerade darin als gnddig und barmherzig erweist,
dass er uns freies und verantwortliches Handeln und Leben ermdoglicht,
dann ist das kein Zufall. Ich hétte nicht ebenso Calvin oder Thomas von
Aquin als Kronzeugen fiir das, was ich hier sagen will, heranziehen konnen.
Kaum einer der grossen Theologen der Kirche vertrat so konsequent eine
person- und situationsbezogene Theologie wie Martin Luther und eine so
wenig auf der Ebene rationaler Begrifflichkeit und ihrer Deduktion ange-
siedelte Glaubenslehre. Sein Umgang mit der Uberlieferung war aufs
engste mit seiner personlichen Erfahrung verkniipft. Die Psychoanalyse
fordert die Theologie heraus, diese Verkniipfung im Umgang mit der
kirchlichen Uberlieferung beizubehalten und auszubauen. «Schrift und
Bekenntnis» sind dann nicht ldnger zeitlose theologische Rechtsgrundla-
gen, die wie Gesetzesbiicher interpretiert und kommentiert werden kon-
nen, sondern personale und situationsbezogene Zeugnisse der Viter und
Miitter im Glauben. Wir hier und heute sind es, die in den iiberlieferten

und riicken sacht von Ort zu Ort.
Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage;
weh dir, dass du ein Enkel bist!

Vom Rechte, das mit uns geboren ist,
von dem ist, leider!, nie die Frage.»

3> Vgl. Adorno, Benjamin, Fromm, Horkheimer, Marcuse u. a. — hier nach R. Siebert, a.a. O.
384 ff.

6 Vgl. S.Freud, Zum Untergang des Odipus-Komplexes, in: Ders., Gesammelte Werke
(Londoner Ausgabe), Frankfurt 1952 ff., XTI 349; XII 208; XIII 260, 395-402, 426; XIV 144;
XV 98; XVII 116. Dazu Preuss, a.a.O. 125ff. Glaube kann demnach als Frucht von Trau-
erarbeit verstanden werden.



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie 195

Zeugnissen Menschen begegnen. Eine solche Art zu lesen wird sich nicht
damit zufrieden geben, den Willen Gottes aus der Bibel wie aus heiligen
Paragraphen herauszulesen und dann spitzfindig so zu interpretieren, dass
unsere Intentionen bestétigt werden, sondern sie wird mutig darangehen,
die Unterschiede zwischen einst und heute deutlich zu erkennen, das heisst
aber (s.0.) einerseits, die Texte historisch-kritisch genau zu erfassen, und
andererseits, die situativen und subjektiven Faktoren der heutigen Zeit
und ihrer Lesebedingungen fiir den einzelnen wie fiir die ganze Gemeinde
ernst zu nehmen.

Die tiefenpsychologische Interpretation biblischer Texte fordert die kon-
ventionelle strohtrockene und sterile Exegese vor allem heraus, die Person des
Exegeten deutlich hervortreten zu lassen und einen echten Dialog zwischen
dem Menschen, der fachménnisch die Bibel auslegt, und den jeweiligen Lesern
bzw. Horern, Gemeindegliedern, Studenten, Pfarrern usw. zu er6ffnen. Wird
diese Herausforderung angenommen, diirften die meisten Bibelkommentare
der Gegenwart auf dem Schrotthaufen landen.

VIII. Die Herausforderung der Psychologie an die Theologie geht aber
noch weiter. Denn die Tiefenpsychologie ist, obwohl sie sich selbst als
Kind des Wissenschaftspositivismus der Jahrhundertwende immer als
Wissenschaft begreifen wollte — gewiss schon deshalb, um das, was ihr
wichtig war, auch sagen und an den Mann bringen zu kénnen, — eher eine
Kunst, eine dialogische und prozessbezogene Hermeneutik des Symbols
im Vollzug lebendiger Begegnung. Und der Psychoanalytiker, obwohl in
der Regel dusserlich ganz ruhig in einem Sessel sitzend, hat mehr mit
Musikern, Schauspielern und anderen «Berufskommunikanten» gemein
als mit den fliegenbeinzihlenden Sammlern und Ordnern, die wir Wissen-
schaftler nennen. Wer wirklich etwas von der Psychoanalyse versteht,
wird deshalb das wissenschaftskritische Potential in ihr entdecken, und
ich finde es richtig, dass Wissenschaftspositivisten Psychoanalyse und
Tiefenpsychologie der «Unwissenschaftlichkeit» verddchtigen.

Die positivistische Naturwissenschaft, die teilweise noch heute ihre
Wertneutralitdt behauptet, ist seit Freuds Zeiten zum Hauptinstrument
der Zerstorung unserer Welt geworden. Sie zeigt uns, wohin einseitig
rationalistische Deduktion, Aberglaube an Logik unter Absehung von allen
anderen menschlichen Bedingungen und Strukturen, wohin diese soge-
nannte Sachlichkeit fithrt: zum atomaren Holocaust, der gerade jene Ver-
nunft und Freiheit zerstort, unter deren Flagge diese Wissenschaften einst
angetreten sind und deren Ideologie heute vielleicht «kritischer Rationa-
lismus» heisst. Kritische Psychoanalyse wird deshalb nach einer kritischen
Theologie fragen, die nicht einfach alle Moglichkeiten der Ratio dankbar



196 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

aus Gottes Hand nimmt und jede Situation anpasserisch rechtfertigt,
sondern dem Menschen einen Gott verkiindigt, der auf seine Herrschaft
verzichtet hat, um dem Menschen die Freiheit vom Uber-Ich zu ermogli-
chen, einen Gott, der in Armut und Schwiche sich so weit zuriicknimmt,
dass der Mensch — durch Gott von Gott befreit — Verantwortung iiberneh-
men und zwischen Frieden und Krieg, Leben und Tod wihlen kann. Die
Psychoanalyse als Frucht und gleichzeitig Uberwindung des Wissen-
schaftspositivismus fragt die moderne Theologie, ob sie bereit ist, ihren
eigenen Positivismus und ihre eigene Wissenschaftsglaubigkeit zugunsten
echten Glaubens aufzugeben.

IX. Auch der Umgang mit der Zeit wird durch die Psychoanalyse
hinterfragt. Handelt es sich bei der Wahrheit des Evangeliums um einen
zeit- und grenzenlosen Mythos oder wandelt sich diese Wahrheit mit der
historischen Situation, ist also zeitbedingt und begrenzt? Die Christologie,
also die Rede von der Menschwerdung Gottes, der sich in Zeit und Raum
hineinbegibt, um zu sterben, birgt hier tiefgreifende Antworten. Im Unter-
schied zu C. G. Jungs zeitlos-zyklischer Mythologie und seiner Enthistori-
sierung des kollektiven Unbewussten und der Archetypen war Freud darin
ein echter Jude (und Nomade), dass er die historische Bedingtheit der
Wabhrheit in kollektiver wie in individueller Hinsicht erkannte und beriick-
sichtigte. Eine psychoanalytisch herausgeforderte und geforderte Theolo-
gie ist eine Theologie in der Zeit, die sich ihrer historischen Relativitit voll
bewusst ist. Gnostische «Erkenntnis hherer Welten» ist ihr ebenso ver-
wehrt wie Anpassung an den Zeitgeist. Indem der Faktor Zeit ganz bewusst
in die psychoanalytische Arbeit einbezogen wird, entgeht sie der Gefahr,
sich selbst (sowohl was den Psychoanalytiker als auch die Arbeit betrifft) an
die Stelle Gottes und der Ewigkeit zu setzen und die Wahrheit in eine
Ideologie umzufilschen. Sigmund Freud war es stets dusserst wichtig, keine
schrankenlosen Ubertragungen zu erzeugen, weshalb ihm ja auch die
berithmte «Abstinenz» («Versagung») so am Herzen lag. Die entsprechen-
de Anfrage an die Theologie lautet: Wie kann Theologie getrieben werden,
dass sie nicht an die Stelle Gottes und der Ewigkeit tritt und die Wahrheit
des Evangeliums in eine Ideologie ummiinzt? Ideologie scheint mir iiberall
da vorzuliegen, wo Menschen, anstatt ihr Schicksal selbst in die Hand zu
nehmen, sich erneut iibergeordneten Instanzen, Orakeln, Fachverbdnden,
Sternkonstellationen, Lehrgebduden und Personlichkeiten ausliefern.
Auch Trdume und Archetypen des kollektiven Unbewussten konnen auf
eine Weise ernst genommen und befragt werden, dass sie zu einem neuen
Uber-Ich werden. Von Freiheit kann dann keine Rede mehr sein. Bei der
Schule C.G. Jungs scheint mir diese Gefahr nicht immer vermieden.



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie 197

In diesem Zusammenhang erinnern uns Sigmund Freud und seine
Psychoanalyse an das Gebot (II Mose 20,4; III Mose 26, 1): «Du sollst dir
kein Bildnis machen!» und an Paulus (Rém 2, 1): «Darum kannst du dich
nicht entschuldigen, wer du auch seist.» Die Chance der personlichen
Verantwortung im «personalen Zeitalter»’ darf nicht leichtsinnig vertan
werden. Weder ein Sinnbild noch ein Traum noch ein aus dem kollektiven
Unbewussten aufsteigender Archetypus nehmen dir die Verantwortung ab
— librigens auch nicht ein Grossvater, Vater oder Bruder, eine Mutter oder
Schwester, mit denen du dich in der Analyse herumgeschlagen hast und die
angeblich «schuld» sind —, sondern: «Du bist der Mann» (II Sam 12,7).
Welche Theologie ermutigt die Menschen dazu, die Chance der eigenen
Verantwortung konsequent wahrzunehmen?

C. Zusammenfassung

Die Psychoanalyse fordert die Theologie heraus, weil sie ihre Schwester
ist. Dritte im Bunde ist die Kunst. Alle verbindet die symbolische, {iber sich
hinausweisende Kommunikation von Menschen, die einander mehr als
Sachinformationen zu geben haben.

Die Theologie ist u.a. herausgefordert im Hinblick auf Entillusionie-
rung und Realitdtszuwachs, Ermutigung zu Selbstvertrauen und Niachsten-
liebe, Aufgabe von symbiotischen Beziehungsformen und Wachstum in
Selbstdandigkeit. Sie braucht einen neuen Umgang mit der Tradition und
ihren Begriffen (von der Erfahrung zum Begriff, nicht umgekehrt: herme-
neutischer Zirkel), braucht Subjektivitdt und Verantwortung statt kollek-
tiver Uber-Ich-Moral und Unmiindigkeit. Die Theologie ist herausgefor-
dert, die Menschen zu aktiver Weltgestaltung statt passiver Hinnahme zu
ermutigen, aber auch zum Glauben statt zum Schauen (Glaube statt Reli-
gion); sie ist herausgefordert, den Menschen zu helfen, Abschied vom
Aberglauben an Autoritdten und an die Wissenschaft (auch die theologi-
sche) zu nehmen und Mut zum persdnlichen Zeugnis zu fassen; sie ist
herausgefordert, die Unterscheidung von Motiven, Intentionen und recht-
haberischen Argumenten zu vollziehen und die Uberwindung der albernen
Kategorien von richtig und falsch im existentiellen Bereich voranzutrei-
ben. Die Psychoanalyse fordert die Theologie heraus, das sogenannte Bose
scharfin den Blick zu nehmen und als gebéndigte Potenz des Menschen im
Sinne seines Schattens zu integrieren. Herausgefordert sieht sich die Theo-

7D.v. Oppen, Das personale Zeitalter, Gelnhausen/Stuttgart 1960.



198 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

logie auch in bezug auf die Schriftauslegung, die die Texttraditionen der
Kirche nicht mehr als entmiindigende Autoritit weitergeben darf, sondern
als Zeugnis unserer Vorfahren und Hilfe beim Zur-Sprache-Bringen des-
sen, was uns unmittelbar angeht, zu lesen lehrt. Die Psychoanalyse ermutigt
die Theologie, eine Theologie in der Zeit und in Anerkennung der End-
lichkeit und der Grenzen der Schépfung zu sein. Vielleicht fiihrt dies sogar
zu einer Neubewertung des Todes, der dann nicht linger nur Fluch,
sondern auch Segen ist.

Dietrich Stollberg, Marburg

Literatur

E.Fromm, Psychoanalyse und Religion, Ziirich 1966 (wichtig fiir unsere Thematik auch
weitere Schriften desselben Autors)

J.Dominian, Die Herausforderung der Psychologie fiir die Praxis des Glaubens, Concilium 18
(1982) H.6/7, 408-412

E.Nase/J. Scharfenberg (Hg.), Psychoanalyse und Religion, Darmstadt 1977

W.Neidhart, Psychologie des kirchlichen Unterrichts, Ziirich 1960

W.Neidhart/H. Ott, Krone der Schopfung? Stuttgart 1977

H. Preuss, Illusion und Wirklichkeit, Stuttgart 1971

J.Scharfenberg, Einfithrung in die Pastoralpsychologie, Gottingen 1985

R.Siebert, Religion und Psychoanalyse: Situation in Europa, Concilium 18 (1982) H.6/7,
383-389

D. Stollberg, Der ent-tduschende Gott, Pastoraltheologie 1984, H. 10, 455-469

- Ders., Allein aus Glauben, Wege zum Menschen 1985, H. 1, 41-47

K. Winkler, Die Zumutung im Konfliktfall. Luther als Seelsorger in heutiger Sicht, Hannover
1984



	Psychologie als Herausforderung für die Theologie

