
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Psychologie als Herausforderung für die Theologie

Autor: Stollberg, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


184

Psychologie als Herausforderung für die Theologie

A. Grundsätzliche Bemerkungen

I. Begriffe

Das Thema, welches einen Schwerpunkt der wissenschaftlichen Arbeit
Walter Neidharts bezeichnet, klingt zunächst uferlos und abstrakt. Man
muss es daher eingrenzen und konkretisieren. Wenn im folgenden von
«Psychologie» die Rede ist, so beziehe ich mich vor allem auf Sigmund
Freuds Psychoanalyse und nicht auf die behavioristische Universitätspsychologie.

Unter «Tiefenpsychologie» seien alle von der Psychoanalyse
herkommenden psychologischen Schulen, die Bewusstes und Unbewusstes
unterscheiden, verstanden. Unter «Theologie» begreife ich eine menschliche

Aktivität, ein Handwerk im Interesse des Glaubens. Psychologische
und theologische Wissenschaft sind insofern gleichgeordnet, als der
Mensch mit seiner jeweiligen Menschenkenntnis und dem ihr entsprechenden

Selbstverständnis die eigene weltanschauliche Überlieferung
herausfordert. Der Mensch, durch seine eigene Arbeit in Technik und Wissenschaft

in die Krise geraten, sucht mit Hilfe der Humanwissenschaften, aber
auch der Theologie nach einer neuen Identität, die seiner jetzigen Situation
angemessen erscheint.

Psychologie und Theologie sind insofern aufeinander angewiesen, als
die Psychologie sich um ein möglichst umfassendes Verständnis der
«psychischen» Seite des Menschen bemüht, die offenbar ohne Berücksichtigung
der menschlichen Religiosität nicht angemessen wahrgenommen werden
kann, und als die Theologie darüber Auskunft zu geben vermag, was
Menschen auf der Basis ihres Gottesglaubens und ihrer Frömmigkeit
denken und wie sie «vom Glauben her» ihre Umwelt wahrnehmen. Insofern

Religiosität eine Conditio humana ist, kommt eine brauchbare
Psychologie ohne Religionspsychologie nicht aus; insofern Theologie irgendeine

existentielle Relevanz beansprucht, kommt sie ohne konkreten «Sitz
im Leben» ebensowenig aus wie ohne Berücksichtigung anderer Conditio-
nes humanae, also ohne Psychologie, Soziologie usw. Wenn nun von einer
«Herausforderung» der Psychologie für die Theologie die Rede ist, so

impliziert das einerseits Interesse, andererseits Kritik an der «Gottesgelehrtheit».

Letztere muss offenbar herausgefordert werden, weil man und
weil sie es nötig hat. Wie - darüber soll im folgenden einiges gesagt und
bedacht werden.



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie 185

II. Ich-Du- Wir-Sache: hermeneutische Psychologie

Bevor wir ganz direkt auf einige dieser Herausforderungen näher zu
sprechen kommen, ist genauer zu klären, wie Psychologie als diejenige,
welche die Theologie herausfordert, aussieht und in unserem Zusammenhang

verstanden werden soll. Rabbi Bunam (gest. 1827) sagte einmal:
«Wenn am Sabbat meine Stube voller Leute ist, wird es mir schwer, Worte
der Lehre zu sprechen. Denn jeder bedarf seiner eigenen Lehre, jeder soll in
seiner Lehre vollendet werden, und was ich allen zuteile, entziehe ich jedem
von ihnen.»1 So ähnlich geht es mir auch, wenn ich über existentielle
Themen zu einer grösseren Gruppe sprechen oder für sie schreiben soll.
Denn jeder einzelne Hörer oder Leser hat sein eigenes Interesse daran, dass
die Theologie herausgefordert wird, und sein eigenes Interesse an der
Psychologie. Er/sie hat höchst individuelle Lernziele. Alles, was ich hier
scheinbar allgemeingültig sagen würde, nähme jedem einzelnen die Chance,

an seiner spezifischen biographischen Stelle weiterzukommen und
weiterzuwachsen. Und: Wo Theologie oder Psychologie so täte, als könnte
sie ein für allemal, also zeitlos, und für alle verbindlich, also verallgemeinernd

und abstrakt, das Richtige und Wahre sagen, bliebe für jeden
einzelnen nichts Wahres mehr übrig. Wenn es trotzdem möglich ist, dass

wir bei Vorträgen und aus Texten etwas lernen und darüber miteinander
kommunizieren, dann wohl deshalb, weil einerseits jeder einzelne individuell

hört und das Gehörte aufseine persönliche Situation anwendet und in
seine individuellen Zusammenhänge integriert und weil andererseits eine
überindividuelle Gemeinsamkeit darin beschlossen liegt, dass sich eine

grössere Gruppe zu ein und demselben Text oder Thema zusammenfindet,
um daran gemeinsam zu arbeiten. Auch bei rein schriftlicher Kommunikation

ist ein Minimum an Wir vorauszusetzen, wenn irgendeine sinnvolle
Verständigung erzielt werden soll.

Aus dieser einfachen Beobachtung hat Ruth C. Cohn den Schluss gezogen,

Sachebene und Beziehungsebene seien in einem lebendigen Gespräch
gleichrangig zu behandeln. Wo dieses Gleichgewicht verlorengeht, wird das

Gespräch entweder einseitig sachbezogen und langweilig oder einseitig
beziehungsbezogen, unsachlich und emotional. Wir haben es nicht gelernt,
die Sach- und die Beziehungsebene in Gesprächen und Diskussionen
gleichrangig zu behandeln. Herkömmlicherweise wird uns die Sache
scheinbar unabhängig von Personen vorgegeben und vermittelt. Wir haben

1 M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 1949, 744



186 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie

sie gehorsam oder «einsichtig» zur Kenntnis zu nehmen. Dass Lernen in
der Schule oft so schwer fällt, hängt vermutlich genau damit zusammen,
dass wir uns sehr oïl ohne eine positive Beziehung dem Lehrer unterwerfen
sollen, weil auch dieser nicht gelernt hat, seinen Schülern von Mensch zu
Mensch zu begegnen, sondern glaubt, es gehe «nur um die Sache». Auch in
der Theologie geht man normalerweise davon aus, dass die Bibel oder die
Offenbarung oder die Wahrheit situationswrcabhängig zu hören, zu beherzigen

und weiterzugeben sei. Glaube bedeutet dann wie im Mathematikunterricht,

wo es unverstandene Formeln sich einzuprägen galt, Unterwerfung.

«Die Psychologie», genauer gesagt: meine psychologischen Lehrer,
hat bzw. haben mich darin bestätigt, dass ich eine solche quasi objektive
Theologie zu Recht langweilig finde und dass es sich lohnt, einen personalen

Zugang zur Wahrheit zu entdecken.

III. Vom Begriffzum Symbol

Was mir an Theologie und Kirche heute wichtig ist, hat meist sehr direkt
mit Menschen zu tun: zunächst mit meinen Eltern und Verwandten, mit
meinen Religionslehrern und meinem Konfirmator, meinen Gemeindejugendleitern

und Jugendfreunden; dann mit den Lehrern, denen ich im
Studium begegnet bin, den Gemeindegliedern und Kursteilnehmern, die
ich zu begleiten hatte, den Kollegen und Studenten, aber auch Vertretern
der Kirchenleitungen und last not least den Menschen, zu denen mir eine
leidenschaftliche erotische Beziehung geschenkt wurde. Sie werden hier
nicht in erster Linie aus Dankbarkeit erwähnt, sondern weil ich sie für die
Entstehung von Theologie mindestens so ernst nehmen möchte wie
Argumentationsketten, logische und andere Deduktionen, philosophische,
historische oder philologische Kategorien und dergleichen mehr.

Einer der besonders Wichtigen in dieser Reihe von meine Theologie
prägenden Begegnungen war sicher V. E. Freiherr von Gebsattel, bei dem
ich die ersten ca. 200 Stunden meiner Psychoanalyse erlebte - und der eines

Tages während einer solchen Sitzung seufzte: «Mein Lieber, aus Ihnen wird
wohl nie mehr ein Christ!» In der Lehrzeit bei von Gebsattel träumte ich
mehrfach von einer im wörtlichen Sinne beschissenen Kirche, aber ich
machte auch die Erfahrung, dass mir längst geläufige theologische Vokabeln

und Geschichten in Zusammenhängen der eigenen Biographie und
Familiengeschichte sowie in der Beziehung zu meinem Analytiker plötzlich
Farbe und Leben zu bekommen schienen, dass sie auf einmal etwas
aussagten, was interessant und bedeutungsvoll war, während es mir vorher nur



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderungfir die Theologie 187

als mühsam auswendig zu lernender Überlieferungsstoff erschienen war.
Aus Begriffen wurden Symbole.

IV. Vom Ich zum Wir

Diese Erfahrung habe ich bis heute immer wieder in der Seelsorge

gemacht: Die Leute erzählen von ihren Schwierigkeiten, stellen z.B.
biographische, soziale und politische Zusammenhänge her, und plötzlich
bietet sich wie von selber die kirchlich-biblische Tradition als Sprachhilfe
für das jetzt Auszudrückende an. Wir verstehen auf einmal, wozu es gut
war, diese alten Geschichten und Gedanken bis heute zu überliefern. Nicht,
dass man die Sache, um die es geht, nicht auch ohne sie sagen könnte. Aber
durch die überlieferten Sprachhilfen wird man zugleich aus der Isolierung
herausgeholt und in die gemeinsame Erfahrung vieler in unserem Kulturkreis

wieder eingegliedert: Ich bin ich und ich bin mit dir - zunächst mit
dem Seelsorger oder Analytiker, dann aber auch mit vielen anderen, die
sich dieser Sprache bedienen, ja schliesslich mit der jahrhundertealten
«Gemeinde der Heiligen» - zusammen in einer Sprachgemeinschaft und
kann mich im Wir verständigen; und in dieser Verständigung aufder Basis
der Selbständigkeit vieler Individuen, die ihr höchst persönliches und
eigenes Leben leben, wird doch der «Subjektivismus» zugleich überwunden.

Indem die Psychoanalyse Menschen hilft, Infantilität, Isolation und
«symbiotische Eierschalen» zu überwinden und selbständig als Erwachsene

ihr Leben zu verantworten, ermöglicht sie, dass Menschen, die einander
getrennt und selbständig gegenüberstehen, zueinander «Du» sagen.2 Die
gefürchtete Loslösung aus der frühkindlichen Symbiose und deren
neurotischer Fortsetzung in verschiedenen Formen im weiteren Verlauf der
Biographie bewirkt zwar mannigfache Trennungen, ist aber zugleich die
Voraussetzung erfüllter Beziehungsaufnahme zwischen erwachsenen
Menschen.

Zusammenfassung:
Psychologie, welche die Theologie herauszufordern vermag, wird

verstanden als Hermeneutik der Beziehungen. Sie ermöglicht Trennungen und
Trauerarbeit als Grundlage einer mündigen Einstellung zum Leben, die wir
als Glauben bezeichnen können.

2 Vgl. M. Buber, Die Schriften über das dialogische Prinzip, Heidelberg 1954.



188 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie

B. Konkretion: exemplarische Herausforderungen der Psychologie in
bezug aufdie Theologie

Den grundsätzlichen Überlegungen zum Psychologie-Begriff sollen nun
Thesen folgen, die an einigen ausgewählten Beispielen aus dem Bereich der
Theologie aufzeigen können, worin die Herausforderungen bestehen,
deren Annahme als unerlässlich erscheint, soll die Theologie nicht in
Belanglosigkeit und Historismus versanden.

I. Die Psychologie fordert eine vergegenständlichende und von der
jeweiligen konkreten Situation der Begegnung und Verständigung
abstrahierende Theologie heraus, ihre nichtssagenden Allgemeinplätze in
konkreten personalen Beziehungen zu testen und zur Sprache zu bringen: «Was
bedeutet <Glaube an Gott> für dich? Für mich bedeutet es hier und jetzt
dieses... Wieso? Das kann ich dir erklären, aber dazu muss ich dir mehr
von mir persönlich erzählen...» «Ich möchte mich mit dir darüber
verständigen:» «Wir sind uns darin einig, dass...; wir unterscheiden uns
darin, dass...» «Lass uns gemeinsam anbeten!»

Der Bekenntnischarakter der Theologie kommt, wo sie diese
Herausforderung annimmt, notwendigerweise wieder zum Vorschein.

II. Die Psychologie ermöglicht Verständigung über allgemeinmenschliche
Phantasien und Erfahrungen, die in der theologischen Überlieferung

bereits vorhanden und aufbewahrt, aber auch «eingefroren» sind. Werden
sie in der Begegnung des einzelnen mit seinem Analytiker oder Seelsorger
oder auch in Gruppen konkret lebendig, so gewinnt die überlieferte Sprache

der Religion neue Aktualität, weil allein sie Dinge auszudrücken

vermag, die über den Alltag und die primäre Bedeutung von Worten und
Sätzen in konkreten Alltagszusammenhängen hinausgehen, die also diese
Welt in ein «Jenseits» hinein überschreiten («transzendieren»). Die
Möglichkeit der Sprache, etwas «im übertragenen Sinne» zu bedeuten, ist die
Grundlage menschlicher Rede aus Betroffenheit heraus und die Brücke zu
religiöser Rede von dem, was uns unbedingt und letztgültig angeht bzw. am
Herzen liegt (P. Tillich). Wenn es gelingt, persönlich-biographische
Betroffenheit und religiöse Überlieferung im richtigen Augenblick miteinander in
Verbindung zu bringen, so beginnt die «tiefgefrorene» Erfahrung früherer
Generationen «aufzutauen» und dem Klienten als Artikulationshilfe seine

eigenen über blosse Alltagsfakten hinausgehenden Betroffenheiten zu
erschliessen.

Abstrakte Begriffe aus der Überlieferung werden gefüllt mit biographischer

Erfahrung, aus denkerischen Möglichkeiten werden konkrete Namen
für in personaler Begegnung Erfahrenes, aus Konzepten werden Symbole.



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie 189

Dieser Vorgang der Resymbolisierung (A. Lorenzer, P. Ricceur u.a.) ist
zentral in der Psychoanalyse. Er fordert die Theologie heraus, jeden
einzelnen Menschen in der Einmaligkeit seiner Existenz ernst zu nehmen,
gelten zu lassen und zu verstehen, ihn aber gerade in seiner Einmaligkeit
mit dem alle verbindenden, gemeinsamen Credo in lebendigen Kontakt zu
bringen. Die Psychoanalyse zeigt, dass dies nicht über rationale
Begriffsklärungen und logische Argumentationsketten gelingt, sondern nur über
intensive persönliche Begegnung, Auseinandersetzung und Begleitung.
Von daher wird man der Seelsorge einen wesentlich höheren Stellenwert
einräumen müssen als nur den der speziellen Krisenhilfe. Die Theologie ist
also herausgefordert, sich ganz und gar hermeneutisch und seelsorglich
zu verhalten, das heisst, sich die Wirklichkeit nicht durch überlieferte
dogmatische Vorurteile verstellen zu lassen, sondern von der erfahrenen
Wirklichkeit hier und heute auf die Überlieferung zu schliessen und
umgekehrt mit Hilfe aller wissenschaftlichen Möglichkeiten sich um ein
möglichst authentisches Verständnis der Überlieferung aus ihrem historischen

Kontext heraus zu bemühen, damit die Überlieferung nicht zu einem
reinen Projektionsschirm heutiger Fragen und Antworten wird, sondern
ihrerseits die Wahrnehmung hier und jetzt herauszufordern und zu bereichern

vermag.
Man kann eine denkerische und philologische Scheinwelt aus Begriffen

und Texten aufbauen und sein Alltagsleben mit allen Leiden und Freuden
getrennt davon leben oder durch den die Wahrnehmung einengenden
Raster dieser, z.B. theologischen, Scheinwelt, also mit Scheuklappen,
wahrnehmen. Man kann aber auch Alltagserfahrungen machen und von
diesen sich die überlieferten Begriffe aufschlüsseln lassen, um mit diesen
aufgeschlüsselten Begriffen die Überlieferung zu verstehen und diese
Überlieferung zur weiteren Erhellung der jeweiligen konkreten Erfahrung zu
benutzen. Die Psychoanalyse als eine personale Hermeneutik vermag
Menschen dazu zu verhelfen, indem sie sich mitteilen, immer mehr ihrer
selbst gewahr zu werden und Mut zu fassen, mit anderen Gemeinschaft zu
haben, auch wenn sie nur selektiv zur Sprache bringen, was sie unmittelbar
betrifft. Wahrhaftigkeit, Gewahrwerden der eigenen Stärken und Schwächen,

sich jemandem anvertrauen, aus der Einsamkeit in eine Gemeinschaft

finden usw. - sind das nicht Erfahrungen, von denen die Bibel an
zentralen Stellen spricht? Die Theologie ist herausgefordert, Identität oder
Differenz dieser Sachverhalte festzustellen und zu begründen.

III. Eine weitere Herausforderung stellt die Unterscheidung der
Tiefenpsychologie zwischen Bewusstem und Unbewusstem dar. Damit ist die
herkömmliche Theologie herausgefordert, nicht länger auf der begriffli-



190 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie

chen und rational-argumentativen Ebene zu bleiben, sondern die «Traumlogik»,

das schöpferische Potential des Menschen, ernst zu nehmen,
welches sich zum Beispiel in poetischen Texten, wie sie auch in der Bibel
enthalten sind, ausdrückt. Sie ist ferner aufgerufen, nach den Motiven und
Funktionen einer Aussage oder eines Bekenntnisses zu fragen und die
äussere Gestalt einer Aussage in ihrer ganzen Relativität zu akzeptieren.
Wie in der psychoanalytischen Therapie der Therapeut sich bemüht, die
Intention der Aussagen seiner Klienten zu verstehen und auf eine ihnen
beiden gemeinsame Sprachebene zu heben, und wie der Ratsuchende,
womöglich endlich einmal, die Erfahrung macht, dass seine einzelnen
Worte und Sätze nicht im argumentativen Sinne auf «richtig» oder
«falsch» befragt werden, sondern dass seine Gesprächsabsicht in der
Beziehung zum Gesprächspartner gefragt und gesucht ist, so kann die
Theologie lernen, dass auch theologische Aussagen einen ganz bestimmten
Stellenwert in konkreten menschlichen Situationen, Begegnungen und
Beziehungen haben und dass es um diesen Stellenwert mehr als um einen
abstrakten und formalen Wort- und Satzsinn geht. Die kirchliche Überlieferung

wird dann nicht länger so gelesen, wie Juristen häufig ihre Codices
lesen und interpretieren, sondern als lebendiges und situationsbezogenes
Zeugnis von Menschen für Menschen. Das bedeutet für die Theologie den
Abschied vom logischen Formalismus, der zwar vieles erleichtert, wenn es

darum geht, wer recht hat, der aber alles verdirbt, wenn es darum geht, sich
in der Sache wirklich zu verständigen.

Durch die Efnterscheidung von Bewusstem und Unbewusstem vermag
die Psychoanalyse aufzuzeigen, wieviel oder wiewenig jeder einzelne
«Herr im eigenen Hause» (S. Freud) ist. Sie bestätigt also die reformatorische

Anschauung vom unfreien Willen und macht sie im konkreten
zwischenmenschlichen Prozess erfahrbar. Dieses ermöglicht einen
Abschied von Riesenansprüchen, die von einer falschen Theologie gefördert
werden, und eine positive Wertschätzung der eigenen Möglichkeiten und
Grenzen.

Der Analysand macht die Erfahrung, dass sein Unbewusstes, das sich
z. B. in Träumen und Fehlleistungen ausspricht, viel reicher, aber auch viel
unheimlicher ist als sein Alltagsbewusstsein, ja dass er viel schlechter und
auch viel besser ist, als er selbst von sich dachte. Und er macht die
Erfahrung, dass er in der vertrauensvollen therapeutischen Beziehung sich
seiner eigenen Realität stellen kann, ohne verworfen zu werden und sich
selbst verwerfen zu müssen. So lernt er, sich Stück für Stück zu akzeptieren,
das Böse - bisher nur an anderen wahrgenommen und verurteilt - in der
spezifisch zu ihm selbst gehörenden Weise zu erkennen und von daher



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie 191

andere besser zu verstehen und zu tolerieren. Die «Psychologie» führt so zu
einer Ethik der Freiheit - einer «neuen Ethik».3

IV. Der Zuwachs an Realität setzt Kräfte frei, die bisher dazu nötig
waren, die Augen vor der eigenen Wirklichkeit zu verschliessen, die also für
die sogenannte «Abwehr» gebraucht wurden. Die frei werdenden Energien
äussern sich oft in einem Zuwachs an schöpferischen Fähigkeiten und an
der Fähigkeit, die wir in ihren Einzelaspekten Glauben, Vertrauen, Mut
zum Leben u.ä. nennen. Viel Kraft, die der Verteidigung diente, kann nun
in positives Auf-andere-Zugehen einfliessen. In Angst gebundene Lebensenergie

wandelte sich in Mut. Diese Vorgänge richten an die konventionelle

Theologie die Frage, ob sie sich mit Angst erzeugenden, weil Verbote
setzenden Normen verbünden oder mit den befreienden Kräften der
verständnisvollen Annahme der Realität zusammentun will. Vorausgesetzt
ist, dass die Theologie bereit ist, die ganze Ambivalenz der Realität in
moralischer Hinsicht zu akzeptieren. Die Psychoanalyse stellt also den
Pakt konventioneller Theologie mit der bürgerlichen Moral radikal in
Frage.

Die psychoanalytische Instanzenlehre vom verantwortlichen Ich, das im
Erwachsenen wie Dürers «Ritter zwischen Tod und Teufel» zwischen
infantil-destruktiver, weil ungezügelter Lust (Es) und ebenso
infantildestruktiver, weil einengender und repressiver Moral (Über-Ich) vermittelt,

ermöglicht die Anfrage an jede Theologie, ob sie Verantwortung und
Selbständigkeit oder Unmündigkeit und Über-Ich-Moral, Verantwor-
tungs- oder Gehorsamsethik fördern möchte und wie sie das auf dem
Hintergrund des Evangeliums von der befreienden Barmherzigkeit Gottes
begründen will.

V. Und damit kommen wir zu der letzlich entscheidensten Herausforderung

der Psychoanalyse an die Theologie, der Frage nach Gott. Wenn mit
Luther letzten Endes das unser Gott ist, woran wir unser Herz hängen, so

hat jeder Psychoanalytiker es eher schnell mit dem Gott oder den Göttern
seiner Klienten zu tun. Dabei kann er die Erfahrung machen, dass die
meisten Klienten tyrannischen Götzen opfern, die sie dermassen überfordern,

dass ihnen nichts anderes übrigbleibt, als sich permanent reinzuwaschen

und um eine weisse Weste bemüht zu sein. Die Folge ist manchmal
ein ganzes System von Lebenslügen. In merkwürdigem Widerspruch zu

3 Vgl. E.Neumann, Tiefenpsychologie und neue Ethik, Kindler-Tb. 2005, München 1964;
W. Huber, Folgen christlicher Freiheit, Neukirchen 1983; Vf., Befreiung von der Tyrannei der
Werte, in: P.M. Pflüger (Hg.), Unterwegs zu neuen Werten, Fellbach 1983, 59-72.



192 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie

dieser Realität eines Pantheons der Angst steht eine zweitausendjährige
Tradition der Verkündigung des Gottes und Vaters Jesu Christi, der die
Menschen liebt und bedingungslos annimmt. Wie kommt es, dass die
Theologie des gnädigen Gottes nicht tiefer in die Herzen der Menschen
eindringen konnte, sondern am Widerstand eines eingewurzelten Moralismus

scheiterte?
Der liebende und gnädige Gott appelliert an seine Kinder, mündige

Erben, erwachsene Söhne und Töchter zu werden. Demgegenüber scheint
ein eigenartiges Interesse zu bestehen, ewig Kind zu bleiben und in Gott
einen Ersatz für Vater und Mutter zu haben, die in allen Schwierigkeiten
für einen sorgen, einen führen und leiten, einem die Verantwortung abnehmen

und einen in Abhängigkeit verwöhnen. Die Leiden, welche Menschen
in die Psychoanalyse führen, lassen sich in der Regel nur heilen, wenn der
Abschied aus Unmündigkeit, Abhängigkeit und Infantilität gelingt. Es

bleibt die ernste Frage an die Theologie, wieweit sie in der Vergangenheit
und heute Abhängigkeit und Infantilität gefördert hat, anstatt Hilfestellung
beim Erbe-Werden zu geben. Vielleicht hat Sigmund Freud ein genuin
biblisch-christliches Anliegen wiederentdeckt, das trotz aller verbaler
Beschwörungen verschüttet war: Verantwortung und Mündigkeit.

Dabei darf allerdings die Bemerkung nicht fehlen, dass, jedenfalls nach
meiner Erfahrung, bewusst christliche Klienten sehr häufig leichter dazu zu
bewegen sind, sich realistisch und schonungslos im «Spiegel» zu betrachten,
als unkirchliche oder bewusst unchristliche Ratsuchende. Wo Kirchlichkeit
und bewusste Auseinandersetzung mit dem christlichen Erbe nachlassen,
scheinen der Moralismus ganz besonders zu blühen und Selbstgerechtigkeit,
Lebenslüge und die Schwierigkeit, zu sich selber in der ganzen moralischen
Ambivalenz der eigenen Existenz zu stehen, zuzunehmen. Ganz umsonst
scheint also die kirchliche Verkündigung doch nicht zu sein.

VI. Diese letzte Beobachtung ermöglicht uns, eine Herausforderung der
Theologie durch die Psychologie zu entdecken, die auf Anhieb vielleicht
rätselhaft anmutet: Die psychoanalytische Religionskritik fordert zur
Unterscheidung von Religion und Glaube heraus.

Religion verstehen wir in diesem Zusammenhang einmal positiv als

Phänomen menschlicher Frömmigkeit in seiner ganzen Vielfalt und
Komplexität. Dieser Religionsbegriff scheint in unserem Zusammenhang nicht
problematisch. Fragwürdig ist vielmehr jene «Religion», die Sigmund
Freud als «Illusion» bezeichnet hat. Wir nennen sie im folgenden rein zu
Arbeitszwecken «negative Religion».

Unter «negativer Religion» verstehen wir in diesem Zusammenhang ein
System von Verhaltensweisen, Phantasien und Gedanken, welches dazu



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie 193

dienen soll, zunächst die Eltern, dann die Lehrer und die Obrigkeiten, ja
schliesslich die ganze «Götterwelt» eines einzelnen oder einer Gemeinschaft

zufriedenzustellen, um dafür belohnt zu werden. Selbstverständlich
gehört der eben besprochene übliche Moralismus dazu. Es handelt sich um
ein unbewusstes System der Selbstrechtfertigung, das so gut wie bei allen
Menschen unseres Kulturkreises vorkommt. Dieses System neigt dazu,
alles, was es als böse empfindet, auszugrenzen und anderen in die Schuhe

zu schieben, entweder anderen Menschen oder bösen Göttern, die den

guten Gottheiten gegenübergestellt werden. Religion, Selbstgerechtigkeit
und Satanologie gehören also zusammen. In dem Masse, in welchem
während einer tiefenpsychologischen Psychotherapie ein Mensch die
abgespaltenen «bösen» Seiten seiner eigenen Persönlichkeit wahrzunehmen
und als seine eigenen zu akzeptieren lernt - C.G. Jung spricht von der
«Integration des Schattens» - wird es ihm möglich, seinen spezifischen
«Dämonenhimmel», der ihn unbewusst im Alltag zu ängstigen pflegt und
sein Verhalten massiv beeinflusst, zu entvölkern. Auch die «guten»
Gottheiten, denen er sich unbewusst anvertraut und nach denen er sich richtet,
können dabei «stürzen» - und zwar stürzen sie vom äusseren Himmel ins
Innere der Psyche.

Diese Zurücknahme von Projektionen ist von den Theologen immer
wieder mit grossem Misstrauen beobachtet und als Beweis dafür verwendet
worden, dass die Tiefenpsychologie religionsfeindlich sei. Sagen wir
«religionsfeindlich», dann haben diese Theologen auch recht, insofern die
«negative Religion» tatsächlich destruiert werden soll. Gott als Elternersatz

und Garant der Unmündigkeit, als Helfer zur bequemen
Verantwortungslosigkeit und Infantilität kann in der Tat durch psychoanalytische
Arbeit gestürzt werden. Allerdings erscheint mir das biblische Zeugnis an
dieser Stelle eindeutig: Schon das Neue Testament erregt gerade dadurch
Anstoss bei konventionellen Homines religiosi, dass es «pharisäische»
Religiosität in Frage stellt, indem es einen freien Glauben, der Lebensmut
bedeutet, aller Religion vor- und überordnet. Dieser «Glaube» befähigt
den Menschen schliesslich sogar dazu, im Zweifelsfalle «neue Dekaloge»
(Luther) gegen die alten, allzu eng gewordenen, zu setzen und das Recht,
das mit mir geboren ist,4 gegen den tötenden Buchstaben der Überlieferung

4 Vgl. J.W.v. Goethe, Faust I, sog. Schüler-Szene:

«Es erben sich Gesetz' und Rechte
wie eine ew'ge Krankheit fort,
sie schleppen von Geschlecht sich zum Geschlechte



194 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung fiir die Theologie

in Anspruch zu nehmen. Anders ausgedrückt: Im lebensbedrohlichen
Zweifelsfalle kann der Christ, der im Glauben an den befreienden Gott
Mensch zu sein wagt, es riskieren, mit Gott auf der brüderlichen Ebene

(Christus) gegen Gott im hierarchischen Zusammenhang (Gott Vater)
aufzustehen. Das kann gelegentlich Atheismus um Gottes und der
Menschen willen5 bedeuten.

Denn nur zur «negativen Religion» gehört auch ein naiver heteronomer
Theismus, den die Psychoanalyse im Interesse der Mündigkeit des
Analysanden in Frage stellt oder gar zerstört.6 Die Folge ist der schon erwähnte
«Atheismus um Gottes willen», der durchaus dem korrespondiert, was
man bereits bei Martin Luther unter dem Stichwort «Deus absconditus»
verhandelt findet und was bei Dietrich Bonhoeffer gemeint ist, wenn er die
Christen auffordert, selbständig und verantwortlich so zu leben, «etsi Deus

non daretur».
VII. Wenn mit Martin Luther vom verborgenen und nicht verfügbaren

Gott die Rede ist, der sich gerade darin als gnädig und barmherzig erweist,
dass er uns freies und verantwortliches Handeln und Leben ermöglicht,
dann ist das kein Zufall. Ich hätte nicht ebenso Calvin oder Thomas von
Aquin als Kronzeugen für das, was ich hier sagen will, heranziehen können.
Kaum einer der grossen Theologen der Kirche vertrat so konsequent eine

person- und situationsbezogene Theologie wie Martin Luther und eine so

wenig auf der Ebene rationaler Begrifflichkeit und ihrer Deduktion
angesiedelte Glaubenslehre. Sein Umgang mit der Überlieferung war aufs

engste mit seiner persönlichen Erfahrung verknüpft. Die Psychoanalyse
fordert die Theologie heraus, diese Verknüpfung im Umgang mit der
kirchlichen Überlieferung beizubehalten und auszubauen. «Schrift und
Bekenntnis» sind dann nicht länger zeitlose theologische Rechtsgrundlagen,

die wie Gesetzesbücher interpretiert und kommentiert werden können,

sondern personale und situationsbezogene Zeugnisse der Väter und
Mütter im Glauben. Wir hier und heute sind es, die in den überlieferten

und rücken sacht von Ort zu Ort.
Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage;
weh dir, dass du ein Enkel bist!
Vom Rechte, das mit uns geboren ist,
von dem ist, leider!, nie die Frage.»

5 Vgl. Adorno, Benjamin, Fromm, Horkheimer, Marcuse u. a. - hier nach R. Siebert, a. a. O.
384ff.

6 Vgl. S.Freud, Zum Untergang des Ödipus-Komplexes, in: Ders., Gesammelte Werke
(Londoner Ausgabe), Frankfurt 1952ff., XI 349; XII 208; XIII 260, 395-402, 426; XIV 144;
XV 98; XVII 116. Dazu Preuss, a.a.O. 125ff. Glaube kann demnach als Frucht von
Trauerarbeit verstanden werden.



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie 195

Zeugnissen Menschen begegnen. Eine solche Art zu lesen wird sich nicht
damit zufrieden geben, den Willen Gottes aus der Bibel wie aus heiligen
Paragraphen herauszulesen und dann spitzfindig so zu interpretieren, dass

unsere Intentionen bestätigt werden, sondern sie wird mutig darangehen,
die Unterschiede zwischen einst und heute deutlich zu erkennen, das heisst
aber (s.o.) einerseits, die Texte historisch-kritisch genau zu erfassen, und
andererseits, die situativen und subjektiven Faktoren der heutigen Zeit
und ihrer Lesebedingungen für den einzelnen wie für die ganze Gemeinde
ernst zu nehmen.

Die tiefenpsychologische Interpretation biblischer Texte fordert die
konventionelle strohtrockene und sterile Exegese vor allem heraus, die Person des

Exegeten deutlich hervortreten zu lassen und einen echten Dialog zwischen
dem Menschen, der fachmännisch die Bibel auslegt, und den jeweiligen Lesern
bzw. Hörern, Gemeindegliedern, Studenten, Pfarrern usw. zu eröffnen. Wird
diese Herausforderung angenommen, dürften die meisten Bibelkommentare
der Gegenwart auf dem Schrotthaufen landen.

VIII. Die Herausforderung der Psychologie an die Theologie geht aber
noch weiter. Denn die Tiefenpsychologie ist, obwohl sie sich selbst als

Kind des Wissenschaftspositivismus der Jahrhundertwende immer als
Wissenschaft begreifen wollte - gewiss schon deshalb, um das, was ihr
wichtig war, auch sagen und an den Mann bringen zu können, - eher eine
Kunst, eine dialogische und prozessbezogene Hermeneutik des Symbols
im Vollzug lebendiger Begegnung. Und der Psychoanalytiker, obwohl in
der Regel äusserlich ganz ruhig in einem Sessel sitzend, hat mehr mit
Musikern, Schauspielern und anderen «Berufskommunikanten» gemein
als mit den fliegenbeinzählenden Sammlern und Ordnern, die wir
Wissenschaftler nennen. Wer wirklich etwas von der Psychoanalyse versteht,
wird deshalb das wissenschaftskritische Potential in ihr entdecken, und
ich finde es richtig, dass Wissenschaftspositivisten Psychoanalyse und
Tiefenpsychologie der «Unwissenschaftlichkeit» verdächtigen.

Die positivistische Naturwissenschaft, die teilweise noch heute ihre
Wertneutralität behauptet, ist seit Freuds Zeiten zum Hauptinstrument
der Zerstörung unserer Welt geworden. Sie zeigt uns, wohin einseitig
rationalistische Deduktion, Aberglaube an Logik unter Absehung von allen
anderen menschlichen Bedingungen und Strukturen, wohin diese
sogenannte Sachlichkeit führt: zum atomaren Holocaust, der gerade jene
Vernunft und Freiheit zerstört, unter deren Flagge diese Wissenschaften einst

angetreten sind und deren Ideologie heute vielleicht «kritischer Rationalismus»

heisst. Kritische Psychoanalyse wird deshalb nach einer kritischen
Theologie fragen, die nicht einfach alle Möglichkeiten der Ratio dankbar



196 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie

aus Gottes Hand nimmt und jede Situation anpasserisch rechtfertigt,
sondern dem Menschen einen Gott verkündigt, der auf seine Herrschaft
verzichtet hat, um dem Menschen die Freiheit vom Über-Ich zu ermöglichen,

einen Gott, der in Armut und Schwäche sich so weit zurücknimmt,
dass der Mensch - durch Gott von Gott befreit - Verantwortung übernehmen

und zwischen Frieden und Krieg, Leben und Tod wählen kann. Die
Psychoanalyse als Frucht und gleichzeitig Überwindung des

Wissenschaftspositivismus fragt die moderne Theologie, ob sie bereit ist, ihren
eigenen Positivismus und ihre eigene Wissenschaftsgläubigkeit zugunsten
echten Glaubens aufzugeben.

IX. Auch der Umgang mit der Zeit wird durch die Psychoanalyse
hinterfragt. Handelt es sich bei der Wahrheit des Evangeliums um einen
zeit- und grenzenlosen Mythos oder wandelt sich diese Wahrheit mit der
historischen Situation, ist also zeitbedingt und begrenzt? Die Christologie,
also die Rede von der Menschwerdung Gottes, der sich in Zeit und Raum
hineinbegibt, um zu sterben, birgt hier tiefgreifende Antworten. Im Unterschied

zu C.G. Jungs zeitlos-zyklischer Mythologie und seiner Enthistori-
sierung des kollektiven Unbewussten und der Archetypen war Freud darin
ein echter Jude (und Nomade), dass er die historische Bedingtheit der
Wahrheit in kollektiver wie in individueller Hinsicht erkannte und
berücksichtigte. Eine psychoanalytisch herausgeforderte und geförderte Theologie

ist eine Theologie in der Zeit, die sich ihrer historischen Relativität voll
bewusst ist. Gnostische «Erkenntnis höherer Welten» ist ihr ebenso
verwehrt wie Anpassung an den Zeitgeist. Indem der Faktor Zeit ganz bewusst
in die psychoanalytische Arbeit einbezogen wird, entgeht sie der Gefahr,
sich selbst (sowohl was den Psychoanalytiker als auch die Arbeit betrifft) an
die Stelle Gottes und der Ewigkeit zu setzen und die Wahrheit in eine
Ideologie umzufälschen. Sigmund Freud war es stets äusserst wichtig, keine
schrankenlosen Übertragungen zu erzeugen, weshalb ihm ja auch die
berühmte «Abstinenz» («Versagung») so am Herzen lag. Die entsprechende

Anfrage an die Theologie lautet: Wie kann Theologie getrieben werden,
dass sie nicht an die Stelle Gottes und der Ewigkeit tritt und die Wahrheit
des Evangeliums in eine Ideologie ummünzt? Ideologie scheint mir überall
da vorzuliegen, wo Menschen, anstatt ihr Schicksal selbst in die Hand zu
nehmen, sich erneut übergeordneten Instanzen, Orakeln, Fachverbänden,
Sternkonstellationen, Lehrgebäuden und Persönlichkeiten ausliefern.
Auch Träume und Archetypen des kollektiven Unbewussten können auf
eine Weise ernst genommen und befragt werden, dass sie zu einem neuen
Über-Ich werden. Von Freiheit kann dann keine Rede mehr sein. Bei der
Schule C. G. Jungs scheint mir diese Gefahr nicht immer vermieden.



D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie 197

In diesem Zusammenhang erinnern uns Sigmund Freud und seine

Psychoanalyse an das Gebot (II Mose 20,4; III Mose 26,1): «Du sollst dir
kein Bildnis machen!» und an Paulus (Rom 2,1): «Darum kannst du dich
nicht entschuldigen, wer du auch seist.» Die Chance der persönlichen
Verantwortung im «personalen Zeitalter»7 darf nicht leichtsinnig vertan
werden. Weder ein Sinnbild noch ein Traum noch ein aus dem kollektiven
Unbewussten aufsteigender Archetypus nehmen dir die Verantwortung ab

- übrigens auch nicht ein Grossvater, Vater oder Bruder, eine Mutter oder
Schwester, mit denen du dich in der Analyse herumgeschlagen hast und die
angeblich «schuld» sind -, sondern: «Du bist der Mann» (II Sam 12,7).
Welche Theologie ermutigt die Menschen dazu, die Chance der eigenen
Verantwortung konsequent wahrzunehmen?

C. Zusammenfassung

Die Psychoanalyse fordert die Theologie heraus, weil sie ihre Schwester
ist. Dritte im Bunde ist die Kunst. Alle verbindet die symbolische, über sich
hinausweisende Kommunikation von Menschen, die einander mehr als

Sachinformationen zu geben haben.
Die Theologie ist u. a. herausgefordert im Hinblick auf Entillusionie-

rung und Realitätszuwachs, Ermutigung zu Selbstvertrauen und Nächstenliebe,

Aufgabe von symbiotischen Beziehungsformen und Wachstum in
Selbständigkeit. Sie braucht einen neuen Umgang mit der Tradition und
ihren Begriffen (von der Erfahrung zum Begriff, nicht umgekehrt: herme-
neutischer Zirkel), braucht Subjektivität und Verantwortung statt kollektiver

Über-Ich-Moral und Unmündigkeit. Die Theologie ist herausgefordert,

die Menschen zu aktiver Weltgestaltung statt passiver Hinnahme zu
ermutigen, aber auch zum Glauben statt zum Schauen (Glaube statt
Religion); sie ist herausgefordert, den Menschen zu helfen, Abschied vom
Aberglauben an Autoritäten und an die Wissenschaft (auch die theologische)

zu nehmen und Mut zum persönlichen Zeugnis zu fassen; sie ist
herausgefordert, die Unterscheidung von Motiven, Intentionen und
rechthaberischen Argumenten zu vollziehen und die Überwindung der albernen
Kategorien von richtig und falsch im existentiellen Bereich voranzutreiben.

Die Psychoanalyse fordert die Theologie heraus, das sogenannte Böse
scharf in den Blick zu nehmen und als gebändigte Potenz des Menschen im
Sinne seines Schattens zu integrieren. Herausgefordert sieht sich die Theo-

7D.v. Oppen, Das personale Zeitalter, Gelnhausen/Stuttgart 1960.



198 D. Stollberg, Psychologie als Herausforderung für die Theologie

logie auch in bezug auf die Schriftauslegung, die die Texttraditionen der
Kirche nicht mehr als entmündigende Autorität weitergeben darf, sondern
als Zeugnis unserer Vorfahren und Hilfe beim Zur-Sprache-Bringen dessen,

was uns unmittelbar angeht, zu lesen lehrt. Die Psychoanalyse ermutigt
die Theologie, eine Theologie in der Zeit und in Anerkennung der
Endlichkeit und der Grenzen der Schöpfung zu sein. Vielleicht führt dies sogar
zu einer Neubewertung des Todes, der dann nicht länger nur Fluch,
sondern auch Segen ist.

Dietrich Stollberg, Marburg

Literatur
E. Fromm, Psychoanalyse und Religion, Zürich 1966 (wichtig für unsere Thematik auch

weitere Schriften desselben Autors)
J. Dominian, Die Flerausforderung der Psychologie für die Praxis des Glaubens, Concilium 18

(1982) H. 6/7, 408-412
E.Nase/J.Scharfenberg (Hg.), Psychoanalyse und Religion, Darmstadt 1977

W. Neidhart, Psychologie des kirchlichen Unterrichts, Zürich 1960

W. Neidhart/H. Ott, Krone der Schöpfung? Stuttgart 1977

H.Preuss, Illusion und Wirklichkeit, Stuttgart 1971

J.Scharfenberg, Einführung in die Pastoralpsychologie, Göttingen 1985

R. Siebert, Religion und Psychoanalyse: Situation in Europa, Concilium 18 (1982) H. 6/7,
383-389

D. Stollberg, Der ent-täuschende Gott, Pastoraltheologie 1984, H. 10, 455-469
Ders., Allein aus Glauben, Wege zum Menschen 1985, H. 1, 41-47
K. Winkler, Die Zumutung im Konfliktfall. Luther als Seelsorger in heutiger Sicht, Hannover

1984


	Psychologie als Herausforderung für die Theologie

