
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt

Autor: Steck, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


175

Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt

«Seelsorge ist Aufgabe jedes Christen. Der Pfarrer hat durch seine

Ausbildung und durch den institutionellen Rahmen seines Berufes besondere

Möglichkeiten für diesen Dienst.» Walter Neidhart hat in diesen
Sätzen einen Aspekt der Seelsorge formuliert, der für deren protestantisches

Verständnis von prinzipieller Bedeutung ist: die unaufgebbare Beziehung

zwischen der in der christlichen Lebensgemeinschaft ebenso
selbstverständlichen wie alltäglichen Seelsorgepraxis und deren professioneller
Gestalt. Angesichts der zunehmenden Professionalisierung der pastoralen
Seelsorge, der Spezialisierung des Seelsorgers und der methodischen
Technisierung des Seelsorgegesprächs in der Gegenwart, scheint es geboten, den
Zusammenhang zwischen der Seelsorge aller und der Seelsorge des Pfarrers
in Erinnerung zu rufen. Denn das für die Begründung der protestantischen
Seelsorgelehre und Seelsorgepraxis konstitutive Prinzip des Priestertums
aller Gläubigen, die Begründung des seelsorgerlichen Gesprächs in der
alltäglichen Gesprächskultur, ist nicht nur für die praktische Ausübung der
Seelsorge, sondern ebenso für deren wissenschaftliche Theorie von
fundamentaler Bedeutung.

Die Ursprungssituation des pastoralen Seelsorgegesprächs ist das

Alltagsgespräch. Ihm verdankt das Seelsorgegespräch seinen Stoff, die Dynamik
seines Ablaufs und auch die Ziele, die ihm gesetzt sind. Es gibt viele Seelsorger
auf der Bühne des Alltagslebens. Der Pfarrer ist einer unter ihnen. Er übt die
Seelsorge von Berufs wegen aus. Was den Pfarrer auszeichnet und ihn
charakteristisch von den natürlichen Seelsorgern des Alltags unterscheidet, ist die
besondere Kompetenz, die er sich durch seine Bildung und Ausbildung
erworben hat. Die poimenische Kompetenz ist allerdings wieder nichts anderes

als eine spezifische Form des seelsorgerlichen Talents, über das jeder - in
unterschiedlichem Masse freilich - verfügt.

Es gibt ebensoviele Situationen im Ablauf des alltäglichen Lebens, in
denen Seelsorge möglich ist und in denen sie auch praktiziert wird. Die
Seelsorgegespräche, die mit dem Pfarrer geführt werden, ordnen sich in den
Zusammenhang der seelsorgerlichen Gesprächskultur ein. Sie bilden die
sowohl kirchlich wie beruflich institutionalisierte Form des seelsorgerlichen

Alltagsgesprächs.

I

Der Zusammenhang von allgemeiner und professioneller Seelsorge

kommt zunächst in den Themen zum Ausdruck, die im pastoralen Seel-



176 W. Steck, Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt

sorgegespräch behandelt werden. Die Themen des Seelsorgegesprächs sind
in der Regel nichts anderes als alltäglicher Gesprächsstoff. Es geht zwischen
dem Seelsorgesuchenden und dem Seelsorger um Fragen menschlicher

Beziehung, um die Verarbeitung von Krisen in der Lebensführung, um
Ratlosigkeit und Verzweiflung, um Krankheit und Leiden, um den Tod des

anderen und um das eigene Sterben. Die Themen der Seelsorge lassen sich

nicht jenseits der alltäglichen Lebenserfahrung formulieren und bearbeiten.

Denn sie entstehen nicht nur aus bestimmten Bedingungen einer
Lebensgeschichte und deren situativer Aktualisierung. Vielmehr sind die

seelsorgerlichen Themen selbst Elemente der alltäglichen Welt, Ausdruck
einer spezifischen, in der Alltagswelt gewonnenen Lebenserfahrung. Nicht
umsonst erscheint es dem Pfarrer so, als werde er gerade in der Seelsorge
mit der Lebenswelt in ihrer alltäglichsten und konkretesten Gestalt
konfrontiert, als finde im Seelsorgegespräch der Alltag Einzug in seine Studierstube.

Die Alltagswelt stellt die Themen des professionellen Seelsorgegesprächs.

Der Seelsorger nimmt das Gesprächsthema aber nicht in einer
abstrakten Rohfassung auf, als noch unbearbeiteten Stoff, der erst im
Gespräch mit präzisen Konturen versehen, im Diskurs zwischen den
Gesprächspartnern formuliert und dann systematisiert werden müsste, um
endlich auch bearbeitet werden zu können. Vielmehr liegen die alltagsweltlichen

Gesprächsthemen den Partnern des Seelsorgegesprächs in einer
schon deutlich bearbeiteten Fassung vor. Wie mit einer Ehekrise umzugehen

ist, wie einer Trauernden begegnet und wie er mit sich selbst in einer
krisenhaften Situation seiner Lebensgeschichte umzugehen hat, dies alles
lernt einer nicht erst, wenn er mit dem Pfarrer spricht. Auch der Pfarrer
lernt den Umgang mit der Lebenswirklichkeit nicht erst und nicht nur,
indem er zum Seelsorger wird, im Laufe seiner theologischen Ausbildung
also. Wie einer mit sich und seinen Lebenspartnern umzugehen hat, dies
lernt er erst recht nicht vom Pfarrer, so als bestehe Seelsorge darin, dass der
Pfarrer seinen Gesprächspartner aus dem Füllhorn seiner guten Ratschläge
beschenkt.

Der Seelsorgesuchende verfügt über seine eigene Lebenserfahrung. Aus
ihr gewinnt er den Sinngehalt des Seelsorgegesprächs, die Lebensweisheit.
Seelsorge ist eine Form von Weisheitstradition. Aber weise wird einer nicht
schon durch die Ratschläge anderer, sondern durch deren individuelle
Auslegung und Anwendung, durch ihre Erprobung und Bewährung. Das
Seelsorgegespräch bildet daher nur ein - freilich wichtiges - Element jener
vielschichtigen und vielfältigen alltäglichen Gesprächskultur, in der
Lebensweisheit tradiert, verifiziert oder falsifiziert und schliesslich neu



W. Steck, Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt 177

formuliert wird. Thema des Seelsorgegesprächs ist deshalb nicht eine
Lebenskrise in ihrer allgemeinsten Form, sondern die Art und Weise, in der
einer die Krisen seines Lebens selbst formuliert, selbst bearbeitet und auch
selbst zu bewältigen versucht.

Die pastorale Seelsorge ist aber nicht nur in diesem allgemeinen Sinne in
die alltägliche Tradition von Weisheit einzuordnen. Vielmehr werden
Aufgabe und Bedeutung eines konkreten Seelsorgegesprächs erst aus dessen

Zusammenhang mit der Gesprächskultur des Alltags verständlich.
Bevor sich einer dazu entschliesst, den Pfarrer in die Erörterung seines
Lebensthemas einzubeziehen, hat er meist schon eine ganze Kette von
seelsorgerlichen Gesprächen hinter sich. Denn die Erkenntnis, dass er nicht
selbst in der Lage ist, ein ihn bedrängendes Problem seiner Lebenswelt zu
bearbeiten und zu lösen, führt den Seelsorgesuchenden noch nicht aus der
alltäglichen Gesprächswelt heraus. Aufder Suche nach Gesprächspartnern
verfolgt er zunächst die natürlichen Linien seiner Lebenswelt. Die Mutter
kommt als Gesprächspartner in den Blick, ein Freund, vielleicht die
Geschwister. Häufig werden mehrere Gesprächskonstellationen gleichzeitig

genutzt.
Die Möglichkeit, das Seelsorgegespräch beim Pfarrer fortzusetzen und

es damit zugleich auf eine neue Ebene zu bringen, wird dabei gewiss nicht
ausgeschlossen. Innerhalb der alltäglichen Seelsorge kommt dem Pfarrer
aber in aller Regel nur eine Hintergrundsfunktion zu. Nur unter der
Bedingung, dass die Gespräche mit verschiedenen Vertrauten gescheitert
sind, der Seelsorgesuchende gleichwohl sein Lebensproblem auch dann
noch für lösbar ansieht, und nur unter der Voraussetzung, dass er Vertrauen

in die beruflich praktizierte Seelsorge setzt, kommt ein Gespräch mit
dem Pfarrer zustande. Das Seelsorgegespräch im engeren Sinne knüpft also
direkt an die vorangegangenen alltagsweltlichen Gespräche an. Seelsorge
meint damit eine Mehrzahl alltagsweltlicher Gesprächsgänge, die sich alle

- freilich in verschiedenen Bearbeitungen - mit demselben Thema beschäftigen.

Die verschiedenen Gesprächsgänge sind nicht nur lose miteinander
verbunden, sondern in genauer logischer Ordnung aufeinander bezogen
und miteinander verwoben.

II

Nicht nur der Stoff des Seelsorgegesprächs, sondern auch dessen Form,
die charakteristische Gesprächssituation und die nicht weniger eigentümliche

Dynamik des Gesprächsverlaufs, sind der alltäglichen Gesprächskul-



178 W. Steck, Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt

tur entliehen. Seelsorgerliche Alltagsgespräche setzen eine eigentümlich
dialektische Beziehung der Gesprächspartner voraus. In ihr sind Fremdheit

und Vertrautheit ineinander verschränkt. Die Aufhebung der Distanz
in der Nähe und umgekehrt das in die Fremdheit der beiden Partner
aufgenommene Gefühl des Vertrautseins stellt einerseits eine Bedingung
des Seelsorgegesprächs dar. Wir haben in dieser dialektischen Beziehung
von Distanz und Nähe andererseits ein Ergebnis des Seelsorgegesprächs zu
sehen. Denn die seelsorgerliche Beziehung, die die Partner zueinander
einnehmen, wird im Gespräch selbst geschaffen.

Für diese das seelsorgerliche Gespräch konstituierende Beziehung und
für den ihr entsprechenden Gesprächsverlauf stellt die Alltagswelt situative
Voraussetzungen zur Verfügung. Ohne sie wären weder die alltäglichen
Seelsorgegespräche noch deren professionelle Gestaltungen, die Seelsorge
im engeren Sinne, denkbar.

Ein Merkmal des seelsorgerlichen Alltagsgesprächs besteht in der
ständigen Widerrufbarkeit des für die Seelsorge charakteristischen
Gesprächmilieus. Seelsorgerliche Gespräche entwickeln sich in der Regel aus
anderen Formen alltäglicher Konversation. Sie sind darin eingebettet. Und
sie kehren häufig auch wieder auf die Ebene weniger verbindlicher
Gesprächsformen zurück. Obwohl beide Übergänge zwischen der
konventionellen Konversation und dem seelsorgerlichen Gespräch, der Eintritt ins
Seelsorgegespräch und der Austritt daraus, von den Partnern deutlich
registriert werden, und obwohl der spezifisch seelsorgerliche Charakter des

Gesprächs auch während seiner Dauer von den Partnern bewusst miterlebt
wird, halten sich beide doch ständig den Übergang auf eine andere
Gesprächsebene und damit auch auf ein anderes Niveau ihrer gegenseitigen

Beziehung offen. Die Dauer der spezifisch seelsorgerlichen Gesprächsphase

bleibt also aufgrund einer stillschweigend getroffenen Vereinbarung
zwischen den Gesprächspartnern in der Schwebe.

Die ständig aufrechterhaltene Möglichkeit zur Beendigung des
Seelsorgegesprächs fällt nun aber keineswegs mit der Verweigerung subjektiver
Investitionen in die Gesprächssituation oder mit einer Zurückhaltung des

Interesses am anderen zusammen. Vielmehr ermöglicht das ständig
wachgehaltene Bewusstsein beider Gesprächspartner für die zeitliche Begrenzung

die für das seelsorgerliche Gespräch charakteristische Intensität der
persönlichen Teilnahme. Das Risiko des Einsatzes der eigenen Person ist
nur tragbar unter der Bedingung ihrer freien Verfügung. Weil der
seelsorgerliche Charakter eines Gesprächs ständig widerrufbar bleibt, kann
niemand unversehens in ein Seelsorgegespräch verstrickt und am Ende zum
Opfer einer seelsorgerlichen Attacke werden. Er findet in jedem Fall



W. Steck, Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt 179

Mechanismen und Strategien, die es ihm erlauben, das Gespräch entweder
zu beenden oder aber auf eine andere Ebene zu bringen. Dazu bedarf es

nicht einmal eines Themenwechsels, obwohl die Formulierung «wollen wir
nicht lieber das Thema wechseln?» zu den liturgischen Formeln gehört, mit
denen Seelsorgegespräche unwiderruflich zu Ende gehen.

Wie die Auflösung des seelsorgerlichen Gesprächsmilieus, so folgt auch
dessen Entstehung sozialen Regeln. Der Übergang von der Alltagskonversation

zum Seelsorgegespräch ergibt sich nicht von selbst. Die
seelsorgerliche Gesprächssituation kommt vielmehr nur mit der Zustimmung
beider Partner zustande. Denn die komplementären Rollen des Seelsorge-
suchenden und des Seelsorgers werden zwar dem einen vom anderen
zugewiesen; ohne eigenen Entschluss werden sie aber nicht realisiert. Die
Verweigerung der Rolle kann ganz absichtslos erfolgen, etwa wenn der
Gesprächspartner das seelsorgerliche Interesse seines Gegenübers nicht
wahrnimmt. Sie kann aber ebenso in voller Absicht geleistet werden, wenn
der andere die ihm zugemutete Aufgabe nicht wahrzunehmen gewillt oder
nicht imstande ist. Er entwickelt dann nicht jenen Grad an subjektiver
Beteiligung, er zeigt dann nicht das spezifisch seelsorgerliche Interesse am
anderen, ohne das ein Seelsorgegespräch nicht zustande kommt. Oder er
führt das seelsorgerlich konturierte Gesprächsthema auf die Ebene alltäglicher

Konversation zurück, indem er das mit subjektivem Engagement
vorgetragene Begehren zum Anlass verallgemeinernder Weisheitssätze
nimmt. Zu den situativen Voraussetzungen alltäglicher Seelsorgegespräche
gehört es daher, dass sie bewusst herbeigeführt, bewusst aufrechterhalten
und schliesslich auch wieder bewusst zu Ende gebracht werden.

Dieser hohe Grad subjektiver Bewusstheit scheint nun auch die Dynamik

des Gesprächsverlaufs zu bestimmen. Seelsorgegespräche, so
erscheint es zumindest auf den ersten Blick, kommen offenbar dadurch
zustande, dass sich die Gesprächspartner mit sich selbst und mit dem
anderen in der aktuellen Gesprächssituation identifizieren. Das Thema des

seelsorgerlichen Alltagsgesprächs läge dann nicht ausserhalb der
Gesprächsszene; der Seelsorgesuchende würde nicht über etwas anderes sprechen

als über sich selbst in seiner durch das seelsorgerliche Gesprächsmilieu

festgelegten Verfassung. Die genauere Beobachtung der seelsorgerlichen

Gesprächsdynamik widerlegt nun allerdings diese Annahme.
Nachbarinnen sprechen zwar auch über ihre gutnachbarlichen Beziehungen,
Freunde über ihre Freundschaft, Stammtischbrüder über ihre Kameradschaft.

Solche Gespräche werden aber von den Beteiligten kaum je als

Seelsorgegespräche konstituiert oder so verstanden. Seelsorgerliche
Alltagsgespräche sind denn auch nicht Szenen der Selbsterfahrung in deren



180 W. Steck, Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt

direktem Sinne. Konstitutiv für die alltäglichen Seelsorgegespräche ist
vielmehr die Trennung zweier Lebensszenen, der Szene, in der gesprochen
wird, und der Szene, über die gesprochen wird. Die Situation der Seelsorge
unterscheidet sich in dieser Hinsicht formal nicht von der anderer
Alltagsgespräche. Auch in ihnen werden Sachverhalte thematisiert, die ausserhalb
des unmittelbaren aktuellen Erlebens der Gesprächspartner liegen. Das
Charakteristikum des seelsorgerlichen Gesprächs besteht aber zum einen
darin, dass sich die in die Gesprächsszene hereingeholte Lebensszene
besonders eng mit dem einen Partner verbindet, während der andere nur
mittelbar durch das Gespräch und die darin aufgehobene Intensität des

mitgeteilten und dann auch geteilten Erlebens mit der besprochenen Szene

verbunden ist.
Zu den Charakteristika des Seelsorgegesprächs gehört nun zum anderen

auch eine eigentümliche Verschiebung des Vertrauens aus der erzählten

in die Erzählszene. Zwischen dem Seelsorgesuchenden und dem
alltäglichen Seelsorger entsteht im Laufe des Gesprächs häufig eine Intensität
gegenseitiger Vertrautheit, die über die Vertrauensbeziehung hinausgeht,
die im Gespräch dargestellt und erörtert wird. Diese Verschiebung des

Vertrauens enthält ethische Risiken, deren sich beide Gesprächspartner
bewusst sind. Wir empfinden es als ethisch riskant, wenn einer mit seinem
Skatbruder intimer redet als mit seinem leiblichen Bruder oder gar intimer
als mit seiner Ehefrau. Das ethische Risiko des Seelsorgegesprächs ist nur
deshalb tragbar, weil die Gesprächspartner sich ständig darüber im klaren
sind, dass ihre Beziehung zwar in der aktuellen Gesprächssituation überaus
intensiv und intim, dass die seelsorgerliche Vertrautheit aber gleichwohl
auf die Gesprächssituation begrenzt ist. Wenn einer mit dem Gesprächspartner

intimer redet als mit seinem Lebenspartner, so bedeutet dies
keineswegs, dass er mit ihm auch intimer ist. Das Seelsorgegespräch wird
daher immer dann und zumeist abrupt abgebrochen, wenn beide
Beziehungen miteinander in Kollision geraten. Die seelsorgerliche Beziehung
kann nur unter den ihr gesetzen ethischen Grenzen bestehen.

III

Seelsorgerliche Alltagsgespräche sind also keine Produkte des Zufalls.
Weder ihre situativen Bedingungen noch die Dynamik des Gesprächsverlaufs

noch endlich die ethische Beurteilung sind ins Belieben der
Gesprächspartner gesteint. Wie die alltägliche Gesprächskultur institutionalisierte

Situationen seelsorgerlicher Gesprächsszenen bereithält, so



W. Steck, Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt 181

schreibt sie auch die Voraussetzungen, die Bedingungen und die Grenzen
des seelsorgerlichen Gesprächs vor. Es sind dieselben Gesetzmässigkeiten,
denen auch das professionelle Seelsorgegespräch unterliegt. Aus den
Charakteristika des alltäglichen Seelsorgegesprächs ergeben sich die für die
professionelle Seelsorge konstitutiven Merkmale. Auch die Berufsethik des
Pfarrers leitet sich von den als allgemeingültig anerkannten ethischen
Prinzipien der allgemeinen Seelsorge her. Die Prinzipien der pastoralen
Seelsorge ergeben sich also nicht erst aus der Professionalisierung der
poimenischen Praxis. Sie sind schon in der alltäglichen Seelsorgekultur
institutionalisiert.

Zwischen der alltäglichen und der professionellen Seelsorge bestehen
denn auch institutionelle Beziehungen. In der Alltagswelt finden sich
nicht nur institutionell geordnete Situationen des seelsorgerlichen
Gesprächs. Vielmehr baut die soziale Welt auf Institutionen auf, die ihrerseits
selbst sozial verfasste Elemente der alltäglichen Gesprächskultur sind. Der
Prozess individueller Lebensführung beruht auf einer Aufschichtung von
institutionellen Gesprächsprozessen, innerhalb deren sich das individuelle
wie gemeinsame Leben selbst als kontinuierlicher Gesprächsprozess
konstituiert.

Unter den Institutionen des Alltagsgesprächs ist an erster Stelle die Ehe

zu nennen. Ehen werden gewiss nicht nur, aber doch auch in der Form des

Gesprächs geführt. Wie andere Alltagsgespräche, so tragen auch die
Ehegespräche einen vielschichtigen Charakter. Meist sind es keine Gespräche,
in denen sich die Ehepartner selbst thematisieren. Und es ist erfahrungs-
gemäss selten genug, dass der Akt der Selbstobjektivierung, der die
Voraussetzung einer seelsorgerlichen Gesprächssituation darstellt, gelingt. In
aller Regel liegt dies auch nicht in der Absicht der Ehepartner. In ihren
Gesprächen geht es um andere, um konventionelle Sachverhalte der
alltäglichen Lebensführung.

In bestimmten Situationen der ehelichen Gesprächskultur wird dann
allerdings auch das gemeinsame Leben zum Thema gemacht. Auch solche
Ehegespräche, die mit besonderer Intensität geführt und ebenso erlebt
werden, folgen dem Prinzip der Trennung von Erzählszene und erzählter
Szene. Gemeinsame Erinnerungen werden wachgerufen und zu konstitutiven

Situationen der Ehegeschichte stilisiert. Im Spiegel ihrer Vergangenheit

vergewissern sich die Ehepartner ihrer Vertrautheit miteinander, wie
sie in dem Versuch, auch die Zukunft beider Lebensgeschichten gemeinsam

vorzustellen, die Konvergenz der Zukunftsvorstellungen beider Partner

erproben. In den Gesprächen, in denen Ehepartner im gemeinsamen
Diskurs ihre Vergangenheit darstellen und ihre Zukunft vorstellen, sind



182 W. Steck, Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt

dann häufig die Bedingungen des seelsorgerlichen Alltagsgesprächs erfüllt.
Denn in der Besprechung des nicht mehr Gegenwärtigen und des noch
nicht Gegenwärtigen wird die Gegenwart heimlich mitthematisiert. Es ist
nicht von einer grauen Vergangenheit und einer noch nicht erkennbaren
Zukunft die Rede, sondern von der hellen Gegenwart, die in anderen
Formen der Zeiterfahrung verschlüsselt wird.

Zu den Institutionen alltäglicher Seelsorge gehört auch die
Lebensgemeinschaft von Erwachsenen und Kindern, wobei die Erziehung nur eine
Facette dieses sozialen Gesprächsverhältnisses darstellt. In einem weiteren
Sinne sind dann die kontinuierlichen Gesprächsprozesse zu nennen, die in
dauerhaften Lebensbeziehungen, in Freundschaften, im Kollegenkreis und
ähnlichen Formen der alltäglichen Vergemeinschaftung beheimatet sind.
Das Gespräch bildet hier zugleich das Medium von Gemeinschaft und das

Medium, in dem sich der einzelne wiedererkennt, in dem er sich im
Gegenüber zu anderen seiner Individualität bewusst wird. Die Institutionen

des Alltagsgesprächs erstellen also den Rahmen für die Konstruktion
der sozialen Welt wie für die Konstitution der Persönlichkeit.

Aufdiesen Institutionen baut die berufliche Seelsorge auf. Sie knüpft
nicht nur daran an, indem sie ihren Stoffund die Formen der Interaktionen
von ihnen entleiht. Und sie bezieht sich auch nicht nur zufällig auf die
alltäglichen Gesprächsgänge, in denen Seelsorge ausgeübt wird. Vielmehr
führt die pastorale Seelsorge den ausserhalb der beruflichen Praxis begonnenen

Gesprächsprozess unter den Bedingungen der alltäglichen
Gesprächskultur fort. Der Zusammenhang zwischen dem alltäglichen und
dem beruflichen Seelsorgegespräch wird durchaus nicht erst in der Studierstube

des Pfarrers hergestellt. Er ist vielmehr durch die konstitutiven
Institutionen des Gesprächs gewährleistet.

Seelsorgegespräche werden in ihrer überwiegenden Zahl im Zusammenhang

der Kasualien geführt. Taufe, Trauung und Bestattung sind aber
nicht nur Begehungen von biographischen Schlüsselsituationen. Sie sind
zugleich auch diejenigen Situationen, in denen sich die soziale Welt eines
Menschen und die Welt der an ihr Beteiligten neu konstituiert. Das Kasu-
algespräch thematisiert daher nicht nur die persönliche Lebenskrise des

einzelnen, sondern zugleich auch den Zusammenhang der subjektiven
Lebensgeschichte mit den objektiven institutionellen Formen der sozialen
Welt. Er thematisiert präzise jenes Netzwerk sozialer Beziehungen, innerhalb

dessen alltägliche Seelsorge ausgeübt wird.
Den Kasualiengesprächen kommt dann wieder selbst eine institutionelle
Bedeutung zu. Sie sind Situationen der Initiation. Das Traugespräch ist

die biographische Grundsituation von künftigen Ehegesprächen sowohl in



W. Steck, Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt 183

ihrer alltäglichen wie in ihrer professionellen Fassung. Das Taufgespräch
ergibt die biographische wie institutionelle Basis für Seelsorgegespräche
über das Verhältnis von Eltern und Kindern. Das Gespräch anlässlich einer
Bestattung initiiert häufig eine ganze Folge von Gesprächen, in denen die
Sinnlogik einer Lebensgeschichte und die Logik der Lebenswelt eines
Menschen zum Thema gemacht werden. Auch diese Gespräche werden
keineswegs nur in der Studierstube des Pfarrers geführt. Konstitutiv für die
Rekonstruktion der sozialen Welt eines Menschen sind vielmehr die
seelsorgerlichen Gespräche mit den Menschen, denen er sein Leben verdankt,
die mit ihm in Gemeinschaft leben und daher mit ihm zusammen als selbst
Betroffene ihre gemeinsame Lebenswelt in gegenseitiger, auch gesprächsweiser,

Zuneigung erhalten und erneuern.
Die Erkenntnis, dass Seelsorge die Aufgabe jedes Christen ist, schränkt

die besonderen Möglichkeiten der beruflichen Seelsorge nicht ein. Sie stellt
der Seelsorgelehre aber die Aufgabe, die poimenische Praxis des Pfarrers
aus den ihr gesetzten Bedingungen zu entwickeln und in ihrer Entfaltung
das reformatorische Prinzip des Priestertums aller Gläubigen zu bewahrheiten.

Wolfgang Steck, München


	Der Ursprung der Seelsorge in der Alltagswelt

