
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Symboldidaktik : ein neuer Weg zum alten Evangelium?

Autor: Scharfenberg, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


166

Symboldidaktik -
ein neuer Weg zum alten Evangelium?

Als Walter Neidhart vor über 25 Jahren seine «Psychologie des
kirchlichen Unterrichtes» erscheinen Hess, war gewiss noch nicht abzusehen, in
welch starkem Masse die Religionspädagogik in den Sog der Humanwissenschaften

geraten würde. Die damals noch beklagte Einstellung vieler
Theologen, nämlich von psychologischen Einsichten «bisher noch kaum
Notiz»1 zu nehmen, hat sich dramatisch verändert. Die humanwissenschaftliche

Curriculum-Forschung hat durch ihre Aufschlüsselung nach
Lernzielen die ganzheitliche Erfassung dessen, worum es in diesem Fach
geht, in Gefahr gebracht; der Versuch, dem Unterricht darin sogar eine
«therapeutische» Funktion zuzuweisen, hat zwar den hochambivalenten
Charakter von «Religion» ins Bewusstsein gehoben, setzte sich aber dem
Vorwurf aus, dass ein Vorletztes, nämlich die psychohygienische Funktion,

das Letzte und Zentrale verdrängen könnte.
Ein grundsätzlicher Wandel in der religionspädagogischen Theoriebildung

schien überfällig und scheint sich nun mit einer auffälligen und
starken Konzentration auf das Stichwort «Symbol» anzudeuten. Allerdings

möchte ich ihn nicht als einen Gegenschlag zu der von Neidhart
eingeleiteten theologischen Rezeption psychologischer Einsichten
interpretieren, sondern als deren konsequente Weiterführung, die dann auch
deren «Tiefendimensionen» sichtbar werden lässt, die lange Zeit missachtet

wurden. Ich kann und will mit diesem Beitrag nicht die theologischen
Implikationen diskutieren, die sich mit Begriff der «Symboldidaktik»
verbinden. Das ist an anderer Stelle bereits geschehen.2 Ich möchte, um den
Jubilar zu ehren, lediglich einige Erfahrungen aus pastoralpsychologischer
Sicht mitteilen, etwas zur Abgrenzungsproblematik des Symbolbegriffes
beitragen und schliesslich einige Hinweise geben, was denn sichtbar werden

könnte, wenn man diese neue Sichtweise anwendet.

I. Wie Symbole wirken

Pastoralpsychologen sind bekannt dafür, dass sie lieber Geschichten
erzählen als argumentieren, und so will ich auch diesen Beitrag mit einer
«Fallgeschichte» einleiten, in der ich allerdings selbst der Fall bin:

1 Psychologie des Religionsunterrichts, Zürich/Stuttgart 1967, 5.
2 Vor allem im «Jahrbuch der Religionspädagogik» Band I, Neukirchen 1984, und im

Themenheft der Zeitschrift «Religion heute» 3. Sept. 1986.



Symboldidaktik - ein neuer Weg zum alten Evangelium? 167

Vor wenigen Monaten hatte ich einen Vortrag über die Wirkungsweise
von Symbolen zu halten, und in der Nacht davor hatte ich einen Traum, in
dem ich als Hitler-Junge im Nazi-Deutschland die Fahne trug. Mit heftigen
Schamgefühlen reagierte ich nach dem Aufwachen aufdie Wiederbelebung
der Gefühle, die ich dabei verspürt hatte. Tatsächlich fiel mir wieder ein,
dass ich als 12jähriger Junge wegen meiner Körpergrösse dazu bestimmt
worden war, eine Zeitlang die Fahne zu tragen. Ich hatte sowohl dieses

Ereignis als auch die Empfindungen, die ich hatte, nach dem Zusammenbruch

völlig vergessen. Statt dessen hatte ich mir ein psychoneurotisches
Symptom zugelegt: Ich verspürte nämlich immer einen deutlichen Brechreiz,

wenn ich eine Fahne sah, und hatte sogar in den USA, wo in jeder
Kirche eine Fahne stand, zweimal erbrochen. Dieses Symptom
verschwand erst, als ich vor fünf Jahren in Polen einen Gottesdienst miterlebte,

in dem der Altar von zwei jungen Mädchen flankiert wurde, die
Fahnen von «Solidarnoscz» hielten. Der biographische Zusammenhang
dieses Geschehens wurde mir aber erst mit meinem Traum deutlich.

So wirken Symbole, deren dämonisierter Gebrauch zwar aus dem
Bewusstsein verdrängt und durch ein Erinnerungssymbol ersetzt werden
kann, das sogar so etwas wie einen «Exorzismus» zulässt, aber erst bewusst
zu werden vermag, wenn man sich den dazugehörigen Gefühlen tatsächlich
stellt. Es dürfte deutlich geworden sein, dass eine solche Fallgeschichte sich
nicht allein in den Bereich der individuellen Psychopathologie abschieben
lässt. Abgesehen davon, dass sie schlaglichtartig den doch wohl sehr
typischen Umgang von uns Deutschen mit unserer politischen Vergangenheit
beleuchtet, scheint sie mir auch eine Dimension zu haben, die bis in den
Bereich des neu erwachten Interesses für Symboldidaktik hineinreicht,
weil sie deutlich macht, dass auch im Umgang mit Religion und in der
Einführung in ihre Symbole und Rituale unbewusste Faktoren eine grosse
Rolle spielen.

Den Psychoanalytiker Friedrich Hacker haben möglicherweise ähnliche
Beobachtungen dazu veranlasst, für die fünfziger Jahre vor allem in Europa
eine «Symbolarmut» zu konstatieren, die gleichsam ungestört eine fast
hektische Zuwendung zu einer technischen Zweck-Rationalität ermöglichte

und die europäische Wiederaufbauleistung - wenn es denn eine wirkliche

Leistung war - zu tragen schien.3 Auf der anderen Seite fand er jedoch
auch einen enormen «Symbolhunger», der auf dem Gefühl beruht, dass
diese technisch-rationale Welt eine kalte Welt ist, die menschliche
Grundbedürfnisse auf Dauer nicht zu befriedigen vermag. Erst in der Gegenwart

3 Vgl. F.Hacker, Symbole und Psychoanalyse, Psyche 12 (1958) 641-671.



168 J. Scharfenberg

mit ihrer äussersten Gefährdung sowohl der menschlichen Umwelt wie der
menschlichen Innenwelt scheint diese Einsicht eine gewisse Allgemeingültigkeit

gewonnen zu haben. So erleben wir denn in einer geradezu eruptiven
Weise das Anwachsen von Möglichkeiten zur symbolischen Kommunikation.

Die Menschen der Gegenwart scheinen kaum noch so etwas wie einen
Realitätskontakt zu erleben, sondern leben in der durch und durch künstlichen

Symbolwelt der Massenmedien.
Um so wichtiger erscheint es, dass Theologen und Vertreter der Kirche,

die ja einmal das unstrittige Monopol auf symbolische Kommunikation
gehabt hat, sich mit dieser neu erwachsenen Konkurrenz auseinanderzusetzen

und Kriterien zu erarbeiten beginnen, die eine Unterscheidung
zwischen heilsamer symbolischer Kommunikation und solcher, die krank
macht, erlaubt.4 Dies erscheint um so dringlicher, als wir so etwas wie eine
«Verstehenskrise» mitzuerleben scheinen: Menschen verstehen die
ungeheure Komplexität der Lebenszusammenhänge nicht mehr, sie verstehen
ihre Mitmenschen und sich selbst nicht mehr, und der zum Programm
erhobenen theologischen Verstehenshilfe, die einen Zirkel des wechselseitigen

Verstehens der grossen Dokumente des christlichen Glaubens und
des Selbstverständnisses des modernen Menschen intendierte, ist jedenfalls

eine Breitenwirkung versagt geblieben. Es scheint mir dies vor allem
daraufzurückzuführen zu sein, dass wir für das Verstehen von Texten eine
andere Hermeneutik für notwendig erachten, als für das Verstehen von
Menschen. Zwar kommt es auch gegenüber dem traditionellen Symbolangebot

der Überlieferung immer wieder zu spontanen und emotional
hochbesetzten Verstehenserfahrungen5, aber eine Religionspädagogik, die
einen reflektierten und verantworteten Umgang mit Symbolen intendiert,
muss dem auch in ihrer Theoriebildung Rechnung tragen. Zwei symbolische

Kommunikationsprozesse laufen im kirchlichen Alltag ständig ab:
dass nämlich einerseits Menschen mit ihren Seelsorgern und Lehrern
mittels ihrer privatisierten Symbole kommunizieren, die sie oft selbst nicht
verstehen, und andererseits wir das Symbolangebot der Überlieferung oft

4 Es ist wiederum W. Neidhart zu danken, dass er bereits vor Jahren auf den Versuch
aufmerksam gemacht hat, die Ausdrucksweise eines bewussten Christen, nämlich des Zeichners

der Peanuts Ch. M. Schulz als eine symbolische Verschlüsselung christlicher Wahrheit im
Bereich der Massenmedien zu interpretieren. (Vgl. R.L. Short, Ein kleines Volk Gottes: Die
Peanuts, Basel 1967 mit einem Vorwort von W. Neidhart). Seither pflege ich regelmässig in
meinem Vorlesungsangebot eine «Theologie der peanuts» einzuschliessen!

5 Ein Beispiel habe ich dafür gegeben in: J. Scharfenberg, Einführung in die Pastoralpsychologie,

Göttingen 1985, 61.



Symboldidaktik - ein neuer Weg zum alten Evangelium? 169

auch nur in tiefer Unbewusstheit einzusetzen vermögen. Es scheint mir zur
unabdingbaren Voraussetzung einer wissenschaftlich verantworteten
Symboldidaktik zu gehören, dass beide Kommunikationsprozesse mit dem
nämlichen hermeneutischen Schlüssel verstanden werden. Das heisst aber,
wissenschaftliche und vorwissenschaftliche Einsichten noch viel stärker
miteinander in Verbindung zu bringen, als wir das bisher gewohnt sind. Ich
wende mich zunächst nach der einen Seite, dem psychoanalytischen Beitrag

zum Symbolverständnis.

II. Zur Abgrenzungsproblematik des Symbolverstehens

Die Psychoanalyse stiess zunächst über eine für unsere Überlegungen
eher abseits liegende Beobachtung auf das Symbol: Patienten, die aufgrund
einer moralistischen Erziehung dazu gezwungen waren, jegliche sexuellen
Regungen aus ihrem Bewusstsein zu verdrängen, fanden für sexuelle Themen

symbolische Ersatzausdrücke, die sehr häufig zur Bildung eines psy-
choneurotischen Symptoms führten. Wenn die Psychoanalyse sich die
Aufhebung von Verdrängungen zum Ziel setzte, musste sie einen durch
und durch symbolkritischen Ansatz verfolgen. Doch bereits als die
Symbolbildung durch das Symptom mit der des Traumes verglichen wurde,
zeigte sich die Unhaltbarkeit einer Konzeption, die die Abwesenheit von
Symbolen mit der Vorstellung von seelischer Gesundheit zu verbinden
suchte. In einer komplizierten und nur langsam sich durchsetzenden
Entwicklungsgeschichte 6 wurde deshalb der anfängliche Satz: «Nur was
verdrängt ist, bedarf der symbolischen Darstellung»7, in sein genaues Gegenteil

verkehrt: «Gerade der Verzicht auf den Umgang mit Symbolen schafft
die Verdrängung»8. Es ist also die Art des Umganges mit Symbolen, an der
sich das Ausmass von Pathologie oder Gesundheit bemisst, die sowohl bei
individuellen wie auch bei kollektiven Symbolbildungsprozessen zu
beobachten sind.

Alfred Lorenzer ist es zu verdanken, dass diese Einsicht auch ihren
terminologischen Niederschlag fand mit der prinzipiellen Unterscheidung

6 Sie wird ausführlich dargestellt in Scharfenberg/Kämpfer, Mit Symbolen leben, Ölten
1980, 46ff.

7 E.Jones, Die Theorie des Symbols (1919), Neudruck in: Psyche 24 (1970) 592.
8 Scharfenberg, a.a.O. 67.



170 J. Scharfenberg

zwischen Symbol einerseits und Klischee und Zeichen andererseits.9 Es

lassen sich nun auf fünf verschiedenen Ebenen Abgrenzungskriterien
formulieren, die ich jeweils kurz an meiner eingangs geschilderten
Fallgeschichte für den individuellen Symbolgebrauch sowie an einer liturgischen
Handlung von grösster Allgemeinheit, nämlich dem Spenden des Segens

am Schluss des Gottesdienstes, für den kollektiven Symbolgebrauch erläutern

will.
1) Die Ebene der Bedeutung.
Ein echtes Symbol ist immer mehrdeutig. Es kann für verschiedene

Menschen und Menschengruppen etwas verschiedenes bedeuten, ohne
dass diese verschiedenen Bedeutungen völlig beliebig zu werden vermöchten.

Jedes Symbol eröffnet ein Symbolfeld, dessen Abgrenzung nicht ganz
leicht,aber doch möglich ist. Das Symbol Fahne konnte im Nazi-Deutschland

als die Unterordnung der religiösen Funktion unter die politische
gedeutet werden («Die Fahne führt uns in die Ewigkeit, ja die Fahne ist
mehr als der Tod»), während ihre Aufstellung in amerikanischen Kirchen
die religiöse Fundierung der Gesellschaftsordnung symbolisiert («In God
we trust»). Auch der aaronitische Segen am Schluss des Gottesdienstes

vermag von den einen mehr als ein Sinnbild von grosser Geborgenheit
empfunden werden, nämlich dem Gott des aufgedeckten Angesichts zu
begegnen, für andere tritt mehr der Charakter der Motivation zum Handeln

und zur Verantwortung unter dem als unentrinnbar empfundenen
Auge Gottes in den Vordergrund.

Im Gegensatz dazu ist das denotative Zeichen immer eindeutig, über
seinen Sinn kann es (z.B. bei der Verkehrsampel) keinerlei
Meinungsverschiedenheiten und Diskussionen mehr geben. Auch das Symbol Segen

kann zum denotativen Zeichen denaturieren, wenn es nichts mehr «spendet»

oder sagt, sondern nur noch als ein Signal dafür angesehen wird, dass

der Gottesdienst nun zu Ende ist.
Die Bedeutung des zum Klischee verfestigten Symbols hat keine öffentliche

kommunizierbare Bedeutung mehr, über die von einzelnen oder von
Gruppen eine einsichtige Begründung zu erhalten wäre. Der Sinn des

9 Vgl. A. Lorenzer, Symbol, Sprachverwirrung und Verstehen, Psyche24 (1970) 906ff.
Einer Anregung R. Volps folgend möchte ich vorschlagen, Lorenzers Zeichenbegriff dahin zu
präzisieren, daß ich ihn künftig «denotatives Zeichen» nennen werde, um einer Verwechslung
sowohl mit dem Zeichenbegriff der theologischen Tradition (z. B. Signum bei Augustin!) wie
auch mit dem «Zeichen» innerhalb der Semiotik (z.B. bei Umberto Eco) vorzubeugen.



Symboldidaktik - ein neuer Weg zum alten Evangelium? 171

Klischees ist aus der Alltagssprache exkommuniziert, er wurde privatisiert.
Warum der Anblick der Fahne Brechreiz auslöst, konnte von mir nicht
mehr begründet werden, ebensowenig wie das heftige Bekreuzigen beim
Erhalt von schlechten Nachrichten bei katholisch sozialisierten Personen
im allgemeinen begründet werden kann.
2) Die Ebene des Verweisungszusammenhanges.

Das Symbol steht in einem Verweisungszusammenhang. Es deutet auf
etwas hin, was es selbst nicht ist und dient somit zum Transport von
Vorstellungen, die Sinn ergeben. Dies ist beim denotativen Zeichen nicht
der Fall; es bedeutet nichts anderes, als was es darstellt. Das Klischee
hingegen hat zwar diesen Verweisungszusammenhang, er ist jedoch
demjenigen, der daran partizipiert, nicht mehr zugänglich. Statt dessen ist es an
einen szenischen Auslösereiz gebunden, der so etwas wie einen bedingten
Reflex auslöst, wie mein Brechreiz oder das zwanghafte Sich-Bekreuzi-
gen.

3) Die Ebene der Bewusstheit.
Das Symbol ist teilweise bewusst, seine Lebendigkeit hängt davon ab, ob

es immer wieder neue, bisher unbewusste Deutungsmöglichkeiten aus sich
heraus entlässt. Das lässt sich an der Geschichte des Tauf- oder
Abendmahlsverständnisses sehr schön belegen. Das denotative Zeichen dagegen
ist total bewusst, während das Klischee total unbewusst ist.

4) Die Ebene der Wirkung.
Das Symbol gibt zu denken (P. Ricceur). Es reizt dazu, über seine tiefere

Bedeutung nachzudenken und darüber mit anderen einen Verständigungs-
prozess herbeizuführen. Deshalb gibt es eine so reiche und differenzierte
Theologie- und Dogmengeschichte. Eine solche Wirkung stellt sich beim
denotativen Zeichen nicht ein, und das Klischee gibt lediglich zu handeln
und erzwingt in einem ungeschichtlichen Wiederholungszwang ständig das

gleiche.
5) Die Ebene der Gefühle.
Das Symbol ist emotional besetzbar, es vermag starke Gefühle an sich zu

binden, während das beim denotativen Zeichen nicht der Fall ist - es ist
gefühlsneutral. Beim Klischee hingegen scheint eine sehr starre emotionale
Vorprägung zu bestehen: Die Lösung von ihm oder seine Unterlassung löst
nur einen einzigen Affekt, wenngleich von grosser Stärke aus, nämlich den
der Angst.

Man kann diese Beschreibung auch noch einmal in einer Tabelle
zusammenfassen und sich so mit einem Blick vergegenwärtigen, worin der Beitrag
der wissenschaftlichen Erkenntnis zum Symbolverständnis bestehen könnte:



172 J. Scharfenberg

Ebene von Symbol ist denotatives
Zeichen ist

Klischee ist

1. Bedeutung mehrdeutig eindeutig privatisiert

2.
Verweisungszusammenhang

lebendig innerhalb
eines solchen

ohne einen solchen statt dessen mit einem
szenischen Auslösereiz
versehen

3. Bewusstheit teilweise bewusst total bewusst total unbewusst

4. Wirkung so dass es zu denken

gibt
auf einen einzigen
Sinn festgelegt

so dass es zu handeln
gibt

5. Gefühlen emotional besetzbar emotional neutral emotional auf Angst
bei Abwendung oder
Unterlassung
programmiert

III. Die Anwendung von Symboldidaktik

Zur Anwendung dessen, was ich bisher darzustellen versuchte, muss ich
noch einmal auf den Zusammenhang zwischen wissenschaftlicher und
vorwissenschaftlicher Erkenntnis zu sprechen kommen: Echte Symbole,
die nicht im Sinn von denotativen Zeichen oder Klischees verwendet
werden, hatten in vorwissenschaftlicher Zeit eine didaktische Funktion,
nämlich so etwas wie christliche Identität herbeizuführen und zu stabilisieren.

Das zeigt sich noch immer daran, dass man Bekenntnisse, die bei
der Taufe abgelegt wurden, schon sehr früh «Symbole» nannte. Am stärksten

zeigt es sich jedoch daran, dass man für werdende Christen, also die
Katechumenen, ein «offenes Kunstwerk» schuf, das den Lebensweg Jesu
im wahrsten Sinne des Wortes «begehbar» machte, indem man seine

wichtigsten Stationen dem Lauf eines Jahres zuordnete. Diese «vita Jesu»
hatte ursprünglich den Sinn, unser Leben dem seinen anzuverwandeln und
so zu einer Neubegründung von Identität in der Taufe erkenntnismässig
und emotional beizutragen. Was mich dazu veranlasst, gerade das Kirchenjahr

als ein Symbolkompendium zum Gewinn von christlicher Identität
heranzuziehen, ist die Beobachtung, dass diesem vorwissenschaftlichen
Unternehmen in einer genauen Strukturparallele ein wissenschaftlicher



Symboldidaktik - ein neuer Weg zum alten Evangelium? 173

Versuch entspricht, in einer Art «Musterlebenslauf» den Weg zur Identität
nachzuzeichnen, freilich ohne irgendwelchen Bezug auf das Leben Jesu,
allerdings mit starken Anklängen an religiöse Probleme. Ich meine Erik
H. Eriksons berühmte Phasen der Reifung im Laufe des menschlichen
Lebens.10

Es erscheint mir ausserordentlich lohnend, der Frage nachzugehen, ob
die Strukturparallele, die zwischen dem Kirchenjahr einerseits und dem
«Musterlebenslauf» Eriksons besteht, möglicherweise auf die Erkenntnis
zurückzuführen ist, dass unsere wissenschaftlichen Einsichten häufig nur
wie ein schwacher Abglanz der vorwissenschaftlichen Weisheit erscheinen,
die über Jahrhunderte hinweg tradiert wurden. Jedenfalls könnte ich mir
vorstellen, dass es für die religionspädagogische Theoriebildung, die sich
auf die Aufgabe einer Symboldidaktik einlässt, reizvoll und ergiebig sein
könnte, das Kirchenjahr einmal durch die Brille der Eriksonschen 8-

Phasen-Theorie zu betrachten. Ich kann das im einzelnen hier nicht mehr
tun und muss mich auf einige Andeutungen beschränken, die leicht
weiterphantasiert und überprüft werden können.

1) Wenn Erikson an die Anfänge des menschlichen Lebens, einschliesslich

der vorgeburtlichen Zeit, die Dialektik von Urvertrauen und
Misstrauen stellt, dann könnten die Symbole der christlichen «Vorbereitungszeit»,

der Adventszeit, als Symbolgestalten verstanden werden, mit deren
Hilfe die wartenden Eltern sich aufdas Geschlecht des kommenden Kindes
einstellen. Die Gestalt der Maria mit ihrem Magniflkat findet heute
vermehrte Aufmerksamkeit als das Urbild echter Weiblichkeit, während
Johannes der Täufer neu unter dem Aspekt von Männlichkeit entdeckt
wird.11

2) Der lukanisch geprägte Weihnachtsfestkreis mit seiner Unbewusst-
heit von Märchen und Legende gewinnt eine neue Dimension aufder Folie
der Ambivalenz von Autonomie einerseits, Scham und Zweifel andererseits.

3) Die johanneisch geprägte Epiphaniaszeit mit ihrem «Entscheidungsdualismus»

zwischen Licht und Finsternis könnte einer Entwicklungsstufe
entsprechen, in der der Unterschied von gut und böse entdeckt wird und
Initiative in Spannung zu Schuldgefühl tritt.

4) Die Dominanz des Gesetzes in der Vorfastenzeit könnte auf symbolische

Weise das strukturieren, was als Leistung gegen Minderwertigkeitsgefühl

bei Erikson auftaucht.

10 Vgl. E.H. Erikson, Identität und Lebenszyklus, Frankfurt 1971.
11 Vgl. R.Rohr, Der wilde Mann, München 1986, 37ff.



174 /. Scharfenberg

5) Christliche Identität verbindet sich unauslöschlich mit dem Symbol
des Kreuzes.

6) In der Auferstehung kommt es zur Lebensmöglichkeit einer neuen
Geburt, die aus Isolation erlöst und Intimität ermöglicht.

7) Zeugende Fähigkeit gegen Stagnation ist das grosse Thema der
Pfingstzeit, die im Katholizismus stärker ekklesiologisch, im Protetantis-
mus stärker theologisch (Trinitatis) bezogen ist.

8) So gibt es denn auch Pfingsten bzw. Trinitatis das Zählungsprinzip für
die «festlose Hälfte» des Kirchenjahres an, deren symbolische Themen
sich wie ein einziges Kompendium der Lebensweisheit lesen und
möglicherweise einmal daraufhin abgehorcht werden müssten, ob sich aus ihnen
ein Gliederungsprinzip für eine bisher so stark fehlende Entwicklungspsychologie

des Erwachsenenalters erheben lassen könnte.
Ich breche hier ab,12 möchte aber abschliessend bemerken, dass zumin-

destens eins für eine kommende Symboldidaktik unerlässlich erscheint:
einmal zu überprüfen, ob die grossen Themen, die im Laufe eines Kirchenjahres

zur Sprache kommen, in der religionspädagogischen Besinnung
stärker unter dem Aspekt des denotativen Zeichens, des Klischees oder im
Sinne eines lebenschaffenden Symbols behandelt werden!

Joachim Scharfenberg, Kiel

12 Ein wenig breiter ausgeführt sind die Zusammenhänge in: Einführung in die
Pastoralpsychologie 80 ff.


	Symboldidaktik : ein neuer Weg zum alten Evangelium?

