Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Symboldidaktik : ein neuer Weg zum alten Evangelium?
Autor: Scharfenberg, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

166

Symboldidaktik -
ein neuer Weg zum alten Evangelium?

Als Walter Neidhart vor iiber 25 Jahren seine «Psychologie des kirch-
lichen Unterrichtes» erscheinen liess, war gewiss noch nicht abzusehen, in
welch starkem Masse die Religionspadagogik in den Sog der Humanwis-
senschaften geraten wiirde. Die damals noch beklagte Einstellung vieler
Theologen, nimlich von psychologischen Einsichten «bisher noch kaum
Notiz»! zu nehmen, hat sich dramatisch verdndert. Die humanwissen-
schaftliche Curriculum-Forschung hat durch ihre Aufschliisselung nach
Lernzielen die ganzheitliche Erfassung dessen, worum es in diesem Fach
geht, in Gefahr gebracht; der Versuch, dem Unterricht darin sogar eine
«therapeutische» Funktion zuzuweisen, hat zwar den hochambivalenten
Charakter von «Religion» ins Bewusstsein gehoben, setzte sich aber dem
Vorwurf aus, dass ein Vorletztes, nimlich die psychohygienische Funk-
tion, das Letzte und Zentrale verdrangen kdnnte.

Ein grundsétzlicher Wandel in der religionspddagogischen Theoriebil-
dung schien iiberfdllig und scheint sich nun mit einer auffdlligen und
starken Konzentration auf das Stichwort «Symbol» anzudeuten. Aller-
dings mochte ich ihn nicht als einen Gegenschlag zu der von Neidhart
eingeleiteten theologischen Rezeption psychologischer Einsichten inter-
pretieren, sondern als deren konsequente Weiterfithrung, die dann auch
deren «Tiefendimensionen» sichtbar werden lasst, die lange Zeit missach-
tet wurden. Ich kann und will mit diesem Beitrag nicht die theologischen
Implikationen diskutieren, die sich mit Begriff der «Symboldidaktik»
verbinden. Das ist an anderer Stelle bereits geschehen.2 Ich méchte, um den
Jubilar zu ehren, lediglich einige Erfahrungen aus pastoralpsychologischer
Sicht mitteilen, etwas zur Abgrenzungsproblematik des Symbolbegriffes
beitragen und schliesslich einige Hinweise geben, was denn sichtbar wer-
den konnte, wenn man diese neue Sichtweise anwendet.

I. Wie Symbole wirken

Pastoralpsychologen sind bekannt dafiir, dass sie lieber Geschichten
erzihlen als argumentieren, und so will ich auch diesen Beitrag mit einer
«Fallgeschichte» einleiten, in der ich allerdings selbst der Fall bin:

I Psychologie des Religionsunterrichts, Ziirich/Stuttgart 1967, 5.
2 Vor allem im «Jahrbuch der Religionspidagogik» Band I, Neukirchen 1984, und im
Themenheft der Zeitschrift «Religion heute» 3. Sept. 1986.



Symboldidaktik - ein neuer Weg zum alten Evangelium? 167

Vor wenigen Monaten hatte ich einen Vortrag iiber die Wirkungsweise
von Symbolen zu halten, und in der Nacht davor hatte ich einen Traum, in
dem ich als Hitler-Junge im Nazi-Deutschland die Fahne trug. Mit heftigen
Schamgefiihlen reagierte ich nach dem Aufwachen auf die Wiederbelebung
der Gefiihle, die ich dabei verspiirt hatte. Tatsdchlich fiel mir wieder ein,
dass ich als 12jdhriger Junge wegen meiner Korpergrosse dazu bestimmt
worden war, eine Zeitlang die Fahne zu tragen. Ich hatte sowohl dieses
Ereignis als auch die Empfindungen, die ich hatte, nach dem Zusammen-
bruch vollig vergessen. Statt dessen hatte ich mir ein psychoneurotisches
Symptom zugelegt: Ich verspiirte ndmlich immer einen deutlichen Brech-
reiz, wenn ich eine Fahne sah, und hatte sogar in den USA, wo in jeder
Kirche eine Fahne stand, zweimal erbrochen. Dieses Symptom ver-
schwand erst, als ich vor fiinf Jahren in Polen einen Gottesdienst miter-
lebte, in dem der Altar von zwei jungen Madchen flankiert wurde, die
Fahnen von «Solidarnoscz» hielten. Der biographische Zusammenhang
dieses Geschehens wurde mir aber erst mit meinem Traum deutlich.

So wirken Symbole, deren ddmonisierter Gebrauch zwar aus dem
Bewusstsein verdriangt und durch ein Erinnerungssymbol ersetzt werden
kann, das sogar so etwas wie einen « Exorzismus» zuldsst, aber erst bewusst
zu werden vermag, wenn man sich den dazugehorigen Gefiihlen tatsdchlich
stellt. Es diirfte deutlich geworden sein, dass eine solche Fallgeschichte sich
nicht allein in den Bereich der individuellen Psychopathologie abschieben
lasst. Abgesehen davon, dass sie schlaglichtartig den doch wohl sehr typi-
schen Umgang von uns Deutschen mit unserer politischen Vergangenheit
beleuchtet, scheint sie mir auch eine Dimension zu haben, die bis in den
Bereich des neu erwachten Interesses fiir Symboldidaktik hineinreicht,
weil sie deutlich macht, dass auch im Umgang mit Religion und in der
Einfiihrung in ihre Symbole und Rituale unbewusste Faktoren eine grosse
Rolle spielen.

Den Psychoanalytiker Friedrich Hacker haben moglicherweise dhnliche
Beobachtungen dazu veranlasst, fiir die fiinfziger Jahre vor allem in Europa
eine «Symbolarmut» zu konstatieren, die gleichsam ungestort eine fast
hektische Zuwendung zu einer technischen Zweck-Rationalitidt ermoglich-
te und die europdische Wiederaufbauleistung — wenn es denn eine wirkli-
che Leistung war — zu tragen schien.? Auf der anderen Seite fand er jedoch
auch einen enormen «Symbolhunger», der auf dem Gefiihl beruht, dass
diese technisch-rationale Welt eine kalte Welt ist, die menschliche Grund-
bediirfnisse auf Dauer nicht zu befriedigen vermag. Erst in der Gegenwart

3 Vgl. F.Hacker, Symbole und Psychoanalyse, Psyche 12 (1958) 641-671.



168 J. Scharfenberg

mit ihrer dussersten Gefiahrdung sowohl der menschlichen Umwelt wie der
menschlichen Innenwelt scheint diese Einsicht eine gewisse Allgemeingiil-
tigkeit gewonnen zu haben. So erleben wir denn in einer geradezu eruptiven
Weise das Anwachsen von Moglichkeiten zur symbolischen Kommunika-
tion. Die Menschen der Gegenwart scheinen kaum noch so etwas wie einen
Realititskontakt zu erleben, sondern leben in der durch und durch kiinst-
lichen Symbolwelt der Massenmedien.

Um so wichtiger erscheint es, dass Theologen und Vertreter der Kirche,
die ja einmal das unstrittige Monopol auf symbolische Kommunikation
gehabt hat, sich mit dieser neu erwachsenen Konkurrenz auseinanderzu-
setzen und Kriterien zu erarbeiten beginnen, die eine Unterscheidung
zwischen heilsamer symbolischer Kommunikation und solcher, die krank
macht, erlaubt.4 Dies erscheint um so dringlicher, als wir so etwas wie eine
«Verstehenskrise» mitzuerleben scheinen: Menschen verstehen die unge-
heure Komplexitdt der Lebenszusammenhinge nicht mehr, sie verstehen
ihre Mitmenschen und sich selbst nicht mehr, und der zum Programm
erhobenen theologischen Verstehenshilfe, die einen Zirkel des wechselsei-
tigen Verstehens der grossen Dokumente des christlichen Glaubens und
des Selbstverstandnisses des modernen Menschen intendierte, ist jeden-
falls eine Breitenwirkung versagt geblieben. Es scheint mir dies vor allem
darauf zuriickzufiihren zu sein, dass wir fiir das Verstehen von Texten eine
andere Hermeneutik fiir notwendig erachten, als fiir das Verstehen von
Menschen. Zwar kommt es auch gegeniiber dem traditionellen Symbolan-
gebot der Uberlieferung immer wieder zu spontanen und emotional hoch-
besetzten Verstehenserfahrungend, aber eine Religionspiddagogik, die
einen reflektierten und verantworteten Umgang mit Symbolen intendiert,
muss dem auch in ihrer Theoriebildung Rechnung tragen. Zwei symboli-
sche Kommunikationsprozesse laufen im kirchlichen Alltag stdndig ab:
dass ndmlich einerseits Menschen mit ihren Seelsorgern und Lehrern
mittels ihrer privatisierten Symbole kommunizieren, die sie oft selbst nicht
verstehen, und andererseits wir das Symbolangebot der Uberlieferung oft

4 Es ist wiederum W.Neidhart zu danken, dass er bereits vor Jahren auf den Versuch
aufmerksam gemacht hat, die Ausdrucksweise eines bewussten Christen, ndmlich des Zeich-
ners der Peanuts Ch. M. Schulz als eine symbolische Verschliisselung christlicher Wahrheit im
Bereich der Massenmedien zu interpretieren. (Vgl. R. L. Short, Ein kleines Volk Gottes: Die
Peanuts, Basel 1967 mit einem Vorwort von W.Neidhart). Seither pflege ich regelmaissig in
meinem Vorlesungsangebot eine «Theologie der peanuts» einzuschliessen!

5 Ein Beispiel habe ich daflir gegeben in: J. Scharfenberg, Einfithrung in die Pastoralpsy-
chologie, Gottingen 1985, 61.



Symboldidaktik — ein neuer Weg zum alten Evangelium? 169

auch nur in tiefer Unbewusstheit einzusetzen vermogen. Es scheint mir zur
unabdingbaren Voraussetzung einer wissenschaftlich verantworteten Sym-
boldidaktik zu gehoren, dass beide Kommunikationsprozesse mit dem
niamlichen hermeneutischen Schliissel verstanden werden. Das heisst aber,
wissenschaftliche und vorwissenschaftliche Einsichten noch viel stirker
miteinander in Verbindung zu bringen, als wir das bisher gewohnt sind. Ich
wende mich zunédchst nach der einen Seite, dem psychoanalytischen Bei-
trag zum Symbolverstidndnis.

II. Zur Abgrenzungsproblematik des Symbolverstehens

Die Psychoanalyse stiess zunichst iiber eine fiir unsere Uberlegungen
eher abseits liegende Beobachtung auf das Symbol: Patienten, die aufgrund
einer moralistischen Erziehung dazu gezwungen waren, jegliche sexuellen
Regungen aus ihrem Bewusstsein zu verdrangen, fanden fiir sexuelle The-
men symbolische Ersatzausdriicke, die sehr hdufig zur Bildung eines psy-
choneurotischen Symptoms fiihrten. Wenn die Psychoanalyse sich die
Aufhebung von Verdrangungen zum Ziel setzte, musste sie einen durch
und durch symbolkritischen Ansatz verfolgen. Doch bereits als die Sym-
bolbildung durch das Symptom mit der des Traumes verglichen wurde,
zeigte sich die Unhaltbarkeit einer Konzeption, die die Abwesenheit von
Symbolen mit der Vorstellung von seelischer Gesundheit zu verbinden
suchte. In einer komplizierten und nur langsam sich durchsetzenden Ent-
wicklungsgeschichte® wurde deshalb der anfingliche Satz: «Nur was ver-
dringt ist, bedarf der symbolischen Darstellung»’, in sein genaues Gegen-
teil verkehrt: «Gerade der Verzicht auf den Umgang mit Symbolen schafft
die Verdriangung»?. Es ist also die Art des Umganges mit Symbolen, an der
sich das Ausmass von Pathologie oder Gesundheit bemisst, die sowohl bei
individuellen wie auch bei kollektiven Symbolbildungsprozessen zu beob-
achten sind.

Alfred Lorenzer ist es zu verdanken, dass diese Einsicht auch ihren
terminologischen Niederschlag fand mit der prinzipiellen Unterscheidung

6 Sie wird ausfiihrlich dargestellt in Scharfenberg/Kimpfer, Mit Symbolen leben, Olten
1980, 46ff.

7 E.Jones, Die Theorie des Symbols (1919), Neudruck in: Psyche 24 (1970) 592.

8 Scharfenberg, a.a.0. 67.



170 J. Scharfenberg

zwischen Symbol einerseits und Klischee und Zeichen andererseits.? Es
lassen sich nun auf fiinf verschiedenen Ebenen Abgrenzungskriterien for-
mulieren, die ich jeweils kurz an meiner eingangs geschilderten Fallge-
schichte fiir den individuellen Symbolgebrauch sowie an einer liturgischen
Handlung von grosster Allgemeinheit, ndmlich dem Spenden des Segens
am Schluss des Gottesdienstes, fiir den kollektiven Symbolgebrauch erldu-
tern will.

1) Die Ebene der Bedeutung.

Ein echtes Symbol ist immer mehrdeutig. Es kann fiir verschiedene
Menschen und Menschengruppen etwas verschiedenes bedeuten, ohne
dass diese verschiedenen Bedeutungen vollig beliebig zu werden vermoch-
ten. Jedes Symbol er6ffnet ein Symbolfeld, dessen Abgrenzung nicht ganz
leicht,aber doch moglich ist. Das Symbol Fahne konnte im Nazi-Deutsch-
land als die Unterordnung der religiosen Funktion unter die politische
gedeutet werden («Die Fahne fiihrt uns in die Ewigkeit, ja die Fahne ist
mehr als der Tod»), wihrend ihre Aufstellung in amerikanischen Kirchen
die religiose Fundierung der Gesellschaftsordnung symbolisiert («In God
we trust»). Auch der aaronitische Segen am Schluss des Gottesdienstes
vermag von den einen mehr als ein Sinnbild von grosser Geborgenheit
empfunden werden, nimlich dem Gott des aufgedeckten Angesichts zu
begegnen, fur andere tritt mehr der Charakter der Motivation zum Han-
deln und zur Verantwortung unter dem als unentrinnbar empfundenen
Auge Gottes in den Vordergrund.

Im Gegensatz dazu ist das denotative Zeichen immer eindeutig, iiber
seinen Sinn kann es (z.B. bei der Verkehrsampel) keinerlei Meinungsver-
schiedenheiten und Diskussionen mehr geben. Auch das Symbol Segen
kann zum denotativen Zeichen denaturieren, wenn es nichts mehr «spen-
det» oder sagt, sondern nur noch als ein Signal dafiir angesehen wird, dass
der Gottesdienst nun zu Ende ist.

Die Bedeutung des zum Klischee verfestigten Symbols hat keine 6ffent-
liche kommunizierbare Bedeutung mehr, iiber die von einzelnen oder von
Gruppen eine einsichtige Begriindung zu erhalten wéire. Der Sinn des

9 Vgl. A.Lorenzer, Symbol, Sprachverwirrung und Verstehen, Psyche24 (1970) 906 ff.
Einer Anregung R. Volps folgend méchte ich vorschlagen, Lorenzers Zeichenbegriff dahin zu
prézisieren, daB ich ihn kiinftig «denotatives Zeichen» nennen werde, um einer Verwechslung
sowohl mit dem Zeichenbegriff der theologischen Tradition (z.B. signum bei Augustin!) wie
auch mit dem «Zeichen» innerhalb der Semiotik (z.B. bei Umberto Eco) vorzubeugen.



Symboldidaktik — ein neuer Weg zum alten Evangelium? 171

Klischees ist aus der Alltagssprache exkommuniziert, er wurde privatisiert.
Warum der Anblick der Fahne Brechreiz auslést, konnte von mir nicht
mehr begriindet werden, ebensowenig wie das heftige Bekreuzigen beim
Erhalt von schlechten Nachrichten bei katholisch sozialisierten Personen
im allgemeinen begriindet werden kann.

2) Die Ebene des Verweisungszusammenhanges.

Das Symbol steht in einem Verweisungszusammenhang. Es deutet auf
etwas hin, was es selbst nicht ist und dient somit zum Transport von
Vorstellungen, die Sinn ergeben. Dies ist beim denotativen Zeichen nicht
der Fall; es bedeutet nichts anderes, als was es darstellt. Das Klischee
hingegen hat zwar diesen Verweisungszusammenhang, er ist jedoch dem-
jenigen, der daran partizipiert, nicht mehr zugénglich. Statt dessen ist es an
einen szenischen Auslosereiz gebunden, der so etwas wie einen bedingten
Reflex auslost, wie mein Brechreiz oder das zwanghafte Sich-Bekreuzi-
gen.

3) Die Ebene der Bewusstheit.

Das Symbol ist teilweise bewusst, seine Lebendigkeit hdngt davon ab, ob
es immer wieder neue, bisher unbewusste Deutungsmoglichkeiten aus sich
heraus entlédsst. Das ldsst sich an der Geschichte des Tauf- oder Abend-
mahlsverstdndnisses sehr schon belegen. Das denotative Zeichen dagegen
ist total bewusst, wihrend das Klischee total unbewusst ist.

4) Die Ebene der Wirkung.

Das Symbol gibt zu denken (P. Ricceur). Es reizt dazu, iiber seine tiefere
Bedeutung nachzudenken und dariiber mit anderen einen Verstindigungs-
prozess herbeizufithren. Deshalb gibt es eine so reiche und differenzierte
Theologie- und Dogmengeschichte. Eine solche Wirkung stellt sich beim
denotativen Zeichen nicht ein, und das Klischee gibt lediglich zu handeln
und erzwingt in einem ungeschichtlichen Wiederholungszwang stiandig das
gleiche.

5) Die Ebene der Gefiihle.

Das Symbol ist emotional besetzbar, es vermag starke Gefiihle an sich zu
binden, wihrend das beim denotativen Zeichen nicht der Fall ist — es ist
gefiihlsneutral. Beim Klischee hingegen scheint eine sehr starre emotionale
Vorpriagung zu bestehen: Die Losung von ihm oder seine Unterlassung 16st
nur einen einzigen Affekt, wenngleich von grosser Starke aus, nimlich den
der Angst.

Man kann diese Beschreibung auch noch einmal in einer Tabelle zusam-
menfassen und sich so mit einem Blick vergegenwairtigen, worin der Beitrag
der wissenschaftlichen Erkenntnis zum Symbolverstindnis bestehen konn-
tes



172 J. Scharfenberg

Ebene von Symbol ist denotatives Klischee ist
Zeichen ist

1. Bedeutung mehrdeutig eindeutig privatisiert
2. Verweisungs- lebendig innerhalb ohne einen solchen  statt dessen mit einem
zusammenhang eines solchen szenischen Auslosereiz

versehen

3. Bewusstheit teilweise bewusst total bewusst total unbewusst

4. Wirkung so dass es zu denken auf einen einzigen so dass es zu handeln

gibt Sinn festgelegt gibt

5. Gefiihlen emotional besetzbar emotional neutral emotional auf Angst
bei Abwendung oder
Unterlassung
programmiert

II1. Die Anwendung von Symboldidaktik

Zur Anwendung dessen, was ich bisher darzustellen versuchte, muss ich
noch einmal auf den Zusammenhang zwischen wissenschaftlicher und
vorwissenschaftlicher Erkenntnis zu sprechen kommen: Echte Symbole,
die nicht im Sinn von denotativen Zeichen oder Klischees verwendet
werden, hatten in vorwissenschaftlicher Zeit eine didaktische Funktion,
namlich so etwas wie christliche Identitdt herbeizufiihren und zu stabili-
sieren. Das zeigt sich noch immer daran, dass man Bekenntnisse, die bei
der Taufe abgelegt wurden, schon sehr frith «Symbole» nannte. Am stark-
sten zeigt es sich jedoch daran, dass man fiir werdende Christen, also die
Katechumenen, ein «offenes Kunstwerk» schuf, das den Lebensweg Jesu
im wahrsten Sinne des Wortes «begehbar» machte, indem man seine
wichtigsten Stationen dem Lauf eines Jahres zuordnete. Diese «vita Jesu»
hatte urspriinglich den Sinn, unser Leben dem seinen anzuverwandeln und
so zu einer Neubegriindung von Identitdt in der Taufe erkenntnismassig
und emotional beizutragen. Was mich dazu veranlasst, gerade das Kirchen-
jahr als ein Symbolkompendium zum Gewinn von christlicher Identitét
heranzuziehen, ist die Beobachtung, dass diesem vorwissenschaftlichen
Unternehmen in einer genauen Strukturparallele ein wissenschaftlicher



Symboldidaktik - ein neuer Weg zum alten Evangelium? 173

Versuch entspricht, in einer Art « Musterlebenslauf» den Weg zur Identitat
nachzuzeichnen, freilich ohne irgendwelchen Bezug auf das Leben Jesu,
allerdings mit starken Ankldngen an religiose Probleme. Ich meine Erik
H. Eriksons beriihmte Phasen der Reifung im Laufe des menschlichen
Lebens. !0

Es erscheint mir ausserordentlich lohnend, der Frage nachzugehen, ob
die Strukturparallele, die zwischen dem Kirchenjahr einerseits und dem
«Musterlebenslauf» Eriksons besteht, moglicherweise auf die Erkenntnis
zuriickzufiihren ist, dass unsere wissenschaftlichen Einsichten hiufig nur
wie ein schwacher Abglanz der vorwissenschaftlichen Weisheit erscheinen,
die Uber Jahrhunderte hinweg tradiert wurden. Jedenfalls konnte ich mir
vorstellen, dass es fiir die religionspddagogische Theoriebildung, die sich
auf die Aufgabe einer Symboldidaktik einlisst, reizvoll und ergiebig sein
konnte, das Kirchenjahr einmal durch die Brille der Eriksonschen 8-
Phasen-Theorie zu betrachten. Ich kann das im einzelnen hier nicht mehr
tun und muss mich auf einige Andeutungen beschrinken, die leicht wei-
terphantasiert und iiberpriift werden kdonnen.

1) Wenn Erikson an die Anfiange des menschlichen Lebens, einschliess-
lich der vorgeburtlichen Zeit, die Dialektik von Urvertrauen und Miss-
trauen stellt, dann kénnten die Symbole der christlichen «Vorbereitungs-
zeit», der Adventszeit, als Symbolgestalten verstanden werden, mit deren
Hilfe die wartenden Eltern sich auf das Geschlecht des kommenden Kindes
einstellen. Die Gestalt der Maria mit ihrem Magnifikat findet heute ver-
mehrte Aufmerksamkeit als das Urbild echter Weiblichkeit, wiahrend
Johannes der Tdufer neu unter dem Aspekt von Ménnlichkeit entdeckt
wird.!!

2) Der lukanisch geprigte Weihnachtsfestkreis mit seiner Unbewusst-
heit von Mirchen und Legende gewinnt eine neue Dimension auf der Folie
der Ambivalenz von Autonomie einerseits, Scham und Zweifel anderer-
seits.

3) Die johanneisch geprigte Epiphaniaszeit mit ihrem «Entscheidungs-
dualismus» zwischen Licht und Finsternis kénnte einer Entwicklungsstufe
entsprechen, in der der Unterschied von gut und bése entdeckt wird und
Initiative in Spannung zu Schuldgefiihl tritt.

4) Die Dominanz des Gesetzes in der Vorfastenzeit konnte auf symbo-
lische Weise das strukturieren, was als Leistung gegen Minderwertigkeits-
gefiihl bei Erikson auftaucht.

10 Vgl. E.H. Erikson, Identitit und Lebenszyklus, Frankfurt 1971.
11'Vgl. R.Rohr, Der wilde Mann, Miinchen 1986, 37ff.



174 J. Scharfenberg

5) Christliche Identitédt verbindet sich unausldschlich mit dem Symbol
des Kreuzes.

6) In der Auferstehung kommt es zur Lebensmoglichkeit einer neuen
Geburt, die aus Isolation erlost und Intimitdt ermdglicht.

7) Zeugende Fihigkeit gegen Stagnation ist das grosse Thema der
Pfingstzeit, die im Katholizismus starker ekklesiologisch, im Protetantis-
mus stiarker theologisch (Trinitatis) bezogen ist.

8) So gibt es denn auch Pfingsten bzw. Trinitatis das Zdahlungsprinzip fiir
die «festlose Hilfte» des Kirchenjahres an, deren symbolische Themen
sich wie ein einziges Kompendium der Lebensweisheit lesen und mogli-
cherweise einmal daraufhin abgehorcht werden miissten, ob sich aus ihnen
ein Gliederungsprinzip fiir eine bisher so stark fehlende Entwicklungspsy-
chologie des Erwachsenenalters erheben lassen konnte.

Ich breche hier ab,!?2 mdchte aber abschliessend bemerken, dass zumin-
destens eins fiir eine kommende Symboldidaktik unerldsslich erscheint:
einmal zu iiberpriifen, ob die grossen Themen, die im Laufe eines Kirchen-
jahres zur Sprache kommen, in der religionspddagogischen Besinnung
stdarker unter dem Aspekt des denotativen Zeichens, des Klischees oder im
Sinne eines lebenschaffenden Symbols behandelt werden!

Joachim Scharfenberg, Kiel

12 Ein wenig breiter ausgefiihrt sind die Zusammenhiinge in: Einfiihrung in die Pastoral-
psychologie 80ff.



	Symboldidaktik : ein neuer Weg zum alten Evangelium?

