
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Grundsätze und Erfahrung : zum Problem des Begriffs der Praktischen
Theologie

Autor: Rössler, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


158

Grundsätze und Erfahrung

Zum Problem des Begriffs der Praktischen Theologie

Vor zwei Jahrzehnten hat Walter Neidhart zum evangelischen
Verständnis der kirchlichen Bestattung Stellung genommen und die bis dahin
allgemein vorherrschenden Ansichten gründlich kritisiert und korrigiert.
Wohl nicht zufällig ist diese Stellungnahme in der Festschrift für Eduard
Thurneysen erschienen. Einem einseitigen Verständnis von Predigt und
Verkündigung gegenüber bringt Neidharts Stellungnahme das Bedürfnis
der Trauernden und der Gemeinde bei der Feier zur Geltung, indem sie die
Funktionen in den Mittelpunkt stellt, die vom Zeremoniell der Bestattung
wahrgenommen werden. Nach Neidhart handelt es sich dabei vor allem um
«die Lösung des Problems, dass das Leben ständig durch den Tod
verunsichert wird und dass immer wieder der Leichnam eines Gliedes der
Gesellschaft fortgeschafft werden muss, ohne dass die übrigen Glieder der
Gesellschaft den Mut zum Leben verlieren».1 Neidhart hat mit diesem
Aufsatz entscheidend zu einem neuen theologischen Verständnis der
Bestattung beigetragen. Er hat die seither aufgekommene Diskussion über
dieses Thema mit Argumenten und Einsichten, deren selbstvörständliche
und allgemeine Gültigkeit kaum noch in Zweifel gezogen wird, gefördert
und angeregt. Sofern «die Rolle des Pfarrers beim Begräbnis» und die
Funktionen dieser Feier näher bestimmt werden sollen, wird dabei von den
schon in dieser ersten Erörterung gezeichneten Perspektiven auch künftig
auszugehen sein.

Freilich bezeichnet dieser Aufsatz eine Zäsur nicht nur in der Entwicklung

der Auffassungen und Urteile, die das Verständnis der kirchlichen
Bestattung leiten. Die Betrachtungsweise der Pfarrerrolle und der
Veranstaltungen beim Begräbnis muss ihrerseits in einem weiteren Zusammenhang

gesehen und verstanden werden: Sie ist Ausdruck eines veränderten
Begriffs der Praktischen Theologie im ganzen. In der Korrektur traditioneller

und vorherrschender Anschauungen von der Aufgabe des Pfarrers
bei der Bestattung bringt sich eine ebenso grundlegend veränderte
Anschauung von der Aufgabe der Praktischen Theologie überhaupt zur
Sprache. Mit der frage nach der «Rolle des Pfarrers beim Begräbnis» wird

1 W. Neidhart, Die Rolle des Pfarrers beim Begräbnis, in: Wort und Gemeinde, Festschrift
für Eduard Thurneysen, 1968, 226-235.



D. Rössler, Grundsätze und Erfahrung 159

die Frage «Warum Praktische Theologie?» neu gestellt und anders
beantwortet. Zur Erläuterung seines Verständnisses der Aufgabe des Pfarrers
widerspricht Neidhart einem doppelten Missverständnis: Diese Aufgabe
ergibt sich weder schon aus dem Begriff der «Verkündigung des Wortes
Gottes», noch ist sie die bloss zufällige und subjektive Leistung eines

«Abdankungspredigers».

I

Die Auffassung, dass die Beerdigung «nichts anderes» sei als Verkündigung

des Wortes Gottes, wird bei Neidhart durch eine Äusserung von
G. Harbsmeier2 belegt. Das dieser und ähnlichen Äusserungen zugrundeliegende

Verständnis der Praktischen Theologie freilich ist vor allem
dadurch gekennzeichnet, dass die Praktische Theologie hier in einem
klaren und in jeder Hinsicht eindeutigen Begriff ihrer selbst zusammenge-
fasst ist. Nicht etwa allein die Aufgabe des Pfarrers bei der Beerdigung,
überhaupt und in allen ihren Einzelheiten ist diese Aufgabe nichts anderes
als eben Verkündigung des Wortes Gottes. Damit sind für das Selbstverständnis

des Pfarrers und für seine Tätigkeiten im Blick sowohl auf die
Predigt und auf den Unterricht wie auf die Seelsorge eindeutige Verhältnisse

und Bedingungen geschaffen, die ihm in sämtlichen Fragen seiner
Praxis Grundlagen und Anleitungen zu geben vermögen. Die Frage, was
angesichts besonderer und besonders unüberschaubarer und unverständlicher

Umstände seine konkrete Aufgabe sein sollte, muss von ihm nicht
aufgeworfen werden. Sie gilt bereits vorher als beantwortet.

Dieser Begriff der Praktischen Theologie ist aus dem der Theologie im
ganzen entwickelt. Eindrückliche Beispiele dafür finden sich bei K. Barth3
und bei E. Thurneysen4. Danach ist Theologie überhaupt die «Massnahme
der Kirche»5, die aus dem Verkündigungsauftrag folgt und die in den

Fragen nach Inhalt, Herkunft und Ziel des Wortes Gottes sich ihrem Grund
und ihrem Gegenstand gemäss differenziert. Die Praktische Theologie ist
also nicht etwa ein zusätzliches und äusseres Fach der Theologie, sondern
eine sachnotwendige und aus dem Gegenstand selbst folgende theologische

2 Ebda., 226; G. Harbsmeier, Was wir an den Gräbern sagen, in: Glaube und Geschichte,
Festschrift für F. Gogarten, 1948, 98.

3 K.Barth, Kirchliche Dogmatik, I, 1,3.
4 E.Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, 21957, 9f.
5 K. Barth, a. a. O.



160 D. Rössler, Grundsätze und Erfahrung

Aufgabe, durch deren Fehlen die Theologie überhaupt unvollständig sein
würde: Die von der Praktischen Theologie wahrgenommene Frage nach
dem «Ziel der Verkündigung»6 wird durch die Verkündigung selbst
aufgeworfen.

Diese Ableitung der Praktischen Theologie aus dem Begriff der Theologie

und aus ihrem Gegenstand hat eine lange und reiche Tradition. Schon
bei Theodosius Harnack war die Theologie im Sein der Kirche begründet
und also als deren «wissenschaftliches Leben» zu begreifen und zwar als ein
«gläubiges Wissen», das «eigentlich nur der Glaube wissen und haben
kann» und dessen Zweck dadurch bestimmt ist, den «Gesamtzweck» der
Kirche und also Verkündigung und Begründung des Glaubens zu erhalten
und zu fördern.7 Diese Theologie ist scientia e praxi ad praxin ecclesiasti-

cam und muss daher abschliessen und sich vollenden in einer scientia de

praxi ecclesiastica, der Praktischen Theologie.8 Zweifellos ist ein solches
Verständnis der Praktischen Theologie geeignet, die Identität dieser Theologie

und der durch sie geleiteten Praxis in eindrücklicher Reinheit
darzustellen. Andererseits aber ist es dieser Begriff der Praktischen Theologie,
der zum radikalen Ausschluss aller empirischen Gesichtspunkte und jeder
Rücksicht auf tatsächliche und zufällige Umstände für die Bestimmung der
eigenen Aufgabe führte. Deshalb ist diesem Programm der Praktischen
Theologie schon früh widersprochen worden, und zwar im Hinblick darauf,

dass den empirischen Verhältnissen, die jede konkrete Aufgabe in der
Praxis des Pfarrers mitbestimmen und mitprägen, eine wesentliche und
auch eine theologische Bedeutung nicht abgesprochen werden kann.9

Im Sinne dieser Argumentation dürfte auch der Beitrag Neidharts zu
verstehen sein. Die Praktische Theologie ist unter dem Eindruck derartiger
Argumente im Verlauf der jüngsten Epoche ihrer Geschichte in ein neues
Stadium eingetreten: Es steht nahezu überall fest, dass sie sich zur Bestimmung

ihrer Aufgaben vor allem an den empirischen Vorgaben und an den
praktischen Erfahrungen und Einsichten zu orientieren habe. Seither ist die
Situation der Praktischen Theologie im ganzen dadurch gekennzeichnet,
dass die Hauptfelder ihrer Arbeit wie grosse Blöcke nebeneinander stehen
und kaum noch verbunden scheinen. Religionspädagogik, Seelsorge und
auch Homiletik sind an den für sie jeweils charakteristischen praktischen

6 Ebda.
7 Th.Harnack, Praktische Theologie, Bd. 1, 1877, 6ff.
8 Ebda., 19.
9 Als ein Beispiel, das für viele stehen mag, sei hier an das Programm der Praktischen

Theologie erinnert, das F.Niebergall entworfen hat (Praktische Theologie, 2 Bde., 1918 ff.)



D. Rössler, Grundsätze und Erfahrung 161

Fragen orientiert und wurden im Sinn einer durchgehenden Spezialisierung

verselbständigt und nach jeweils eigenen Gesichtspunkten fortentwik-
kelt. Zu den Folgen dieser Spezialisierung gehört nicht nur die Isolierung
der Arbeitsgebiete gegeneinander, sondern auch die Aufteilung oder innere
Differenzierung der Fächer selbst, deren einzelne Teilgebiete in die Hände
zuständiger Spezialisten gegeben sind und daher auch untereinander nicht
mehr ohne weiteres verbunden scheinen. Das gilt für die unterschiedlichen
psychologischen Arbeitsrichtungen in der Seelsorge ebenso wie etwa für
das Verhältnis der religionspädagogischen Arbeitsgebiete Konfirmandenunterricht

einerseits und Religionsunterricht im tertiären Bildungsbereich
andererseits. Zu den Folgen der Spezialisierung gehört indessen nicht
zuletzt der Sachverhalt, dass für die grossen Arbeitsfelder der Praktischen
Theologie jeweils eigene und voneinander unabhängige Begründungs- und
Legitimationstheorien entwickelt wurden. Sie werden im Rahmen ihrer
begrenzten Aufgaben verstanden und nicht aus einem übergreifenden
Zusammenhang heraus. So kann der Religionsunterricht durch eine
Schultheorie oder eine Religionstheorie begründet werden und die Seelsorge
durch anthropologische oder psychologische Hypothesen. Die Schule, so

wird gesagt, wäre unvollständig ohne den Religionsunterricht, und also

ergibt sich dessen Notwendigkeit aus einem allgemeinen gesellschaftlichen
Desiderat, dessen Gewicht kaum in Zweifel gezogen werden kann. Ähnlich
argumentieren solche Begründungen, die die seelsorgerliche Aufgabe von
den Bedürfnissen kranker oder in Konflikte geratener Menschen ableiten.
Wird schliesslich die Predigt demgegenüber allein als innerkirchliche
Veranstaltung angesehen, dann ist die Trennung der drei grossen Arbeitsfelder
der Praktischen Theologie vollends deutlich. Ein Zeichen gerade dieser aus
Differenzierung und Spezialisierung folgenden Aufspaltung ist schliesslich
der Versuch, die verlorene Zusammengehörigkeit durch die Behauptung
wieder herzustellen, dass das eigene Arbeitsgebiet Methode und Arbeitsform

für die gesamte Praktische Theologie bilde: Die ganze Praktische
Theologie sollte dann, so wird vorgeschlagen, von der Pastoralpsychologie
oder von der Pädagogik her zu begreifen sein.

II

Dieser Entwicklung in der Praktischen Theologie gegenüber muss die
Frage aufgeworfen werden, ob denn auf den Zusammenhang der Arbeitsfelder

tatsächlich ohne Verlust auch verzichtet werden könnte oder ob sich
nicht vielmehr gerade angesichts der Differenzierung und Zersplitterung



162 D. Rössler, Grundsätze und Erfahrung

der praktisch-theologischen Arbeitsfelder und Methoden die Gründe, die
einen in sich zusammenhängenden und geschlossenen Begriff der Praktischen

Theologie fordern, nachhaltig und unüberhörbar zur Geltung bringen.

Die Ausarbeitung eines solchen konsistenten und einheitlichen
Begriffs der Praktischen Theologie müsste dann als wesentliche Aufgabe
der Praktischen Theologie selbst erscheinen.

Zu den Gründen, die in diesem Sinn die Einheit der Praktischen Theologie

fordern, gehört zunächst der Sachverhalt, dass die Legitimität der
Praxis, deren Theorie die Praktische Theologie bilden soll, ohne solche
Einheit und ohne den inneren Zusammenhang aller Felder dieser Praxis
kaum zu denken ist. Legitim ist das kirchliche Handeln dann, wenn es aus

prinzipiellen und für alle Christen konsensfähigen Gründen hergeleitet
wird. Fehlen solche Gründe, dann kann sich das Handeln bestenfalls auf
subjektive Überzeugungen einzelner berufen: Der eine mag dann dies, der
andere jenes für wichtig halten. Überzeugend können auch solche Gründe
sein. Aber sie zeigen nicht, dass hier ein Handeln «der Kirche» begründet
wird. Es ist nur konsequent, dass solchem Handeln gegenüber sogleich die
Frage erhoben wird, wie es denn mit seiner christlichen oder kirchlichen
«Identität» bestellt sei. Das «unterscheidend Christliche»10 kommt nicht
dann schon zur Sprache, wenn eine bestimmte christliche Praxis nur aus
ihren Aufgaben, aus Bedürftigkeiten oder Notlagen der Menschen oder der
Zeit begründet wird. Legitimität und Konsensfähigkeit solcher Praxis
werden nur dann erreicht, wenn ihre Theorie auf allgemein verbindliche
christliche Grundsätze zurückgeführt werden kann. Die Form dieser
Herleitung aus Grundsätzen aber könnte nicht für verschiedene Arbeitsfelder
der kirchlichen Praxis wiederum verschieden sein. Es würde sich daraus
vielmehr ein einheitlicher Begriff der Praktischen Theologie ergeben und
herstellen müssen.

Sodann ist es das Verständnis der Theologie überhaupt, das die Frage
nach Art und Zusammenhang der Themen in der Praktischen Theologie
aufwerfen lässt. Soll die Praktische Theologie in einem notwendigen und
sachgemässen Sinn ihrerseits Theologie sein, dann wird sich ihre Theorie
nicht auf allgemeine religiöse Reflexion, auf Erwägungen aus der christlichen

Ethik beschränken dürfen. Das lässt sich instruktiv an der Seelsorgelehre

Oskar Pfisters verdeutlichen. Pfister beschreibt sein Programm als

«Analytische Seelsorge» und meint damit «diejenige Tätigkeit, welche
durch Aufsuchung und Beeinflussung unbewusster Motive religiöse und

10E.Jüngel, Was ist «das unterscheidend Christliche»?, in: Unterwegs zur Sache, 1972,
296-299.



D. Rössler, Grundsätze und Erfahrung 163

sittliche Nöte und Schäden zu überwinden trachtet» ".Es zeigt sich, dass
diese Aufgabe sehr wohl christlich begründet werden kann. Pfister selbst

argumentiert zum Zweck einer solchen Legitimation mit den biblischen
Berichten vom Handeln Jesu. Diese Erzählungen, die sich als Beispiele der
Seelsorge Jesu verstehen lassen, zeigen nach Pfister, dass Jesus «das

Grundprinzip der Psychoanalyse» schon selbst vertreten habe, wenn er
«auf den eigentlichen Herd, auf die Ursache des Übels, nämlich den
religiös-sittlichen Konflikt» dringe12. Lässt man die willkürlichen und
gewaltsamen Züge solcher Auslegungen einmal ausser Betracht, so zeigt,
sich, dass in der Tat Dienste der Hilfe in kreatürlicher Not und Bedrängnis
als tätige Nächstenliebe ausgewiesen und dass sie auch im Blick auf eigene
Methoden solcher Hilfeleistung wenn auch nicht eindeutig legitimiert, so
doch auch nicht ausgeschlossen werden können. Solche Erwägungen aber
entfalten ihren Einfluss primär auf dem Gebiet persönlicher und
individueller Lebensführungen. Sie sind nicht von der Art, dass ihnen direkte
und unabweisbare Bedeutung für die Theologie überhaupt zugesprochen
werden könnte. Eine Praktische Theologie, die nach dem Modell der
Pfisterschen Seelsorgelehre aufgebaut wäre, enthielte keinen selbständigen
und eigenen Beitrag zur Theologie überhaupt und bliebe folgenlos für die
theologischen Aufgaben, die im historischen und systematischen
Zusammenhang wahrgenommen werden. Derartige Ausarbeitungen könnten den
Namen «Theologie» nur in einem uneigentlichen Sinne tragen.

III

Ein sachgemässer Begriff der Praktischen Theologie muss also beide
Momente in sich enthalten: das Moment des Prinzipiellen in der Form
christlicher Grundsätze oder dogmatischer Lehrbestimmungen auf der
einen Seite und das Moment des Empirischen, die Orientierung an
praktischen Aufgaben und an christlicher Erfahrung aufder anderen. In diesem
Sinn ist die Frage als die nach der Aufgabe des Pfarrers von Walter
Neidhart in einem eigenen Zusammenhang behandelt worden.13 Neidhart

11 O. Pfister, Analytische Seelsorge, 1927, 10.
12 Ebda., 20.
13 W. Neidhart, Der Auftrag des Theologen heute, in: Strukturprobleme der Kirche, hg.

v. Synodalrat der evangelisch-reformierten Landeskirche des Kantons Bern, 1968 (Studientage
für die Pfarrer, Heft 6), 90-106.



164 D. Rössler, Grundsätze und Erfahrung

erläutert das herrschende Bild von Beruf und Aufgabe des Pfarrers und
konstatiert dabei, dass dieses Bild von vier unterschiedlichen Richtungen
oder Positionen geprägt wird. Allen diesen Richtungen aber ist gemeinsam,
«dass sie Aufgabe und Sinn des Pfarrerberufs ausschliesslich aus theologischen

Voraussetzungen ableiten. Walter Bernet redet zwar davon, dass der
Pfarrerberuf ein Metier sei, das ganz anständig bezahlt wird, aber auch er
deduziert seine Aussagen, genauso abstrakt wie die Verkündigungstheologen,

die Liturgiker und die missionarisch Engagierten, aus Prämissen, die
aus seiner Dogmatik stammen»14. Mit dem Hinweis auf die darin liegende
«Wirklichkeitsblindheit» wird die Forderung erhoben, dass die Praktische
Theologie sich entscheidend auch an der Realität ihrer Aufgaben und den
Bedingungen ihres Handelns, wie sie von den tatsächlichen kirchlichen
Verhältnissen vorgegeben werden, zu orientieren habe.

Neidhart unterscheidet für diese praktische Orientierung der Praktischen

Theologie und also für das Moment des Empirischen in der Bildung
des Begriffs zwei Richtungen der Bezugnahme. Da ist zunächst die Kirche
als die Institution, in deren Rahmen und auf deren Boden der Beruf des
Pfarrers ausgeübt wird.15 Die Praktische Theologie muss danach, auch und
gerade, wenn sie kirchenkritische Tendenzen wahrnehmen soll, von der
wirklichen Kirche ausgehen. Neidhart spricht von einem «Kompromiss
zwischen einer theologischen Konzeption des Pfarrerberufs und den
Ansprüchen der Institution», der hier zu fordern wäre.16

Dann aber wird die Frage aufgenommen, wie die Aufgabe des Pfarrers in
ihrer Alltäglichkeit praktisch bestimmt ist, welche Erwartungen also an
seine Berufsrolle gerichtet werden. Neidhart erläutert diese Rollenerwartung

durch den Hinweis auf die verschiedenen Gruppierungen, die das
Gesamtbild einer Kirchengemeinde zu bestimmen pflegen und die eben
durch unterschiedliche Erwartungen an Person und Arbeit des Pfarrers
charakterisiert sind. Wird diese Arbeit allein von ihrer dogmatischen
Begründung und nur von der dadurch festgelegten theologischen Richtung
her verstanden, dann kann sie bestenfalls auf Zustimmung und Mitarbeit
einer Teilgruppe der Gemeinde rechnen. Die Gemeinde selbst aber und im
ganzen wird von dieser Arbeit nicht mehr erreicht. Die sachgemässe
Wahrnehmung der Aufgabe des Pfarrers setzt also eine deutliche Distanzierung

von einseitigen Zielsetzungen sowie von rigorosen Geltungsan-

14 Ebda., 96.
15 «Es geht doch nicht an, dass man die Liquidation der Volkskirche betreibt und sich für

dieses Geschäft durch die Kirchensteuern der Volkskirche finanzieren lässt», ebda. 99.
16 Ebda.



D. Rössler, Grundsätze und Erfahrung 165

Sprüchen formaler Grundsätze voraus, so wenig andererseits auf derartige
Grundsätze selbst verzichtet werden soll.

Neidhart bestimmt die Aufgabe des Pfarrers, die in dieser Weise sowohl
aus der dogmatischen Begründung wie aus der Orientierung an empirischen

Verhältnissen und Bedürfnissen verstanden werden soll, abschliessend

durch das Bild der «Bewegung»: «eine Bewegung vom Gegenstand
der Theologie zu den Menschen hin»17. Eine solche Bewegung wäre nicht
etwa eine zusätzliche oder ihm fremde Bestimmung des Gegenstandes der
Theologie. Sie ist vielmehr von diesem Gegenstand selbst gefordert und
entspricht seiner sachgemässen Wahrnehmung. Das Bild der Bewegung
aber beschreibt die Aufgabe des Theologen. Es liegt in seiner Verantwortung,

dass und wie sie zustande kommt.
Die Frage, welcher Begriff der Praktischen Theologie diesem Bild von

der Aufgabe des praktischen Theologen entspricht, ist von Neidhart selbst

nicht ausdrücklich gestellt worden. Vermutlich müsste ein solcher Begriff
ähnlich formuliert werden wie der folgende: «Praktische Theologie ist die
Verbindung von Grundsätzen der christlichen Überlieferung mit Einsichten

der gegenwärtigen Erfahrung zu der wissenschaftlichen Theorie, die die
Grundlage der Verantwortung für die geschichtliche Gestalt der Kirche
und für das gemeinsame Leben der Christen in der Kirche bildet»18. Jeder
Versuch, das Selbstverständnis der Praktischen Theologie systematisch
näher zu bestimmen und auszudrücken, wird von den der Aufgabe des

Pfarrers gewidmeten perspektivenreichen Arbeiten Neidharts wesentliche
Impulse zu empfangen haben.

Dietrich Rössler, Tübingen

17 Ebda, 106.
18 D. Rössler, Grundriss der Praktischen Theologie, 1986, 3.


	Grundsätze und Erfahrung : zum Problem des Begriffs der Praktischen Theologie

