
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Missio und Communio : zur missionarischen Dimension der kirchlichen
Seelsorge

Autor: Riess, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


148

Missio und Communio

Zur missionarischen Dimension der kirchlichen Seelsorge

«Darum braucht der Christ den Christen,
der ihm Gottes Wort sagt,
er braucht ihn immer wieder,
wenn er ungewiss und verzagt wird.
Denn aus sich selbst kann er sich
nicht helfen, ohne sich um die
Wahrheit zu betrügen...
Der Christus im eigenen Herzen
ist schwächer als der Christus im Worte
des Bruders; jener ist ungewiss,
dieser ist gewiss... Allein durch
Jesus Christus und die <fremde
Gerechtigkeit) ist ihre Gemeinschaft
begründet.»

Dietrich Bonhoeffer1

I. Mission und Missverständnis

Mission und Seelsorge miteinander in Beziehung zu setzen, mag einem
auf den ersten Blick als ein riskantes Unternehmen erscheinen. Zu sehr
sind Begriffe wie «Mission», «Missionar» oder «missionarisch» noch mit
Missverständnissen besetzt. Man kann sie schon an der Ambivalenz erahnen,

die durch eine ganze Anzahl von Assoziationen schimmert: Missionsarbeit

und Entwicklungsdienst, Christianisierung und Zivilisation, Dritte
Welt und Junge Kirchen. Es scheint seit alters zum Schatten des Wortfeldes
«Mission» zu gehören, dass sich mit ihm ein Misstrauen in Richtung
Bekehrung und Überfremdung, Propaganda und Manipulation verbindet.
Das Erwachen der Religionen und die Expansion der Jugendsekten haben
das Misstrauen eher noch genährt. Gilt nach alledem, was W. Freytag 1958
in Ghana formuliert hat: «Damals hatte die Mission Probleme. Heute ist
sie selbst zum Problem geworden»?

Die folgenden Jahrzehnte haben die missionarische Wirksamkeit freilich

in Wandlungsprozesse geführt, die nicht allein ihre Problematik,

1 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, München 1958, 9.



R. Riess, Missio und Communio 149

sondern auch ihr Potential erahnen lassen. Besonders seit der
Weltmissionskonferenz von Bangkok (1972) und der fünften Vollversammlung des

Weltkirchenrates in Nairobi (1975) sind das Bewusstsein für die Einheit
der Christen und die Erneuerung der Kirchen wie die Verantwortung für
das Wohl und das Heil der Welt und die Zukunft der Schöpfung spürbar
gewachsen. Stichwörter, wie wir sie aus der Seelsorgebewegung kennen,
erscheinen nun wie Vorzeichen einer weltweit keimenden Sensibilität:
Partnerschaft und Dialog, Präsenz und Austausch, Ganzheit des Evangeliums

und Selbstverantwortung, Kultur und Identität. Missio und
Communio - so viel ist sichtbar - geschehen in dem gleichen säkularen
Gesamtzusammenhang unserer neuzeitlichen Welt - in einem
Gesamtzusammenhang, der durchsetzt ist von Dynamik und von Polarisierung.

II. Seelsorge als Sprachgeschehen

Vom Gesichtspunkt der Sprache aus gesehen sind «Missio» und
«Communio» zwei Seiten eines umfassenden Geschehens: der Kommunikation.
Dass zwischen Menschen verschiedenster Kulturen oder gesellschaftlicher
Subkulturen eine Kommunikation überhaupt gelingt, hängt - wie wir
wissen - von einem ganzen Bündel von Faktoren ab. Ich erinnere hier nur
an Funktionen wie relative Angstfreiheit, Bezugsrahmen, Persönlichkeitsstruktur,

Rollenerwartung, Schichtzugehörigkeit oder Wertvorstellung.2
Verstehen und Verstandenwerden - ob als missionarischer oder als
seelsorgerlicher Vorgang intendiert - setzen insofern den gegenseitigen Austausch
und den Aufbau einer gemeinsamen Sprach- und Symbolwelt voraus. Sie

sind - um ein Bild von H. Faber aufzunehmen - mit jenem Vorgang zu
vergleichen, bei dem der eine Partner das Eiland des anderen so lange
umschifft, bis er einen Landeplatz entdeckt und das Ufer erreicht. Dietrich
Stollberg hat diesen Vorgang einmal am Beispiel des Missionars dargestellt:

«Seelsorge muss also den <ganzen Menschern ernst nehmen. Sie wird dann trotz unserer
heutigen Spezialisierung etwas vom Beruf des Priester-Arztes an sich haben. Sie wird fragen:
Wie kann ein Kontakt zustande kommen, damit der Klient an der Erfahrung des Seelsorgers

partizipiert? Dessen Lage ist nicht unähnlich der eines Missionars, der ein Gebiet missionieren
soll, dessen Sprache er noch nicht kennt. Die ersten Begegnungen vollziehen sich auf einer

praeverbalen Kommunikationsstufe: Er deutet, zeigt vor, ahmt nach, tauscht mit den
Eingeborenen Gegenstände aus, lebt mit ihnen und sammelt gemeinsame Erfahrungen. Er wird

2 Vgl. vom Verf., Seelsorge, Göttingen 1973, 102 ff.



150 R. Riess, Missio und Communio

sorgfaltig aufdie Deutungen hören, die die Eingeborenen den Dingen und Vorgängen beilegen ;

er wird versuchen, Namen und Sätze nachzusprechen; er eignet sich einen Wortschatz an. Erst
durch dieses Einleben, Einfühlen (<Empathie>) und Einhören kommt eine Gemeinsamkeit der
Sprache zustande, und diese erst macht dann eine verbale Kommunikation möglich...»3

III. Missionarisches Selbstverständnis: Mut zur Säkularität

Mit der Frage nach der gemeinsamen Sprach- und Symbolwelt wird
auch die Frage nach dem eigenen Selbstverständnis und der Sicht des

Gegenübers aufgeworfen. Wie getrennt sind denn die «Eilande» Kirche
und Gesellschaft? Wie tragfähig sind denn die Brücken zur Welt des
Berufes und der Familie, der Lebenskrisen und der Krankheit? Auf dem
Hintergrund der Konsultation von Glaube und Kirchenverfassung des
Ökumenischen Rates der Kirchen über den «Gottesdienst in einem
säkularisierten Zeitalter» (Uppsala 1968 / Genf 1969) mögen einem zwei
Modellvorstellungen vom Leben der Kirche in der modernen Welt vor
Augen stehen:

- das Leben im «Ghetto», in dem eine Gegengemeinschaft mit eigener
Sprache, eigener Symbolwelt und eigener Subkultur aufgebaut wird,
und

- das Leben in der «Wüste», ein Leben im Vorläufigen, bei dem die
Weiterentwicklung des gemeinsamen Sprechens, Feierns und Leidens
aufverschiedensten Wegen weitergeht und die Erwartung des Kommens
Gottes auf vielerlei Weise wachgehalten wird.
Mir erscheint für das Selbstverständnis der Kirche - sei es nun am

Sektor Liturgie, Mission oder Seelsorge festzumachen - das Symbol des

«Ghettos» von vornherein als unangebracht: Es würde Abbruch der
Kommunikation und Abgeschlossenheit der Kirche bedeuten. Wohl aber legt es

sich nahe, noch mehr über das Symbol der «Wüste», den Ort der Verheis-

sung, des Durstes und des Bundes, nachzudenken: das Leben in Aufbruch
und Übergang, in der Offenheit des Interims und des Moratoriums.
Vielleicht ist die Analogie zum Aufenthalt im Krankenhaus gar nicht so weit
hergeholt: die Angst, da nicht mehr lebendig herauszukommen, und die
Anstrengung zu überleben, die Sehnsucht nach Annahme und Hoffnung
und die Ausschau nach Heimat und Trost. Manches betonschwere
Grossklinikum erinnert ohne Zweifel an das Bild einer Wüste oder eines Laby-

3 D. Stollberg, Seelsorge und Psychotherapie, in: R. Riess, Perspektiven der Pastoralpsychologie,

Göttingen 1974, 102.



R. Riess, Missio und Communio 151

rinthes, in welchem das Leben des Patienten durch Isolierung und das

Zusammenleben des Personals durch Hierarchien beherrscht werden. Hinter

dem weitverbreiteten Ruf nach mehr «Humanität im Krankenhaus»
steckt - wie sollte es auch anders sein - der Ruf nach mehr Kommunikation.

Es wäre müssig, die Klage darüber noch auszuweiten. Es wäre auch
müssig, mit grossartigen Vorschlägen aufzuwarten. Dazu sind die Verhältnisse

vor Ort und die sozialen Konflikte viel zu komplex. Es wäre schliesslich

müssig wie misslich, nun gar dem Pfarrer und vorzugsweise dem
Krankenhauspfarrer die Verantwortung für mehr Kommunikation
aufzubürden. Vielleicht ist es sogar an der Zeit, ihn vor dem Missverständnis in
Schutz zu nehmen, als sei er allein der Missionar für Menschlichkeit. Die
Gefahr, an solchen - persönlich wie strukturell bedingten - Allmachtsvorstellungen

müde zu werden oder gar zu zerbrechen, ist nicht nur im
Arbeitsfeld der Gemeinde, sie ist auch in der Klinik mit ihrer Fluktuation
und Mobilität allzu gross. Es ist dies ein Reichtum an Menschlichkeit,
wenn da und dort, wenn zeichenhaft Raum geschaffen wird für Angst und
Klage, Resignation und Zweifel. Man mag - wie es H.-Chr. Piper einmal tut
- für die Sendung des Seelsorgers an die biblische Verheissung erinnern
und die Tragweite seines Trostamtes gerade darin erblicken:

«Sich dem, was er zu hören bekommt, aussetzen. Er kann sich nicht - wie die Füchse - in
einer geborgenen Höhle verkriechen oder in das sichere Nest fliehen - wie die Vögel unter dem
Himmel vielmehr besteht seine Nachfolge darin, dass er in der Situation der Ungeborgenheit
ausharrt und eben darum dem Angefochtenen zum Nächsten wird... Der Seelsorger gewinnt
am Krankenbett das Selbstverständnis, dass er kein <beatus possidens>, kein glücklicher
Besitzender im Blick auf Glaube, Liebe und Hoffnung ist, sondern einer, der keine Grube hat
(wie die Füchse) und kein Nest (wie die Vögel), der eben aus diesem Grunde Weggenossen

braucht, um hinter dem herzugehen, der sich zu dem Weg durch das finstere Tal bekannt
hat»4.

IV. Apostolat der Gnade

Nicht erst - aber auch - seit dem wachsenden «Pfarrerreichtum» stellt
sich das Problem der Motivation für Theologiestudium und Pfarramt. Es

stellt sich sodann an den Höhepunkten und in den Tiefen der Praxis: in den
Phasen der Anfänge, der Lebensmitte und der Abschiede. Jeder von uns hat

4 H.-Chr. Piper, Das Selbstverständnis des Krankenhauspfarrers heute, Wege zum
Menschen 29 (1977) 4 f.



152 R. Riess, Missio lind Communio

zu Zeiten die kritische Frage vor Augen: Was ist eigentlich der letzte
Grund, was die leitende Grundüberzeugung, weshalb du dein Leben in den
Dienst der Seelsorge stellst? Ist es die Sehnsucht nach Kontakt und
menschlicher Nähe, wie man sie dem sogenannten «hilflosen Helfer» zu
Recht oder zu Unrecht nachsagt? Ist es die Lust an der Lebendigkeit, mit
Menschen umzugehen? Ist es die ehedem ahnungsvolle und allmählich
fester werdende Gewissheit, zu dieser Aufgabe berufen und in dieses
Arbeitsfeld gesendet zu sein?

Wir werden - so viel steht fest - trotz ausgesuchter Methoden an die
letzten Gründe nicht herankommen. Und das ist gut so. Wir werden aber
auf der anderen Seite solche Fragen doch nicht als ungebührlich abtun
können, eine Frage etwa, wie sie sich - ähnlich wie Jesus im Johannesevangelium

- auch jedem von uns stellt: «Von wannen bist du?» Mit dieser
Frage, der Frage nach meiner Herkunft und nach meiner Zukunft zugleich,
muss ich mich auch als kirchlicher Seelsorger in Frage stellen lassen, von
welchen «Anfängen» her ich lebe und was meine Arbeit letztlich trägt: ein
biografisches Datum, das Jahrzehnte zurückreicht, eine Art Durchhalte-
und Pflichtgefühl oder - von Zeit zu Zeit - auch die Zuversicht, wenigstens
ein Stück weit aus der Wirklichkeit zu schöpfen, auf die ich andere
hinweise. Wüsste ich selbst nicht um die indikativische, die wahrhaft evangelische

Wirklichkeit des Angenommenseins und des Gehaltenwerdens, meine

Seelsorge würde zu einem Gesetz, würde zu einem Imperativ, an dem
ich mich selbst erschöpfte. Es ist insofern auch als eine Entlastung zu
betrachten, was unsere Vorväter aus ihrem Amtsverständnis empfangen
haben: Das Amt trägt die Person. Ich muss «meine» Mission nicht jedes
Mal mit meinem Menschsein legitimieren. Wir stossen mit dieser Sicht
freilich aufdie Schwierigkeit zu erklären, wie es kommt, dass ich einerseits
eine Identität im Laufe meines Lebens entfalte, sie aber andererseits nicht
gegen neue Impulse wie auch Irritationen abschirmen kann und will. Dass
ich meine Identität nicht besitze, sondern sie - beispielsweise auch über
Identifikationen mit Jesus und mit Zeugen des Glaubens - jeweils
empfange («nicht ich, sondern Christus lebt in mir»), ist ein grundlegendes
Moment in der christologischen Struktur des biblischen Menschenbildes.
Ich kann nicht über meine Mission als Seelsorger der Kirche verfügen, ich
kann sie nicht wie ein Diplom oder ein Patent besitzen. Ich brauche sie aber
auch nicht selbst aufs neue zu erschaffen oder zu erfinden. Die missionarische

Dimension der kirchlichen Seelsorge, wie sie sich auch in der
Identität des Seelsorgers niederschlägt, nimmt insofern auch an dem offenen

Prozess teil, den man für jede Persönlichkeitsentwicklung voraussetzen

muss.



R. Riess, Missio und Communio 153

«Persönliche Identität - so der amerikanische Theologe Daniel D. Williams - ist nicht
etwas, was uns Gott einfach so gibt, wie es ist. Sie muss vielmehr entdeckt und erschaffen
werden: als eine freie, hoffnungsvolle und zuverlässige Antwort gegenüber Gott und der Welt.
Frei zu sein und ein Bewusstsein von Identität zu haben, bedeutet so viel wie fähig zu sein, <Ja>

oder <Nein> zu den Formen unseres Lebens zu sagen, wie sie sind und wie sie aus Gnaden
geworden sind, und es bedeutet einzuwilligen, die Person zu sein, die wir noch nicht
sind.»5

Der Rückblick auf den Zusammenhang von Motivation und Mission
mündet - christologisch wie ekklesiologisch gesehen - nicht von ungefähr
in die Realität eschatologischer Offenheit.

V. Missionarische Aspekte kirchlicher Seelsorge

Das Amt trägt die Person. Trägt auch die Person das Amt? Sicherlich in
dem Sinne, dass die Person das Amt ausgestaltet und ihm jeweils seine

persönliche Note gibt. Es wäre jedoch kurzschlüssig anzunehmen, die
Person könne das Amt sozusagen ersetzen. Archetypische Berufsbilder wie
das des Arztes oder das des Priesters sind von zeit- und personenübergreifender

Bedeutung. So spielt zum Beispiel das «Bild» vom Arzt eine nicht
unerhebliche Rolle in der jeweiligen Arzt-Patient-Beziehung. Michael
Bahnt hat bezeichnenderweise sogar von der sogenannten «apostolischen
Mission des Arztes»6 gesprochen, die die Atmosphäre der Beziehung und
die Ausrichtung des Patienten auf den Arzt spürbar beeinflusse.

Lässt sich in Analogie zu dieser Sicht auch von einer «apostolischen
Mission des Seelsorgers» sprechen? Mir erscheinen auswahlsweise die
beiden folgenden Aspekte bedenkenswert:

(1) Rollenerwartungen sind eine nicht zu verachtende Realität. Das
haben die verschiedenen Umfragen der letzten Jahre gezeigt. Man mag eine
solche Realität scheinbar festgeschriebener Erwartungen bedauern. Sie

erklären jedenfalls die Schwerfälligkeit, an der schliesslich viele Reformen
scheitern. Gleichwohl stehen sie aber auch für eine «gnädige» Realität, die
selbst das Versagen vieler Einzelner noch erträgt. Dies mag auch ein Grund
dafür sein, weshalb das Verhältnis der Evangelischen zu ihrer Kirche
vielfach noch über den Pfarrer, den Pfarrer sozusagen als «Bürgen»
aufrechterhalten wird.

5 D. D. Williams, A Theological View ofIdentity, in: B. Oglesby, The New Shape ofPastoral
Theology, Nashville/New York 1969, 88 (Übersetzung vom Verf.).

6 Der Arzt, sein Patient und die Krankheit, Stuttgart 19653, 289ff. 309ff.



154 R. Riess, Missio und Communio

«Die Ortlosigkeit des Seelsorgers in der funktionalen Organisationsstruktur des Krankenhauses

- so eine der Schlussfolgerungen aus einer psychologischen Untersuchung über den
Krankenhausseelsorger - steht im Widerspruch zur positiven Aufnahme seiner Person in den

Einstellungen der Patienten. In der Ausübung seiner Funktion als Vertreter der Kirche sowie in
seiner Zuwendung zum einzelnen Kranken im Gespräch ist er für die Mehrzahl der Patienten
jemand, dessen Erscheinen eher positive als negative Gefühle weckt. Strikte Ablehnung
begegnet nur selten. Aufden Krankenhausseelsorger scheint ein Teil des hohen Sozialprestiges
übertragen zu werden, das der Pfarrer in unserer Gesellschaft geniesst. Der gewährte Ver-
trauensvorschuss ermöglicht es ihm, mit den meisten Patienten ins Gespräch zu
kommen»7.

In die «apostolische Mission des Seelsorgers» gehen - so gesehen -
neben den Merkmalen der Persönlichkeit auch noch andere Momente ein:
Momente der Sozialisation des Partners und des Sozialprestiges des
Pfarrerberufes, der jeweiligen Kultur und des jeweiligen Kontextes. Im «Text»,
in der Botschaft, die die «apostolische Mission des Seelsorgers» sozusagen
sendet, spricht auch der Kontext mit - eine These, die schon die ausführliche

Untersuchung von Seward Hiltner und Lowell G.Colston seinerzeit
bekräftigt hat.8

(2) Jeder Seelsorger kommuniziert auch eine Perspektive. Jeder Seelsorger

kommuniziert auch seine Perspektive. «Wir sind wie eingesponnen in
Kommunikation - lautet eine der elementaren Aussagen von Paul Watz-
lawick über die menschliche Kommunikation - wenn man also akzeptiert,

dass alles Verhalten in einer zwischenmenschlichen Situation
Mitteilungscharakter hat, d. h. Kommunikation ist, so folgt daraus, dass man, wie
immer man es auch versuchen mag, nicht nicht kommunizieren kann».9
Kein Seelsorger kann deshalb auf Dauer die Frage nach der «Missionarischen

Dimension» seiner Seelsorge umgehen. Kein Seelsorger kann sie -
diese elementare Dimension seines Daseins für andere und mit anderen -
vor sich und vor anderen verstecken. Selbst das Zitat ist noch ein Zeichen,
was von mir und über mich - mehr oder weniger verschlüsselt - an andere
vermittelt werden soll. Geradezu unbarmherzig geht deshalb Martin Walser

mit einem jungen Krankenhauspfarrer ins Gericht, der es sich
angewöhnt hat, in der Sprache biblischer Zitate einherzugehen:

«Was hatten wir dem jungen Pfarrer getan, dass er nicht ein einziges Wort wagte, das nicht
in einen Spruch verpackt war? Aber vielleicht waren auch eigene Sätze dabei, und ich habe es

7 B. Busche, Der Krankenhauspfarrer. Eine empirische Untersuchung der Einstellungen
und Erwartungen von Patienten (unveröffentlichte Diplomarbeit für Psychologen), Erlangen
1968.

8 S. Hiltner/L.G. Colston, The Context of Pastoral Counseling, Nashville/New York 1961.
9 P. Watzlawick/J.H. Beavin/D.D. Jackson, Menschliche Kommunikation, Bern 1971, 37. 51.



R. Riess, Missio und Communio 155

bloss nicht bemerkt, weil er alles so aufsagte. Mit einer Stimme, die klang wie Schritte auf
Glatteis, wenn kein Wasser mehr darunter ist. Auch ein Gesunder hätte ihm nur mit immer
beklommenerem Herzen zuhören können. Ich weiss nicht, ob ich ihn den idealen
Krankenhauspfarrer nennen darf. Es ist ein gut Ding, ein festes Herz zu haben, sagte er, als er den
herzschwachen Flintrop erreicht hatte, eine Schulter immer voraus, die andere nachziehend.
Der Pirschgang eines Alpträumers...»10

Jeder Seelsorger - das ist eine Schwierigkeit wie eine Chance -
kommuniziert seine Perspektive, und sei es chiffriert in der Gestalt des Zitates.
In seinem Selbstverständnis ist auch eine Sicht, eine Vision, eine Perspektive

enthalten: eine Eschatologie und eine Ethik der «Letzten Dinge».
Diese Perspektive mag in dem einen oder anderen urtümlichen Bild ihre
Prägnanz gewinnen: im Bild des Propheten oder des Priesters, des Lehrers
oder des Therapeuten. Josef Mayer-Scheu beispielsweise findet für seine

Perspektive das Bild vom «Botschafter für eine andere Dimension» und
vom «Begleiter» auf dem Weg dahin als besonders anschaulich und
angemessen. «Jeder Mensch braucht die Erfahrung des <Begleiters> als
Transzendenzerfahrung, die ihn befähigt zum Aushalten, zum Weitergehen, zur
Grenzüberschreitung, zur Akzeptation der eigenen Grenze, zum Humor in
der Ausweglosigkeit, zum Frieden und zur Freude».11

VI. Apostolische Mission und Eucharistisches Leben

Die missionarische Dimension, wie sie auch die kirchliche Seelsorge
durchzieht, erweist sich schliesslich als eine Dimension, die in unserer Welt
der harten Daten, der Leistung und der Aktivität leicht verloren geht: die
Dimension des Empfangens. Der Bote empfängt die Botschaft, er muss sie

nicht erzeugen oder erfinden. Was Gerhard Ebeling an vielen Grundbegriffen

des christlichen Glaubens aufzeigt, gewinnt auch an den Begriffen
«Bote» und «Botschaft» seine Geltung: die Grundvorgänge des Lebens
und Glaubens sind kommunikativer Art. Damit entstehen sicherlich viele
Probleme und Konflikte. Dadurch entsteht aber auch so etwas wie ein
Potential für ein reicheres und wacheres, rücksichtsvolleres und weiteres
Leben. Drei Beispiele sind mir in dieser Hinsicht von Bedeutung:

(1) Die Prozesse meiner Spiritualität.
Die «missionarische Dimension» und ihr Anschluss zu einem ganzheitlichen

Denken gestatten mir mehr und mehr, auch meine eigene Spiritua-

10M.Walser, Halbzeit, Frankfurt 1964.
11 J.Mayer-Scheu, Seelsorge im Krankenhaus, Mainz 1977, 24. 36.



156 R. Riess, Missio und Communio

lität ins Spiel zu bringen. Ich brauche nicht meine Motivation und meine
Mission, die Aussenwelt und die schönen Innenräume abzuspalten. Sehe

ich meine Kirche aufdem Weg zu einer Einheit des Glaubens, so wird mir
die Einheit des Glaubens zu einer Entdeckung neuen Lebens: Mein Reden
und Handeln hat mit meinem Glauben und Hoffen zu tun. Mir sind nicht
allein die sichtbaren und spürbaren Vorgänge des Lebens, mir sind auch die
stillen und frommen Visionen vom Leben angesichts des Todes wesentlich
geworden. Ich brauche mich dessen nicht zu schämen, was mir Feuer, Licht
und Atem für mein Leben gibt. Ich brauche sie fortan auch nicht verschämt
draussen vor der Tür zu lassen. Vermutlich wollen das die Partner meiner
Gespräche auch gar nicht.

«Ich werde nicht versuchen - so Albert Camus jedenfalls -, irgendetwas an meinen oder
Ihren Gedanken (so weit ich sie beurteilen kann) zu ändern, um eine uns allen wohlgefällige
Versöhnung der Standpunkte herbeizuführen. Vielmehr möchte ich Ihnen sagen, dass die Welt
ein echtes Zwiegespräch nötig hat, dass das Gegenteil eines Dialogs ebenso Lüge heisst wie
Schweigen und dass ein Zwiegespräch deshalb nur zwischen Menschen möglich ist, die das

bleiben, was sie sind und wahr sprechen. Mit anderen Worten: Die heutige Welt verlangt von
den Christen, dass sie Christen bleiben. Kürzlich hörte ich in der Sorbonne, wie ein katholischer

Priester sich an einen sozialistischen Redner wandte und öffentlich versicherte, auch er
sei antiklerikal. Wohlan, ich liebe keine Priester, die antiklerikal sind, wie ich keine Philosophen

liebe, die sich ihrer selbst schämen».12

(2) Das Partizipieren am Sakramentalen, an den geistlichen Gaben, wie
ich sie im Gottesdienst, im Meditieren der Schrift, im Gespräch, im
«mutuum colloquium» und in der «consolatio fratrum» empfange.

Der Streit, der für einige Zeit darum ging, wo denn die neuere Seelsorge
das Wort der Schrift, das Gebet und das sakramentale Leben lasse, ist ein
müssiger Streit. Woraus sonst wollen wir denn als Seelsorger leben als aus
den «spiritual resources», den Quellen des geistlichen, des ganzheitlichen
Lebens? Einer Zeit, in der man in den Tiefen der Erde bohrt und in der man
um die «Ressourcen» dieser Erde besorgt ist, sollte die Erkenntnis zugänglich

werden: Dass wir uns auch um die Tiefen des Menschen kümmern und
besorgt sein müssen, aus welchen «Ressourcen», aus welchen Quellen er
sein Leben speist. Die Klinik mit ihren Zeichen der Versorgung und der
Fristung des Lebens - den Tabletten und Spritzen, Tropfen und Tropfern -
gibt uns Tag für Tag einen eigenen Anschauungsunterricht. Wahrscheinlich

stehen wir heute wieder am Anfang, zu verstehen und zu vermitteln,
was die Sakramente und das Sakramentale in allen seinen Modifikationen
für den heutigen Menschen bedeuten können.

12 A. Camus, Fragen der Zeit, 1960, 60.



R. Riess, Missio und Communio 157

(3) Die Präsenz einer «Communio», die den Kontext und den
institutionellen Charakter der Kirche übersteigt. Ihre Realisierung ist uns wohl
immer voraus. Man könnte sie bestenfalls mit Reflexen, sozusagen den
Reflexen einer «communio sanctorum», einer «Kirche-für-andere» (Bon-
hoeffer) zu beschreiben versuchen:

Als Reservoir lebendiger Gruppen und als gelebtes Priestertum aller
Gläubigen, das schliesslich auch das Professionelle der Seelsorger-Ratsu-
chenden-Beziehung überflüssig macht; als missionarischer Gemeindeaufbau,

in dem auch die Stigmatisierten unserer Gesellschaft - seien es

Alkoholiker und Arbeitslose, psychisch Kranke und Strafentlassene - sich
aufgehoben und angenommen wissen. In einer Zeit und bei einem Zustand
von Kirche, der selbst für Zweierbeziehungen in Seelsorge und Beratung
nur begrenzte Möglichkeiten bietet, muss ein solcher Ausblick wie ein
Traum und wie eine Utopie von «missio und communio» erscheinen.
Warum auch nicht! Wahrscheinlich hat die Tagesarbeit der Mission wie
der Seelsorge schon immer der Transparenz der Träume bedurft, um wach
zu werden und schrittweise wahrzuhaben, was uns am Horizont dieser
Welt verheissen ist: die communio in jener «Stadt Gottes», zu der die
Völker kommen und im Frieden und in Versöhnung miteinander leben.

Richard Riess, Neuendettelsau


	Missio und Communio : zur missionarischen Dimension der kirchlichen Seelsorge

