Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Missio und Communio : zur missionarischen Dimension der kirchlichen
Seelsorge

Autor: Riess, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

148

Missio und Communio
Zur missionarischen Dimension der kirchlichen Seelsorge

«Darum braucht der Christ den Christen,
der ihm Gottes Wort sagt,
er braucht ihn immer wieder,
wenn er ungewiss und verzagt wird.
Denn aus sich selbst kann er sich
nicht helfen, ohne sich um die
Wahrheit zu betriigen...
Der Christus im eigenen Herzen
ist schwicher als der Christus im Worte
des Bruders; jener ist ungewiss,
dieser ist gewiss... Allein durch
Jesus Christus und die «fremde
Gerechtigkeit> ist ihre Gemeinschaft
begriindet.»

Dietrich Bonhoeffer!

1. Mission und Missverstindnis

Mission und Seelsorge miteinander in Beziehung zu setzen, mag einem
auf den ersten Blick als ein riskantes Unternehmen erscheinen. Zu sehr
sind Begriffe wie «Mission», « Missionar» oder «missionarisch» noch mit

. Missverstidndnissen besetzt. Man kann sie schon an der Ambivalenz erah-
nen, die durch eine ganze Anzahl von Assoziationen schimmert: Missions-
arbeit und Entwicklungsdienst, Christianisierung und Zivilisation, Dritte
Welt und Junge Kirchen. Es scheint seit alters zum Schatten des Wortfeldes
«Mission» zu gehoren, dass sich mit ihm ein Misstrauen in Richtung
Bekehrung und Uberfremdung, Propaganda und Manipulation verbindet.
Das Erwachen der Religionen und die Expansion der Jugendsekten haben
das Misstrauen eher noch gendhrt. Gilt nach alledem, was W. Freytag 1958
in Ghana formuliert hat: «Damals hatte die Mission Probleme. Heute ist
sie selbst zum Problem geworden»?

Die folgenden Jahrzehnte haben die missionarische Wirksamkeit frei-
lich in Wandlungsprozesse gefiihrt, die nicht allein ihre Problematik,

1 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, Miinchen 1958, 9.



R. Riess, Missio und Communio 149

sondern auch ihr Potential erahnen lassen. Besonders seit der Weltmis-
sionskonferenz von Bangkok (1972) und der fiinften Vollversammlung des
Weltkirchenrates in Nairobi (1975) sind das Bewusstsein fiir die Einheit
der Christen und die Erneuerung der Kirchen wie die Verantwortung fiir
das Wohl und das Heil der Welt und die Zukunft der Schopfung spiirbar
gewachsen. Stichworter, wie wir sie aus der Seelsorgebewegung kennen,
erscheinen nun wie Vorzeichen einer weltweit keimenden Sensibilitét:
Partnerschaft und Dialog, Prisenz und Austausch, Ganzheit des Evange-
liums und Selbstverantwortung, Kultur und Identitidt. Missio und Com-
munio — so viel ist sichtbar — geschehen in dem gleichen sdkularen
Gesamtzusammenhang unserer neuzeitlichen Welt — in einem Gesamtzu-
sammenhang, der durchsetzt ist von Dynamik und von Polarisierung.

I1. Seelsorge als Sprachgeschehen

Vom Gesichtspunkt der Sprache aus gesehen sind «Missio» und « Com-
munioy zwei Seiten eines umfassenden Geschehens: der Kommunikation.
Dass zwischen Menschen verschiedenster Kulturen oder gesellschaftlicher
Subkulturen eine Kommunikation iiberhaupt gelingt, hdngt — wie wir
wissen — von einem ganzen Biindel von Faktoren ab. Ich erinnere hier nur
an Funktionen wie relative Angstfreiheit, Bezugsrahmen, Personlichkeits-
struktur, Rollenerwartung, Schichtzugehorigkeit oder Wertvorstellung.?
Verstehen und Verstandenwerden — ob als missionarischer oder als seelsor-
gerlicher Vorgang intendiert — setzen insofern den gegenseitigen Austausch
und den Aufbau einer gemeinsamen Sprach- und Symbolwelt voraus. Sie
sind — um ein Bild von H. Faber aufzunehmen — mit jenem Vorgang zu
vergleichen, bei dem der eine Partner das Eiland des anderen so lange
umschifft, bis er einen Landeplatz entdeckt und das Ufer erreicht. Dietrich
Stollberg hat diesen Vorgang einmal am Beispiel des Missionars darge-
stellt:

«Seelsorge muss also den «<ganzen Menschen» ernst nehmen. Sie wird dann trotz unserer
heutigen Spezialisierung etwas vom Beruf des Priester-Arztes an sich haben. Sie wird fragen:
Wie kann ein Kontakt zustande kommen, damit der Klient an der Erfahrung des Seelsorgers
partizipiert? Dessen Lage ist nicht unéhnlich der eines Missionars, der ein Gebiet missionieren
soll, dessen Sprache er noch nicht kennt. Die ersten Begegnungen vollziehen sich auf einer
praeverbalen Kommunikationsstufe: Er deutet, zeigt vor, ahmt nach, tauscht mit den Einge-
borenen Gegenstdnde aus, lebt mit ihnen und sammelt gemeinsame Erfahrungen. Er wird

2Vgl. vom Verf., Seelsorge, Gottingen 1973, 102ff.



150 R. Riess, Missio und Communio

sorgfdltig auf die Deutungen horen, die die Eingeborenen den Dingen und Vorgéngen beilegen;
er wird versuchen, Namen und Sitze nachzusprechen; er eignet sich einen Wortschatz an. Erst
durch dieses Einleben, Einfiihlen (<Empathie») und Einh6ren kommt eine Gemeinsamkeit der
Sprache zustande, und diese erst macht dann eine verbale Kommunikation moglich...»3

II1. Missionarisches Selbstverstindnis: Mut zur Sdkularitdt

Mit der Frage nach der gemeinsamen Sprach- und Symbolwelt wird
auch die Frage nach dem cigenen Selbstverstindnis und der Sicht des
Gegeniibers aufgeworfen. Wie getrennt sind denn die «Eilande» Kirche
und Gesellschaft? Wie tragfihig sind denn die Briicken zur Welt des
Berufes und der Familie, der Lebenskrisen und der Krankheit? Auf dem
Hintergrund der Konsultation von Glaube und Kirchenverfassung des
Okumenischen Rates der Kirchen iiber den «Gottesdienst in einem siku-
larisierten Zeitalter» (Uppsala 1968 / Genf 1969) mogen einem zwel
Modellvorstellungen vom Leben der Kirche in der modernen Welt vor
Augen stehen:

— das Leben im «Ghetto», in dem eine Gegengemeinschaft mit eigener
Sprache, eigener Symbolwelt und eigener Subkultur aufgebaut wird,
und

— das Leben in der «Wiiste», ein Leben im Vorldufigen, bei dem die
Weiterentwicklung des gemeinsamen Sprechens, Feierns und Leidens
auf verschiedensten Wegen weitergeht und die Erwartung des Kommens
Gottes auf vielerlei Weise wachgehalten wird.

Mir erscheint fiir das Selbstverstdndnis der Kirche — sei es nun am
Sektor Liturgie, Mission oder Seelsorge festzumachen — das Symbol des
«Ghettos» von vornherein als unangebracht: Es wiirde Abbruch der Kom-
munikation und Abgeschlossenheit der Kirche bedeuten. Wohl aber legt es
sich nahe, noch mehr iiber das Symbol der « Wiiste», den Ort der Verheis-
sung, des Durstes und des Bundes, nachzudenken: das Leben in Aufbruch
und Ubergang, in der Offenheit des Interims und des Moratoriums. Viel-
leicht ist die Analogie zum Aufenthalt im Krankenhaus gar nicht so weit
hergeholt: die Angst, da nicht mehr lebendig herauszukommen, und die
Anstrengung zu iiberleben, die Sehnsucht nach Annahme und Hoffnung
und die Ausschau nach Heimat und Trost. Manches betonschwere Gross-
klinikum erinnert ohne Zweifel an das Bild einer Wiiste oder eines Laby-

3 D. Stollberg, Seelsorge und Psychotherapie, in: R. Riess, Perspektiven der Pastoralpsy-
chologie, Gottingen 1974, 102.



R. Riess, Missio und Communio 151

rinthes, in welchem das Leben des Patienten durch Isolierung und das
Zusammenleben des Personals durch Hierarchien beherrscht werden. Hin-
ter dem weitverbreiteten Ruf nach mehr « Humanitidt im Krankenhaus»
steckt — wie sollte es auch anders sein — der Ruf nach mehr Kommunika-
tion. Es wire miissig, die Klage dariiber noch auszuweiten. Es wire auch
miissig, mit grossartigen Vorschldgen aufzuwarten. Dazu sind die Verhilt-
nisse vor Ort und die sozialen Konflikte viel zu komplex. Es wire schliess-
lich miissig wie misslich, nun gar dem Pfarrer und vorzugsweise dem
Krankenhauspfarrer die Verantwortung fiir mehr Kommunikation aufzu-
biirden. Vielleicht ist es sogar an der Zeit, ihn vor dem Missverstindnis in
Schutz zu nehmen, als sei er allein der Missionar fiir Menschlichkeit. Die
Gefahr, an solchen — personlich wie strukturell bedingten — Allmachtsvor-
stellungen miide zu werden oder gar zu zerbrechen, ist nicht nur im
Arbeitsfeld der Gemeinde, sie ist auch in der Klinik mit ihrer Fluktuation
und Mobilitét allzu gross. Es ist dies ein Reichtum an Menschlichkeit,
wenn da und dort, wenn zeichenhaft Raum geschaffen wird fiir Angst und
Klage, Resignation und Zweifel. Man mag — wie es H.-Chr. Piper einmal tut
— fuir die Sendung des Seelsorgers an die biblische Verheissung erinnern
und die Tragweite seines Trostamtes gerade darin erblicken:

«Sich dem, was er zu horen bekommt, aussetzen. Er kann sich nicht — wie die Fiichse — in
einer geborgenen Hohle verkriechen oder in das sichere Nest fliehen — wie die Végel unter dem
Himmel —; vielmehr besteht seine Nachfolge darin, dass er in der Situation der Ungeborgenheit
ausharrt und eben darum dem Angefochtenen zum Nichsten wird. .. Der Seelsorger gewinnt
am Krankenbett das Selbstverstindnis, dass er kein <beatus possidens», kein gliicklicher
Besitzender im Blick auf Glaube, Liebe und Hoffnung ist, sondern einer, der keine Grube hat
(wie die Fiichse) und kein Nest (wie die Vogel), der eben aus diesem Grunde Weggenossen
braucht, um hinter dem herzugehen, der sich zu dem Weg durch das finstere Tal bekannt
hat»4.

IV. Apostolat der Gnade

Nicht erst — aber auch - seit dem wachsenden «Pfarrerreichtum» stellt
sich das Problem der Motivation fiir Theologiestudium und Pfarramt. Es
stellt sich sodann an den Hohepunkten und in den Tiefen der Praxis: in den
Phasen der Anfiange, der Lebensmitte und der Abschiede. Jeder von uns hat

4 H.-Chr. Piper, Das Selbstverstindnis des Krankenhauspfarrers heute, Wege zum Men-
schen 29 (1977) 4f.



152 R. Riess, Missio und Communio

zu Zeiten die kritische Frage vor Augen: Was ist eigentlich der letzte
Grund, was die leitende Grundiiberzeugung, weshalb du dein Leben in den
Dienst der Seelsorge stellst? Ist es die Sehnsucht nach Kontakt und
menschlicher Nidhe, wie man sie dem sogenannten «hilflosen Helfer» zu
Recht oder zu Unrecht nachsagt? Ist es die Lust an der Lebendigkeit, mit
Menschen umzugehen? Ist es die ehedem ahnungsvolle und allmihlich
fester werdende Gewissheit, zu dieser Aufgabe berufen und in dieses
Arbeitsfeld gesendet zu sein?

Wir werden - so viel steht fest — trotz ausgesuchter Methoden an die
letzten Griinde nicht herankommen. Und das ist gut so. Wir werden aber
auf der anderen Seite solche Fragen doch nicht als ungebiihrlich abtun
konnen, eine Frage etwa, wie sie sich — dhnlich wie Jesus im Johannesevan-
gelium - auch jedem von uns stellt: «Von wannen bist du?» Mit dieser
Frage, der Frage nach meiner Herkunft und nach meiner Zukunft zugleich,
muss ich mich auch als kirchlicher Seelsorger in Frage stellen lassen, von
welchen «Anfingen» her ich lebe und was meine Arbeit letztlich trigt: ein
biografisches Datum, das Jahrzehnte zuriickreicht, eine Art Durchhalte-
und Pflichtgefiihl oder — von Zeit zu Zeit — auch die Zuversicht, wenigstens
ein Stiick weit aus der Wirklichkeit zu schopfen, auf die ich andere hin-
weise. Wiisste ich selbst nicht um die indikativische, die wahrhaft evange-
lische Wirklichkeit des Angenommenseins und des Gehaltenwerdens, mei-
ne Seelsorge wiirde zu einem Gesetz, wiirde zu einem Imperativ, an dem
ich mich selbst erschopfte. Es ist insofern auch als eine Entlastung zu
betrachten, was unsere Vorviter aus ihrem Amtsverstindnis empfangen
haben: Das Amt trigt die Person. Ich muss «meine» Mission nicht jedes
Mal mit meinem Menschsein legitimieren. Wir stossen mit dieser Sicht
freilich auf die Schwierigkeit zu erkldaren, wie es kommt, dass ich einerseits
eine Identitdt im Laufe meines Lebens entfalte, sie aber andererseits nicht
gegen neue Impulse wie auch Irritationen abschirmen kann und will. Dass
ich meine Identitédt nicht besitze, sondern sie — beispielsweise auch iiber
Identifikationen mit Jesus und mit Zeugen des Glaubens — jeweils emp-
fange («nicht ich, sondern Christus lebt in miry»), ist ein grundlegendes
Moment in der christologischen Struktur des biblischen Menschenbildes.
Ich kann nicht {iber meine Mission als Seelsorger der Kirche verfiigen, ich
kann sie nicht wie ein Diplom oder ein Patent besitzen. Ich brauche sie aber
auch nicht selbst aufs neue zu erschaffen oder zu erfinden. Die missiona-
rische Dimension der kirchlichen Seelsorge, wie sie sich auch in der
Identitdt des Seelsorgers niederschlidgt, nimmt insofern auch an dem offe-
nen Prozess teil, den man fiir jede Personlichkeitsentwicklung vorausset-
Zen muss.



R. Riess, Missio und Communio 153

«Personliche Identitdt — so der amerikanische Theologe Daniel D. Williams - ist nicht
etwas, was uns Gott einfach so gibt, wie es ist. Sie muss vielmehr entdeckt und erschaffen
werden: als eine freie, hoffnungsvolle und zuverldssige Antwort gegeniiber Gott und der Welt.
Frei zu sein und ein Bewusstsein von Identitét zu haben, bedeutet so viel wie fihig zu sein, <Ja»
oder «Nein» zu den Formen unseres Lebens zu sagen, wie sie sind und wie sie aus Gnaden
geworden sind, und es bedeutet einzuwilligen, die Person zu sein, die wir noch nicht
sind.»’

Der Riickblick auf den Zusammenhang von Motivation und Mission
miindet - christologisch wie ekklesiologisch gesehen — nicht von ungefihr
in die Realitédt eschatologischer Offenheit.

V. Missionarische Aspekte kirchlicher Seelsorge

Das Amt triagt die Person. Trigt auch die Person das Amt? Sicherlich in
dem Sinne, dass die Person das Amt ausgestaltet und ihm jeweils seine
personliche Note gibt. Es wire jedoch kurzschliissig anzunehmen, die
Person konne das Amt sozusagen ersetzen. Archetypische Berufsbilder wie
das des Arztes oder das des Priesters sind von zeit- und personeniibergrei-
fender Bedeutung. So spielt zum Beispiel das «Bild» vom Arzt eine nicht
unerhebliche Rolle in der jeweiligen Arzt-Patient-Beziehung. Michael
Balint hat bezeichnenderweise sogar von der sogenannten «apostolischen
Mission des Arztes»® gesprochen, die die Atmosphire der Beziehung und
die Ausrichtung des Patienten auf den Arzt spiirbar beeinflusse.

Liasst sich in Analogie zu dieser Sicht auch von einer «apostolischen
Mission des Seelsorgers» sprechen? Mir erscheinen auswahlsweise die
beiden folgenden Aspekte bedenkenswert:

(1) Rollenerwartungen sind eine nicht zu verachtende Realitdt. Das
haben die verschiedenen Umfragen der letzten Jahre gezeigt. Man mag eine
solche Realitdt scheinbar festgeschriebener Erwartungen bedauern. Sie
erkldren jedenfalls die Schwerfilligkeit, an der schliesslich viele Reformen
scheitern. Gleichwohl stehen sie aber auch fiir eine «gnéadige» Realitit, die
selbst das Versagen vieler Einzelner noch ertragt. Dies mag auch ein Grund
dafiir sein, weshalb das Verhiltnis der Evangelischen zu ihrer Kirche
vielfach noch iiber den Pfarrer, den Pfarrer sozusagen als «Biirgen» auf-
rechterhalten wird.

> D.D. Williams, A Theological View of Identity, in: B. Oglesby, The New Shape of Pastoral
Theology, Nashville/New York 1969, 88 (Ubersetzung vom Verf.).
6 Der Arzt, sein Patient und die Krankheit, Stuttgart 19653, 289 ff. 309 ff.



154 R. Riess, Missio und Communio

«Die Ortlosigkeit des Seelsorgers in der funktionalen Organisationsstruktur des Kranken-
hauses - so eine der Schlussfolgerungen aus einer psychologischen Untersuchung iiber den
Krankenhausseelsorger — steht im Widerspruch zur positiven Aufnahme seiner Person in den
Einstellungen der Patienten. In der Ausiibung seiner Funktion als Vertreter der Kirche sowie in
seiner Zuwendung zum einzelnen Kranken im Gesprich ist er fiir die Mehrzahl der Patienten
jemand, dessen Erscheinen eher positive als negative Gefiihle weckt. Strikte Ablehnung
begegnet nur selten. Auf den Krankenhausseelsorger scheint ein Teil des hohen Sozialprestiges
iibertragen zu werden, das der Pfarrer in unserer Gesellschaft geniesst. Der gewidhrte Ver-
trauensvorschuss ermoglicht es ihm, mit den meisten Patienten ins Gespriach zu kom-
men»’.

In die «apostolische Mission des Seelsorgers» gehen — so gesehen —
neben den Merkmalen der Personlichkeit auch noch andere Momente ein:
Momente der Sozialisation des Partners und des Sozialprestiges des Pfar-
rerberufes, der jeweiligen Kultur und des jeweiligen Kontextes. Im «Text»,
in der Botschaft, die die «apostolische Mission des Seelsorgers» sozusagen
sendet, spricht auch der Kontext mit — eine These, die schon die ausfiihr-
liche Untersuchung von Seward Hiltner und Lowell G.Colston seinerzeit
bekriftigt hat.®

(2) Jeder Seelsorger kommuniziert auch eine Perspektive. Jeder Seelsor-
ger kommuniziert auch seine Perspektive. « Wir sind wie eingesponnen in
Kommunikation — lautet eine der elementaren Aussagen von Paul Watz-
lawick iiber die menschliche Kommunikation - ... wenn man also akzep-
tiert, dass alles Verhalten in einer zwischenmenschlichen Situation Mittei-
lungscharakter hat, d. h. Kommunikation ist, so folgt daraus, dass man, wie
immer man es auch versuchen mag, nicht nicht kommunizieren kann».?
Kein Seelsorger kann deshalb auf Dauer die Frage nach der «Missionari-
schen Dimension» seiner Seelsorge umgehen. Kein Seelsorger kann sie —
diese elementare Dimension seines Daseins fiir andere und mit anderen —
vor sich und vor anderen verstecken. Selbst das Zitat ist noch ein Zeichen,
was von mir und iiber mich — mehr oder weniger verschliisselt — an andere
vermittelt werden soll. Geradezu unbarmherzig geht deshalb Martin Wal-
ser mit einem jungen Krankenhauspfarrer ins Gericht, der es sich ange-
wohnt hat, in der Sprache biblischer Zitate einherzugehen:

«Was hatten wir dem jungen Pfarrer getan, dass er nicht ein einziges Wort wagte, das nicht
in einen Spruch verpackt war? Aber vielleicht waren auch eigene Sétze dabei, und ich habe es

7 B.Busche, Der Krankenhauspfarrer. Eine empirische Untersuchung der Einstellungen
und Erwartungen von Patienten (unveréffentlichte Diplomarbeit fiir Psychologen), Erlangen
1968.

§ S. Hiltner/L.G. Colston, The Context of Pastoral Counseling, Nashville/New York 1961.

9 P. Watzlawick/J.H. Beavin/D.D. Jackson, Menschliche Kommunikation, Bern 1971, 37. 51.



R. Riess, Missio und Communio 155

bloss nicht bemerkt, weil er alles so aufsagte. Mit einer Stimme, die klang wie Schritte auf
Glatteis, wenn kein Wasser mehr darunter ist. Auch ein Gesunder hitte ihm nur mit immer
beklommenerem Herzen zuhoren kdonnen. Ich weiss nicht, ob ich ihn den idealen Kranken-
hauspfarrer nennen darf. Es ist ein gut Ding, ein festes Herz zu haben, sagte er, als er den
herzschwachen Flintrop erreicht hatte, eine Schulter immer voraus, die andere nachziehend.
Der Pirschgang eines Alptraumers...» 10

Jeder Seelsorger — das ist eine Schwierigkeit wie eine Chance — kom-
muniziert seine Perspektive, und sei es chiffriert in der Gestalt des Zitates.
In seinem Selbstverstdndnis ist auch eine Sicht, eine Vision, eine Perspek-
tive enthalten: eine Eschatologie und eine Ethik der «Letzten Dinge».
Diese Perspektive mag in dem einen oder anderen urtiimlichen Bild ihre
Priagnanz gewinnen: im Bild des Propheten oder des Priesters, des Lehrers
oder des Therapeuten. Josef Mayer-Scheu beispielsweise findet fiir seine
Perspektive das Bild vom «Botschafter fiir eine andere Dimension» und
vom «Begleiter» auf dem Weg dahin als besonders anschaulich und ange-
messen. «Jeder Mensch braucht die Erfahrung des «Begleiters» als Trans-
zendenzerfahrung, die ihn befdhigt zum Aushalten, zum Weitergehen, zur
Grenziiberschreitung, zur Akzeptation der eigenen Grenze, zum Humor in
der Ausweglosigkeit, zum Frieden und zur Freude».!!

V1. Apostolische Mission und Eucharistisches Leben

Die missionarische Dimension, wie sie auch die kirchliche Seelsorge
durchzieht, erweist sich schliesslich als eine Dimension, die in unserer Welt
der harten Daten, der Leistung und der Aktivitit leicht verloren geht: die
Dimension des Empfangens. Der Bote empfangt die Botschaft, er muss sie
nicht erzeugen oder erfinden. Was Gerhard Ebeling an vielen Grundbe-
griffen des christlichen Glaubens aufzeigt, gewinnt auch an den Begriffen
«Bote» und «Botschaft» seine Geltung: die Grundvorgidnge des Lebens
und Glaubens sind kommunikativer Art. Damit entstehen sicherlich viele
Probleme und Konflikte. Dadurch entsteht aber auch so etwas wie ein
Potential fiir ein reicheres und wacheres, riicksichtsvolleres und weiteres
Leben. Drei Beispiele sind mir in dieser Hinsicht von Bedeutung:

(1) Die Prozesse meiner Spiritualitit.

Die «missionarische Dimension» und ihr Anschluss zu einem ganzheit-
lichen Denken gestatten mir mehr und mehr, auch meine eigene Spiritua-

10 M. Walser, Halbzeit, Frankfurt 1964.
11 J. Mayer-Scheu, Seelsorge im Krankenhaus, Mainz 1977, 24. 36.



156 R. Riess, Missio und Communio

litdt ins Spiel zu bringen. Ich brauche nicht meine Motivation und meine
Mission, die Aussenwelt und die schonen Innenrdume abzuspalten. Sehe
ich meine Kirche auf dem Weg zu einer Einheit des Glaubens, so wird mir
die Einheit des Glaubens zu einer Entdeckung neuen Lebens: Mein Reden
und Handeln hat mit meinem Glauben und Hoffen zu tun. Mir sind nicht
allein die sichtbaren und spiirbaren Vorgéinge des Lebens, mir sind auch die
stillen und frommen Visionen vom Leben angesichts des Todes wesentlich
geworden. Ich brauche mich dessen nicht zu schimen, was mir Feuer, Licht
und Atem fiir mein Leben gibt. Ich brauche sie fortan auch nicht verschimt
draussen vor der Tiir zu lassen. Vermutlich wollen das die Partner meiner
Gespriache auch gar nicht.

«Ich werde nicht versuchen — so Albert Camus jedenfalls —, irgendetwas an meinen oder
Ihren Gedanken (so weit ich sie beurteilen kann) zu dndern, um eine uns allen wohlgefillige
Versohnung der Standpunkte herbeizufiihren. Vielmehr méchte ich IThnen sagen, dass die Welt
ein echtes Zwiegesprich notig hat, dass das Gegenteil eines Dialogs ebenso Liige heisst wie
Schweigen und dass ein Zwiegespriach deshalb nur zwischen Menschen mdoglich ist, die das
bleiben, was sie sind und wahr sprechen. Mit anderen Worten: Die heutige Welt verlangt von
den Christen, dass sie Christen bleiben. Kiirzlich horte ich in der Sorbonne, wie ein katholi-
scher Priester sich an einen sozialistischen Redner wandte und 6ffentlich versicherte, auch er
sei antiklerikal. Wohlan, ich liebe keine Priester, die antiklerikal sind, wie ich keine Philoso-
phen liebe, die sich ihrer selbst schimenx».!2

(2) Das Partizipieren am Sakramentalen, an den geistlichen Gaben, wie
ich sie im Gottesdienst, im Meditieren der Schrift, im Gesprich, im
«mutuum colloquium» und in der «consolatio fratrum» empfange.

Der Streit, der fiir einige Zeit darum ging, wo denn die neuere Seelsorge
das Wort der Schrift, das Gebet und das sakramentale Leben lasse, ist ein
miissiger Streit. Woraus sonst wollen wir denn als Seelsorger leben als aus
den «spiritual resources», den Quellen des geistlichen, des ganzheitlichen
Lebens? Einer Zeit, in der man in den Tiefen der Erde bohrt und in der man
um die «Ressourcen» dieser Erde besorgt ist, sollte die Erkenntnis zugidng-
lich werden: Dass wir uns auch um die Tiefen des Menschen kiimmern und
besorgt sein miissen, aus welchen «Ressourcen», aus welchen Quellen er
sein Leben speist. Die Klinik mit ihren Zeichen der Versorgung und der
Fristung des Lebens — den Tabletten und Spritzen, Tropfen und Tropfern —
gibt uns Tag fiir Tag einen eigenen Anschauungsunterricht. Wahrschein-
lich stehen wir heute wieder am Anfang, zu verstehen und zu vermitteln,
was die Sakramente und das Sakramentale in allen seinen Modifikationen
fir den heutigen Menschen bedeuten kénnen.

12 A, Camus, Fragen der Zeit, 1960, 60.



R. Riess, Missio und Communio 157

(3) Die Prisenz einer « Communio», die den Kontext und den institu-
tionellen Charakter der Kirche iibersteigt. Ihre Realisierung ist uns wohl
immer voraus. Man konnte sie bestenfalls mit Reflexen, sozusagen den
Reflexen einer «communio sanctorumy, einer «Kirche-fiir-andere» (Bon-
hoeffer) zu beschreiben versuchen:

Als Reservoir lebendiger Gruppen und als gelebtes Priestertum aller
Glidubigen, das schliesslich auch das Professionelle der Seelsorger-Ratsu-
chenden-Beziehung iiberfliissig macht; als missionarischer Gemeindeauf-
bau, in dem auch die Stigmatisierten unserer Gesellschaft — seien es
Alkoholiker und Arbeitslose, psychisch Kranke und Strafentlassene — sich
aufgehoben und angenommen wissen. In einer Zeit und bei einem Zustand
von Kirche, der selbst fiir Zweierbeziehungen in Seelsorge und Beratung
nur begrenzte Moglichkeiten bietet, muss ein solcher Ausblick wie ein
Traum und wie eine Utopie von «missio und communio» erscheinen.
Warum auch nicht! Wahrscheinlich hat die Tagesarbeit der Mission wie
der Seelsorge schon immer der Transparenz der Traume bedurft, um wach
zu werden und schrittweise wahrzuhaben, was uns am Horizont dieser
Welt verheissen ist: die communio in jener «Stadt Gottes», zu der die
Volker kommen und im Frieden und in Vers6hnung miteinander leben.

Richard Riess, Neuendettelsau



	Missio und Communio : zur missionarischen Dimension der kirchlichen Seelsorge

