Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Osterpredigt

Autor: Otto, Gert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

124

Zur Osterpredigt

Dass Predigt im rhetorisch-poetischen Zusammenhang zu realisieren
ist,! dass sie so erst in ihr eigenes homiletisches Genus findet (zum Beispiel
1im Unterschied zu einem popularisierten theologischen Fachvortrag) und
dass sie schliesslich auch so erst die Moglichkeiten verstehbarer theologi-
scher Aussagen fiir ihre jeweiligen Horer gewinnt — dies ist eine These, die
erst iiberzeugungskriftig werden kann, wenn es gelingt, sie in unterschied-
lichem Material und verschiedenartigen Konstellationen zu konkretisie-
ren. Dies soll hier am Beispiel einer Osterpredigt iiber I Kor 15,1-11
(Predigttext fiir Ostersonntag 1986) mit Seitenblicken auf andere Oster-
predigten versucht werden.

Die Predigt iiber Auferstehung zur Verifikation der obengenannten
These heranzuziehen, diirfte deswegen besonders geeignet sein, weil Auf-
erstehung a) ein theologisch hochbesetzter Begriff ist und weil b) die
Anschaulichkeit und Konkretheit, die das Wort Auferstehung fiir die
Autoren und Adressaten der neutestamentlichen Schriften hatte, die Frage
wachruft, wie wir heute entsprechend anschaulich reden kdonnen. In dieser
Frage steckt die Voraussetzung, dass Anschaulichkeit fiir uns noch nicht
erreicht ist, wenn wir das Wort Auferstehung lediglich wiederholen, ja, dass
dies gerade eine falsche Anschaulichkeit suggerieren wiirde.

I. Die Bearbeitung des Textes in Predigthilfen

Der notwendigen Kiirze halber beschrinke ich mich hier auf die Durch-
sicht der drei in der Bundesrepublik vermutlich verbreitetsten Predigthil-
fen?: «Gottinger Predigtmeditationen», «Predigtstudien» und «Gottes-
dienstpraxis».

1. «Gottinger Predigtmeditationen» (Walter Fiirst)3

W. Fiirst legt eine weitgehend historisch orientierte exegetische Bearbeitung des Textes vor.
Sie hat ihre Pointe darin, dass 15,1-11 zutreffend eingeordnet wird als «Auftakt und

I'Vgl. zu diesem Ausgangspunkt: G.Otto, Predigt als Rede (1976), bes. 53ff.; ders.,
Rhetorisch predigen (1981), bes. 91T.; ders., Predigt als Sprache, ThPr 17 (1982) 117f.; ders.,
Predigt als rhetorische Aufgabe (1986).

2Vgl. G.Otto, Indiskrete Fragen an Pfarrer, ThPr 17 (1982) 80ff.

3 GPM 75 (1986) 231 ff.



G. Otto, Zur Osterpredigt 125

Anmarsch... hin zu der Aussage, der das Interesse des Apostels gilt, dass nimlich der Glaube
an die Auferstehung Christi... den Glauben an die Auferstehung der Toten impliziert, die man
in Korinth bestritt» (231). Durch diese These geleitet, bietet Fiirst eine klare, ziigige Rekon-
struktion des theologischen Argumentationsganges in 15, 1-11 (und dariiber hinaus). Homile-
tische Reflexionen finde ich in dieser Predigtmeditation nicht. Die einzige Ausnahme bildet
der Satz: «Die modernen naturwissenschaftlichen Zweifel an der Méglichkeit einer Auferste-
hung haben die Korinther nicht geplagt... Ich wiirde auf dieses neuzeitliche Problem nicht
eingehen, weil man ihm nicht apologetisch begegnen kann, sondern nur mit dem in V.55
enthaltenen (vermutlich: enthaltenen) Osterlachen» (233).

Der Schluss liegt nahe, dass die theologisch-homiletische Voraussetzung
(die aber nicht ausgesprochen wird!) dieser Meditation lautet: Von der
Auferstehung ist heute wie damals und dann wohl auch fiir alle Zeit in
derselben Sprache zu reden.

Wen wundert es da noch, wenn die Menschen die Predigten so oft nicht

verstehen.

2. «Gottesdienstpraxis» (Walter Leopold)?

W.Leopold versteht den Textabschnitt als «eine paulinische Grundsatzerkldarung, die er
seinen Argumenten bei der Osterdiskussion vorausstellt» (29). Die iiberschldgige Durchsicht
des Textes (unter Hinzuziehung der exegetischen Anmerkungen von A.Lindemann?) fiihrt zu
zwei Fragen, die W.Leopold «auf dem Weg zur Predigt» bestimmen: «Ist fiir Paulus die
Tradition die Autoritit, der er glaubt? Oder ist fiir ihn der Glaube die Autoritit, die er tradiert?
Wie ist denn mein eigenes Verhiltnis zur Tradition?» (29). Aus der Tatsache, dass es fiir die
Auferweckung keine Zeugen gibt, sondern nur Bezeuger, folgert Leopold fiir die Predigtauf-
gabe: «In jedem Fall muss also die Sache von Ostern gepredigt, d.h. nachvollziehbar gemacht
werden ohne <Beweise> oder befragbare Einzelerscheinungen» (29f.)

Das ist zwar alles — dem Vorbereitungstypus in dem Werk «Gottes-
dienstpraxis» entsprechend — eher aphoristisch und wenig ausgefiihrt, aber
die Denkbewegung fiihrt hier sehr dicht an den heutigen Adressaten und
die heutige Predigtproblematik heran. Ich habe das noch dadurch unter-
strichen, dass ich oben im letzten Zitat die beiden Worte «gepredigt» und
«nachvollziehbar» hervorgehoben habe, weil hier die Intention des Ver-
fassers deutlich wird. Aber diese Reflexion wird nicht weitergefiihrt, es
wird nicht erwogen, wie oder mit welchem sprachlichen «Material» sie in
der Predigt realisiert werden konnte. Es wird sogleich der Schritt zur

4 E. Domay/H. Nitschke (Hg.), Gottesdienstpraxis, Bd.2 (1985) 29ff.
3 In: H. Nitschke (Hg.), Gottesdienstpraxis. Ergiinzungsband Exegesen (1985) 62 ff.



126 G. Otto, Zur Osterpredigt

ausgefiihrten Predigt getan, in der in der ersten Héilfte die entscheidende
Intention Leopolds zwar gelegentlich aufblitzt, aber nicht den Ductus
bestimmt; dagegen ist die zweite Hilfte konsequent an der Intention,
Auferstehung «nachvollziehbar» zu machen (s.0.), orientiert, und dies am
Ende iiberzeugend durch Einbeziehung poetischer Sprache (Angelus Sile-
sius, Marie Luise Kaschnitz, s.u. Abschnitt III).

3. «Predigtstudien» (Reiner Preul/Johannes Beisheim)®

Entsprechend der Anlage der « Predigtstudien» hat der erste Bearbeiter starker die Aufgabe
theologischer Klarung, der zweite die der homiletischen Reflexion bis hin zum Predigtaufriss.
So dominieren bei Preul die eher systematischen Uberlegungen, und auch die abschliessend fiir
die Predigt genannten Aspekte verbleiben in dieser Gedankenfiihrung. Im ersten Abschnitt des
zweiten Teils gelingt es Beisheim nur schwer, die Linie der systematischen Erorterung zu
verlassen. Erst in den beiden folgenden Abschnitten (V und VI) ist das eher der Fall. In V
werden unter der Uberschrift «Zeugen der Botschaft» verschiedene Stimmen aufgeboten, wohl
eher als «Einstimmung» fiir den Prediger denn als Material fiir die Predigt. Erst der knappe
VI. Teil ist der Predigt direkt gewidmet — von reichlich neun Druckseiten gerade eine. Auf ein
Gedicht von Reiner Kunze wird Bezug genommen, an «Geschichten der Bibel, in denen die
frohe Botschaft Gestalt bekommen hat» (17), wird erinnert, eine Passage aus Dorothy Sayers
«Das grosste Drama aller Zeiten» wird zitiert — und dies alles steht unter dem Obersatz: «Von
der Kraft des Osterglaubens will ich predigen. Skepsis und Angst, meine und die meiner
Mitmenschen, will ich nicht aussen vorlassen. Ermutigung brauche ich, Erinnerung an das
Heil, Wirme gegen die Kilte meiner Zweifel» (17).

Aber: Wie diese Assoziationen homiletisch gestaltet werden kénnten,
damit daraus eine Predigt wird, davon erfdhrt der Leser leider rein gar
nichts.

Die Beobachtungen zur Bearbeitung des Predigttextes fiir Ostersonntag
1986 in drei géngigen Predigtvorbereitungswerken lassen sich folgender-
massen zusammenfassen:

— Die systematisch-theologischen Reflexionen iiberwiegen eindeutig. Dis-
kursive theologische Reflexionen, bei denen die Predigtaufgabe weitge-
hend (oder auch ganz) im Hintergrund bleibt, dominieren.

— Wenn sich daran mit gleichem Gewicht homiletische Erwagungen, und
zwar materialiter konkretisierte, nicht nur Assoziationen, die nicht
weitergefiihrt werden, anschliessen wiirden, wire gegen das Gewicht der

6 P.Krusche u.a. (Hg.), Predigtstudien fiir das Kirchenjahr 1986. Perikopenreihell.
2.Halbband (1986) 9ff.



G. Otto, Zur Osterpredigt 127

systematischen Uberlegungen gar nichts zu sagen. Dies ist aber nicht der

Fall. Insofern kommt die spezifisch homiletische Aufgabe nur sehr

verkiirzt (mitunter gar nicht) ins Blickfeld — die Aufgabe namlich: Wie

denn zu heutigen Predigthorern, die weder Theologen noch Zeitgenos-
sen des Paulus sind, konkret, ihrem Leben verhaftet von Ostern zu reden
sei.

Es ist zuzugeben, dass der Einblick in nur drei Predigtvorbereitungen,
noch dazu in der hier vorgefiihrten Kiirze, nicht frei von Willkiir ist.
Deswegen trifft die Kritik an den drei Textbearbeitungen auch nicht die
Reihen, denen sie entnommen sind, in Bausch und Bogen. Aber vielleicht
sind meine Beobachtungen, so wenig sie generalisiert werden diirfen, auch
nicht nur zufillig. Konnte es sein, dass in unserer Homiletik nach Karl
Barth das «Wie» der Predigt doch noch immer eine mindere Frage ist
(wenn auch schon keine verbotene mehr)? Konnte es sein, dass noch immer
nicht klar genug ist, dass es allein das «Wie» der Predigt ist, in dem
eingelost oder verfehlt wird, was wir flir den Inhalt, fiir das «Was» der
Predigt halten? In der homiletischen Frage haben Form, materiale Aus-
filhrung und theologischer Inhalt der Predigt gleichen Rang. Dies aber
bestédtigen die ausgewahlten Predigtvorbereitungen nun gerade nicht.

II. Einige Beobachtungen zu Osterpredigten

Da I Kor 15,1-11 erst seit der letzten Perikopenreform Predigttext fiir
den Ostersonntag ist (in Reihe II), liegen kaum gedruckte Osterpredigten
vor. Wir weiten den Blick daher jetzt auf Auferstehungspredigten iiber-
haupt aus, unabhingig davon, auf welchen Text sie sich beziehen. Das ist
auch legitim, weil es uns hier ja gar nicht speziell um I Kor 15 geht, sondern
um die Frage, wie man in der Predigt von Auferstehung reden kann.

Ich wihle «Sprachproben» aus zwei von H. Nitschke 1974 und 1986
herausgegebenen Binden aus, also aus Predigten vom Anfang der siebziger
und der Mitte der achtziger Jahre.’

Klauss Stiiwe formuliert gegen Schluss einer Predigt iiber Mk 16, 1-8:

«Das gilt aber nicht minder fiir unseren tiglichen, kleinen, unscheinbaren Tod. Durch
Ostern ist das Geflecht zerrissen, das unser Leben umgibt und abtotet: dieses Geflecht aus
Mutlosigkeit und Verzweiflung, aus Schwiche und Hoffnung, aus Misstrauen und Unsicher-

7H. Nitschke (Hg.), Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten heute gesagt (1974); ders., Ostern.
Predigten, Gottesdienste, Osternachtfeiern (1986).



128 G. Otto, Zur Osterpredigt

heit. Ich méchte noch einmal. .. andeuten, was Ostern, was Auferweckung Jesu fiir uns konkret
bedeuten kann. Grundlegend scheint mit dies zu sein: Es gibt nach Ostern keinen Grund mehr,
keine Hoffnung zu haben. Wenn es moglich ist, dass Gott Jesus vom Tod auferweckt, dann ist
es auch moglich, dass wir immer wieder zu neuem Leben auferweckt werden.»®

Der Prediger sagt, er wolle «konkret» werden. Aber er wird nicht
konkret, sondern er bleibt grundsitzlich. Auch wenn im Anschluss an das
Zitat auf Gemeinden, Familien und Beruf Bezug genommen wird, gelangt
die Predigt iiber Aussagen folgenden Typs nicht hinaus: «Der Glaube an
die Auferweckung Jesu gibt uns die Kraft, nicht mehr zu sagen: <Das hat ja
keinen Sinn mehr, daraus wird nie wieder etwas.»»

Fiir eine bestimmte Predigtweise ist dieses Beispiel vermutlich typisch:
Sie ist innerhalb ihrer Logik sauber gearbeitet; sie ist sprachlich weitgehend
verstiandlich; aber weil « Auferweckung» lediglich als Faktum rezitiert und
nicht in Sprache und Welt des Predigthorers hinein expliziert wird (siche
besonders den verridterischen « Wenn dann» — Schlussatz des Zitats!), kann
die Predigt nicht konkret werden.

Heinrich Ott in einer Predigt iiber I Kor 15,16-20:

«Ostern, die Auferweckung unseres Herrn Jesu Christi vom Tod, bedeutet nichts anderes
als den ungeheuren Neuanfang fiir alle Menchen, fiir die ganze Welt, ja auch fiir die bereits
Entschlafenen. Sie sind nicht einfach vergangen und gewesen, sondern durch Ostern wird die
Vergangenheit gewissermassen wieder zum Leben erweckt. Die Vergangenheit erhilt eine neue
Zukunft. So wie wir alle, die wir einst vergangen sein werden, durch Ostern eine neue Zukunft
haben.

Ostern ist, mit einem Bild gesagt, das in diese Welt der Verginglichkeit wie in unser
personliches tdgliches Vergehen einflutende Licht der absoluten Zukunft Gottes.»?

Und gegen Ende der Predigt:

«... Wenn wir von einer <Auferstehung der Toten» reden, so rithren wir damit ans
Unsagbare und Unvorstellbare.

... Ich mdéchte behaupten: Dieser Gedanke, obschon er in Unvorstellbarkeit ausmiindet, ist
ungeheuer praktisch, konkret, <existentiell>. Er hat einen prigenden Einfluss auf unser prak-
tisches Leben.» !0

8 K. Stiiwe, Uber die Grenzen, in: H. Nitschke (Hg.), Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten heute
gesagt (1974) 15f1.

9 H. Ott, Die neue Perspektive, in: H. Nitschke (Hg.), Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten heute
gesagt (1974) 35.

10A.2.0. 37.



G. Otto, Zur Osterpredigt 129

Charakteristisch scheint mir fiir diese Predigt, dass der Prediger selbst
merkt: Seine emphatische Redeweise («ungeheurer Neuanfang», «unge-
heuer praktisch») reicht nicht, um Verstdndnis zu ermoglichen. Er braucht
ein «Bild». Aber ist das ein Bild: «das in diese Welt... einflutende Licht der
absoluten Zukunft Gottes»? Nein, das 1st kein Bild, sondern hier wird
theologische Reflexion, von der die Predigt durchgingig bestimmt ist,
lediglich mit dem unvermittelt eingefiihrten Symbol des Lichts verbun-
den.

Heinz-Dieter Knigge iiberschreibt seine Predigt zu Mk 16, 1-8: «Auf-
stand der Liebe».!!

Am Anfang werden die Horer, die Intention der Predigt vorwegnehmend, gebeten: «...ver-
steht unseren Predigttext nicht als historisches Protokoll, nicht als Tatsachenbericht, sondern
als Bild fiir die Sache, um die es zu Ostern geht.»!2 Auf dieser Linie verbindet der Prediger
stindig den Auferstandenen mit dem Gekreuzigten und macht seine «Osterengel»!3 namhaft,
in denen fiir ihn erfahrbar, anschaubar wird, was Auferstehung heisst: der iltere Blumhardt,
Dietrich Bonhoeffer, Martin Luther. Um diese «Osterengel» herum, Worte von ihnen, Situa-
tionen, werden einzelne Ziige der Perikope aufgegriffen und aktuell konkretisiert. Und dann
heisst es am Ende:

«Die Bilder bleiben, wenn die Worte vergehen. Nehmen wir das Bild vom Leben, das den
Tod iiberwunden hat, in uns auf...»!4

Der Predigtschluss ist ein Gedicht, Martin Luther King nachempfunden:

Der Traum vom Frieden

Ich habe einen Traum,

dass eines Tages

im Weissen Haus von Washington,

1m Kreml von Moskau

die Regierenden sagen:

Es geht so nicht weiter,

wir miissen die Raketen und Panzer verschrotten.

T In: H. Nitschke (Hg.), Ostern. Predigten, Gottesdienste, Osternachtfeiern (1986) 32 ff.
12A.a.0. 32.
13A.a.0. 33.
14A.2.0. 35.



130 G. Otto, Zur Osterpredigt

Und das wird ein Fest sein,
bei dem der Himmel auf die Erde kommt.

Ich habe einen Traum,

dass eines Tages Russen und Amerikaner,
Européder und Afrikaner

einander die Hidnde reichen

und sagen: Unsere Erde ist reich.

Reich genug fiir uns alle.

Lasst uns ihren Reichtum miteinander teilen.
Und das wird ein Fest sein,

bei dem der Himmel zur Erde kommt.

Ich habe den Traum,

dass eines Tages

meine Kinder ohne Angst leben werden,
weil niemand mehr lernen muss,

Krieg zu fithren und Menschen zu toten.
Dann wird Gott im Himmel lachen.
Dann wird er sagen: Endlich!

Endlich wird alles sehr gut.

Kommt, lasst uns gemeinsam traumen,

im Vorschein von Gottes neuer Welt.

Kommt, verweigert die Waffen,

verweigert Feindschaft und Hass!

Kommt, lasst uns den Aufstand der Liebe wagen
gegen tddliche Macht, Abschreckung und Angst.
Denn Gott will auf unserer Erde wohnen,

und wir werden endlich seine Kinder sein.!3

Hier sollte man sich nicht daran festbeissen, ob das an Martin Luther
King angelehnte Traum-Gedicht besonders gelungen erscheint, sondern
entscheidend ist fiir mich die homiletische Intention. Sie besteht darin,
«Auferstehungs-Leben» konkret werden zu lassen, indem es an Gestalten
festgemacht wird, und die Vorfiihrung dieser Gestalten endet damit, dass

W



G. Otto, Zur Osterpredigt 131

in der Form eines Gedichts, in tendenziell poetischer Sprache in der
aktuellen Situation der Horer formuliert wird, was Auferstehung unter den
Bedingungen und Belastungen ihrer Gegenwart heissen konnte.

Blickt man auf diese drei Predigtbeispiele — deren Auswahl natiirlich
denselben Fragen unterliegt wie zuvor die Auswahl der Predigtvorberei-
tungen —, so wiederholt sich in zwei Fillen der Eindruck homiletischer
Schwiche, den wir bei den Vorbereitungen gewonnen haben.

Die Predigten von Stiiwe und Ott bleiben durchweg unkonkret. Sie
behaupten, was sie nicht einlosen, in immer neuen Wendungen: dass die
Auferstehung Jesu mit unserem Leben zu tun habe und dass damit etwas
gesagt werde, was «ungeheuer praktisch, konkret, <existentiell>» sei (Ott).
Der thetische Charakter beider Predigten fiihrt dazu, dass es letztlich keine
Predigten sind, das heisst: keine konkrete Anrede, den Horer iiberfiithrend,
das Leben des Horers beim Namen nennend.

Predigt in diesem Sinne nihert sich das Beispiel von Knigge. Hier wird
nicht nur der Prediger als Mensch nachempfindbar, wenn er von seinen
«Osterengeln» spricht, sondern hier wird auch der Horer in seiner Situa-
tion (und nicht in der Denksituation des Predigers) aufgesucht — nicht um
ihn darin festzuhalten, sondern um sie mit ihm zu iibersteigen. Wie
geschieht das? Eben in jener Sprache, in der das Gegebene transzendiert
werden kann - in tendenziell poetischer Sprache.

II1. Auferstehung in poetischer Sprache

Um zu konkretisieren, was im Zusammenhang der Auferstehungsthe-
matik mit poetischer Sprache gemeint ist, stelle ich, fast kommentarlos,
eine Reihe von Gedichten vor. Ich beschrinke mich aus Griinden des
begrenzten Raumes auf Gedichte, nicht etwa weil nur hier poetische
Sprache zu finden wire oder nur hier das Thema Auferstehung dokumen-
tierbar wire. Die Auswahl der Gedichte ist subjektiv und absichtlich von
unterschiedlichem literarischem Niveau.!6

Vorweg ist noch anzumerken, dass mich nicht die Vorstellung leitet, es
gehe darum, von Fall zu Fall solche Gedichte zur jeweiligen Predigt zu

16 Fast alle hier vorgestellten und weitere einschlédgige Texte finden sich in folgenden
Sammelbianden: P.K. Kurz (Hg.), Psalmen vom Expressionismus bis zur Gegenwart (1978);
ders. (Hg.), Wem gehort die Erde. Neue religiose Gedichte (1984); K.-J. Kuschel (Hg.), Der
andere Jesus (1983).



132 G. Otto, Zur Osterpredigt

finden, um sie sodann zu zitieren. Das Gedicht als Zitat!” (teilweise oder
vollstandiges) in der Predigt — auch das wird es geben. Aber primar ist: mit
poetischer Sprache die eigenen Sprachgrenzen (die theologischen, die
begrifflichen) iibersteigen zu lernen, oft vielleicht ihrer iiberhaupt erst
gewahr zu werden. '8 Poetische Sprache wird dann zu einer Art Zwischenruf
wie in Reiner Kunzes Gedicht:

Und wieder und wieder gekreuzigt
Christus

in holz und stein
kupfer und eisen
glas und gips

Aber die auferstehung!®

Dass Gedichte nicht «freischwebend» schone Sprache sind, im Unter-
schied zur gedanklichen Reflexion, kann man an zwei Gedichten von Kurt
Marti?° und Dorothee Solle?! studieren:

ihr fragt
wie ist
die auferstehung der toten?
' ich weiss es nicht

ihr fragt
wann ist
die auferstehung der toten?
ich weiss es nicht

ihr fragt
gibts
eine auferstehung der toten?
ich weiss es nicht

17Vgl. dazu R.Bohren, Predigtlehre (?1974) 186ff.; G.Otto, Wie entsteht eine Predigt?
(1982) 58f.

18 Vgl. G.Otto, Predigt als Sprache (vgl. A.1); ders., Wie entsteht eine Predigt? (1982)
47ff.

19 R. Kunze, Sensible Wege (1976) 28.

20 K. Marti, Leichenreden (1976) 25.

21 D, Sélle, fliegen lernen. gedichte (1979) 21.



G. Otto, Zur Osterpredigt 133

ihr fragt
gibts
keine auferstehung der toten?
ich weiss es nicht

ich weiss
nur
wonach ihr nicht fragt:
die auferstehung derer die leben

ich weiss
nur
wozu Er uns ruft:
zur auferstehung heute und jetzt

(K. Marti)

Uber auferstehung

Sie fragen mich nach der auferstehung

sicher sicher gehort hab ich davon

dass ein mensch dem tod nicht mehr entgegenrast
dass der tod hinter einem sein kann

weil vor einem die liebe ist

dass die angst hinter einem sein kann

die angst verlassen zu bleiben

weil man selber gehort hab ich davon

so ganz wird dass nichts da ist

das fortgehen konnte fiir immer

Ach fragt nicht nach der auferstehung
ein miarchen aus uralten zeiten

das kommt dir schnell aus dem sinn

ich hore denen zu

die mich austrocknen und kleinmachen
ich richte mich ein

auf die langsame gewOhnung ans totsein
in der geheizten wohnung

den grossen stein vor der tiir



134 G. Otto, Zur Osterpredigt

Ach frag du mich nach der auferstehung

ach hor nicht auf mich zu fragen
(D. Sélle)

In diesen Gedichten wird iiber «auferstehung heute und jetzt» (K. Mar-
ti) nachgedacht, also unter den Bedingungen unseres Lebens. Irgendeine
Spur von Erkldrung, wie man Auferstehung zu verstehen habe, findet sich
nicht, weil es hier iiberfliissig ist. Auf derselben Linie, aber noch einen
Schritt konkreter werdend, liegt Wolf Biermanns??* «Gesang fiir meine
Genosseny, aus dem ich einen Abschnitt zitiere:

Ich singe fiir meinen Genossen Dagobert Biermann
der ein Rauch ward aus den Schornsteinen

der von Auschwitz stinkend auferstand

in die viel wechselnden Himmel dieser Erde

und dessen Asche ewig verstreut ist

iiber alle Meere und unter alle Volker

und der jeglichen Tag neu gemordet wird

und der jeglichen Tag neu aufersteht im Kampf
und der auferstanden ist mit seinen Genossen

in meinem rauchigen Gesang

Auf eine andere Sprachebene geraten wir mit Gedichten von Marie
Luise Kaschnitz. Sie mogen dadurch beim ersten Lesen vielleicht ein wenig
schwerer zugédnglich scheinen. Aber bei langsamem, genauem, «hellhori-
gem» (also lautem!) Lesen zeigt sich sofort, dass die Bildwelt dieser
Gedichte den Leser und Horer aufnimmt, auch wenn sie die Situation
weniger aggressiv benennt als zum Beispiel Wolf Biermanns «Gesangy.
Aber gerade dadurch ist fiir den Horer eine grosse Breite der Assoziationen
ermdoglicht. Das wird in dem Gedicht «Auferstehung»?3 deutlich, aber
mehr noch in «Ein Leben nach dem Tode»?4. Ich nenne nur zwei charak-
teristische Wendungen 23:

Die Weckuhren horen nicht auf zu ticken
Ihre Leuchtzeiger 16schen nicht aus.
Und dennoch...

22 Der vollstindige Gesang u. 4. in: Tintenfisch 4.Jahrbuch fiir Literatur (1971) 13ff.

23 M. L. Kaschnitz, Dein Schweigen — meine Stimme (1962) 13.

24 M. L. Kaschnitz, Kein Zauberspruch (1972) 119f.

25 Die vollstindigen Texte werden hier nicht wiedergegeben, weil sie in die weiter unten
abgedruckte Predigt Eingang gefunden haben.



G. Otto, Zur Osterpredigt 135
Oder im zweiten genannten Gedicht:

Ich wusste nur eines

Keine Hierarchie

Von Heiligen auf goldnen Stiithlen sitzend
Kein Niedersturz

Verdammter Seelen

Nur

Nur Liebe frei gewordne...

Bei der hier nur begrenzt moglichen Auswahl habe ich mich auf
Gedichtbeispiele beschrinkt, in denen «Auferstehung» — zuletzt bei Marie
Luise Kaschnitz in der Metapher vom «Leben nach dem Tode» — aus-
driicklich thematisiert wird. Dies sollte nicht den Blick dafiir verstellen,
dass von Auferstehung oder anderen theologischen Inhalten, die wir homi-
letisch rezipieren wollen, in der Sprache der Dichtung auch die Rede sein
kann, ohne dass die uns gewohnten Vokabeln fallen. Aber dies darzulegen,
wire ein weiterer Schritt, der hier nicht zu tun ist. Diese Perspektive
wird in meinem letzten Beispiel angesprochen. Es ist ein Text von Lothar
Zenetti?%, der den Gedichten der Marie Luise Kaschnitz literarisch sicher
nicht vergleichbar ist, der aber als «Gebrauchstext» ein bemerkenswertes
Niveau hat:

Feiern die Worter

Das Wort Hoffnung und das Wort Vertrauen

das Wort Dankbarkeit und das Wort Treue

Freiheit nenne ich und das Wort Mut

auch Gerechtigkeit und das grosse Wort Frieden
und was wir Gliick nennen Gliickseligkeit

die unbegreifliche Gnade und das leise Wort Geduld
und das Wort Erbarmen ja davon lebe ich

Das Wort Mutter und das Wort Brot
Kind sage ich mein Vater mein Freund

26 L, Zenetti, Sieben Farben hat das Licht (1975) 12.



136

G. Otto, Zur Osterpredigt

und Freundlichkeit und Geborgensein

Meer sage ich und Baum und Himmel

Wolke und siebenarmiger Leuchter

Traum sage ich und Nacht meine Schwester
ich nenne die Liebe und das zirtliche Wort Du

Feiern will ich die Worter
von denen wir leben

IV. Predigtbeispiel: Wie man von der Auferstehung reden kann —
und wie nicht

Um nicht nur andere zu kritisieren und Forderungen aufzustellen, stelle

ich an den Schluss eine eigene Osterpredigt, deren Ausgangspunkt I Kor
15,1-11 ist. Sie wurde am 30. Mirz 1986 im Mainzer Universitdtsgottes-
dienst gehalten. Um Missverstdndnisse zu vermeiden, will ich lediglich

ZW

el Hinweise vorausschicken, alles andere sollte sich von den vorange-

gangenen Erwédgungen her verstehen:

Ich bin nicht der Meinung, dass es immer homiletisch sinnvoll ist, dem
Predigthorer den Denkweg der Predigt so deutlich wie hier vor Augen zu
fiihren. Tut man dies immer, gerét die Predigt leicht zu lehrhaft. Aber im
Falle der Verstindnisschwierigkeiten gegeniiber der Auferstehung
schien es mir angemessen. Wenn namlich hier ein Stiick «Sprachlehre»
gelingt, dann kann das insgesamt fiir das Bibelverstindnis ebenso wie
fiir das Glaubensverstindnis weiterfithrende Wirkungen haben.

In der Regel werden zwei Gedichte in einer Predigt eine Uberfrachtung
darstellen. Im vorliegenden Falle schien es mir dennoch sinnvoll, weil
dadurch in der Predigt ein Stiick notwendiger Redundanz erreichbar
war, ohne dass sie in blosser Wiederholung bestanden hitte.

Wie man von der Auferstehung reden kann -
und wie nicht

Der Abschnitt aus dem 1. Korintherbrief, den wir als Epistellesung

gehort haben (15, 1-11), ist der Beginn des grossen Auferstehungskapitels

de

s Paulus. Er macht Zeugen der Auferstehungsbotschaft namhaft, und der

erste Hohepunkt, auf den die Argumentation zulduft, lautet:



G. Otto, Zur Osterpredigt 137

Wenn Christus nicht auferstanden ist,
dann ist unsere Predigt vergeblich —
dann ist auch euer Glaube vergeblich (I Kor 15,14).

Aber: Was konnen wir mit den Zeugen anfangen, die Paulus

seinen Zeitgenossen nennt?

Ehrlicherweise gar nichts.

Und die Behauptung, dass unsere Predigt und unser Glaube

ohne die Auferstehung vergeblich seien - ist eine Behauptung

des Paulus.

Sie ist so lange nicht mehr, wie wir, mit unseren Worten,

nicht verstdndlich sagen konnen:

was Auferstehung Jesu heisst,

was es heisst, dass wir auferstehen,

und wie von beidem zu reden ist,

zu reden heute, ausserhalb theologischer Begriffe,

in der Sprache unseres Lebens.

Also wollen wir auf die Suche nach solcher Sprache gehen.

Und ich sage es gleich: Dies wird eine umsténdliche, vielleicht auch
ungewohnliche Predigt, eben weil wir Sprache fiir Auferstehung suchen
miissen. Aber wenn wir Sprache finden, finden wir auch Leben.

I
Ein Umweg

Martin Luther hat einmal in einer Predigt gesagt: «Gott ist ein glithender
Backofen voller Liebe, der da von der Erde bis an den Himmel reicht.»

Das ist ein pralles, sattes Bild. Wer kime da auf die Idee

zu fragen:

Und wie sind die Masse des Backofens?

Wie ist er konstruiert?

Welche Temperaturen sind technisch moglich?

Nein, so fragt niemand.

Jeder weiss: Im Bild geht es nicht um Werkstattangaben von der neuesten
Messe fiir Backtechnik — obwohl von einem glithenden Backofen die Rede
1st.



138 G. Otto, Zur Osterpredigt

Aber fragen konnte man:

Wie kann ich diesen «Backofen» entdecken?

Steht er irgendwo in der Welt?

Mir ist kalt in der Welt — konnte ich mich da warmen?

Und als Antwort auf solche Fragen fiangt vielleicht jemand an zu erzih-
len...

Vielleicht nimmt er mich mit zu Menschen...

Mit der Rede von der Auferstehung ist es nicht anders. Naturwissenschaft-
liche, medizinische, historische Fragen fiihren in die Irre. Aber vielleicht
fiihren Fragen weiter wie die:

Wofiir steht denn das Wort Auferstehung?

Wo kann ich erfahren, wie Auferstehung heute geschieht?

Bei wem? Fiir wen?

II
Das Fest unserer Auferstehung

Wenn wir so einsetzen, dann beginnt die Uberlegung nirgendwo anders
als bei uns und unserem Leben. Und wenn keine naturwissenschaftliche
Aufkldrung hilft, dann werden wir auf andere Stimmen héren miissen. Auf
Stimmen, die erfahrbar machen, was Leben heisst, erfiilltes Leben — das die
vielen Tode um uns iiberwindet. Das sind Stimmen, die heute auf ihre
Weise Bilder neuen Lebens aussprechen — so wie die Alten vor Zeiten
redeten, wenn sie in ihrer Welt Auferstehung sagten.

Mit zwei Gedichten von Marie Luise Kaschnitz will ich das horbar
machen. Ich flige ihnen nur wenige Worte an, keine «Erkldrungen», weil
ich die Sprache nicht storen mochte.

Zuerst:

Auferstehung

Manchmal stehen wir auf
Stehen wir zur Auferstehung auf
Mitten am Tage

Mit unserem lebendigen Haar
Mit unserer atmenden Haut.



G. Otto, Zur Osterpredigt 139

Nur das Gewohnte ist um uns.
Keine Fata Morgana von Palmen
Mit weidenden Lowen

Und sanften Wolfen.

Die Weckuhren horen nicht auf zu ticken
Ihre Leuchtzeiger 16schen nicht aus.

Und dennoch leicht

Und dennoch unverwundbar

Geordnet in geheimnisvolle Ordnung
Vorweggenommen in ein Haus aus Licht.

Inmitten so vieler Todeserfahrungen in unserer Welt, angesichts so

vieler Tode, die jeder stirbt, bevor er stirbt -:

«Vorweggenommen in ein Haus aus Licht.»

Wer hitte nicht solche Erfahrung von Gliick auch schon gemacht, in allen
Toden?

Erfahrung von Leben — Auferstehung.

So kann man das «Leben nach dem Tode», nach unseren tiglichen
Toden, ins gegenwirtige Leben hereinrufen, als grosses Bild auferstande-
nen Lebens inmitten einer todgezeichneten Welt.

Das klingt in einem zweiten Gedicht von Marie Luise Kaschnitz so:

Ein Leben nach dem Tode

Glauben Sie fragte man mich
‘An ein Leben nach dem Tode
Und ich antwortete: ja

Aber dann wusste ich

Keine Auskunft zu geben
Wie das aussehen sollte

Wie ich selber

Aussehen sollte

Dort

Ich wusste nur eines

Keine Hierarchie

Von Heiligen auf goldnen Stiihlen sitzend
Kein Niedersturz



140 G. Otto, Zur Osterpredigt

Verdammter Seelen
Nur

Nur Liebe frei gewordne
Niemals aufgezehrte
Mich iiberflutend

Kein Schutzmantel starr aus Gold
Mit Edelsteinen besetzt

Ein spinnwebenleichtes Gewand
Ein Hauch

Mir um die Schultern

Liebkosung schone Bewegung

Wie einst von tyrrhenischen Wellen
Wie von Worten die hin und her
Wortfetzen

Komm du komm

Schmerzweb mit Trianen besetzt
Berg-und-Tal-Fahrt

Und deine Hand

Wieder in meiner

So lagen wir lasest du vor
Schlief ich ein

Wachte auf

Schlief ein

Wache auf

Deine Stimme empfangt mich
Entldsst mich und immer

So fort

Mehr also, fragen die Frager
Erwarten Sie nicht nach dem Tode?
Und ich antworte

Weniger nicht.

Das ist Erfahrung von Gliick, in der Sprache eines Gedichts, weil unsere
Alltagssprache nicht ausreicht. In der Erfahrung solchen Gliicks, im Traum
vom Gliick, in Lebens-Bildern des Gliicks teilt sich mit, was die Alten
meinten, wenn sie von der Auferstehung der Christen sprachen.



G. Otto, Zur Osterpredigt 141

Vom Gliick muss man reden, wenn horbar, fithlbar, lebbar werden soll,
was Auferstehung in unserem Leben heisst.

Vor ein paar Wochen haben Oberstufenschiiler im Religionsunterricht
formuliert, was fiir sie heute «Gliick» ist, in ihrem Leben. Da sagt einer:
«Wirkliches Gliick besteht fiir mich vor allem darin, lieben zu k6nnen und
zu wissen, dass ich geliebt werde.» Oder ein anderer: «Gliick bedeutet fiir
mich, sich fallen lassen konnen und trotzdem aufgefangen werden.» Oder
ein dritter: «Gliick ist fiir mich, dass ich lebe, richtig lebe.»

Jeder der drei Sitze ist eine Kurzfassung des Gedichts von Marie Luise
Kaschnitz. In jedem der drei Sdtze kann man das Wort Gliick durch ein
anderes Wort ersetzen:

Auferstehung.

I11
Und Jesu Auferstehung?

Haben wir iiber der Rede von unserer Auferstehung, von unserer Oster-
freude, die Auferstehung Jesu vergessen? Muss man nicht von ihr reden,
weil sie doch unser Grund und Boden ist?

Gewiss. Wir haben nur einen anderen Zugang genommen. Man kann
von Jesu Auferstehung her auf unser Leben blicken — und man kann
umgekehrt von unserem Leben aus auf'seine Auferstehung schauen. So sind
wir heute vorgegangen. Und was zeigt sich da?

Da zeigt sich: Die Facetten des Gliicks, die wir in unserem Leben
erfahren, wie gebrochen auch immer, die wir ersehnen, weil wir ahnen: So
konnte Leben sein — sie sind nichts anderes als die Fortsetzung der
Geschichte Jesu, der Geschichte jenes Mannes, der Leben bringen wollte
und dabei um sein Leben kam. Aber dass er um sein Leben kam, war nicht
das Ende, war nicht der endgiiltige Tod.

Inwiefern nicht?

Weil das Bild des Menschen, das Bild des Lebens, fiir das Jesus gestor-
ben ist, in unserer Sehnsucht und in unserer Hoffnung lebt. Mehr noch:
Nicht nur in unserer Sehnsucht und Hoffnung, sondern in unseren Aufer-
stehungsgeschichten. Unsere Auferstehungsgeschichten sind die Geschich-
te seiner Auferstehung, die nicht endet.

Darum sagen wir: Er lebt.

Und darum ist unser Leben so kostbar wie unser Gliick -
trotz aller Todesschatten -

Auferstehung -:
«weniger nicht». Gert Otto, Mainz



	Zur Osterpredigt

