Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Gedanken zur Phanomenologie des Gesprachs
Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

117
Gedanken zur Phinomenologie des Gesprichs

Walter Neidhart ist mir immer wieder, seit wir zusammen an der Basler Fakultit wirkten,
ein hervorragender Gesprichspartner gewesen; hart im Verfechten seiner Einsichten, doch
niemals rechthaberisch, sondern immer bereit, aus anderen Perspektiven der Denkerfahrung zu
lernen, sich neu zu orientieren und wieder aufs neue Stellung zu nehmen. Ich verdanke ihm viel
— denn dies ist in meinen Augen die hochste Form theologischer Lehre und theologischen
Lernens: das sachbezogene Gesprich. Darum widme ich Walter Neidhart zu seinem Geburts-
tag, in der Hoffnung, unser Gesprich moge sich fortsetzen, einige Uberlegungen, die der
Gesprdchserfahrung im allgemeinen entstammen.

I

Im Rahmen einer Phdnomenologie des Gesprichs soll hier im beson-
deren den im Gesprich erfahrenen Grenzen und den im Gesprich erfol-
genden Grenziiberschreitungen nach-gedacht werden. Dabei mdéchte ich
die folgende These an den Anfang stellen: Die Erfahrung von Grenzen und
der Vollzug von Grenziiberschreitungen gehdren zur Wesens-Struktur des
Gespriachs selbst.

Ich mochte diese Anfangsthese noch erldutern, indem ich prizisiere:
Vom Subjekt solcher Erfahrung her stellt sich dies oftmals so dar, dass
gerade im Vollzug der Grenziiberschreitung die Grenze selber erst reali-
siert, also erfahren wird. Und ich mochte die These ferner nach drei
Richtungen spezifizieren: Grenzerfahrung und Grenziiberschreitung ereig-
nen sich 1. zwischen Gespriachspartner und Gesprachspartner, 2. zwischen
Gespriachs-Themenfeldern, «Disziplinen» bzw. Reflexionszusammenhin-
gen, 3. zwischen dem «diesseitigen» Miteinandersein der Gesprichspart-
ner und der «jenseitigen» Wirklichkeit Gottes.

Bevor ich fortfahre und diese drei Dimensionen etwas ausleuchte, sei
aber zunichst noch eine weitere, noch urspriinglichere These vorangestellt.
Sie bezieht sich auf den Ort des Gesprichs selbst im menschlichen Mit-
einander und im menschlichen Erkenntnisstreben, welches wesenhaft ein
gemeinsames, mit-menschliches ist, und lautet: Das Gesprach ist der
eigentliche Ort, wo sich menschliches Erkenntnisstreben aktuell vollzieht,
wo Erkenntnis aufscheinen mag; was diesbeziiglich entschieden wird, wird
im Gesprich entschieden, und es gibt iiber das Gesprich hinaus keine
Appellationsmoglichkeit, es sei denn an ein neues Gesprich. — Dieser
Vorrang, diese Uniiberholbarkeit des Gesprachs scheint mir anvisiert zu
sein in der berithmten Stelle des VII. Briefs, wo Platon schreibt:

«Wohl aber vermag verweilendes Durchdenken... das bald hinauf und hinab, bald zu
diesem, bald zu jenem sich wendet, am Ende doch in den recht Gearteten Wissen vom



118 H. Ott, Gedanken zur Phdnomenologie des Gesprichs

Rechigearteten zu erzeugen. Wer dagegen schlecht geartet ist..., den wiirde selbst Lynkeus
nicht zum Sehen bringen kénnen. Mit einem Wort, wer nicht mit der Sache aus seinem eigenen
Wesen heraus verwandt ist, den wird keine Lernbegabung noch auch das Gedéchtnis je ihr
wesensverwandt machen konnen. ... Schliesslich aber wird, wenn jedes einzelne dieser...
[Elemente] an dem andern gepriift wird, Namen und Begriffsbestimmungen und anschaulich
Wahrgenommenes, wenn sie alle in wohlmeinenden Widerlegungsversuchen auf die Probe
gestellt werden und wenn man sich ohne Rechthaberei im Fragen und Antworten iibt, am Ende
plotzlich iiber ein jedes Einsicht und Verstindnis in einem aufgeleuchtet sein, so weit, wie es
iiberhaupt in der Moglichkeit des Menschen steht.»

Platon stellt daraufhin fest, dass es nicht ratsam sei, irgendeine gewon-
nene Einsicht schriftlich festzulegen. Man kénnte ndmlich bei etwas behaf-
tet werden, was doch unabgeschlossen und nur ein Durchgangsstadium ist.
Das Gesprich bleibt im Gang, und es allein ist der eigentliche Ort der
Erkenntnis. Einsicht kann aufleuchten, sie kann gliicken; allein sie ldsst
sich nicht erzwingen, nicht «organisieren», weder durch Lernbegabung
noch durch Gedichtnisleistung. Modern gesprochen: Die Lernpsychologie
und Didaktik reichen an die Ein-Sicht, das eigentliche Lernen, nicht heran.
Denn, so schreibt Platon im selben Gedankengang, das Aufleuchten von
Einsicht ist abhingig von bestimmten existentiellen Voraussetzungen, es
ist keine blosse Leistung des Intellekts. Eine Art «innerer Verwandtschaft
zur Sache selbst» ist notwendig, wie auch eine dhnliche Art von Verwandt-
schaft zwischen denen, die iiber diese Sache miteinander reden, notig ist:
«wohlwollend» sollen die Widerlegungsversuche sein und «ohne Rechtha-
berei». Wo diese Voraussetzungen gegeben sind, kann es sein, dass Wahr-
heit sich zeigt, dass Einsicht aufleuchtet. Ein solcher Dialog bleibt durchaus
ein rationaler, ein Diskurs, der mit Argumenten gefiihrt wird. Aber er ist
durchsetzt von nicht-nur-rationalen Gegebenheiten, wie Vertrauen, Sym-
pathie, Zuwendung, die ihn dann aber gerade als solchen, als rationalen,
ermoglichen.

An sich ist ja das Dialogische ohnehin umfassender als der Diskurs. Jede
Art von zwischenmenschlicher Begegnung ist dialogisch, sei’s im positiven,
aufschliessenden, oder im negativen, sich verschliessenden Sinne. Das
diskursive und kognitive Gespriach ist nur ein Spezialfall. Dieser aber
bleibt bestimmt durch das im umfassenderen Sinne Dialogische.

II
Das hier im Sinne Platons Gesagte sei nun bestétigt durch einen dhnlich
klassischen Text aus neuer Zeit, durch das «Kleine Fragment <Uber die
kollektive Findung der Wahrheit>» des katholischen Theologen Kar/ Rah-
ner, entstanden 1964 aus der Erfahrung des II. Vatikanischen Konzils (jetzt
in: Schriften zur Theologie, Bd. VI). Der Gedankengang dieser Studie



H. Ott, Gedanken zur Phiinomenologie des Gesprdchs 119

bewegt sich beidseits der Grenzlinie (falls es eine solche gibt) zwischen
Theologie und Philosophie. Der Gedankengang ist theologisch, insofern er
aus der Denk-Erfahrung des Redens von Gott und goéttlichen Dingen
entstanden ist; er ist philosophisch, insofern er iiber einen menschlichen
Vorgang reflektiert, einen Vorgang des Denkens, der in Bezug auf andere
Themen in dhnlicher Weise sich vollzieht.

Der entscheidende Sachverhalt, um den es dabei geht, wird wie folgt beschrieben: «In den
Forschungsstitten der heutigen exakten Wissenschaften findet kein Gesprich statt. Man
macht sich hier nur gegenseitig auf Tatbestdnde aufmerksam, die jeder fiir sich selbst allein in
Augenschein nimmt; der Gegenstand selbst existiert nicht im Gesprich als solchem. Hier aber
ist gemeint, dass es zu findende Wahrheiten gibt, die nur im Vorgang der kollektiven Wahr-
heitsfindung gegeben sind, nur hierin selbst zum Vorschein kommen.» (105) Dies ist darum so,
weil das Gespriach hier um den Menschen selbst geht, und zwar auch und gerade da, wo der
Mensch (mit dem Mitmenschen zusammen) sich vor Gott findet.

Ein solches Gesprich geht so vor sich, dass man sich zunichst einmal auf eine Formel
einigt. Weil der Mensch «immer nur existiert, indem er dialogisch zum andern hin ist, ist die
gemeinsame Formel, das <Bekenntnis zur Gesellschaft», durch das diese getragen wird, ein
notwendig anzustrebendes Ziel des Gesprichs der kollektiven Wahrheitsfindung.» (107) Eine
solche Formel bleibt «immer auch gleichzeitig offen nach vorne» (ebd.), denn sie ist «nie die
Sache selbst und bleibt ihr gegeniiber inaddquat», denn man kann hier «nie sagen, man rede
iiber eine Sache und lasse die andere beiseite, und so konne man die erste addquat aussagen und
habe sich dariiber addquat und fiir alle Zeiten geeinigt und die Sache <bereinigt>» (ebd.). — So
wird das Gesprich aus seinem Wesen heraus ein unendliches. Denn seine «terminologischen
Feststellungen sind. .. grundsitzlich wandelbar, und jedes Gespréch, das Verstédndigung sucht,
arbeitet... an diesem Wandel mit. Und indem ein an sich unendliches Gesprich (weil es das
Unendliche beschwort) in der Zeit immer wieder abgebrochen werden muss und doch zur
einigenden Formel bei diesem einstweiligen Abbruch gefiihrt haben sollte..., fordert jedes
Gesprich im Sprechenden den gelassenen Gehorsam gegeniiber solcher Sprachregelung. Sie
schliesst, weise und liebend verstanden, die Offenheit nach vorne zur umfassenderen oder
besseren Formel nie zu...» (108).

Aus dem Gesagten ergeben sich Folgerungen hinsichtlich des Wahr-
heitsverstandnisses. Einmal ist der klassische Konvergenz- bzw. Adiqua-
tionsbegriff von Wahrheit (veritas est adaequatio intellectus et rei) bei
solchen Gesprachen, wo es letztlich um den Menschen geht, wo also der
Mensch (somit auch die Gesprachspartner selber) die «res» des Gespriches
ist, kein zetztgiiltig brauchbarer. Denn hier kann man ja nicht aus dem
Gesprich heraustreten und der »res» selber von aussen ansichtig werden
und iiberpriifen, ob die im Gesprach gemachten «Aussagen» mit ihr



120 H. Ott, Gedanken zur Phinomenologie des Gesprichs

libereinstimmen. Ferner ist aber auch die sog. Konsenstheologie der Wahr-
heit nicht endgiiltig brauchbar. Wohl zeigt sich die Wahrheit im Konsens
bzw. in den vorldufigen Einigungen der Gesprichsteilnehmer. Aber sie
wird dadurch nicht konstituiert. Sie kann keineswegs durch willkiirliche
Einigungen geschaffen werden. Es ist hier wichtig zu sehen, dass Verblen-
dung durch «verzerrte» Konsense immer moglich ist und befiirchtet wer-
den muss (Habermas!). Wenn die Formeln, denen der Konsens gilt, nach
vorne offen bleiben, offen gehalten werden miissen, so heisst dies doch,
dass sich in der Zukunft etwas zeigen kann, was uns die einmal gefundene
Formel korrigieren oder modifizieren 14sst.

So hat denn Martin Heidegger die Wahrheit neu bestimmt als die
a-letheia, als Un-Verborgenheit bzw. Ent-Bergung, Hervortreten aus dem
Verborgenen ins Unverborgene, also als ein Sich-Zeigen. Dieses Wahr-
heitsverstandnis scheint mir der wichtigste Beitrag zu sein, den Heidegger
zum Problem der Phdnomenologie des Gesprichs beigesteuert hat. Es ist
unsere Selbsterfahrung selber, insofern sie Gespriachserfahrung ist, welche
die von ihm vorgeschlagene Sicht bestitigt, geradezu «verifiziert». Freilich
ist solche Verifikation von einer gewissen Erfahrenheit der Gespriachspart-
ner in Gespriachen (also wiederum: von einer « Wesensverwandtschaft mit
der Sache») abhingig.

111

Die bisherigen Uberlegungen belegen meine Anfangsthese vom Ge-
sprich als einem stdndigen Stossen an Grenzen und einer standigen Grenz-
iiberschreitung. Eben in den vorldufigen Einigungen ereignet sich die
Uberschreitung der Grenze - der Grenze, die zwischen Gesprichspartnern
(seien es verschiedene Kulturen, Zeitalter, Gruppen oder auch einfach
Einzelne in ihren verschiedenen lebensgeschichtlichen Kontexten) immer
besteht. Dieses Phdnomen ist im hermeneutischen Denken von Hans-
Georg Gadamer «Horizontverschmelzung» genannt worden — ein Begriff,
welcher mir die Sache sehr genau zu «treffen» (bzw. zu «zeigen») scheint.
Um ein Beispiel dafiir aus unserer jetzt gerade allerndchsten Umgebung zu
geben: Wenn wir uns jetzt miteinander (und mit Heidegger) auf dessen
Konzept von a-letheia einigen konnten, so wire dies ein Ereignis der
Horizontverschmelzung. 'Dies zumal wenn die einen von einem mehr
objektivistischen Wahrheitsverstdndnis von adaequatio, die andern von
einem mehr subjektivistischen von Konsens herkdmen. Das sind denke-
risch gesehen zwei verschiedene Horizonte. (Freilich gibt es nicht nur
denkerische Horizonte, sondern auch z. B. mehr atmosphairische, oder auch
ganze Bezugssysteme von Wertsetzungen in verschiedenen Kulturen usw.)



H. Ott, Gedanken zur Phidnomenologie des Gesprichs 121

Wenn nun die einen sich iiberzeugen liessen, dass ihr Wahrheitsbegriff als
zu objektivistisch, die anderen, dass der ihre als zu subjektivistisch der
Sache nicht gerecht werden kann, gleichzeitig aber beide anerkennten, dass
im Begriff des Andern ein berechtigtes Anliegen liegt, welches das ihrige
begrenzt, dann konnte am Ende vielleicht Heideggers Konzept von a-
letheia zur Einigungsformel werden.

Gewiss ware auch damit keine definitive Formel gefunden, aber doch
ein Ausgangspunkt und Durchgangspunkt fiir gemeinsame weitere Refle-
xion. Man konnte dann z. B. gemeinsam weiter gehen und fragen: Was zeigt
sich, wenn wir einen Satz wie « Einen Menschen bejahen heisst, fiir ihn eine
Hoffnung haben» als wahr erkennen und anerkennen? Welches ist hier die
Wahrheit, wenn Wahrheit das Sich-Zeigende ist, und wie zeigt es sich?

Es sei mir erlaubt, in unserem Zusammenhang noch ein weiteres Hei-
degger-Wort zu zitieren. Es steht in der fiir seine ganze Philosophie auf-
schlussreichen kleinen Schrift «Aus der Erfahrung des Denkens»:

«Wir kommen nie zu Gedanken. Sie kommen zu uns.

Das ist die schickliche Stunde des Gesprichs.

Es erheitert zur geselligen Besinnung. Diese kehrt weder das gegenstrebige Meinen hervor,
noch duldet sie das nachgiebige Zustimmen. Das Denken bleibt hart am Wind der Sache.

Aus solcher Geselligkeit erstiinden einige vielleicht zu Gesellen im Handwerk des Denkens.
Damit unvermutet einer aus ihnen Meister werde.

Wenn unter aufgerissenem Regenhimmel plotzlich ein Sonnenschein iiber das Diistere der
Matten gleitet...»

Vor allem der mittlere Teil tont wie ein Echo auf Platon: «... wohlwol-
lende Widerlegungsversuche... Ohne Rechthaberei...» Bei Heidegger:
weder «gegenstrebiges Meinen» noch «nachgiebiges Zustimmen»! Sonst
verldre nimlich das Gesprich seine eigenste Chance: kreativ zu sein. Kein
Neues, d.h. keine «synthetische» vorldufige Einigung als Schritt zu einem
fruchtbaren gemeinsamen Weiterdenken wire mehr moglich, wenn das
«nachgiebige Zustimmen» (d. h. die Reduktion der fruchtbaren Spannung)
oder aber das blosse «gegenstrebige Meinen» (d.h. ein Treten am Ort, in
blossem Verteidigen bisheriger Positionen) vorherrschte. Vielmehr muss
das Denken «hart am Wind der Sache» bleiben. Es muss allfillig neu
aufscheinende a-letheia sich zeigen lassen. Sonst kime es zu keinen neuen
gemeinsamen Sprachregelungen (partieller Art), zu keinen Horizontver-
schmelzungen mehr. Grenzen konnten nicht mehr iiberschritten, das
schopferische Potential der Tatsache der Endlichkeit im Dialog, ndmlich



122 H. Ott, Gedanken zur Phdnomenologie des Gesprichs

dass die Gesprichspartner mit ithren unterschiedlichen Perspektiven ein-
ander geschichtlich begrenzen, nicht genutzt werden.

IV

Zum zweiten Punkt meiner anfinglichen These kann ich mich wesent-
lich kiirzer fassen, ndmlich zur Grenziiberschreitung, die der Diskurs
vollzieht bei Grenzen zwischen «Disziplinen» bzw. Reflexionszusammen-
hingen. Da wo es im Gesprich letztlich um den Menschen, also um die
Gesprachspartner selber geht, bildet dieses « Worum» selbst das Einende
und Uberbriickende, das uns frei zwischen Humanwissenschaften und
«Human-Philosophien» hin und hergehen lédsst, also z.B. zwischen
Geschichtswissenschaft und Geschichtsphilosophie, empirischer bzw. me-
dizinischer und philosophischer Psychologie usw., aber auch via « Human-
Philosophie» zwischen den einzelnen Disziplinen der Humanwissenschaf-
ten. Die Grenzen werden hier zwangsldufig fliessend.

Dieses Verfliessen der Grenzen wurde iibrigens im vorigen schon vor-
gefiihrt im Blick auf das Verhiltnis von Theologie und Philosophie. Alle
wirkliche Theologie ist ja philosophierende Theologie; mindestens muss
sie es auf einer bestimmten Reflexionsstufe werden. Wir haben gesehen
und gezeigt, wie Theologie allermindestens in ihrer Erkenntnistheorie, z. B.
im Vergegenwirtigen dessen, was Gespriach (das ja gerade auch in der
Theologie stattfinden muss: vgl. Rahners Konzilserfahrung, aus dem sein
«Kleines Fragment» entstand!) eigentlich ist, selber philosophiert. Was sie
sich diesbeziiglich reflex vor Augen stellen muss, ist darauf angelegt und
erhebt darauf Anspruch, auch fiir den giiltig zu sein, der sich selber nicht
entschlossen hat, von der theologischen Pramisse (dass Gott sich offenbart
hat und zum Menschen redet) auszugehen. Indem sie sich darauf besinnt,
wie diese Primisse verstindlich zur Sprache kommen kann, leistet Theo-
logie im Prinzip immer auch ihren Beitrag zur Philosophie.

v

Der dritte Punkt der Anfangsthese, ndmlich die Grenziiberschreitung
zwischen dem diesseitigen Gespriach zwischen Menschen und der gottli-
chen Wirklichkeit selbst, ist der schwierigste. Die Schwierigkeit liegt darin,
dass es nicht geniigt, hier dogmatisch zu reden, das heisst ein im theolo-
gischen Kontext vertretbares Konzept einfach zu wiederholen, wie etwa:
Gott der personale Schopfer ist der Ermoglichungsgrund fiir das Aufein-
ander-Gewiesen-Sein der Gespriachspartner, oder: Gott als Heiliger Geist
ist Grund und Inbegriff des schopferischen Elements im menschlichen
Dialog.



H. Ott, Gedanken zur Phiinomenologie des Gesprichs 123

Vielleicht kann uns ein Beispiel auf eine Fihrte bringen. Ich wihle den
kurzen Dialog «De Deo abscondito» des Nicolaus Cusanus, eine knappe
Veranschaulichung der Lehre von dessen friithem Hauptwerk «De docta
Ignorantia». Der Dialog spielt sich ab zwischen einem Christen und einem
Heiden, wobei der Christ nicht etwa als derjenige erscheint, der von einem
spezifischen Christusdogma aus denkt, sondern als derjenige, welcher die
Transzendenz und Unsagbarkeit Gottes wirklich erfasst hat. Das Gespréch
verlduft irenisch. Am Ende erklirt der Heide: «Was du gesagt hast, gefillt
mir, und ich erkenne deutlich, dass im Bereich aller Geschopfe Gott und
sein Name nicht zu finden ist. Und dass Gott nichts entspricht, dass er sich
vielmehr jeder Gedankenvorstellung entzieht... So sei Gott, verborgen vor
den Augen aller Weisen dieser Welt, in Ewigkeit gepriesen!»

Im Moment, da sich die Gesprachspartner auf das «Prinzip» oder die
«Methode» der docta ignorantia einigen konnen, namlich, dass sie iiber
Gott nichts aussagen und nichts wissen konnen — nicht weil Er ein derart
entfernter Gegenstand wire, sondern weil Er iiberhaupt kein Gegenstand,
sondern Gott ist! —, ein Bewusstsein, welches nicht zur Folge hat, dass das
Gesprich von Gott iiberhaupt zu Ende sein muss... — eben in diesem
Moment iibersteigen die Gespriachspartner mit ihrem Konsens die Grenze
und berithren die gottliche Wirklichkeit, so weit dies einem Gespriach

zwischen Menschen iiberhaupt moglich ist.
Heinrich Ott, Basel



	Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs

