
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


117

Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs

Walter Neidhart ist mir immer wieder, seit wir zusammen an der Basler Fakultät wirkten,
ein hervorragender Gesprächspartner gewesen; hart im Verfechten seiner Einsichten, doch
niemals rechthaberisch, sondern immer bereit, aus anderen Perspektiven der Denkerfahrung zu
lernen, sich neu zu orientieren und wieder aufs neue Stellung zu nehmen. Ich verdanke ihm viel

- denn dies ist in meinen Augen die höchste Form theologischer Lehre und theologischen
Lernens: das sachbezogene Gespräch. Darum widme ich Walter Neidhart zu seinem Geburtstag,

in der Hoffnung, unser Gespräch möge sich fortsetzen, einige Überlegungen, die der

Gesprächserfahrung im allgemeinen entstammen.

I
Im Rahmen einer Phänomenologie des Gesprächs soll hier im besonderen

den im Gespräch erfahrenen Grenzen und den im Gespräch
erfolgenden Grenzüberschreitungen nach-gedacht werden. Dabei möchte ich
die folgende These an den Anfang stellen: Die Erfahrung von Grenzen und
der Vollzug von Grenzüberschreitungen gehören zur Wesens-Struktur des

Gesprächs selbst.
Ich möchte diese Anfangsthese noch erläutern, indem ich präzisiere:

Vom Subjekt solcher Erfahrung her stellt sich dies oftmals so dar, dass

gerade im Vollzug der Grenzüberschreitung die Grenze selber erst realisiert,

also erfahren wird. Und ich möchte die These ferner nach drei
Richtungen spezifizieren: Grenzerfahrung und Grenzüberschreitung ereignen

sich 1. zwischen Gesprächspartner und Gesprächspartner, 2. zwischen
Gesprächs-Themenfeldern, «Disziplinen» bzw. Reflexionszusammenhängen,

3. zwischen dem «diesseitigen» Miteinandersein der Gesprächspartner

und der «jenseitigen» Wirklichkeit Gottes.
Bevor ich fortfahre und diese drei Dimensionen etwas ausleuchte, sei

aber zunächst noch eine weitere, noch ursprünglichere These vorangestellt.
Sie bezieht sich auf den Ort des Gesprächs selbst im menschlichen
Miteinander und im menschlichen Erkenntnisstreben, welches wesenhaft ein
gemeinsames, mit-menschliches ist, und lautet: Das Gespräch ist der
eigentliche Ort, wo sich menschliches Erkenntnisstreben aktuell vollzieht,
wo Erkenntnis aufscheinen mag; was diesbezüglich entschieden wird, wird
im Gespräch entschieden, und es gibt über das Gespräch hinaus keine
Appellationsmöglichkeit, es sei denn an ein neues Gespräch. - Dieser
Vorrang, diese Unüberholbarkeit des Gesprächs scheint mir anvisiert zu
sein in der berühmten Stelle des VII. Briefs, wo Piaton schreibt:

«Wohl aber vermag verweilendes Durchdenken... das bald hinauf und hinab, bald zu
diesem, bald zu jenem sich wendet, am Ende doch in den recht Gearteten Wissen vom



118 H. Ott, Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs

Rechtgearteten zu erzeugen. Wer dagegen schlecht geartet ist..., den würde selbst Lynkeus
nicht zum Sehen bringen können. Mit einem Wort, wer nicht mit der Sache aus seinem eigenen

Wesen heraus verwandt ist, den wird keine Lernbegabung noch auch das Gedächtnis je ihr
wesensverwandt machen können. Schliesslich aber wird, wenn jedes einzelne dieser...

[Elemente] an dem andern geprüft wird, Namen und Begriffsbestimmungen und anschaulich

Wahrgenommenes, wenn sie alle in wohlmeinenden Widerlegungsversuchen auf die Probe

gestellt werden und wenn man sich ohne Rechthaberei im Fragen und Antworten übt, am Ende

plötzlich über ein jedes Einsicht und Verständnis in einem aufgeleuchtet sein, so weit, wie es

überhaupt in der Möglichkeit des Menschen steht.»

Platon stellt daraufhin fest, dass es nicht ratsam sei, irgendeine gewonnene

Einsicht schriftlich festzulegen. Man könnte nämlich bei etwas behaftet

werden, was doch unabgeschlossen und nur ein Durchgangsstadium ist.
Das Gespräch bleibt im Gang, und es allein ist der eigentliche Ort der
Erkenntnis. Einsicht kann aufleuchten, sie kann glücken; allein sie lässt
sich nicht erzwingen, nicht «organisieren», weder durch Lernbegabung
noch durch Gedächtnisleistung. Modern gesprochen: Die Lernpsychologie
und Didaktik reichen an die Ein-Sicht, das eigentliche Lernen, nicht heran.
Denn, so schreibt Piaton im selben Gedankengang, das Aufleuchten von
Einsicht ist abhängig von bestimmten existentiellen Voraussetzungen, es

ist keine blosse Leistung des Intellekts. Eine Art «innerer Verwandtschaft
zur Sache selbst» ist notwendig, wie auch eine ähnliche Art von Verwandtschaft

zwischen denen, die über diese Sache miteinander reden, nötig ist:
«wohlwollend» sollen die Widerlegungsversuche sein und «ohne Rechthaberei».

Wo diese Voraussetzungen gegeben sind, kann es sein, dass Wahrheit

sich zeigt, dass Einsicht aufleuchtet. Ein solcher Dialog bleibt durchaus
ein rationaler, ein Diskurs, der mit Argumenten geführt wird. Aber er ist
durchsetzt von nicht-nur-rationalen Gegebenheiten, wie Vertrauen,
Sympathie, Zuwendung, die ihn dann aber gerade als solchen, als rationalen,
ermöglichen.

An sich ist ja das Dialogische ohnehin umfassender als der Diskurs. Jede

Art von zwischenmenschlicher Begegnung ist dialogisch, sei's im positiven,
aufschliessenden, oder im negativen, sich verschliessenden Sinne. Das
diskursive und kognitive Gespräch ist nur ein Spezialfall. Dieser aber
bleibt bestimmt durch das im umfassenderen Sinne Dialogische.

II
Das hier im Sinne Piatons Gesagte sei nun bestätigt durch einen ähnlich

klassischen Text aus neuer Zeit, durch das «Kleine Fragment <Über die
kollektive Findung der Wahrheit>» des katholischen Theologen Karl Rahner,

entstanden 1964 aus der Erfahrung des II. Vatikanischen Konzils (jetzt
in: Schriften zur Theologie, Bd. VI). Der Gedankengang dieser Studie



H. Ott, Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs 119

bewegt sich beidseits der Grenzlinie (falls es eine solche gibt) zwischen
Theologie und Philosophie. Der Gedankengang ist theologisch, insofern er
aus der Denk-Erfahrung des Redens von Gott und göttlichen Dingen
entstanden ist; er ist philosophisch, insofern er über einen menschlichen
Vorgang reflektiert, einen Vorgang des Denkens, der in Bezug auf andere
Themen in ähnlicher Weise sich vollzieht.

Der entscheidende Sachverhalt, um den es dabei geht, wird wie folgt beschrieben: «In den

Forschungsstätten der heutigen exakten Wissenschaften findet kein Gespräch statt. Man
macht sich hier nur gegenseitig aufTatbestände aufmerksam, die jeder für sich selbst allein in
Augenschein nimmt; der Gegenstand selbst existiert nicht im Gespräch als solchem. Hier aber
ist gemeint, dass es zu findende Wahrheiten gibt, die nur im Vorgang der kollektiven
Wahrheitsfindung gegeben sind, nur hierin selbst zum Vorschein kommen. »(105) Dies ist darum so,
weil das Gespräch hier um den Menschen selbst geht, und zwar auch und gerade da, wo der
Mensch (mit dem Mitmenschen zusammen) sich vor Gott findet.

Ein solches Gespräch geht so vor sich, dass man sich zunächst einmal auf eine Formel
einigt. Weil der Mensch «immer nur existiert, indem er dialogisch zum andern hin ist, ist die
gemeinsame Formel, das <Bekenntnis zur Gesellschaft), durch das diese getragen wird, ein

notwendig anzustrebendes Ziel des Gesprächs der kollektiven Wahrheitsfindung.» (107) Eine
solche Formel bleibt «immer auch gleichzeitig offen nach vorne» (ebd.), denn sie ist «nie die
Sache selbst und bleibt ihr gegenüber inadäquat», denn man kann hier «nie sagen, man rede
über eine Sache und lasse die andere beiseite, und so könne man die erste adäquat aussagen und
habe sich darüber adäquat und für alle Zeiten geeinigt und die Sache <bereinigt>» (ebd.). - So

wird das Gespräch aus seinem Wesen heraus ein unendliches. Denn seine «terminologischen
Feststellungen sind... grundsätzlich wandelbar, und jedes Gespräch, das Verständigung sucht,
arbeitet... an diesem Wandel mit. Und indem ein an sich unendliches Gespräch (weil es das

Unendliche beschwört) in der Zeit immer wieder abgebrochen werden muss und doch zur
einigenden Formel bei diesem einstweiligen Abbruch geführt haben sollte..., fordert jedes
Gespräch im Sprechenden den gelassenen Gehorsam gegenüber solcher Sprachregelung. Sie

schliesst, weise und liebend verstanden, die Offenheit nach vorne zur umfassenderen oder
besseren Formel nie zu...» (108).

Aus dem Gesagten ergeben sich Folgerungen hinsichtlich des
Wahrheitsverständnisses. Einmal ist der klassische Konvergenz- bzw.
Adäquationsbegriff von Wahrheit (veritas est adaequatio intellectus et rei) bei
solchen Gesprächen, wo es letztlich um den Menschen geht, wo also der
Mensch (somit auch die Gesprächspartner selber) die «res» des Gespräches
ist, kein letztgültig brauchbarer. Denn hier kann man ja nicht aus dem
Gespräch heraustreten und der »res» selber von aussen ansichtig werden
und überprüfen, ob die im Gespräch gemachten «Aussagen» mit ihr



120 H. Ott, Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs

übereinstimmen. Ferner ist aber auch die sog. Konsenstheologie der Wahrheit

nicht endgültig brauchbar. Wohl zeigt sich die Wahrheit im Konsens
bzw. in den vorläufigen Einigungen der Gesprächsteilnehmer. Aber sie

wird dadurch nicht konstituiert. Sie kann keineswegs durch willkürliche
Einigungen geschaffen werden. Es ist hier wichtig zu sehen, dass Verblendung

durch «verzerrte» Konsense immer möglich ist und befürchtet werden

muss (Habermas!). Wenn die Formeln, denen der Konsens gilt, nach
vorne offen bleiben, offen gehalten werden müssen, so heisst dies doch,
dass sich in der Zukunft etwas zeigen kann, was uns die einmal gefundene
Formel korrigieren oder modifizieren lässt.

So hat denn Martin Heidegger die Wahrheit neu bestimmt als die
a-letheia, als Un-Verborgenheit bzw. Ent-Bergung, Hervortreten aus dem
Verborgenen ins Unverborgene, also als ein Sich-Zeigen. Dieses
Wahrheitsverständnis scheint mir der wichtigste Beitrag zu sein, den Heidegger
zum Problem der Phänomenologie des Gesprächs beigesteuert hat. Es ist
unsere Selbsterfahrung selber, insofern sie Gesprächserfahrung ist, welche
die von ihm vorgeschlagene Sicht bestätigt, geradezu «verifiziert». Freilich
ist solche Verifikation von einer gewissen Erfahrenheit der Gesprächspartner

in Gesprächen (also wiederum: von einer «Wesensverwandtschaft mit
der Sache») abhängig.

III
Die bisherigen Überlegungen belegen meine Anfangsthese vom

Gespräch als einem ständigen Stossen an Grenzen und einer ständigen
Grenzüberschreitung. Eben in den vorläufigen Einigungen ereignet sich die
Überschreitung der Grenze - der Grenze, die zwischen Gesprächspartnern
(seien es verschiedene Kulturen, Zeitalter, Gruppen oder auch einfach
Einzelne in ihren verschiedenen lebensgeschichtlichen Kontexten) immer
besteht. Dieses Phänomen ist im hermeneutischen Denken von Hans-
Georg Gadamer «Horizontverschmelzung» genannt worden - ein Begriff,
welcher mir die Sache sehr genau zu «treffen» (bzw. zu «zeigen») scheint.
Um ein Beispiel dafür aus unserer jetzt gerade allernächsten Umgebung zu
geben: Wenn wir uns jetzt miteinander (und mit Heidegger) auf dessen

Konzept von a-letheia einigen könnten, so wäre dies ein Ereignis der
Horizontverschmelzung. Dies zumal wenn die einen von einem mehr
objektivistischen Wahrheitsverständnis von adaequatio, die andern von
einem mehr subjektivistischen von Konsens herkämen. Das sind denkerisch

gesehen zwei verschiedene Horizonte. (Freilich gibt es nicht nur
denkerische Horizonte, sondern auch z.B. mehr atmosphärische, oder auch

ganze Bezugssysteme von Wertsetzungen in verschiedenen Kulturen usw.)



H. Ott, Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs 121

Wenn nun die einen sich überzeugen Hessen, dass ihr Wahrheitsbegriff als

zu objektivistisch, die anderen, dass der ihre als zu subjektivistisch der
Sache nicht gerecht werden kann, gleichzeitig aber beide anerkennten, dass

im Begriff des Andern ein berechtigtes Anliegen liegt, welches das ihrige
begrenzt, dann könnte am Ende vielleicht Heideggers Konzept von a-
letheia zur Einigungsformel werden.

Gewiss wäre auch damit keine definitive Formel gefunden, aber doch
ein Ausgangspunkt und Durchgangspunkt für gemeinsame weitere Reflexion.

Man könnte dann z. B. gemeinsam weiter gehen und fragen: Was zeigt
sich, wenn wir einen Satz wie «Einen Menschen bejahen heisst, für ihn eine
Hoffnung haben» als wahr erkennen und anerkennen? Welches ist hier die
Wahrheit, wenn Wahrheit das Sich-Zeigende ist, und wie zeigt es sich?

Es sei mir erlaubt, in unserem Zusammenhang noch ein weiteres
Heidegger-Wort zu zitieren. Es steht in der für seine ganze Philosophie
aufschlussreichen kleinen Schrift «Aus der Erfahrung des Denkens»:

«Wir kommen nie zu Gedanken. Sie kommen zu uns.
Das ist die schickliche Stunde des Gesprächs.
Es erheitert zur geselligen Besinnung. Diese kehrt weder das gegenstrebige Meinen hervor,

noch duldet sie das nachgiebige Zustimmen. Das Denken bleibt hart am Wind der Sache.

Aus solcher Geselligkeit erstünden einige vielleicht zu Gesellen im Handwerk des Denkens.
Damit unvermutet einer aus ihnen Meister werde.

Wenn unter aufgerissenem Regenhimmel plötzlich ein Sonnenschein über das Düstere der
Matten gleitet...»

Vor allem der mittlere Teil tönt wie ein Echo auf Piaton: «... wohlwollende

Widerlegungsversuche... Ohne Rechthaberei...» Bei Heidegger:
weder «gegenstrebiges Meinen» noch «nachgiebiges Zustimmen»! Sonst
verlöre nämlich das Gespräch seine eigenste Chance: kreativ zu sein. Kein
Neues, d.h. keine «synthetische» vorläufige Einigung als Schritt zu einem
fruchtbaren gemeinsamen Weiterdenken wäre mehr möglich, wenn das

«nachgiebige Zustimmen» (d. h. die Reduktion der fruchtbaren Spannung)
oder aber das blosse «gegenstrebige Meinen» (d.h. ein Treten am Ort, in
blossem Verteidigen bisheriger Positionen) vorherrschte. Vielmehr muss
das Denken «hart am Wind der Sache» bleiben. Es muss allfällig neu
aufscheinende a-letheia sich zeigen lassen. Sonst käme es zu keinen neuen
gemeinsamen Sprachregelungen (partieller Art), zu keinen
Horizontverschmelzungen mehr. Grenzen könnten nicht mehr überschritten, das

schöpferische Potential der Tatsache der Endlichkeit im Dialog, nämlich



122 H. Ott, Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs

dass die Gesprächspartner mit ihren unterschiedlichen Perspektiven
einander geschichtlich begrenzen, nicht genutzt werden.

IV
Zum zweiten Punkt meiner anfänglichen These kann ich mich wesentlich

kürzer fassen, nämlich zur Grenzüberschreitung, die der Diskurs
vollzieht bei Grenzen zwischen «Disziplinen» bzw. Reflexionszusammenhängen.

Da wo es im Gespräch letztlich um den Menschen, also um die
Gesprächspartner selber geht, bildet dieses «Worum» selbst das Einende
und Überbrückende, das uns frei zwischen Humanwissenschaften und
«Human-Philosophien» hin und hergehen lässt, also z.B. zwischen
Geschichtswissenschaft und Geschichtsphilosophie, empirischer bzw.
medizinischer und philosophischer Psychologie usw., aber auch via «Human-
Philosophie» zwischen den einzelnen Disziplinen der Humanwissenschaften.

Die Grenzen werden hier zwangsläufig fliessend.
Dieses Verfliessen der Grenzen wurde übrigens im vorigen schon

vorgeführt im Blick auf das Verhältnis von Theologie und Philosophie. Alle
wirkliche Theologie ist ja philosophierende Theologie; mindestens muss
sie es auf einer bestimmten Reflexionsstufe werden. Wir haben gesehen
und gezeigt, wie Theologie allermindestens in ihrer Erkenntnistheorie, z. B.
im Vergegenwärtigen dessen, was Gespräch (das ja gerade auch in der
Theologie stattfinden muss: vgl. Rahners Konzilserfahrung, aus dem sein
«Kleines Fragment» entstand!) eigentlich ist, selber philosophiert. Was sie

sich diesbezüglich reflex vor Augen stellen muss, ist darauf angelegt und
erhebt darauf Anspruch, auch für den gültig zu sein, der sich selber nicht
entschlossen hat, von der theologischen Prämisse (dass Gott sich offenbart
hat und zum Menschen redet) auszugehen. Indem sie sich darauf besinnt,
wie diese Prämisse verständlich zur Sprache kommen kann, leistet Theologie

im Prinzip immer auch ihren Beitrag zur Philosophie.

V
Der dritte Punkt der Anfangsthese, nämlich die Grenzüberschreitung

zwischen dem diesseitigen Gespräch zwischen Menschen und der göttlichen

Wirklichkeit selbst, ist der schwierigste. Die Schwierigkeit liegt darin,
dass es nicht genügt, hier dogmatisch zu reden, das heisst ein im
theologischen Kontext vertretbares Konzept einfach zu wiederholen, wie etwa:
Gott der personale Schöpfer ist der Ermöglichungsgrund für das Aufein-
ander-Gewiesen-Sein der Gesprächspartner, oder: Gott als Heiliger Geist
ist Grund und Inbegriff des schöpferischen Elements im menschlichen
Dialog.



H. Ott, Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs 123

Vielleicht kann uns ein Beispiel auf eine Fährte bringen. Ich wähle den
kurzen Dialog «De Deo abscondito» des Nicolaus Cusanus, eine knappe
Veranschaulichung der Lehre von dessen frühem Hauptwerk «De docta

Ignorantia». Der Dialog spielt sich ab zwischen einem Christen und einem
Heiden, wobei der Christ nicht etwa als derjenige erscheint, der von einem
spezifischen Christusdogma aus denkt, sondern als derjenige, welcher die
Transzendenz und Unsagbarkeit Gottes wirklich erfasst hat. Das Gespräch
verläuft irenisch. Am Ende erklärt der Heide: «Was du gesagt hast, gefällt
mir, und ich erkenne deutlich, dass im Bereich aller Geschöpfe Gott und
sein Name nicht zu finden ist. Und dass Gott nichts entspricht, dass er sich

vielmehr jeder Gedankenvorstellung entzieht... So sei Gott, verborgen vor
den Augen aller Weisen dieser Welt, in Ewigkeit gepriesen!»

Im Moment, da sich die Gesprächspartner auf das «Prinzip» oder die
«Methode» der docta ignorantia einigen können, nämlich, dass sie über
Gott nichts aussagen und nichts wissen können - nicht weil Er ein derart
entfernter Gegenstand wäre, sondern weil Er überhaupt kein Gegenstand,
sondern Gott ist! -, ein Bewusstsein, welches nicht zur Folge hat, dass das

Gespräch von Gott überhaupt zu Ende sein muss... - eben in diesem
Moment übersteigen die Gesprächspartner mit ihrem Konsens die Grenze
und berühren die göttliche Wirklichkeit, so weit dies einem Gespräch
zwischen Menschen überhaupt möglich ist.

Heinrich Ott, Basel


	Gedanken zur Phänomenologie des Gesprächs

