
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Kult und Kunst

Autor: Müller, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


107

Kult und Kunst

Ein recht anstössiges Begriffspaar wird mit dem obigen Titel vorgenommen.

Beide sind im reformatorischen Denken nicht unangefochten zuhause.
Der Jubilar ist gewiss nicht allzu sehr um historisch-protestantische Orthodoxie

besorgt. Aber an der Bestreitung der traditionellen Beinahe-Gleich-
stellung von «christlichem Glauben» und «christlichem Kult» durch die
zweite Aufklärung ist er auch nicht unbeteiligt. Andererseits verdanken wir
seinem Beitrag in «Krone der Schöpfung?» dieAnmahnung eines ungespaltenen

Menschseins, und da kann Kunst hoffen. Diese Wortmeldung mag
also gerade vom Unwahrscheinlicheren her die Chance eines
katholischprotestantischen Kontaktes aufdecken.

«Das Gewölbe der Kreuzgänge und Kreuzecken der Kuppel haben die
Künstler Antti Salmenlinna und Paavo Leinonen 1932 mit Malereien
geschmückt. Die Engel tragen die Symbole des Wortes, Sakraments, Gebets
und der Musik. Sie drücken das Leben und die Funktionen der Gemeinde
aus.» So wird auf einem Handzettel der deutschsprachige Besucher der
lutherischen Domkirche von Oulu in Mittelfinnland belehrt. Und der
katholische Schweizer Theologe staunt zunächst über diese Tetras: Wort,
Sakrament, Gebet, Musik - Funktionen der Gemeinde! (Die katholische
Theologie redet heute von «Grundfunktionen der Kirche».) Er findet aber
auch das Lutherwort: «Ich gebe der Musik den ersten Platz nach der
Theologie. Das ergibt sich aus dem Beispiel Davids und aller Propheten,
weil sie all das Ihre in Metren und Gesängen überliefert haben».1

Zusammenhang und Unterschied zwischen Bildenden Künsten und
Musik in der reformatorischen Auseinandersetzung sind bekannt und
behandelt.2 (Allzu?) Kurz und bündig urteilt Paul Tillich: «Der Protestantismus

hat von Anfang an in Konflikt mit den bildenden Künsten gestanden.

Die Vorherrschaft des Akustischen gegenüber dem Optischen im
protestantischen Denken - eine Folge der spätmittelalterlichen nominali-
stischen Tradition - war der Entwicklung der Musik und der Dichtung

1 Péri tes musikes (1530), WA 30/11 696. Zitiert bei O. Söhngen, Theologie der Musik,
Kassel 1967, 87f.

2 Vgl. J.Röhls, «... unser Knie beugen wir doch nicht mehr». Bilderverbot und bildende
Kunst im Zeitalter der Reformation, ZThK 81 (1984) 322-351 ; R. Leuenberger, Theologische
Reflexionen über die Kunst, 127-137; speziell zur Musik: A. Brunner, Musik im Gottesdienst.
Zürich/Stuttgart 1960; O. Söhngen, s.A. 1.



108 A. Müller, Kult und Kunst

günstig, der religiösen sowohl wie der weltlichen. Aber dem gleichen Geist
entsprang die Vernachlässigung der Baukunst (des Kirchenbaus wie des

Profanbaus) ebenso wie der Bildhauerkunst, der Malerei und der
Tanzkunst».3 Diese Differenzbereinigung soll hier nicht aufgenommen werden.
Auch das Abgöttereithema der Bilderverehrung ist heute nicht mehr erheblich.

Und mein Vorhaben ist auch nicht so breit wie «Kunst und Theologie»

oder so ähnlich.4 Ich will nur einige Erwägungen zu Kult und Kunst
anstellen in der Hoffnung, (Denk-) Grundlagen freizulegen, welche auch
gemeinsames denkerisches Weiterbauen ermöglichen.

I. Kultisches Handeln

Die Meinung ist nicht so ganz unbegründet, mit Christus sei das Ende
des kultischen Handelns des Menschen gekommen. Tempel (Joh 2,21 und
Gottesbild (II Kor 4,4; Kol 1,15) ist Er selber, anzubeten ist der Vater nicht
an einem zu bestimmenden heiligen Ort, sondern im Geist und in der
Wahrheit (Joh 4,2Iff.). Und doch hat es keine «kultfreien» Anfänge des

Christentums gegeben. Aber am Wesen, am Begriffsinhalt des Kultes hat
sich eine Veränderung vollzogen. Kult in christlichem Verständnis darf
nicht mehr aufgefasst werden als jene funktionale Handlung, mit welcher
(und mit welcher allein) der Verkehr mit Gott kausal bewerkstelligt wird
(so wie es für den Verkehr unter Menschen die Post und das Telefon
gibt).

Wenn trotz dieses Wissens Kult im Christentum fortdauerte, dann

wegen einer anderen Komponente des Begriffsinhalts: Kult ist symbolisches

Handeln zum sinnenhaften Ausdruck und gesamtmenschlichen Vollzug

seelisch-geistiger Wirklichkeit, hier also des Gottesbezugs in Jesus

Christus.
Auf solchen symbolischen Vollzug solcher Wirklichkeit haben die Christen

zu keinem Augenblick verzichtet. Es ist ja nicht so, dass etwa nur
Opferhandlungen ein Kult sind, der den Gottesbezug durch Symbolhandlungen

zu vollziehen beansprucht.

3 P.Tillich, Gesammehe Werke Bd. IX: Die religiöse Substanz der Kultur, Stuttgart 1967,
338.

4 Umfassend informiert zum ganzen Problemfeld mit hoher Kompetenz: Die Kunst und
die Kirchen. Der Streit um die Bilder heute. Hg. von R.Beck, R.Volp und G.Schmirber,
München 1984 (Pantheon Colleg).



A. Müller, Kult und Kunst 109

Auch der klassische christliche «Paradigmenwechsel» zum «Lobopfer, das

heisst Frucht von Lippen, die seinen Namen preisen» (Hebr 13,15), entgeht
nicht der Definition des symbolischen Handelns. Ist Sprache unter Menschen
aus guten Gründen vom Symbolhandeln gerade zu unterscheiden, so gehört
sie als lautlich vorgetragene linguistische Anrede an Gott - der, noch ist das

Wort nicht auf der Zunge, es bereits kennt (Ps 139,4), und der weiss, was wir
brauchen, noch ehe wir ihn bitten (Mt 6,8) - eben doch dazu. Beten im
kultischen Sinn (stilles Beten im Herzen einmal eingeklammert) ist
Symbolhandeln. Ja sogar Schriftlesung als liturgischer Vorgang ist Symbolhandeln,
etwa der Vortrag der (kognitiv längst bekannten) Weihnachts- oder Osterpe-
rikope an diesen Festen. Es gibt so gar keine Flucht aus der Symbolhandlung
ins Wort, solange von Gottesdienst Kult, culte) die Rede ist.

Eine «Alternative» ist allerdings Rom 12,1, wo das gelebte Leben selbst

(atopaxa) zum wahren Opfer und Gottesdienst erklärt und gefordert wird.
Dazu käme die erkenntnismässige Auseinandersetzung mit dem sich
mitteilenden Gott (Denken, Theologie), und als drittes Glied der Perichorese
der entscheidende, tragende, aber nicht adäquat objektivierbare
«Glaubensakt». Aber gerade das ist das Spannende: Obwohl solches dem
Urchristentum vertraut und wichtig war, hat es offenbar nicht daran gedacht,
deswegen auf kultisches Symbolhandeln zu verzichten. Dieses war ihnen
anscheinend einfach eine menschliche Gegebenheit, welche sie «heidnischer»

und allenfalls judaistischer Gehalte entleerten und mit ihren neuen
Gehalten füllten. Dabei erspare ich mir (und Walter Neidhart) die Diskussion,

ob nun die Frühkatholiken damit die sündig verdorbene Menschennatur

oder wenigstens die natura pura in den christlichen Glauben
eindringen liessen. Die historische Antwort dürfte sein: Sie stellten das Erbe
gottesdienstlicher Praxis der Synagoge überhaupt nicht in Frage, nachdem
auch Jesus von Nazareth es nicht in Frage gestellt, sondern kritisiert hatte.
Und sie lebten damit auf neue Weise einfach eine Dimension der
Menschennatur, so wie sie in ihrer Liebesgemeinschaft eine Dimension der
Menschennatur neu lebten. In solchen Dimensionen spielt sich eben christliche

Existenz und Selbstmitteilung Gottes in Christus ab.

Das war grundsätzlich nichts anderes, als dass sich denkerisch das

Christusereignis erst alttestamentlich, dann hellenistisch-platonisch, später

aristotelistisch, nominalistisch usw. artikulierte, mit (hoffentlich) den
jeweils nötigen Kautelen und Korrekturen, um zu vermeiden, dass das

Christusereignis zur blossen Artikulation einer Philosophie würde, um es

in seiner Unableitbarkeit sichtbar zu machen.
Und also ist auch rationalistische Kritik am Kultgedanken nicht fehl am

Platz, nur partikulär und überholbar, wenn ihr Gerechtigkeit widerfahren



110 A. Müller, Kult und Kunst

ist. Von da her gehe ich also im weiteren mit dem Begriff des kultischen
Handelns unbefangen um. Dabei ist in der obgenannten Umschreibung ein
Moment wichtig: «Symbolischer Vollzug» bedeutet nicht «bloss symbolischer,

nicht realer Vollzug». Der Ausdruck geht vielmehr von der personalen

leibseelischen Einheit des Menschen aus und will sagen: Wenn der
Mensch geistig-seelische Gehalte seines Personinnern äussern will, dann
steht ihm dazu das Symbolhandeln zur Verfügung. Indem Symbolhandeln
im Normalfall reale geistig-seelische Gehalte zum Ausdruck bringt, ist es in
empirischer Raum-Zeitlichkeit der reale Vollzug geistig-seelischer
Wirklichkeit (und im Sakrament: göttlicher Verheissung), vergleichbar in der
Sprache dem, was die Linguistik performatives Sprechen nennt. Hier
könnte nun eine Art «Sachkunde des Symbolhandelns» angeschlossen
werden. Ich nehme nur ein Kapitel davon auf.

II. Kult und Kunst als Symbolhandeln

Wir entdecken plötzlich: Kulthandeln und Kunst stehen «morphologisch»

auf derselben Ebene: Es geht beidemal um Symbolhandeln, um
Übersetzen und Ausdrücken geistig-seelischer Gehalte in sinnenhafte(r)
Gestalt. Darum kann Kunst Kult sein. Und kann sich folglich Kult nicht
anders als in Form von Kunst ausdrücken: künstlerische Sprachgestalt,
Gesang, Körperbewegung? An Indizien dafür schiene es nicht zu mangeln.
Die heutige Ausweitung des Kunstbegriffs könnte auch zu einem solchen
Modell ermuntern. Da es sich dann aber um eine Frage der sprachlichen
Organisation handelte, will ich darauf gar nicht insistieren. Es genüge zu
sagen: Weil Kulthandeln und Kunst als Weisen des Symbolhandelns
morphologisch eng verwandt sind, ist Kunst stets eine mögliche Ausdrucksweise

für den Kult.
Kunst im Kult fängt an, bevor wir es merken. Psalmen, Vaterunser, ur-

und altchristliche Hymnen sind schon Kunst, und diese wurde stetig
weiterentwickelt bis heute. Der rhythmische oder antiphonale Vortrag
wird weiterentwickelt zum Kirchengesang jeden Grades. Vom würdigen
Einzug und knapper Gestik bis zum Tanz sind es wenige (zwar grosse)
Schritte. Aber auch der zur Ruhe gekommene Einzug, die gemeinschaftliche

Sitzordnung, kann Kunst-Ausdruck sein.

Tanz, der von Rhythmus und Musik lebt, aber gesehen wird, schlägt den
Bogen zwischen den beiden vielberedeten Brückenköpfen: der akustischen
und der visuellen, «bildenden» Kunst. Der eigentliche verbindende Bogen
ist natürlich der körperliche Mensch, der eben hört und sieht. Und Brük-



A. Müller, Kult und Kunst III

kenbogen ist schon die Sprache, die gehört wird, aber «in Bildern spricht».
So kann sich der Kreis schliessen: Da der Kult Symbolhandeln ist, ist es nur
eine beiderseitige Inhaltsfrage, ob im Kult Kunst in jedweder Form Platz
finden kann, kultisches Handeln sich in der Form von Kunst vollziehen
kann.

Vielleicht ist hier unversehens ein Wechsel des Blickpunktes vollzogen
worden. Kunst wird hier verstanden als Vollzugsmoment kultischen
Handelns. Ist und war aber dies das Problem? Ging es nicht um Kunst als
«Beiwerk» des Kultes, ja um Kunstwerke als Gegenstand des Kultes? Nun,
ich situiere mich in diesem Problemfeld wie folgt. Kunstwerke als Gegenstand

des Kultes, also der alte Bilderstreit oder die Ikone des Ostens, sind
im heutigen Westen auch für den katholischen Christen kein brennendes
Problem. Welches zeitgenössische Kunstwerk in Kirchen ist noch gedacht
und funktioniert als Kultbild, dem jene «relative» Verehrung gezollt wird,
die dem Urbild gilt? Gewiss, die «Gnadenbilder» der Wallfahrtsorte haben
noch diese Funktion aus Tradition, aber das ist allenfalls eine eigenes
theologisches Problem, nicht dasjenige von Kult und Kunst. Und was
Kunst als optisches oder akustisches «Beiwerk» betrifft, so halte ich auch
das für ein marginales Problem, wenn nicht für ein Missverständnis, das es

zu beseitigen gilt. Vielmehr stelle ich mich auf den Standpunkt, Kunst sei
als Bestandteil des Kults zu verstehen und so zu beurteilen.5 Auch da
ergeben sich verschiedene Probleme.

III. Kunst im Kult: Ausdruck der Kultgemeinde

Insofern «Kunst schon mit dem Vaterunser anfängt», erheben sich noch
kaum Fragen. Das «Kirchenlied» ist eine Kunstform (und ein Kunstwerk),
deren sich die Kultgemeinde als ganze bedient. Es wird bei der Qualitätsfrage

darauf zurückzukommen sein.
Als problematisch wird empfunden, dass ein Kunst-Werk, das der

Gemeinde äusserlich ist, Teil ihres Kultes sein soll, ohne doch hypostasiert
zu werden. Hier ist getrennt zu handeln von der Musik (und der
Bewegungskunst) einerseits, den bildenden Künsten andererseits.

5 Ich bitte, hinter dieser Zuordnung keine katholische «Werkerei» zu wittern. Kulthandlungen

als «verdienstliche Werke» sind für den heutigen katholischen Liturgietheologen kein
Thema.



112 A. Millier, Kult und Kunst

1. Das «Musikstück»

Ein musikalisches (instrumentales) Kunstwerk (die Bewegungskunst
kann in unserem momentanen Kult - leider - eingeklammert bleiben) hat
mit der bildenden Kunst gemeinsam, dass es einen Urheber hat (von seiner
Rolle wird noch die Rede sein). Es ist ihm aber eigen, dass es nicht ein für
allemal einen materiellen Bestand hat, sondern nachvollzogen, «aufgeführt»

werden muss. Wenn dieses Kunstwerk also Kultakt, Teil einer
Kulthandlung sein soll - wessen Kultakt hat es zu sein? Wenn möglich
schon der Kultakt des Urhebers, und dann der «Spieler» oder «Ausführenden»,

spätestens aber, sicher und hauptsächlich der Kultakt der hörenden

Gemeinde.
Das hat zwei Voraussetzungen. Zum einen braucht es ein

«gemeinschaftliches Vollzugsbewusstsein»: Dass wir gemeinsam Träger der ganzen
Kulthandlung sind, dass der Chor oder die Instrumentalgruppe Teil unserer

Gemeinschaft sind und ihr Handeln als unser Handeln gemeint ist, dass

uns nichts «geboten wird», sondern dass wir auch den Kunstvorgang
«bieten».

Somit braucht es zweitens die Fähigkeit und den Begriff des «Hörens als

Nachvollzug». Nicht nur der Spieler «reproduziert» das Kunstwerk
instrumenteil, auch der «Hörer» reproduziert es durch aktives Nach-Hören. Das
ist ja auch der Sachverhalt bei einem wohlvertrauten kultischen Vorgang:
dem Vorbeten. Einer Kultgemeinde müsste also auch das mitvollziehende
Nachhören eines Musikstücks als Kulthandeln geläufig sein (allzu bekanntes

Paradebeispiel: das Alleluja aus Händeis «Messias»).
Das wird heute aber durch ein doppeltes Hindernis erschwert. Das erste

ist die «Konsumgewohnheit», die Haltung, dass man auch in die
Kultversammlung mit Konsumerwartungen kommt, was nicht dasselbe ist wie «in
rezeptiver Bereitschaft». Konsumhaltung will, dass «etwas geboten wird»,
nämlich etwas, was «Befriedigung» verschafft.

Das führt zum zweiten Hindernis, das heute eine starke Eigengesetzlichkeit

entwickelt: zur Kritisierhaltung. Gemeint ist damit nicht, dass ein
kritisches Unterscheidungsvermögen da ist und in Bereitschaft steht.
Gemeint ist, dass sich die Begegnung mit einem Vorgang überhaupt nur
noch im Zeichen und in Gestalt einer distanzierten kritischen Beurteilung
«abspielen» kann, auch bei Vorgängen, welche ihrer Natur nach Beteiligung

und damit grundsätzlich Identifikation erfordern.
Werden diese beiden Hindernisse vermieden, überwunden, dann kann

selbständige Instrumentalmusik von der Gemeinde «vollzogener» Teil
eines Gottesdienstes sein.



A.Müller, Kult und Kunst 113

2. Das Bildwerk

Ein Musikstück muss gespielt werden, es geschieht also aktuell noch
etwas, man kann sich in dieses Tun «hineinversetzen». Das Bildwerk aber
ist einfach da. Wir können es «auf uns wirken lassen» (s. u.), aber gibt es da

etwas nachzuvollziehen, das unser Kultakt werden könnte? Eben das soll
hier postuliert werden. Jedes Bildwerk ist auch eine Gebärde auf das

Dargestellte hin, nicht nur das Auf-uns-Zukommen des Dargestellten (wie
das lateinische « Verbum deponens» eine aktive Aussage in grammatischer
Passivform macht).

Versuchen wir die Probe zu machen an einem allbekannten Bildwerk:
dem Gekreuzigten des Isenheimer Altars. Dieses Bild mit den Augen
aufnehmen und innerlich «nachvollziehen» läuft hinaus aufeinen Kultakt
des Glaubens an den wegen unserer Missetaten Zerschlagenen, der unsere
Krankheiten getragen hat (Jes 53,4f.)

Diese Perspektive versöhnt den Schreibenden einigermassen mit den
Barockaltären. In einer liturgischen Epoche, welche für eine gemeindegetragene

Eucharistiefeier keine Voraussetzungen hatte, waren diese
Monsterbauten ein «barocker Gestus», der den Glauben an die Grösse und
Herrlichkeit des Abendmahlsgeheimnisses darbrachte, und wenigstens so

waren sie nicht falsch.
«Bild als Kultakt» wird erschwert durch die Tatsache, dass sich der

Mensch beim Hören leichter «in Gemeinschaft» fühlen kann als beim
Schauen. Aber auch das ist einübbar.

Genau besehen ist jede Symbolhandlung doppelgesichtig: Sie ist eine
Ausdruckshandlung, und sie «beeindruckt» zugleich den Handelnden.
(Schon mein Händedruck wirkt auch auf mich zurück.) Beim Kunstwerk
als Kulthandlung geht das Rezeptive, geht der Eindruck sogar voran. Aber
an sein Ziel kommt es, wenn es den Hörenden und Schauenden gleichsinnig
geprägt hat zum Glaubenden und Handelnden.

3. Das «Raumwerk»

«Bildende Kunst» ist nicht erst Bildhauerei und Malerei, zu ihr gehört
als erstes die Architektur. Ich erwähne sie hier nicht wegen ihrer Verwandtschaft

mit der Plastik, sondern als Ausdrucksgestalterin des Raumes und
des Lichtes, aber eines lichten Raumes für eine Kultgemeinde. Schon die
Besammlung einer solchen Gemeinde hat Ausdruck und macht einen
Eindruck. Wo ein aufnehmender Raum gebaut wird, nimmt er sinnvoller-



114 A. Müller, Kult und Kunst

weise beides auf, formt es zum bleibenden, wirkenden, nachvollziehbaren
Gestus. Das ist im Grunde die ganze Theorie heutigen Kirchenbauens.
Nicht die Frage, ob sich die Gemeinde Jesu nicht irgendwo und allerorten
in seinem Namen versammeln könnte, ist im Spiel, sondern die Frage, wie
ein Versammlungsraum, der als solcher gebaut wird, die Symbolik der
Versammlung aufnimmt und wieder hergibt. Nicht die zahllosen Varianten

und Kombinationen von Gesichtspunkten stehen zur Frage, sondern
ob die grundsätzliche Wirklichkeit erkannt wird: dass in der Versammlung
und in jedweder ihrer Tätigkeiten schon eine geistige Aussage liegt und dass

es berechtigt ist, ihr auch räumlich-architektonisch Gestalt zu geben. Der
sog. «reine Zweckbau» ist ein Denkfehler eines reinen Produktionsdenkens.

Denn dessen Bauten sind eo ipso auch geistige Aussagen. Aber
Versammlung unter dem Wort Gottes ist nicht dasselbe wie Gewinnma-
ximierung durch Produktionsrationalisierung. Dass diese Überlegung
nichts mit der Postulierung eines «Sakralstiles» zu tun hat, wird nach allem
Gesagten einleuchten, und auch gegen die Möglichkeit eines mehrfunktionalen

Raumes ist nichts vorentschieden.

IV. Kunst des Künstlers

Für die Anwesenheit von Kunst auch im protestantischen Gottesdienst
braucht heute zumeist keine Lanze mehr gebrochen zu werden.

Aber gerade damit und mit der Ausweitung des Kunstbegriffs tauchen
neue Probleme auf, die den katholischen Kirchenbauern und Liturgiegestaltern

schon vertraut sind.
Eines davon heisst: Wie gute Kunst muss Kunst für Kirchen sein? Sei es

im Bereich der bildenden Kunst, sei es im Bereich der Musik: Was
zeitgenössische Kunst hoher Qualität ist, findet selten einen breiten Beifall. Ist
solcher aber nicht Voraussetzung, wenn Kunst Bestandteil des Gemeindekultes

sein soll? Ferner: Ist im Sinn eines sinnenfälligen Ausdrucks
geistigseelischer Gehalte nicht «jeder Mensch ein Künstler» (Beuys)? Sollten
nicht vielmehr alle Teilnehmer zum Kult ihren Kunstbeitrag leisten, statt
dass Professionelle Werke hinstellen, die elitären Kriterien genügen? Es
verbreitet sich, dass Kirchenwände mit Kindermalereien beklebt werden,
teils aus gegebenem katechetischem Anlass, etwa auf Erstkommunion und
Firmung hin, teils schon fast prinzipiell, «ideologisch». Eine Schema-
Antwort ist sicher nicht berechtigt. Das Moment des Einbezugs der (jungen)

Gottesdienstteilnehmer wird so gefördert. Wird auch das andere
erreicht, dass die übrigen Teilnehmer «be-eindruckt» werden, sich densel-



A. Müller, Kult und Kunst 115

ben Ausdruck zueigenzumachen? Warum nicht? Aber es ist offenkundig,
dass dem sehr enge Grenzen gesetzt sind. Kunst ist auch so etwas wie eine
Sprache. Heissen wir Kinder predigen? Es fällt umso leichter, um der
Kommunikation und Aktivierung willen geringwertige oder unbeholfene
Verwirklichungen zu akzeptieren, je ephemerer, vorübergehender solche
sind. Ephemer sind einmalige Bebilderungen und Gesänge oder Musizieren,

wenn sie nicht dauernd wiederkehren. Eine Sonderstellung nimmt hier
aber die Bildende Kunst ein. Sie besteht auf (relative) Dauer, sie
überdauert Mode und Boutique-style - und sie wirkt. Darum muss für sie - und
für das stets wiederkehrende Lied - am stärksten die Qualitätsforderung
erhoben werden: Kunst im qualitativen Sinn, Kunst, die den Künstler
verlangt. Der momentanen Breite des «Erfolges» muss hier die zeitliche
Tiefe der «Wirkung» übergeordnet werden.

Damit stellt sich die letzte Frage nach dem Künstler und seiner
Autonomie. Dass der Künstler «zur Verherrlichung Gottes beitragen» solle, ist
kein Arbeitsprogramm, kein Inhalts- und schon gar nicht ein
Stilprogramm. Was künstlerisches Schaffen im weitesten Sinn coram Deo ist, steht
auf einem ganz anderen Blatt. Kunst lebt heute nicht dank kirchlicher
Aufträge. Offen bleibt auch die Frage, ob ein Kunstwerk, das irgendwie und
in anderen Zusammenhängen entstanden ist, nicht in einem christlichen
Kultraum einen Platz finden und eine adäquate Wirkung ausstrahlen
könnte. Aber offengehalten werden muss doch die Frage, ob es heute gar
keine «wahre» Kunst mehr geben könne, die auftragsgemäss für einen
christlichen Kultraum geschaffen wird. Die Frage gläubiger «grosser
Künstler» heute (oder seit Beginn der Moderne) steht auch auf einem
anderen Blatt. Für falsch und unbegründet halte ich die Insinuation, grosse
Künstler seien heute nicht Gläubige und gläubige Künstler nicht gross.
Glaube rettet kein schwaches Talent. Aber dass der Glaube (heute sagt man
gern abschätzig schmunzelnd «die Frömmigkeit») eines starken Talents
überhaupt nicht in den Kunstprozess eintrete - so wie, falls gegeben, auch
der «Unglaube» - das ist unglaubhaft.

Der Künstler braucht - als Forderung und als Anspruch an ihn -
Autonomie in der künstlerischen Konzeption und Gestaltung. Er braucht
Autonomie für sein freies Schaffen an sich. Dann wird sich nicht alles als

Teil christlicher Kulthandlung, als «Kunst für Kirchen», eignen. Der
Augenblick scheint aber gekommen zu sein, da für die Autonomie des

christlich gläubigen Künstlers (von hohem Talent) demonstriert werden
muss. Er ist selbstverständlich nicht einer, der «nur für Kirchen» schafft.
Aber er ist einer, für den Kunst für Kirchen kein Tabu ist. Es wäre
Widersinn, ihm in seinem Schaffen Inspiration durch seinen konkreten



116 A. Müller, Kult und Kunst

Glauben zu verbieten, nur weil es grosse Künstler gibt, die ohne diese

Inspiration grosse Künstler sind.
Das Thema Kunst ist für den Christen und für die Kirche heute breiter

als das Thema «Kunst für Kirchen».
Kunst für Kirchen lässt sich aber erweisen als innere Dimension des

kultischen Handelns der Kirche.
Kunst im Kult braucht Kirchen nicht mehr zu trennen. Vielmehr kann

sie sie zu gemeinsamem Suchen und Bemühen zusammenführen.
Alois Müller, Luzern


	Kult und Kunst

