Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Kult und Kunst

Autor: Miuller, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

107

Kult und Kunst

Ein recht anstdossiges Begriffspaar wird mit dem obigen Titel vorgenom-
men. Beide sind im reformatorischen Denken nicht unangefochten zuhause.
Der Jubilar ist gewiss nicht allzu sehr um historisch-protestantische Ortho-
doxie besorgt. Aber an der Bestreitung der traditionellen Beinahe-Gleich-
stellung von «christlichem Glauben» und «christlichem Kult» durch die
zweite Aufkldrung ist er auch nicht unbeteiligt. Andererseits verdanken wir
seinem Beitrag in «Krone der Schopfung?» die Anmahnung eines ungespal-
tenen Menschseins, und da kann Kunst hoffen. Diese Wortmeldung mag
also gerade vom Unwahrscheinlicheren her die Chance eines katholisch-
protestantischen Kontaktes aufdecken.

«Das Gewolbe der Kreuzgiange und Kreuzecken der Kuppel haben die
Kiinstler Antti Salmenlinna und Paavo Leinonen 1932 mit Malereien
geschmiickt. Die Engel tragen die Symbole des Wortes, Sakraments, Gebets
und der Musik. Sie driicken das Leben und die Funktionen der Gemeinde
aus.» So wird auf einem Handzettel der deutschsprachige Besucher der
lutherischen Domkirche von Oulu in Mittelfinnland belehrt. Und der
katholische Schweizer Theologe staunt zunéchst iiber diese Tetras: Wort,
Sakrament, Gebet, Musik — Funktionen der Gemeinde! (Die katholische
Theologie redet heute von « Grundfunktionen der Kirche».) Er findet aber
auch das Lutherwort: «Ich gebe der Musik den ersten Platz nach der
Theologie. Das ergibt sich aus dem Beispiel Davids und aller Propheten,
weil sie all das Ihre in Metren und Gesdngen iiberliefert habeny.!

Zusammenhang und Unterschied zwischen Bildenden Kiinsten und
Musik in der reformatorischen Auseinandersetzung sind bekannt und
behandelt.? (Allzu?) Kurz und biindig urteilt Paul Tillich: «Der Protestan-
tismus hat von Anfang an in Konflikt mit den bildenden Kiinsten gestan-
den. Die Vorherrschaft des Akustischen gegeniiber dem Optischen im
protestantischen Denken - eine Folge der spdtmittelalterlichen nominali-
stischen Tradition — war der Entwicklung der Musik und der Dichtung

L Peri tes musikes (1530), WA 30/I1 696. Zitiert bei O.Soéhngen, Theologie der Musik,
Kassel 1967, 87f.

2Vgl. J.Rohls, «... unser Knie beugen wir doch nicht mehr». Bilderverbot und bildende
Kunst im Zeitalter der Reformation, ZThK 81 (1984) 322-351; R. Leuenberger, Theologische
Reflexionen iiber die Kunst, 127-137; speziell zur Musik: A. Brunner, Musik im Gottesdienst.
Ziirich/Stuttgart 1960; O.So6hngen, s. A. 1.



108 A. Miiller, Kult und Kunst

glinstig, der religiosen sowohl wie der weltlichen. Aber dem gleichen Geist
entsprang die Vernachldssigung der Baukunst (des Kirchenbaus wie des
Profanbaus) ebenso wie der Bildhauerkunst, der Malerei und der Tanz-
kunst».3 Diese Differenzbereinigung soll hier nicht aufgenommen werden.
Auch das Abgottereithema der Bilderverehrung ist heute nicht mehr erheb-
lich. Und mein Vorhaben ist auch nicht so breit wie «Kunst und Theolo-
gie» oder so dhnlich.4 Ich will nur einige Erwigungen zu Kult und Kunst
anstellen in der Hoffnung, (Denk-) Grundlagen freizulegen, welche auch
gemeinsames denkerisches Weiterbauen ermdoglichen.

I. Kultisches Handeln

Die Meinung ist nicht so ganz unbegriindet, mit Christus sei das Ende
des kultischen Handelns des Menschen gekommen. Tempel (Joh 2,21) und
Gottesbild (IT Kor 4,4; Kol 1,15) ist Er selber, anzubeten ist der Vater nicht
an einem zu bestimmenden heiligen Ort, sondern im Geist und in der
Wahrheit (Joh 4,21ff.). Und doch hat es keine «kultfreien» Anfange des
Christentums gegeben. Aber am Wesen, am Begriffsinhalt des Kultes hat
sich eine Verdnderung vollzogen. Kult in christlichem Verstindnis darf
nicht mehr aufgefasst werden als jene funktionale Handlung, mit welcher
(und mit welcher allein) der Verkehr mit Gott kausal bewerkstelligt wird
(so wie es fiir den Verkehr unter Menschen die Post und das Telefon
gibt).

Wenn trotz dieses Wissens Kult im Christentum fortdauerte, dann
wegen einer anderen Komponente des Begriffsinhalts: Kult ist symboli-
sches Handeln zum sinnenhaften Ausdruck und gesamtmenschlichen Voll-
zug seelisch-geistiger Wirklichkeit, hier also des Gottesbezugs in Jesus
Christus.

Auf solchen symbolischen Vollzug solcher Wirklichkeit haben die Chri-
sten zu keinem Augenblick verzichtet. Es ist ja nicht so, dass etwa nur
Opferhandlungen ein Kult sind, der den Gottesbezug durch Symbolhand-
lungen zu vollziehen beansprucht.

3 P. Tillich, Gesammelte Werke Bd.IX: Die religidse Substanz der Kultur, Stuttgart 1967,
338.

4 Umfassend informiert zum ganzen Problemfeld mit hoher Kompetenz: Die Kunst und
die Kirchen. Der Streit um die Bilder heute. Hg. von R.Beck, R.Volp und G.Schmirber,
Miinchen 1984 (Pantheon Colleg).



A. Miiller, Kult und Kunst 109

Auch der klassische christliche «Paradigmenwechsel» zum «Lobopfer, das
heisst Frucht von Lippen, die seinen Namen preisen» (Hebr 13, 15), entgeht
nicht der Definition des symbolischen Handelns. Ist Sprache unter Menschen
aus guten Griinden vom Symbolhandeln gerade zu unterscheiden, so gehort
sie als lautlich vorgetragene linguistische Anrede an Gott — der, noch ist das
Wort nicht auf der Zunge, es bereits kennt (Ps 139,4), und der weiss, was wir
brauchen, noch ehe wir ihn bitten (Mt 6,8) — eben doch dazu. Beten im
kultischen Sinn (stilles Beten im Herzen einmal eingeklammert) ist Symbol-
handeln. Ja sogar Schriftlesung als liturgischer Vorgang ist Symbolhandeln,
etwa der Vortrag der (kognitiv lingst bekannten) Weihnachts- oder Osterpe-
rikope an diesen Festen. Es gibt so gar keine Flucht aus der Symbolhandlung
ins Wort, solange von Gottesdienst (= Kult, culte) die Rede ist.

Eine «Alternative» ist allerdings Rom 12, 1, wo das gelebte Leben selbst
(copate) zum wahren Opfer und Gottesdienst erklart und gefordert wird.
Dazu kidme die erkenntnisméissige Auseinandersetzung mit dem sich mit-
teilenden Gott (Denken, Theologie), und als drittes Glied der Perichorese
der entscheidende, tragende, aber nicht addquat objektivierbare «Glau-
bensakt». Aber gerade das ist das Spannende: Obwohl solches dem Urchri-
stentum vertraut und wichtig war, hat es offenbar nicht daran gedacht,
deswegen auf kultisches Symbolhandeln zu verzichten. Dieses war ihnen
anscheinend einfach eine menschliche Gegebenheit, welche sie «heidni-
scher» und allenfalls judaistischer Gehalte entleerten und mit ithren neuen
Gehalten fiillten. Dabei erspare ich mir (und Walter Neidhart) die Diskus-
sion, ob nun die Frithkatholiken damit die siindig verdorbene Menschen-
natur oder wenigstens die natura pura in den christlichen Glauben ein-
dringen liessen. Die historische Antwort diirfte sein: Sie stellten das Erbe
gottesdienstlicher Praxis der Synagoge iiberhaupt nicht in Frage, nachdem
auch Jesus von Nazareth es nicht in Frage gestellt, sondern kritisiert hatte.
Und sie lebten damit auf neue Weise einfach eine Dimension der Men-
schennatur, so wie sie in ihrer Liebesgemeinschaft eine Dimension der
Menschennatur neu lebten. In solchen Dimensionen spielt sich eben christ-
liche Existenz und Selbstmitteilung Gottes in Christus ab.

Das war grundsétzlich nichts anderes, als dass sich denkerisch das
Christusereignis erst alttestamentlich, dann hellenistisch-platonisch, spa-
ter aristotelistisch, nominalistisch usw. artikulierte, mit (hoffentlich) den
jeweils notigen Kautelen und Korrekturen, um zu vermeiden, dass das
Christusereignis zur blossen Artikulation einer Philosophie wiirde, um es
in seiner Unableitbarkeit sichtbar zu machen.

Und also ist auch rationalistische Kritik am Kultgedanken nicht fehl am
Platz, nur partikuldr und iiberholbar, wenn ihr Gerechtigkeit widerfahren



110 A. Miiller, Kult und Kunst

ist. Von da her gehe ich also im weiteren mit dem Begriff des kultischen
Handelns unbefangen um. Dabei ist in der obgenannten Umschreibung ein
Moment wichtig: «Symbolischer Vollzug» bedeutet nicht «bloss symboli-
scher, nicht realer Vollzug». Der Ausdruck geht vielmehr von der perso-
nalen leibseelischen Einheit des Menschen aus und will sagen: Wenn der
Mensch geistig-seelische Gehalte seines Personinnern dussern will, dann
steht ihm dazu das Symbolhandeln zur Verfiigung. Indem Symbolhandeln
im Normalfall reale geistig-seelische Gehalte zum Ausdruck bringt, ist es in
empirischer Raum-Zeitlichkeit der reale Vollzug geistig-seelischer Wirk-
lichkeit (und im Sakrament: gottlicher Verheissung), vergleichbar in der
Sprache dem, was die Linguistik performatives Sprechen nennt. Hier
konnte nun eine Art «Sachkunde des Symbolhandelns» angeschlossen
werden. Ich nehme nur ein Kapitel davon auf.

I1. Kult und Kunst als Symbolhandeln

Wir entdecken plotzlich: Kulthandeln und Kunst stehen «morpholo-
gisch» auf derselben Ebene: Es geht beidemal um Symbolhandeln, um
Ubersetzen und Ausdriicken geistig-seelischer Gehalte in sinnenhafte(r)
Gestalt. Darum kann Kunst Kult sein. Und kann sich folglich Kult nicht
anders als in Form von Kunst ausdriicken: kiinstlerische Sprachgestalt,
Gesang, Korperbewegung? An Indizien dafiir schiene es nicht zu mangeln.
Die heutige Ausweitung des Kunstbegriffs konnte auch zu einem solchen
Modell ermuntern. Da es sich dann aber um eine Frage der sprachlichen
Organisation handelte, will ich darauf gar nicht insistieren. Es geniige zu
sagen: Weil Kulthandeln und Kunst als Weisen des Symbolhandelns mor-
phologisch eng verwandt sind, ist Kunst stets eine mogliche Ausdrucks-
weise fiir den Kult.

Kunst im Kult fangt an, bevor wir es merken. Psalmen, Vaterunser, ur-
und altchristliche Hymnen sind schon Kunst, und diese wurde stetig
weiterentwickelt bis heute. Der rhythmische oder antiphonale Vortrag
wird weiterentwickelt zum Kirchengesang jeden Grades. Vom wiirdigen
Einzug und knapper Gestik bis zum Tanz sind es wenige (zwar grosse)
Schritte. Aber auch der zur Ruhe gekommene Einzug, die gemeinschaftli-
che Sitzordnung, kann Kunst-Ausdruck sein.

Tanz, der von Rhythmus und Musik lebt, aber gesehen wird, schlidgt den
Bogen zwischen den beiden vielberedeten Briickenkdpfen: der akustischen
und der visuellen, «bildenden» Kunst. Der eigentliche verbindende Bogen
ist natiirlich der korperliche Mensch, der eben hort und sieht. Und Briik-



A. Miiller, Kult und Kunst 111

kenbogen ist schon die Sprache, die gehort wird, aber «in Bildern spricht».
So kann sich der Kreis schliessen: Da der Kult Symbolhandeln ist, ist es nur
eine beiderseitige Inhaltsfrage, ob im Kult Kunst in jedweder Form Platz
finden kann, kultisches Handeln sich in der Form von Kunst vollziehen
kann.

Vielleicht ist hier unversehens ein Wechsel des Blickpunktes vollzogen
worden. Kunst wird hier verstanden als Vollzugsmoment kultischen Han-
delns. Ist und war aber dies das Problem? Ging es nicht um Kunst als
«Beiwerk» des Kultes, ja um Kunstwerke als Gegenstand des Kultes? Nun,
ich situiere mich in diesem Problemfeld wie folgt. Kunstwerke als Gegen-
stand des Kultes, also der alte Bilderstreit oder die Ikone des Ostens, sind
im heutigen Westen auch fiir den katholischen Christen kein brennendes
Problem. Welches zeitgendssische Kunstwerk in Kirchen ist noch gedacht
und funktioniert als Kultbild, dem jene «relative» Verehrung gezollt wird,
die dem Urbild gilt? Gewiss, die «Gnadenbilder» der Wallfahrtsorte haben
noch diese Funktion aus Tradition, aber das ist allenfalls eine eigenes
theologisches Problem, nicht dasjenige von Kult und Kunst. Und was
Kunst als optisches oder akustisches «Beiwerk» betrifft, so halte ich auch
das fiir ein marginales Problem, wenn nicht fiir ein Missverstdndnis, das es
zu beseitigen gilt. Vielmehr stelle ich mich auf den Standpunkt, Kunst sei
als Bestandteil des Kults zu verstehen und so zu beurteilen.’> Auch da
ergeben sich verschiedene Probleme.

III. Kunst im Kult: Ausdruck der Kultgemeinde

Insofern «Kunst schon mit dem Vaterunser anfiangt», erheben sich noch
kaum Fragen. Das «Kirchenlied» ist eine Kunstform (und ein Kunstwerk),
deren sich die Kultgemeinde als ganze bedient. Es wird bei der Qualitéts-
frage darauf zuriickzukommen sein.

Als problematisch wird empfunden, dass ein Kunst-Werk, das der
Gemeinde dusserlich ist, Teil ihres Kultes sein soll, ohne doch hypostasiert
zu werden. Hier ist getrennt zu handeln von der Musik (und der Bewe-
gungskunst) einerseits, den bildenden Kiinsten andererseits.

3 Ich bitte, hinter dieser Zuordnung keine katholische « Werkerei» zu wittern. Kulthand-
lungen als «verdienstliche Werke» sind fiir den heutigen katholischen Liturgietheologen kein
Thema.



112 A. Miiller, Kult und Kunst
1. Das «Musikstiick»

Ein musikalisches (instrumentales) Kunstwerk (die Bewegungskunst
kann in unserem momentanen Kult - leider - eingeklammert bleiben) hat
mit der bildenden Kunst gemeinsam, dass es einen Urheber hat (von seiner
Rolle wird noch die Rede sein). Es ist ihm aber eigen, dass es nicht ein fiir
allemal einen materiellen Bestand hat, sondern nachvollzogen, «aufge-
fiihrt» werden muss. Wenn dieses Kunstwerk also Kultakt, Teil einer
Kulthandlung sein soll — wessen Kultakt hat es zu sein? Wenn moglich
schon der Kultakt des Urhebers, und dann der «Spieler» oder «Ausfiih-
rendeny, spatestens aber, sicher und hauptsédchlich der Kultakt der héren-
den Gemeinde.

Das hat zwei Voraussetzungen. Zum einen braucht es ein «gemein-
schaftliches Vollzugsbewusstsein»: Dass wir gemeinsam Tréger der ganzen
Kulthandlung sind, dass der Chor oder die Instrumentalgruppe Teil unse-
rer Gemeinschaft sind und ihr Handeln als unser Handeln gemeint ist, dass
uns nichts «geboten wird», sondern dass wir auch den Kunstvorgang
«bieten».

Somit braucht es zweitens die Fihigkeit und den Begriff des « Horens als
Nachvollzugy». Nicht nur der Spieler «reproduziert» das Kunstwerk instru-
mentell, auch der «kHorer» reproduziert es durch aktives Nach-Horen. Das
ist ja auch der Sachverhalt bei einem wohlvertrauten kultischen Vorgang:
dem Vorbeten. Einer Kultgemeinde miisste also auch das mitvollziehende
Nachhoren eines Musikstiicks als Kulthandeln geldufig sein (allzu bekann-
tes Paradebeispiel: das Alleluja aus Handels «Messias»).

Das wird heute aber durch ein doppeltes Hindernis erschwert. Das erste
ist die «Konsumgewohnheit», die Haltung, dass man auch in die Kultver-
sammlung mit Konsumerwartungen kommt, was nicht dasselbe ist wie «in
rezeptiver Bereitschaft». Konsumhaltung will, dass «etwas geboten wird»,
namlich etwas, was «Befriedigung» verschafft.

Das fiihrt zum zweiten Hindernis, das heute eine starke Eigengesetz-
lichkeit entwickelt: zur Kritisierhaltung. Gemeint ist damit nicht, dass ein
kritisches Unterscheidungsvermégen da ist und in Bereitschaft steht.
Gemeint ist, dass sich die Begegnung mit einem Vorgang iiberhaupt nur
noch im Zeichen und in Gestalt einer distanzierten kritischen Beurteilung
«abspielen» kann, auch bei Vorgidngen, welche ihrer Natur nach Beteili-
gung und damit grundsitzlich Identifikation erfordern.

Werden diese beiden Hindernisse vermieden, iiberwunden, dann kann
selbstdndige Instrumentalmusik von der Gemeinde «vollzogener» Teil
eines Gottesdienstes sein.



A. Miiller, Kult und Kunst 113
2. Das Bildwerk

Ein Musikstiick muss gespielt werden, es geschieht also aktuell noch
etwas, man kann sich in dieses Tun «hineinversetzen». Das Bildwerk aber
ist einfach da. Wir kdnnen es «auf uns wirken lassen» (s.u.), aber gibt es da
etwas nachzuvollziehen, das unser Kultakt werden konnte? Eben das soll
hier postuliert werden. Jedes Bildwerk ist auch eine Gebirde auf das
Dargestellte hin, nicht nur das Auf-uns-Zukommen des Dargestellten (wie
das lateinische « Verbum deponens» eine aktive Aussage in grammatischer
Passivform macht).

Versuchen wir die Probe zu machen an einem allbekannten Bildwerk:
dem Gekreuzigten des Isenheimer Altars. Dieses Bild mit den Augen
aufnehmen und innerlich «nachvollziehen» lduft hinaus auf einen Kultakt
des Glaubens an den wegen unserer Missetaten Zerschlagenen, der unsere
Krankheiten getragen hat (Jes 53,4f.)

Diese Perspektive versohnt den Schreibenden einigermassen mit den
Barockaltidren. In einer liturgischen Epoche, welche fiir eine gemeindege-
tragene Eucharistiefeier keine Voraussetzungen hatte, waren diese Mon-
sterbauten ein «barocker Gestus», der den Glauben an die Grosse und
Herrlichkeit des Abendmahlsgeheimnisses darbrachte, und wenigstens so
waren sie nicht falsch.

«Bild als Kultakt» wird erschwert durch die Tatsache, dass sich der
Mensch beim Horen leichter «in Gemeinschaft» fithlen kann als beim
Schauen. Aber auch das ist einiibbar.

Genau besehen ist jede Symbolhandlung doppelgesichtig: Sie ist eine
Ausdruckshandlung, und sie «beeindruckt» zugleich den Handelnden.
(Schon mein Hiandedruck wirkt auch auf mich zuriick.) Beim Kunstwerk
als Kulthandlung geht das Rezeptive, geht der Eindruck sogar voran. Aber
an sein Ziel kommt es, wenn es den Horenden und Schauenden gleichsinnig
gepragt hat zum Glaubenden und Handelnden.

3. Das «Raumwerk»

«Bildende Kunst» ist nicht erst Bildhauerei und Malerei, zu ihr gehort
als erstes die Architektur. Ich erwidhne sie hier nicht wegen ihrer Verwandt-
schaft mit der Plastik, sondern als Ausdrucksgestalterin des Raumes und
des Lichtes, aber eines lichten Raumes fiir eine Kultgemeinde. Schon die
Besammlung einer solchen Gemeinde hat Ausdruck und macht einen
Eindruck. Wo ein aufnehmender Raum gebaut wird, nimmt er sinnvoller-



114 A. Miiller, Kult und Kunst

weise beides auf, formt es zum bleibenden, wirkenden, nachvollziehbaren
Gestus. Das ist im Grunde die ganze Theorie heutigen Kirchenbauens.
Nicht die Frage, ob sich die Gemeinde Jesu nicht irgendwo und allerorten
in seinem Namen versammeln konnte, ist im Spiel, sondern die Frage, wie
ein Versammlungsraum, der als solcher gebaut wird, die Symbolik der
Versammlung aufnimmt und wieder hergibt. Nicht die zahllosen Varian-
ten und Kombinationen von Gesichtspunkten stehen zur Frage, sondern
ob die grundsétzliche Wirklichkeit erkannt wird: dass in der Versammlung
und in jedweder ihrer Tatigkeiten schon eine geistige Aussage liegt und dass
es berechtigt ist, ihr auch rdumlich-architektonisch Gestalt zu geben. Der
sog. «reine Zweckbau» ist ein Denkfehler eines reinen Produktionsden-
kens. Denn dessen Bauten sind eo ipso auch geistige Aussagen. Aber
Versammlung unter dem Wort Gottes ist nicht dasselbe wie Gewinnma-
ximierung durch Produktionsrationalisierung. Dass diese Uberlegung
nichts mit der Postulierung eines «Sakralstiles» zu tun hat, wird nach allem
Gesagten einleuchten, und auch gegen die Moglichkeit eines mehrfunktio-
nalen Raumes ist nichts vorentschieden.

IV. Kunst des Kiinstlers

Fiir die Anwesenheit von Kunst auch im protestantischen Gottesdienst
braucht heute zumeist keine Lanze mehr gebrochen zu werden.

Aber gerade damit und mit der Ausweitung des Kunstbegriffs tauchen
neue Probleme auf, die den katholischen Kirchenbauern und Liturgiege-
staltern schon vertraut sind.

Eines davon heisst: Wie gute Kunst muss Kunst fiir Kirchen sein? Sei es
im Bereich der bildenden Kunst, sei es im Bereich der Musik: Was zeitge-
nossische Kunst hoher Qualitit ist, findet selten einen breiten Beifall. Ist
solcher aber nicht Voraussetzung, wenn Kunst Bestandteil des Gemeinde-
kultes sein soll? Ferner: Ist im Sinn eines sinnenfédlligen Ausdrucks geistig-
seelischer Gehalte nicht «jeder Mensch ein Kiinstler» (Beuys)? Sollten
nicht vielmehr alle Teilnehmer zum Kult ihren Kunstbeitrag leisten, statt
dass Professionelle Werke hinstellen, die elitdren Kriterien geniigen? Es
verbreitet sich, dass Kirchenwinde mit Kindermalereien beklebt werden,
teils aus gegebenem katechetischem Anlass, etwa auf Erstkommunion und
Firmung hin, teils schon fast prinzipiell, «ideologisch». Eine Schema-
Antwort ist sicher nicht berechtigt. Das Moment des Einbezugs der (jun-
gen) Gottesdienstteilnehmer wird so gefordert. Wird auch das andere
erreicht, dass die iibrigen Teilnehmer «be-eindruckt» werden, sich densel-



A. Miiller, Kult und Kunst 115

ben Ausdruck zueigenzumachen? Warum nicht? Aber es ist offenkundig,
dass dem sehr enge Grenzen gesetzt sind. Kunst ist auch so etwas wie eine
Sprache. Heissen wir Kinder predigen? Es fdllt umso leichter, um der
Kommunikation und Aktivierung willen geringwertige oder unbeholfene
Verwirklichungen zu akzeptieren, je ephemerer, voriibergehender solche
sind. Ephemer sind einmalige Bebilderungen und Gesidnge oder Musizie-
ren, wenn sie nicht dauernd wiederkehren. Eine Sonderstellung nimmt hier
aber die Bildende Kunst ein. Sie besteht auf (relative) Dauer, sie iiber-
dauert Mode und Boutique-style — und sie wirkt. Darum muss fiir sie — und
fiir das stets wiederkehrende Lied — am stédrksten die Qualitdtsforderung
erhoben werden: Kunst im qualitativen Sinn, Kunst, die den Kiinstler
verlangt. Der momentanen Breite des «Erfolges» muss hier die zeitliche
Tiefe der «Wirkung» iibergeordnet werden.

Damit stellt sich die letzte Frage nach dem Kiinstler und seiner Auto-
nomie. Dass der Kiinstler «zur Verherrlichung Gottes beitragen» solle, ist
kein Arbeitsprogramm, kein Inhalts- und schon gar nicht ein Stilpro-
gramm. Was kiinstlerisches Schaffen im weitesten Sinn coram Deo ist, steht
auf einem ganz anderen Blatt. Kunst lebt heute nicht dank kirchlicher
Auftrige. Offen bleibt auch die Frage, ob ein Kunstwerk, das irgendwie und
in anderen Zusammenhingen entstanden ist, nicht in einem christlichen
Kultraum einen Platz finden und eine addquate Wirkung ausstrahlen
konnte. Aber offengehalten werden muss doch die Frage, ob es heute gar
keine «wahre» Kunst mehr geben konne, die auftragsgemaéss fiir einen
christlichen Kultraum geschaffen wird. Die Frage glaubiger «grosser
Kiinstler» heute (oder seit Beginn der Moderne) steht auch auf einem
anderen Blatt. Fiir falsch und unbegriindet halte ich die Insinuation, grosse
Kiinstler seien heute nicht Gldubige und gliubige Kiinstler nicht gross.
Glaube rettet kein schwaches Talent. Aber dass der Glaube (heute sagt man
gern abschitzig schmunzelnd «die Frommigkeit») eines starken Talents
iiberhaupt nicht in den Kunstprozess eintrete — so wie, falls gegeben, auch
der «Unglaube» — das ist unglaubhaft.

Der Kiinstler braucht — als Forderung und als Anspruch an ihn -
Autonomie in der kiinstlerischen Konzeption und Gestaltung. Er braucht
Autonomie fiir sein freies Schaffen an sich. Dann wird sich nicht alles als
Teil christlicher Kulthandlung, als «Kunst fiir Kirchen», eignen. Der
Augenblick scheint aber gekommen zu sein, da fiir die Autonomie des
christlich gldubigen Kiinstlers (von hohem Talent) demonstriert werden
muss. Er ist selbstverstandlich nicht einer, der «nur fir Kirchen» schafft.
Aber er ist einer, fir den Kunst fiir Kirchen kein Tabu ist. Es wire
Widersinn, ihm in seinem Schaffen Inspiration durch seinen konkreten



116 A. Miiller, Kult und Kunst

Glauben zu verbieten, nur weil es grosse Kiinstler gibt, die ohne diese
Inspiration grosse Kiinstler sind.

Das Thema Kunst ist fiir den Christen und fiir die Kirche heute breiter
als das Thema «Kunst fiir Kirchen».

Kunst fiir Kirchen l4sst sich aber erweisen als innere Dimension des
kultischen Handelns der Kirche.

Kunst im Kult braucht Kirchen nicht mehr zu trennen. Vielmehr kann
sie sie zu gemeinsamem Suchen und Bemiihen zusammenfiihren.

Alois Miiller, Luzern



	Kult und Kunst

