Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben : Uberlegungen
zur Frage nach einem "neuen” Glaubensbekenntnis

Autor: Kramer, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878336

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

71

Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen
glauben

Uberlegungen zur Frage nach einem «neuen» Glaubensbekenntnis
I. Der Anlass

Es gehort zu den erstaunlichen und interessanten Erscheinungen, dass
seit etwa 1980 auch in deutschschweizerischen volkskirchlichen Verhilt-
nissen, d.h. in sog. «bekenntnisfreien Kirchen» der Wunsch nach einem
Glaubensbekenntnis laut geworden ist. Dabei stammt dieser Wunsch nicht
1n erster Linie aus traditionalistischen, konservativen Kreisen, sondern aus
Gruppierungen und Bewegungen, die besonders wach Anteil am Leben und
am Geschick der Kirchen in unserer Zeit nehmen.

So hat im Rahmen der Schweizerischen Evangelischen Synode (SES) die
Spurgruppe «Den Glauben heute bekennen und leben» 1984 den Antrag
gestellt, ein Bekenntnis zu verfassen. Eine Arbeitsgruppe von Theologen ist
diesem Auftrag nachgekommen und hat 1986 ein Glaubensbekenntnis
vorgelegt.! Innerhalb der Ziircher Disputation 84 (Disp 84) sind dhnliche
Stimmen laut geworden. Die Kommission, welche die Disp 84 inhaltlich
vorbereitete, legte zum Thema «Glauben heute» eine Reihe klassischer
und zeitgendssischer Glaubensbekenntnisse vor und schloss mit folgender
Anregung: « Wir empfehlen, dass die Gruppen der Disputation 1984 selber
nach diesem Beispiel vorgehen. Die Form soll offen bleiben, in der Mit-
glieder der Kirche versuchen, ihren Christenglauben so zu formulieren,
dass es fiir sie klar und fiir andere verstehbar wird, weshalb sie in der Kirche
sind und bleiben wollen.» 2.

Die Gremien der Bezirksdisputationen haben zur Bekenntnisfrage
unterschiedliche Antrdge formuliert, die teils auf mehr Verbindlichkeit,
teils auf Schutz der Bekenntnisfreiheit der Einzelnen und der Kirche
abzielten.?

I «Ein Glaubenbekenntnis», St. Gallen 10. Mai 1986, hg.v. Koordinationsstelle SES, Biirk-
liweg 8, 3007 Bern.

2 Themenpapier 2, Glauben heute, p 2, hg.v. Projektleitung Disp 84, Hirschengraben 7,
8001 Ziirich.

3 Vgl. etwa Antrag 135, der die Theologische Fakultit, die Organe der Pfarrerausbildung
und der Ausbildung kirchlicher Mitarbeiter auf das Bekenntnis zu Jesus Christus als alleinigen
Grund des Glaubens und Bekennens verpflichten will. Ergebnisse der Bezirksdisputationen,
hg.v. Projektleitung Disp 84, Hirschengraben 7, 8001 Ziirich.



72 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben

Im weitern ist daran zu erinnern, dass Personlichkeiten wie Dorothee
Solle* oder Kurt Marti’ Glaubensbekenntnisse formulierten. Diese Bei-
spiele, die lediglich stellvertretend fiir viele andere stehen, sind in einen
noch grosseren Rahmen zu stellen. Der Band «Reformed Witness Today» ¢
bietet eine bedeutende Sammlung zeitgendssischer Glaubensbekenntnisse
von Kirchen der Reformierten Kirchenfamilie vor allem aus Afrika und
Siidostasien. Insgesamt belegen diese Beispiele das Bediirfnis, iiber das,
was Glauben heute bedeutet, Klarheit zu gewinnen. Dabei sind drei Anlie-
gen wegleitend: 1. angesichts des Pluralismus der Meinungen und Stellung-
nahmen auch innerhalb der Kirchen die Identitdt des eigenen Glaubens zu
kldren; 2. gegeniiber der als Schwiche empfundenden Unverbindlichkeit
durch das Formulieren von Glaubensbekenntnissen grossere Verbindlich-
keit fur Glauben und Leben zu schaffen; 3. angesichts der bedridngenden
Situation der gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und kulturellen Verdnde-
rungen in Bekenntnisformulierungen Ansétze fiir individuelles und kollek-
tives Verhalten zu gewinnen. Insgesamt geht es um die Suche nach Klar-
heit, Verbindlichkeit und Konkretheit im Glauben und Leben.

Im folgenden soll iiberlegt werden, ob oder inwiefern formulierte Glau-
bensbekenntnisse dabei dienlich sind.

II. Was ist ein Glaubensbekenntnis? — Differenzierungen im Anschluss
an die Paulusbriefe

Die Begriffe «Credo», «Glaubensbekenntnis» sind im Verlauf der
christlichen Kirchen- und Theologiegeschichte zu so selbstverstindlich
gebrauchten Termini geworden, dass sich eine Nachfrage bei den Paulus-
briefen, in denen sich Verhiltnisse und Sprache der frithesten christlichen
Gemeinden spiegelt, zu eriibrigen scheint.” Wer sich dennoch an die
Paulusbriefe wendet, macht die bemerkenswerte Beobachtung, dass hier

4D.Sélle, Ich glaube an Gott, in: Offene Kirche Nr. 3, 1982, Bern.

5 K.Marti, Ein nachapostolisches Bekenntnis, in: Abendland, Luchterhand, Darmstadt
1980, 92.

6Hg. v. L.Vischer, Arbeitstelle Okumene Schweiz, 1982, Sulgenauweg 26, 3000
Bern 23.

7J.Mehlhausen, Evang. Staatslexikon, Kreuzverlag, Stuttgart 1966, 144, weist allerdings
darauf hin, dass der Begriff Bekenntnis heute im «kirchlichen und theologischen Sprachge-
brauch mit unterschiedlichem Bedeutungsinhalt gefiillt» sei, und fordert, dass eine begriffs-
geschichtliche Untersuchung im biblischen Sprachbereich ansetzen miisse.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben 73

Glauben und Bekennen terminologisch und literarisch nicht miteinander
verbunden sind.

a. Eigenbedeutung und Differenz von Bekennen (6poAoyeiv) und Glau-
ben (motedelv) kommt Rom 10, 9f. klar zum Ausdruck: «Denn wenn du
mit deinem Munde?® bekennst: Herr ist Jesus! und mit deinem Herzen
glaubst, dass Gott ihn von den Toten auferweckt hat, wirst du gerettet
werden. Denn mit dem Herzen glaubt man zur Gerechtigkeit, mit dem
Munde bekennt man zum Heil.»

Die Verbindung von opoioyeilv mit dem Akklamationsruf «Herr ist
Jesus» zeigt technischen Sprachgebrauch.® Damit ist deutlich, dass im
Bereich der vorpaulinischen und paulinischen Gemeinde das Bekenntnis
(Homologie) der Gemeinde prazis im Akklamationsruf «Herr ist Jesus!»
bestand. Wesentlich ist, dass in diesem Bekenntnis keinerlei Glaubensin-
halte (etwa im Sinne des Heilsgeschehens in Tod und Auferweckung Jesu)
mitformuliert, mitbekannt wurden.!? Mit diesem Bekenntnisruf wurde das
Anerkennen Jesu als Kyrios in der Offentlichkeit der Gemeinde vollzogen,
und damit unterstellten sich die Glaubigen diesem Kyrios ohne alle ndhere
Bestimmung und damit ohne alle Einschriankung.!!

b. In andere Zusammenhinge wird man gefithrt, wenn man den For-
meln oder Formelsplittern folgt, die nicht im Zusammenhang mit dem
Stichwort bekennen (6uoAoyeiv), sondern mit dem Stichwort glauben
(motevelv) stehen. Wegleitend ist wiederum Rom 10,9b, wo vom «Glau-
ben, dass Gott ihn (Jesus) von den Toten auferweckt hat», die Rede ist.
Wenn wir einerseits den Stellen folgen, wo Paulus die Aussagen des Heils-
geschehens im Sterben und/oder Auferwecktwerden Jesu (Christi) formel-
haft, d.h. in stereotypem Wortlaut verwendet, und wenn wir anderseits
dem Leitwort «Glauben» (miotevelv/niotig) nachgehen, so zeigt sich, dass
die vorpaulinischen — d.h. die friihesten fiir uns fassbaren — Zusammen-
fassungen der Inhalte christlichen Glaubens die Heilsakte im Sterben und
Auferwecktwerden Jesu (Christi) festhielten. Um es differenzierend prizis

8 Die Bestimungen «mit deinem Munde» und «mit deinem Herzen» sind iibernommene
Splitter aus der in V. 8 zitierten Stelle Dt 30, 14. Darum ist die Unterscheidung von Mund und
Herz nicht zu iiberbetonen.

9 Vgl. im Philipperhymnus 2, 11 exomologein; in Joh 9,22; 1 Joh 2,22 homologein
verbunden mit Akklamation zum Christos, I Joh 4,15; 2,23 zum Gottessohn.

1080 auch H.v. Campenhausen, Das Bekenntnis im Urchristentum, ZNW 63 (1972)
211.

11Vgl. zum ganzen Zusammenhang W.Kramer, Kyrios Christos Gottessohn, Zwingli
Verlag Ziirich, 1963, 61-71.



74 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben

zu formulieren: Hier geht es nicht um «Bekenntnisse», sondern um «Zu-
sammenfassungen der Glaubensinhalte». Dafiir wurde seinerzeit der Ter-
minus «Pistisformel» eingefiihrt.!2 _

c. Pistisformel, die Glaubensinhalte formuliert und mit deren Ausspre-
chen man sich Glaubensinhalte vergegenwirtigt, und Homologie («Herr ist
Jesus»), mit deren 6ffentlichem Aussprechen sich ein Verhéltnis konstitu-
iert, das durch umfassende Verbindlichkeit gekennzeichnet ist, haben
durchaus verschiedenen Charakter und verschiedene Wirkung. Ausge-
driickt in der Terminologie moderner Sprachwissenschaft dominiert bei
der Pistisformel der konstative Charakter einer Feststellung, wihrend es
sich bei der Homologie um performatives Reden handelt, in dem sich ein
Sprechakt im eigentlichen Sinn vollzieht. Was geschieht, ist, dass sich
derjenige, welcher «Herr ist Jesus» ruft, in die Verpflichtung diesem Herrn
gegeniiber begibt, was durch den die Homologie begleitenden Gestus, die
Proskynese, deutlich wird.

Es ist typisch, dass sich der Prozess der theologischen Differenzierung
und Vorstellungskldrung im Sinne der Entwicklung der Pistisformeln voll-
zieht. Auf diesem Weg kommt es schon in neutestamentlicher Zeit dazu,
dass préazisierende Formulierungen von Glaubensinhalten in die Homolo-
gie eingefiigt wurden.

Wihrend bei Paulus I Kor 12, 1-3 der Vollzug der Homologie «Herr ist
Jesus» geniigt, um ekstatische Phidnomene kritisch zu unterscheiden,
geniigt die Homologie «Christos ist Jesus» in I Joh 4, 2f. allein nicht mehr
zur Unterscheidung der Geister. Gegeniiber gnostisierenden Christen,
welche das Bekenntnis zum Christos Jesus ebenfalls vollziehen, wird nun
differenzierend festgestellt, dass Jesus «im Fleisch» (&v copki) gekommen
sei. Damit beginnt der Prozess der Verschmelzung von Verbindlichkeit
konstituierendem Bekenntnisakt und reflektierender Vergegenwirtigung
der Glaubensinhalte. Im Verlaufe dieses Prozesses durch die Jahrhunderte
hat sich die theologische reflektierende Auseinandersetzung iiber die Glau-
bensinhalte immer wieder neu ergeben und immer differenzierter entwik-
kelt. Auf der andern Seite aber hat dieser Prozess die Glaubenszusammen-
fassungen mit einer Verbindlichkeit belegt, die nur dem urspriinglichen
Bekenntnisakt (im Sinne des «Herr ist Jesus») zukommt. Dadurch wurden
Glaubenszusammenfassungen nicht nur zu immer neuen und differenzier-
teren Rechenschaftsablagen iiber den Glauben, sondern zu Instrumenten
in Ketzerprozessen.

12 Eingehender Nachweis in W.Kramer, Kyrios Christos Gottessohn, 16—42.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben 75

I11. Glaubensinhalte und Verbindlichkeit — Zur Geschichte der
«Glaubensbekenntnisse»

Die Geschichte der Entwicklung dessen, was schliesslich «Glaubensbe-
kenntnisse» genannt wurde, kann beschrieben werden als Prozess der
wechselnden Beziehung von Reflexion und Vollzug, von Inhalt und Ver-
bindlichkeit sowie als Prozess der Instrumentalisierung innerhalb kirchli-
cher und weltlicher Rechtsakte.

Dies sei mit folgenden zusammenfassenden Hinweisen dargestellt:

a. Der in I Joh 4, 2f. sichtbar gewordene Weg, da der Akklamationsruf
«Christos ist Jesus» inhaltlich antidoketisch durch die Worte «im Fleisch
gekommen» ergidnzt bzw. erldutert worden war, wurde vielfach weiter
gegangen. In Abgrenzung gegen doketische Ansichten wurden immer neue
Pistisformel-Sétze formuliert, welche Heilsakte aus dem Leben Jesu erzéh-
lend zusammenstellen. Dabei verschwindet die eigentliche Akklamation
zum Kyrios Jesus immer mehr. Die im Akklamationsruf beheimateten
Hoheitstitel Kyrios, Christos, Gottessohn werden zu Subjektbezeichnun-
gen fiir denjenigen, dessen Heilsakte in der Glaubensformel genannt wer-
den.!3 Damit geht aber die im Vollzug des Akklamationsrufs im Gegeniiber
zum absoluten Kyrios realisierte Verbindlichkeit verloren.

b. Autoritdt und Verbindlichkeit auch in bezug auf Glaubensformeln
werden in der Folge auf andere Weise statuiert: durch Behauptung oder
Aufweis ithrer Urspriinglichkeit, durch Nachweis einer bis zu den Aposteln
zuriickgehenden Zeugenreihe und durch Profilierung des Bischofsamtes.!4
Dies lisst sich etwa bei Irendus und Tertullian beobachten.

c. In den Auseinandersetzungen iiber die Christologie wurden die Glau-
bensformeln immer deutlicher zu Massstaben der Rechtgldaubigkeit. Da das
«nicaenische Bekenntnis» unter Mitwirkung des weltlichen Oberherrn
zustande kam, erhielt es im kirchlichen und staatlichen Sinn universale
rechtliche Geltung. So wurde diese Glaubenszusammenfassung zum
Instrument des Ausschliessens aus der Gemeinschaft der Kirche und des
Staates.

Dies bedeutete den Zuwachs neuer Verbindlichkeit. Anstelle der im
Gegeniiber zum Kyrios im Akklamationsruf vollzogenen Verbindlichkeit

13 Z.B. Ignatius, An die Smyrnder II. Vgl. G.Gunther, Confessio in der alten Kirche:
Entstehung, Funktion, Inhalte; W.Reinhard (Hg.), Bekenntnis und Geschichte, Miinchen
1980, 17. Das Apostolikum stellt dem 2. Artikel die drei christologischen Hoheitstitel voran;
darauf folgt die sog. « Werkformel».

14 Vel. G.Gunther, a.a.O. 18ff.



76 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben

trat die kraft der staatlich-kirchlichen Jurisdiktionsgewalt zugeschriebene
Autoritdt und Verbindlichkeit der Glaubensformeln.

d. Keines der altkirchlichen Symbole erlangte im Mittelalter abschlies-
sende und ausschliessliche Geltung. Das mag mit zweierlei zusammenhén-
gen: 1. Es gehort zum Grundcharakter der Glaubensformeln, dass sie fiir
Neuformulierungen und Differenzierungen offen sind. Damit ist auch
Pluralitit gegeben. 2. Der beginnende Prozess der Dogmenbildung iiber-
nahm die Funktion der abschliessenden Festlegung theologischer Vorstel-
lungen und Aussagen. Damit ging es wesentlich nicht mehr um die «er-
zdhlenden» Grundaussagen der Glaubenszusammenfassungen.

e. Damit hingt wohl zusammen, dass die grossen Kirchenspaltungen
(morgenldndisches Schisma 1054 und Reformation) die altkirchlichen
Symbole nicht in Frage stellten. Das Kirchentrennende hatte Griinde, die
ausserhalb dieser Glaubensformulierungen lagen.

f. Die sog. «Bekenntnisschriften» der Reformationszeit hatten verschie-
denste Gestalt, stellten aber situationsbezogene Rechenschaftsablage iiber
Inhalte und Konsequenzen des eigenen Glaubens dar. Insofern sind sie als
1im Kern durchaus artverwandte Nachfahren der frithen Glaubensformeln
anzusehen. Der theologisch-diskursive Charakter macht deutlich, dass sie
der Auseinandersetzung und der Neuformulierung offen sind. Wenn im
Verlauf der Entwicklung doch die Tendenz zur Kanonisierung und zur
Zuschreibung abschliessender Verbindlichkeit bestand, so hdngt das eben-
sosehr mit staatspolitischen wie mit kirchlichen Griinden zusammen.
«Bekenntnisschriften», hinter die sich Landesfiirsten oder Rite freier
Stddte stellten — etwa bei der Confessio Augustana oder der Confessio
tetrapolitana — wurden zur Grundlage dafiir, dass in bestimmten Gebieten
der «neue Glaube» anstelle der «alten Kirche» treten konnte, ohne dass
dadurch die Einheit des Reiches in Frage gestellt war. Der Grundsatz
«cuius regio eius religio» wurde zum staatsrechlichen Prinzip, das faktisch
seit dem Augsburger Frieden 1555 wirksam war, im Westfélischen Frieden
1648 (differenziert und auf die «Reformierten» ausgeweitet) erneuert
wurde und faktisch bis zu den Bevolkerungsmigrationen im 19.Jahrhun-
dert in Geltung war. !5 Dies bedeutet aber, dass die Verbindlichkeit solcher
Confessiones grundsitzlich von aussen gesetzte, mit der Zugehorigkeit zu
einer «Konfession» gegebene Verbindlichkeit ist und damit anderer Art als
die im Akt der Akklamation vollzogene Verbindlichkeit gegeniiber dem

15 Vgl. Y.Congar, Bekenntnisaussagen der mittelalterlichen Kirche, in: Studien zur
Bekenntnisbildung, Wiesbaden 1980, 55ff.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben T

Kyrios Jesus. Diese Problematik zeigte sich im weitern Verlauf der neu-
zeitlichen Kirchengeschichte deutlich.

g. Wenn wir als Paradigma die Situation im Bereich der Ziircher Kirche
betrachten, so ist folgendes von Bedeutung.

Der Zeitraum von ca. 1650 bis 1730 brachte zundchst den Hohepunkt
einer strikten «Bekenntnis»-Auffassung und -Anwendung. Dabei ist unter
dem Terminus «Bekenntnis» im Gefolge des Mittelalters wie des Refor-
mationszeitalters die Zusammenfassung von Glaubenssdtzen und mehr
noch von theologischen Lehrmeinungen zu verstehen. Die sog. Consensus-
Formel, im weitern Gefolge der Dordrechter Synode (1619) vom Ziircher
Heinrich Heidegger verfasst und 1675 vom Ziircher Rat sanktioniert,
formulierte im Stile strenger calvinistischer Orthodoxie Sitze iiber Pride-
stination, Siinde, Gnade und Inspiration der Bibel. Aus diesem Geiste
heraus kam es auch zu eigentlichen Lehrzuchtverfahren und Amts-
entsetzungen von zwei Pfarrern (1661 und 1690) 16, welche in Predigten der
strikten Priadestinationslehre oder der entsprechenden Christologie nicht
in allen Teilen geniigten.

Bald aber dnderte sich die Situation. Massgebend waren drei Momente:
1. das Anliegen des innerprotestantischen Religionsfriedens zwischen Lu-
theranern und Reformierten, dem die Consensus-Formel im Wege stand,
2. das mit der Sicht der Autonomie der Vernunft und des Gewissens
wachsende Unbehagen gegeniiber strikten kirchlichen Glaubens-und
Denkvorschriften und 3. die Auseinandersetzung zwischen dem Geist der
Wissenschaft des 19.Jhs. und dem Geist des kirchlichen Konfessionalis-
mus. Die Zusammenfassungen des Glaubens und der Lehrmeinungen in
den sog. Bekenntnisschriften waren ja verfasst im Sprachmodus des wis-
senschaftlichen, objektivierenden Denkens. Diese und ihre Glaubens-
grundlagen wurden im 19.Jh. gemessen am damals erreichten Stand und
der Methodik wissenschaftlichen Denkens, vor allem im Sinne der histo-
rischen Kritik. Dabei erwies sich manches als «nicht richtig» und konnte
damit auch nicht mehr Verbindlichkeit als Ausdruck absoluter Wahrheit
beanspruchen.

In diesem Zusammenhang wurde die Bindung an die noch in Geltung
stehenden «Bekenntnisschriften» sukzessive aufgegeben.!” Damit wurde
die Ziircher Kirche zu einer «bekenntnisfreien» Kirche, was heute in einer

16 Vgl. G.Schmid, Die Landeskirche des Kantons Ziirich, Schulthess, Ziirich 1954,
246f.

17Tn Ziirich z.B. geschah dies in folgender Reihenfolge: 1737 Consensusformel, 1803
Zweites Helvetisches Bekenntnis, 1869 Apostolikum (im Blick auf die verpflichtende Verwen-
dung im Rahmen der Liturgie). Vgl. G.Schmid, a.a.O. 248f.



78 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben

neuen Situation vermehrt von Kirchengliedern als Mangel empfunden
wird.

Deshalb soll im folgenden dargelegt werden, was heute «Bekenntnisse»
und «Zusammenfassungen des Glaubens» zu leisten vermdogen.

IV. Bekenntnis im eigentlichen Sinne als Akt, der Verbindlichkeit schafft

a. Der Akklamationsruf «Herr ist Jesus!» ist als liturgisch vollzogenes
Bekenntnis in den europiischen Kirchen ausgestorben, desgleichen sind
die neutestamentlich bezeugten Akte, die unter «Anrufung des Kyrios»
geschahen ! — mit Ausnahme der Taufe — verschwunden.

Wenn wir den neu aufgetauchten Wunsch nach einem Bekenntnis der
Kirche im eigentlichen Sinne verstehen, haben wir zu fragen, auf welche
Weise Verbindlichkeit herstellende Akte in der Kirche vorkommen oder
geschaffen werden konnen. Auf der Linie dessen, was im Akklamationsruf
geschah, vollzieht ein Bekenntnis die durch nichts limitierte Verpflichtung
auf den Kyrios Jesus (bzw. die Herrschaft Gottes). Diese Verpflichtung
umfasst nicht nur den Lebensbereich der Gemeinde, sondern auch alle
Zweckbereiche menschlichen Zusammenlebens und Schaffens wie etwa
Gesellschaft, Wissenschaft, Wirtschaft, Politik. Die paulinische Gemeinde
hat Jesus ja nicht nur als Herrn ihrer Kultgemeinschaft, sondern auch als
Pantokrator bekannt. !9

Solche Verbindlichkeit realisiert sich im Vollzug der alles umfassenden
personalen Relation zum Kyrios und dussert sich in der Freiheit gegeniiber
den Anspriichen aller andern Autoritdten — oder wie es Gal 5,1 formuliert:
«flr die Freiheit hat uns Christus freigemacht; darum stehet fest und lasset
euch nicht wieder unter ein Joch der Knechtschaft bringen!» Eingegangene
Verbindlichkeit kommt als Freiheit zum Ausdruck. Oder: Freiheit ist nur
moglich als Vollzug der eingegangenen Verbindlichkeit. Freiheit bedeutet
in diesem Sinne alles andere als Beliebigkeit. Es ist Freiheit in dem Sinne,
dass mir kein anderer die Verantwortung zu entscheiden abnimmt, auch
nicht ein fundamentalistisches Repetieren von biblischen Sidtzen noch ein
wortgetreues Rezitieren von Sidtzen aus Glaubensformeln. Der Christ ist
an nichts anderes gebunden, kann sich aber auch auf nichts anderes stiitzen

18 Etwa beim Ausschluss I Kor 5, 4f., beim Exorzismus, bei der Priifung der Geister I Kor
12,3, bei der Taufe I Kor 6, 11.
19 Vel Phil. 2,11.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben 79

(so wirkt sich die Freiheit aus) als auf den absoluten Kyrios (dem gegeniiber
er sich verbindlich verpflichtet weiss).

b. Damit tun sich zwei Fragen auf: 1. Wie kann dieses Geschehen in der
Gemeinde z.B. gottesdienstlich symbolisch vollzogen werden? 2. Geniigt
das Betonen des Dass der Verbindlichkeit gegeniiber dem Kyrios und der
Freiheit zu leben und zu entscheiden — oder braucht es inhaltliche Bestim-
mungen, sozusagen als Vorstellungs- und Kommunikationshilfen?

Zur ersten Frage: Gewiss wire das Problem nicht gelost, wenn der
Akklamationsruf « Herr ist Jesus!» einfach wieder in liturgischen Gebrauch
genommen wiirde. Denn am blossen Zitieren liegt es nicht. Aber zum
ganzen Gottesdienst gehort die Dimension des Eintretens (und des Lebens)
in die Verbindlichkeit der Relation zu Gott. Man kann geradezu sagen, sie
stelle den geheimen Sinn aller liturgischen Teile des Gottesdienstes dar. Im
Blick auf die fiinf Abschnitte der sogen. Ziircher Liturgie kann das wie folgt
deutlich gemacht werden: SammIlung meint Hilfe zum Gewinnen innerer
Gegenwart vor Gott. Anbetung ist verbindliches Realisieren dieser
Gegenwart, sozusagen innere Proskynese je nach Situation im Lobpreis, in
der Klage, im Staunen. Predigt heisst Horen und Innewerden, dass Gott
uns zur Freiheit berufen hat. Fiirbitte beansprucht Gottes Herrsein fiir
die Notleidenden und verspricht, die gewonnene Freiheit fiir sie einzuset-
zen. Sendung blickt aus auf das Leben im Alltag und vergegenwartigt, dass
die im Gottesdienst erfahrene Freiheit ihre Verbindlichkeit im Alltag
bewihrt. Der ganze Gottesdienst vollzieht Leben der Einzelnen und der
Gemeinde in der Verbindlichkeit zu Gott und damit in der Freiheit
gegeniiber allen andern Anspriichen und Widerfahrnissen. Gottesdienst ist
so Vollzug und Einiibung des «Kyrios Jesus!» und damit Bekenntnis im
eigentlichen Sinn.

Wo dieser Verbindlichkeit allerdings in allgemeinen ethischen oder
religiosen Anweisungen Ausdruck gegeben werden will, verkehrt sich Ver-
bindlichkeit in Gesetzlichkeit, und aus dem Leben in Freiheit wird im
Gottesdienst und im Alltag ein Leben unter Jochen neuer Knechtschaft.

Zur zweiten Frage: Das Realisieren der Relation zum Kyrios Jesus ist
auf doppelte Art gefahrdet, einmal dadurch, dass die Freiheit preisgegeben
wird an die Gesetzlichkeit ethischen Rigorismus’ oder an die Eigengesetz-
lichkeit der Zweckbereiche. Da wird die Verstindigung iiber den Kyrios
und iiber ein Leben der Freiheit wesentlich. Das bedeutet, dass man sich
vorstellungsmassig und diskursiv Rechenschaft gibt iiber Inhalte des Glau-
bens. Damit wird aber der Rahmen des verbindlichen Bekennens im
eigentlichen Sinn verlassen, und der Prozess der Differenzierung und der
Definition von Glaubensformulierungen beginnt. Dieser Prozess gehort



80 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben

demnach, wenn wir uns neutestamentlich orientieren, nicht mehr auf die
Seite des Bekenntnisses, sondern auf die Seite der Entwicklung der Glau-
bensformeln.

V. Glaubenszusammenfassungen als fidei ratio
und Identifikationszeichen

a. Alle Glaubenszusammenfassungen (Pistisformeln) sind im Sinne
einer fidei ratio Rechenschaftsablagen iiber den Glauben und deshalb der
dauernden Interpretation oder Neuformulierung bediirftig. So existierten
schon in neutestamentlicher Zeit verschiedene «Pistisformeln» nebenein-
ander. 20 Ebenso sind in den sog. Lutherischen « Bekenntnis»-Schriften die
verschiedenen Zusammenfassungen und Interpretationen der Glaubensin-
halte nebeneinandergestellt. Darum eignet ithnen grundsitzlich nicht aus-
schliessender Charakter.

Zum Charakter der Glaubenszusammenfassung als fidei ratio gehort,
dass sie durchaus personlichen Ursprungs, d.h. Werk eines einzelnen
Verfassers sein kann. So wurde die sog. Confessio Helvetica posterior 1561
von Heinrich Bullinger als personliche Rechenschaftsablage verfasst. Dass
sie spater von einem weiten Kreis von reformierten Kirchen iibernommen
wurde, zeigt, dass diese sich mit dieser fidei ratio identifizieren konn-
ten.

b. Daran wird deutlich, dass solche Zusammenfassungen des Glaubens,
die als fidei ratio entstanden sind, wesentlich den Charakter von Identifi-
kationszeichen fiir eine Gruppe von Christen haben. Darin liegt heute auch
die praktische Bedeutung von solchen Glaubensformulierungen. Der Pro-
zess des Bekanntwerdens mit solchen meist individuell verfassten Formu-
lierungen und deren (liturgischer) Gebrauch schafft Identitdt und gibt die
Moglichkeit immer neuer Identifikation. Das ist dort der Fall, wo ein
Einzelner etwa entsprechende Texte von Kurt Marti oder Dorothee Soélle
liest und wiederliest, oder dort, wo eine Gemeindegruppe gemeinsam eine
solche Zusammenfassung erarbeitet und bei ihren Zusammenkiinften oder
gottesdienstlichen Feiern spricht.

Am weitesten fortgeschritten ist dieser Prozess etwa im Rahmen sog.
evangelistisch-missionarischer Gruppen. Bekannt ist die Formulierung des

20 So auch Ferd. Hahn, Bekenntnisformeln im N. T.; in: P. Meinhold, Studien zur Bekennt-
nisbildung, Wiesbaden 1980, 12.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben 81

«Einfachen Evangeliums» von Fritz Schwarz?! oder die «Vier geistlichen
Gesetze», die im Umkreis von Campus fiir Christus/Aktion Neues Leben
verbreitet sind.2? Gerade an diesen Beispielen wird dreierlei deutlich: 1.
Die Knappheit der Zusammenfassung ermdoglicht ihren Gebrauch und
macht ihren Inhalt leicht kommunizierbar. 2. Das Bekanntwerden mit dem
Text und die immer wiederholte Begegnung mit thm fiihrt zu hoher
Redundanz und macht ithn zu einem wichtigen Identifikationsmerkmal.
Dies alles wirkt gelegentlich so stark, dass man von einer Konditionierung
der Vorstellungen, des Sprechens und des Erlebens sprechen kann. 3.
Glaubenszusammenfassungen spiegeln in ihrer Profilierung auch dort, wo
sie Wert auf ihre Bibelgeméssheit legen, theologische Vorentscheidungen.
Das ist eine Selbstverstindlichkeit, wird aber dort problematisch, wo diese
Vorentscheidungen axiomatischen Charakter annehmen und damit zu
Unrecht «Bekenntnischarakter» usurpieren, sich damit theologisch dis-
kursiver Auseinandersetzung verschliessen und zu Instrumenten werden,
mit denen iiber das Christsein anderer Menschen entschieden wird. Dies
scheint die immanente Gefahr des Gebrauchs, manchmal auch wohl der
geheime Wunsch beim Verfassen solcher Zusammenfassungen zu sein. Die
klare Unterscheidung von Homologie (Bekenntnis im eigentlichen Sinne)
und Glaubensformeln sollte aber vor solch verhidngnisvoller Fehlverwen-
dung bewahren.

V1. Der Bezug zwischen Glaubenszusammenfassung und Bekenntnis

Trotz dem grundsitzlichen Unterschied in Sprachcharakter, Funktion
und Verbindlichkeit zwischen Glaubenszusammenfassung und Bekennt-
nis ist jene fiir diese von Bedeutung. Dies dann, wenn inhaltlich unklar und
strittig geworden 1st, wer der ist, welcher als Kyrios bekannt wird. Denn
offensichtlich wirkt es sich unterschiedlich aus, ob der Herr, dem ich mich
im Bekenntnisakt unterstelle, ein gnostisches Geistwesen ohne Beziehung
zur Lebenswelt der Menschen ist oder ein himmlischer Herrscher, der
heilige Kriege verlangt, oder Gott, der Menschen und Welt in Liebe
annimmt und tragt.

21 Fritz Schwarz, «Uberschaubare Gemeinde» 1, Schriftenmissions Verlag Gladbeck,
31982, 12.

227.B. Gott personlich kennen lernen, Campus fiir Christus, Neuhausen-Stuttgart,
51985.



82 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben

Natiirlich kann man sagen, dass dadurch, dass Jesus als Herr bekannt
werde, hinldnglich deutlich ist, um welche Art Herrschaft es gehe. Dennoch
zeigt die Kirchengeschichte zur Geniige, dass das Bild Jesu immer wieder
nach dem Belieben der Menschen gestaltet und missgestaltet wurde. Dar-
um ist die Formulierung der Glaubensinhalte als immer neue Rechen-
schaftsablage iiber die inhaltliche Seite des Glaubens unumgénglich. Sie
dient der Klidrung und Verstindigung dariiber, wer der Kyrios ist, dem
gegeniiber man sich verpflichtet, welcher Art das geschenkte Leben und die
beanspruchte Arbeit ist. Sie hat inhaltlich deutlich zu machen, dass die
Freiheit, zu der wir freigemacht sind, nicht individuelle Beliebigkeit,
sondern personliche Verpflichtung ist. Darum ist die Verstindigung iiber
die grundlegenden Inhalte des Glaubens auch Grundlage aller christlichen
Ethik und Sozialethik.

VII. Konsequenzen

a. Diese Darlegungen fiihren im Blick auf den Wunsch nach «Bekennt-
nissen» in der Kirche zu folgenden Konsequenzen:
1. Esist zu begriissen, wenn Einzelne oder Gruppen versuchen, sich so iiber

thren Glauben Rechenschaft abzulegen, dass sie die Inhalte ihres Glau-
bens in ihren Vorstellungen und ihrer Sprache in kurzen Zusammen-
fassungen formulieren.

2. Im Gespriach konnen Vorstellungen und Formulierungen gekldart und
die personelle Reichweite der Glaubensformel erkundet werden. In dem
so entstehenden Verstdndigungsbereich gewinnen Glaubenszusammen-
fassungen den Charakter von «lIdentifikationszeichen» einer Gruppe
von Gldubigen.

3. Solche Glaubenszusammenfassungen haben sinnvollerweise ihren Sitz
im Leben an zwei Orten: im kirchlichen Unterricht (bzw. der weiter-
greifenden kirchlichen Bildungsarbeit), wo es um Entstehung, Modifi-
kation, Auseinandersetzung und Aneignung geht, sowie im Gottes-
dienst, wo die Gemeinde (z.B. am Ende des Sammlungsteils) sich
Hauptaussagen ihres Glaubens vergegenwartigt.

4. Glaubenszusammenfassungen sind immer mehr oder weniger gelunge-
ne, aber nie abgeschlossene und allgemeingiiltige Versuche von Formu-
lierungen dessen, was aufgrund von Vorstellungen der Bibel «mit dem
Herzen geglaubt» wird.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben 83

Glaubenszusammenfassungen haben nicht den Charakter von Bekennt-
nissen, mit denen man in symbolischen Akten Verbindlichkeit gegen-
iiber Gott eingeht im Blick auf sein ganzes Leben oder im Blick auf
bestimmte Entscheide.

Darum eignet den Glaubenszusammenfassungen keine Ausschliesslich-
keit. Sie sind nicht Instrumente, um Rechtgldubige und Ketzer vonein-
ander zu scheiden.

Glaubenszusammenfassungen sind geeignet, um im Pluralismus der
Vorstellungen und Meinungen grossere Klarheit iiber Grundinhalte des
christlichen Glaubens zu schaffen, sie sind aber ungeeignet, um ange-
sichts der Beliebigkeit individueller Lebensgestaltung die Verbindlich-
keit christlicher Lebenshaltung herzustellen oder zu vollziehen.

b. Im Blick auf das Bekenntnis im eigentlichen Sinne kann folgendes

festgehalten werden:

1.

Bekenntnis (im Sinne der Homologie des Neuen Testaments) ist der
symbolische Akt, in dem ein Mensch seine Unterstellung unter Gott
verbindlich vollzieht. Der konkrete Vollzug dieses Bekenntnisses
geschieht und wird sichtbar in Haltung und Verhalten des Christen.
Der Entscheid, in was fiir einer Haltung und was fiir einem Verhalten
das Bekenntnis zu Gott verbindlich vollzogen wird, kann dem Chri-
sten oder der Gemeinde nicht abgenommen werden. In der N6tigung
zum Entscheid in eigener Verantwortung vor Gott kommt die Ver-
bindlichkeit der Freiheit zum Ausdruck, zu der Christus freigemacht
hat.

Wo dem einzelnen Christen oder der Gemeinde grundsitzlich oder
praktisch (etwa im Rahmen der Anspriiche von Ideologien und Eigen-
gesetzlichkeit der Zweckbereiche) das Herrsein und die Art der Herr-
schaft Gottes undeutlich wird, verhilft die Vergegenwirtigung der Inhal-
te von Zusammenfassungen des Glaubens zur klarerer Sicht. Die ver-
pflichtende Verbindlichkeit kommt aber ausschliesslich aus der direk-
ten Relation zum Kyrios des Bekenntnisses, nicht aus der kirchenamt-
lichen Zuweisung von Autoritidt an bestimmte Texte.

Hinfiihrung zum Verbindlichkeit herstellenden Akt des Bekennens —
symbolisch im Gottesdienst, konkret im Alltag — geschieht dadurch,
dass im Gottesdienst die Gegenwart Gottes symbolisch realisiert und
deutlicher bewusst wird.

. Der Verbindlichkeit des Bekenntnisaktes entspricht es, dass damit u. U.

auch klare Abgrenzungen gegeniiber Haltungen und Verhalten formu-
liert und vollzogen werden miissen. Ein eindriickliches Beispiel dafiir ist
die «Theologische Erkldrung» der Bekenntnissynode von Barmen (Mai



84 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen — mit dem Herzen glauben

1934) und das «bekennende» Verhalten von Christen und Gemeinden
der Bekennenden Kirche. 23

VIII. Zum Schluss

Die Chance des Schaffens neuer « Bekenntnisse» liegt darin, dass sich
Einzelne und Gruppen von Christen Rechenschaft geben iiber Inhalte ihres
Glaubens. Dies ermoglicht Kommunikation iiber den Glauben und kann
dazu fithren, dass man sich und seinen Glauben klarer zu identifizieren
vermag. So konnen «Bekenntnisse» im Sinn von Zusammenfassungen des
Glaubens Identifikationszeichen werden, welche die Gemeinschaft von
Glaubenden stérkt.

Die Gefahrneuer «Bekenntnisse» besteht darin, dass sie zu Instrumen-
ten des Ausschliessens werden. Dieser Gefahr kann begegnet werden, wenn
man alle Formulierungen von Glaubensinhalten strikt als personliche oder
gruppenmassige Rechenschaftsablage iiber den Glauben versteht und
damit als Angebot an alle, sich priifend darauf einzulassen oder davon
ausgehend sich mit dem eigenen Glauben, Rechenschaft ablegend, zu
befassen. Als Formulierungen kénnen sie keine allgemeine Verbindlichkeit
beanspruchen.

Denn Verbindlichkeit wird ausschliesslich im Vollzug des direkten
Gegeniibers des Einzelnen und der Gemeinde zu Gott im Gottesdienst und
im Alltag iibernommen. Geglaubt wird mit dem «Herzen», d.h. im
Innern des Erwidgens, Vertrauens, Kommunizierens, bekannt wird mit
dem «Munde», d.h. mit den Entscheiden des Lebens, in denen die iiber-
nommene Verbindlichkeit gegeniiber dem Kyrios 6ffentlich wird.

Werner Kramer, Ziirich

23 Es ist eine vielerorterte Frage, ob die «Theologische Erkldrung» ein «Bekenntnis» sei
oder nicht. Im Sinne der Begriffsbestimmung, die wir hier vorgenommen haben, erscheint
diese Bezeichnung hier angemessener als ihre traditionelle Anwendung auf «Glaubenszusam-
menfassungen». Im Grunde ist die Barmer Erkldrung eine einzige Explikation («Theologische
Erkldrung») dessen, was das Herrsein des Kyrios Jesus in den Herausforderungen jenes
Zeitpunktes bedeutet.



	Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben : Überlegungen zur Frage nach einem "neuen" Glaubensbekenntnis

