
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben : Überlegungen
zur Frage nach einem "neuen" Glaubensbekenntnis

Autor: Kramer, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


71

Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen
glauben

Überlegungen zur Frage nach einem «neuen» Glaubensbekenntnis

I. Der Anlass

Es gehört zu den erstaunlichen und interessanten Erscheinungen, dass

seit etwa 1980 auch in deutschschweizerischen volkskirchlichen Verhältnissen,

d.h. in sog. «bekenntnisfreien Kirchen» der Wunsch nach einem
Glaubensbekenntnis laut geworden ist. Dabei stammt dieser Wunsch nicht
in erster Linie aus traditionalistischen, konservativen Kreisen, sondern aus
Gruppierungen und Bewegungen, die besonders wach Anteil am Leben und
am Geschick der Kirchen in unserer Zeit nehmen.

So hat im Rahmen der Schweizerischen Evangelischen Synode (SES) die
Spurgruppe «Den Glauben heute bekennen und leben» 1984 den Antrag
gestellt, ein Bekenntnis zu verfassen. Eine Arbeitsgruppe von Theologen ist
diesem Auftrag nachgekommen und hat 1986 ein Glaubensbekenntnis
vorgelegt.1 Innerhalb der Zürcher Disputation 84 (Disp 84) sind ähnliche
Stimmen laut geworden. Die Kommission, welche die Disp 84 inhaltlich
vorbereitete, legte zum Thema «Glauben heute» eine Reihe klassischer
und zeitgenössischer Glaubensbekenntnisse vor und schloss mit folgender
Anregung: «Wir empfehlen, dass die Gruppen der Disputation 1984 selber
nach diesem Beispiel vorgehen. Die Form soll offen bleiben, in der
Mitglieder der Kirche versuchen, ihren Christenglauben so zu formulieren,
dass es für sie klar und für andere verstehbar wird, weshalb sie in der Kirche
sind und bleiben wollen.»2.

Die Gremien der Bezirksdisputationen haben zur Bekenntnisfrage
unterschiedliche Anträge formuliert, die teils auf mehr Verbindlichkeit,
teils auf Schutz der Bekenntnisfreiheit der Einzelnen und der Kirche
abzielten.3

1 «Ein Glaubenbekenntnis», St. Gallen 10. Mai 1986, hg.v. Koordinationsstelle SES, Bürk-
liweg 8, 3007 Bern.

2 Themenpapier 2, Glauben heute, p 2, hg.v. Projektleitung Disp 84, Hirschengraben 7,
8001 Zürich.

3 Vgl. etwa Antrag 135, der die Theologische Fakultät, die Organe der Pfarrerausbildung
und der Ausbildung kirchlicher Mitarbeiter auf das Bekenntnis zu Jesus Christus als alleinigen
Grund des Glaubens und Bekennens verpflichten will. Ergebnisse der Bezirksdisputationen,
hg.v. Projektleitung Disp 84, Hirschengraben 7, 8001 Zürich.



72 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben

Im weitern ist daran zu erinnern, dass Persönlichkeiten wie Dorothee
Solle4 oder Kurt Marti5 Glaubensbekenntnisse formulierten. Diese
Beispiele, die lediglich stellvertretend für viele andere stehen, sind in einen
noch grösseren Rahmen zu stellen. Der Band «Reformed Witness Today»6
bietet eine bedeutende Sammlung zeitgenössischer Glaubensbekenntnisse
von Kirchen der Reformierten Kirchenfamilie vor allem aus Afrika und
Südostasien. Insgesamt belegen diese Beispiele das Bedürfnis, über das,

was Glauben heute bedeutet, Klarheit zu gewinnen. Dabei sind drei Anliegen

wegleitend: 1. angesichts des Pluralismus der Meinungen und Stellungnahmen

auch innerhalb der Kirchen die Identität des eigenen Glaubens zu
klären; 2. gegenüber der als Schwäche empfundenden Unverbindlichkeit
durch das Formulieren von Glaubensbekenntnissen grössere Verbindlichkeit

für Glauben und Leben zu schaffen; 3. angesichts der bedrängenden
Situation der gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und kulturellen Veränderungen

in Bekenntnisformulierungen Ansätze für individuelles und kollektives

Verhalten zu gewinnen. Insgesamt geht es um die Suche nach Klarheit,

Verbindlichkeit und Konkretheit im Glauben und Leben.
Im folgenden soll überlegt werden, ob oder inwiefern formulierte

Glaubensbekenntnisse dabei dienlich sind.

II. Was ist ein Glaubensbekenntnis? - Differenzierungen im Anschluss

an die Paulusbriefe

Die Begriffe «Credo», «Glaubensbekenntnis» sind im Verlauf der
christlichen Kirchen- und Theologiegeschichte zu so selbstverständlich
gebrauchten Termini geworden, dass sich eine Nachfrage bei den
Paulusbriefen, in denen sich Verhältnisse und Sprache der frühesten christlichen
Gemeinden spiegelt, zu erübrigen scheint.7 Wer sich dennoch an die
Paulusbriefe wendet, macht die bemerkenswerte Beobachtung, dass hier

4 D. Solle, Ich glaube an Gott, in: Offene Kirche Nr. 3, 1982, Bern.
5 K. Marti, Ein nachapostolisches Bekenntnis, in: Abendland, Luchterhand, Darmstadt

1980, 92.
6 Hg. v. L. Vischer, Arbeitstelle Ökumene Schweiz, 1982, Sulgenauweg 26, 3000

Bern 23.
7 J. Mehlhausen, Evang. Staatslexikon, Kreuzverlag, Stuttgart 1966, 144, weist allerdings

darauf hin, dass der Begriff Bekenntnis heute im «kirchlichen und theologischen Sprachgebrauch

mit unterschiedlichem Bedeutungsinhalt gefüllt» sei, und fordert, dass eine
begriffsgeschichtliche Untersuchung im biblischen Sprachbereich ansetzen müsse.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben 73

Glauben und Bekennen terminologisch und literarisch nicht miteinander
verbunden sind.

a. Eigenbedeutung und Differenz von Bekennen (opoXoyeîv) und Glauben

(Tnoxeöew) kommt Rom 10,9f. klar zum Ausdruck: «Denn wenn du
mit deinem Munde8 bekennst: Herr ist Jesus! und mit deinem Herzen
glaubst, dass Gott ihn von den Toten auferweckt hat, wirst du gerettet
werden. Denn mit dem Herzen glaubt man zur Gerechtigkeit, mit dem
Munde bekennt man zum Heil.»

Die Verbindung von ôpoÀoyeïv mit dem Akklamationsruf «Herr ist
Jesus» zeigt technischen Sprachgebrauch.9 Damit ist deutlich, dass im
Bereich der vorpaulinischen und paulinischen Gemeinde das Bekenntnis
(Homologie) der Gemeinde präzis im Akklamationsruf «Herr ist Jesus!»
bestand. Wesentlich ist, dass in diesem Bekenntnis keinerlei Glaubensinhalte

(etwa im Sinne des Heilsgeschehens in Tod und Auferweckung Jesu)
mitformuliert, mitbekannt wurden.10 Mit diesem Bekenntnisrufwurde das
Anerkennen Jesu als Kyrios in der Öffentlichkeit der Gemeinde vollzogen,
und damit unterstellten sich die Gläubigen diesem Kyrios ohne alle nähere
Bestimmung und damit ohne alle Einschränkung.11

b. In andere Zusammenhänge wird man geführt, wenn man den
Formeln oder Formelsplittern folgt, die nicht im Zusammenhang mit dem
Stichwort bekennen (opo^oyeïv), sondern mit dem Stichwort glauben
(7itCTxeuety) stehen. Wegleitend ist wiederum Rom 10,9b, wo vom «Glauben,

dass Gott ihn (Jesus) von den Toten auferweckt hat», die Rede ist.
Wenn wir einerseits den Stellen folgen, wo Paulus die Aussagen des

Heilsgeschehens im Sterben und/oder Auferwecktwerden Jesu (Christi) formelhaft,

d.h. in stereotypem Wortlaut verwendet, und wenn wir anderseits
dem Leitwort «Glauben» (7ttcjxebeiv/7ri,axi.ç) nachgehen, so zeigt sich, dass

die vorpaulinischen - d. h. die frühesten für uns fassbaren - Zusammenfassungen

der Inhalte christlichen Glaubens die Heilsakte im Sterben und
Auferwecktwerden Jesu (Christi) festhielten. Um es differenzierend präzis

8 Die Bestimungen «mit deinem Munde» und «mit deinem Herzen» sind übernommene

Splitter aus der in V. 8 zitierten Stelle Dt 30,14. Darum ist die Unterscheidung von Mund und
Herz nicht zu überbetonen.

9 Vgl. im Philipperhymnus 2, 11 exomologein; in Joh 9,22; I Joh 2,22 homologein
verbunden mit Akklamation zum Christos, I Joh 4,15; 2,23 zum Gottessohn.

10 So auch H.v. Campenhausen, Das Bekenntnis im Urchristentum, ZNW 63 (1972)
211.

11 Vgl. zum ganzen Zusammenhang W. Kramer, Kyrios Christos Gottessohn, Zwingli
Verlag Zürich, 1963, 61-71.



74 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben

zu formulieren: Hier geht es nicht um «Bekenntnisse», sondern um
«Zusammenfassungen der Glaubensinhalte». Dafür wurde seinerzeit der
Terminus «Pistisformel» eingeführt.12

c. Pistisformel, die Glaubensinhalte formuliert und mit deren Aussprechen

man sich Glaubensinhalte vergegenwärtigt, und Homologie («Herr ist
Jesus»), mit deren öffentlichem Aussprechen sich ein Verhältnis konstituiert,

das durch umfassende Verbindlichkeit gekennzeichnet ist, haben
durchaus verschiedenen Charakter und verschiedene Wirkung. Ausgedrückt

in der Terminologie moderner Sprachwissenschaft dominiert bei
der Pistisformel der konstative Charakter einer Feststellung, während es

sich bei der Homologie um performatives Reden handelt, in dem sich ein
Sprechakt im eigentlichen Sinn vollzieht. Was geschieht, ist, dass sich

derjenige, welcher «Herr ist Jesus» ruft, in die Verpflichtung diesem Herrn
gegenüber begibt, was durch den die Homologie begleitenden Gestus, die
Proskynese, deutlich wird.

Es ist typisch, dass sich der Prozess der theologischen Differenzierung
und Vorstellungsklärung im Sinne der Entwicklung der Pistisformeln
vollzieht. Auf diesem Weg kommt es schon in neutestamentlicher Zeit dazu,
dass präzisierende Formulierungen von Glaubensinhalten in die Homologie

eingefügt wurden.
Während bei Paulus I Kor 12,1-3 der Vollzug der Homologie «Herr ist

Jesus» genügt, um ekstatische Phänomene kritisch zu unterscheiden,
genügt die Homologie «Christos ist Jesus» in I Joh 4,2f. allein nicht mehr
zur Unterscheidung der Geister. Gegenüber gnostisierenden Christen,
welche das Bekenntnis zum Christos Jesus ebenfalls vollziehen, wird nun
differenzierend festgestellt, dass Jesus «im Fleisch» (év aapKl) gekommen
sei. Damit beginnt der Prozess der Verschmelzung von Verbindlichkeit
konstituierendem Bekenntnisakt und reflektierender Vergegenwärtigung
der Glaubensinhalte. Im Verlaufe dieses Prozesses durch die Jahrhunderte
hat sich die theologische reflektierende Auseinandersetzung über die
Glaubensinhalte immer wieder neu ergeben und immer differenzierter entwickelt.

Auf der andern Seite aber hat dieser Prozess die Glaubenszusammenfassungen

mit einer Verbindlichkeit belegt, die nur dem ursprünglichen
Bekenntnisakt (im Sinne des «Herr ist Jesus») zukommt. Dadurch wurden
Glaubenszusammenfassungen nicht nur zu immer neuen und differenzierteren

Rechenschaftsablagen über den Glauben, sondern zu Instrumenten
in Ketzerprozessen.

12 Eingehender Nachweis in W. Kramer, Kyrios Christos Gottessohn, 16-42.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben 75

III. Glaubensinhalte und Verbindlichkeit - Zur Geschichte der
«Glaubensbekenntnisse»

Die Geschichte der Entwicklung dessen, was schliesslich «Glaubensbekenntnisse»

genannt wurde, kann beschrieben werden als Prozess der
wechselnden Beziehung von Reflexion und Vollzug, von Inhalt und
Verbindlichkeit sowie als Prozess der Instrumentalisierung innerhalb kirchlicher

und weltlicher Rechtsakte.
Dies sei mit folgenden zusammenfassenden Hinweisen dargestellt:
a. Der in I Joh 4,2f. sichtbar gewordene Weg, da der Akklamationsruf

«Christos ist Jesus» inhaltlich antidoketisch durch die Worte «im Fleisch
gekommen» ergänzt bzw. erläutert worden war, wurde vielfach weiter
gegangen. In Abgrenzung gegen doketische Ansichten wurden immer neue
Pistisformel-Sätze formuliert, welche Heilsakte aus dem Leben Jesu erzählend

zusammenstellen. Dabei verschwindet die eigentliche Akklamation
zum Kyrios Jesus immer mehr. Die im Akklamationsruf beheimateten
Hoheitstitel Kyrios, Christos, Gottessohn werden zu Subjektbezeichnungen

für denjenigen, dessen Heilsakte in der Glaubensformel genannt
werden.13 Damit geht aber die im Vollzug des Akklamationsrufs im Gegenüber
zum absoluten Kyrios realisierte Verbindlichkeit verloren.

b. Autorität und Verbindlichkeit auch in bezug auf Glaubensformeln
werden in der Folge auf andere Weise statuiert: durch Behauptung oder
Aufweis ihrer Ursprünglichkeit, durch Nachweis einer bis zu den Aposteln
zurückgehenden Zeugenreihe und durch Profilierung des Bischofsamtes.14
Dies lässt sich etwa bei Irenäus und Tertullian beobachten.

c. In den Auseinandersetzungen über die Christologie wurden die
Glaubensformeln immer deutlicher zu Massstäben der Rechtgläubigkeit. Da das
«nicaenische Bekenntnis» unter Mitwirkung des weltlichen Oberherrn
zustande kam, erhielt es im kirchlichen und staatlichen Sinn universale
rechtliche Geltung. So wurde diese Glaubenszusammenfassung zum
Instrument des Ausschliessens aus der Gemeinschaft der Kirche und des

Staates.
Dies bedeutete den Zuwachs neuer Verbindlichkeit. Anstelle der im

Gegenüber zum Kyrios im Akklamationsruf vollzogenen Verbindlichkeit

13 Z.B. Ignatius, An die Smyrnäer II. Vgl. G.Gunther, Confessio in der alten Kirche:
Entstehung, Funktion, Inhalte; W.Reinhard (Hg.), Bekenntnis und Geschichte, München
1980, 17. Das Apostolikum stellt dem 2. Artikel die drei christologischen Hoheitstitel voran;
darauf folgt die sog. «Werkformel».

14 Vgl. G.Gunther, a.a.O. 18ff.



76 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben

trat die kraft der staatlich-kirchlichen Jurisdiktionsgewalt zugeschriebene
Autorität und Verbindlichkeit der Glaubensformeln.

d. Keines der altkirchlichen Symbole erlangte im Mittelalter abschliessende

und ausschliessliche Geltung. Das mag mit zweierlei zusammenhängen:

1. Es gehört zum Grundcharakter der Glaubensformeln, dass sie für
Neuformulierungen und Differenzierungen offen sind. Damit ist auch
Pluralität gegeben. 2. Der beginnende Prozess der Dogmenbildung
übernahm die Funktion der abschliessenden Festlegung theologischer Vorstellungen

und Aussagen. Damit ging es wesentlich nicht mehr um die
«erzählenden» Grundaussagen der Glaubenszusammenfassungen.

e. Damit hängt wohl zusammen, dass die grossen Kirchenspaltungen
(morgenländisches Schisma 1054 und Reformation) die altkirchlichen
Symbole nicht in Frage stellten. Das Kirchentrennende hatte Gründe, die
ausserhalb dieser Glaubensformulierungen lagen.

f. Die sog. «Bekenntnisschriften» der Reformationszeit hatten verschiedenste

Gestalt, stellten aber situationsbezogene Rechenschaftsablage über
Inhalte und Konsequenzen des eigenen Glaubens dar. Insofern sind sie als
im Kern durchaus artverwandte Nachfahren der frühen Glaubensformeln
anzusehen. Der theologisch-diskursive Charakter macht deutlich, dass sie

der Auseinandersetzung und der Neuformulierung offen sind. Wenn im
Verlauf der Entwicklung doch die Tendenz zur Kanonisierung und zur
Zuschreibung abschliessender Verbindlichkeit bestand, so hängt das
ebensosehr mit staatspolitischen wie mit kirchlichen Gründen zusammen.
«Bekenntnisschriften», hinter die sich Landesfürsten oder Räte freier
Städte stellten - etwa bei der Confessio Augustana oder der Confessio
tetrapolitana - wurden zur Grundlage dafür, dass in bestimmten Gebieten
der «neue Glaube» anstelle der «alten Kirche» treten konnte, ohne dass

dadurch die Einheit des Reiches in Frage gestellt war. Der Grundsatz
«cuius regio eius religio» wurde zum staatsrechlichen Prinzip, das faktisch
seit dem Augsburger Frieden 1555 wirksam war, im Westfälischen Frieden
1648 (differenziert und auf die «Reformierten» ausgeweitet) erneuert
wurde und faktisch bis zu den Bevölkerungsmigrationen im 19. Jahrhundert

in Geltung war.15 Dies bedeutet aber, dass die Verbindlichkeit solcher
Confessiones grundsätzlich von aussen gesetzte, mit der Zugehörigkeit zu
einer «Konfession» gegebene Verbindlichkeit ist und damit anderer Art als
die im Akt der Akklamation vollzogene Verbindlichkeit gegenüber dem

15 Vgl. Y. Congar, Bekenntnisaussagen der mittelalterlichen Kirche, in: Studien zur
Bekenntnisbildung, Wiesbaden 1980, 55ff.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben 11

Kyrios Jesus. Diese Problematik zeigte sich im weitern Verlauf der
neuzeitlichen Kirchengeschichte deutlich.

g. Wenn wir als Paradigma die Situation im Bereich der Zürcher Kirche
betrachten, so ist folgendes von Bedeutung.

Der Zeitraum von ca. 1650 bis 1730 brachte zunächst den Höhepunkt
einer strikten «Bekenntnis»-Auffassung und -Anwendung. Dabei ist unter
dem Terminus «Bekenntnis» im Gefolge des Mittelalters wie des
Reformationszeitalters die Zusammenfassung von Glaubenssätzen und mehr
noch von theologischen Lehrmeinungen zu verstehen. Die sog. Consensus-

Formel, im weitern Gefolge der Dordrechter Synode (1619) vom Zürcher
Heinrich Heidegger verfasst und 1675 vom Zürcher Rat sanktioniert,
formulierte im Stile strenger calvinistischer Orthodoxie Sätze über
Prädestination, Sünde, Gnade und Inspiration der Bibel. Aus diesem Geiste
heraus kam es auch zu eigentlichen Lehrzuchtverfahren und
Amtsentsetzungen von zwei Pfarrern (1661 und 1690)16, welche in Predigten der
strikten Prädestinationslehre oder der entsprechenden Christologie nicht
in allen Teilen genügten.

Bald aber änderte sich die Situation. Massgebend waren drei Momente:
1. das Anliegen des innerprotestantischen Religionsfriedens zwischen
Lutheranern und Reformierten, dem die Consensus-Formel im Wege stand,
2. das mit der Sicht der Autonomie der Vernunft und des Gewissens
wachsende Unbehagen gegenüber strikten kirchlichen Glaubens-und
Denkvorschriften und 3. die Auseinandersetzung zwischen dem Geist der
Wissenschaft des 19.Jhs. und dem Geist des kirchlichen Konfessionalismus.

Die Zusammenfassungen des Glaubens und der Lehrmeinungen in
den sog. Bekenntnisschriften waren ja verfasst im Sprachmodus des

wissenschaftlichen, objektivierenden Denkens. Diese und ihre
Glaubensgrundlagen wurden im 19. Jh. gemessen am damals erreichten Stand und
der Methodik wissenschaftlichen Denkens, vor allem im Sinne der
historischen Kritik. Dabei erwies sich manches als «nicht richtig» und konnte
damit auch nicht mehr Verbindlichkeit als Ausdruck absoluter Wahrheit
beanspruchen.

In diesem Zusammenhang wurde die Bindung an die noch in Geltung
stehenden «Bekenntnisschriften» sukzessive aufgegeben.17 Damit wurde
die Zürcher Kirche zu einer «bekenntnisfreien» Kirche, was heute in einer

16 Vgl. G.Schmid, Die Landeskirche des Kantons Zürich, Schulthess, Zürich 1954,

246f.
17 In Zürich z.B. geschah dies in folgender Reihenfolge: 1737 Consensusformel, 1803

Zweites Helvetisches Bekenntnis, 1869 Apostolikum (im Blick aufdie verpflichtende Verwendung

im Rahmen der Liturgie). Vgl. G.Schmid, a.a.O. 248f.



78 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben

neuen Situation vermehrt von Kirchengliedern als Mangel empfunden
wird.

Deshalb soll im folgenden dargelegt werden, was heute «Bekenntnisse»
und «Zusammenfassungen des Glaubens» zu leisten vermögen.

IV. Bekenntnis im eigentlichen Sinne als Akt, der Verbindlichkeit schafft

a. Der Akklamationsruf «Herr ist Jesus!» ist als liturgisch vollzogenes
Bekenntnis in den europäischen Kirchen ausgestorben, desgleichen sind
die neutestamentlich bezeugten Akte, die unter «Anrufung des Kyrios»
geschahen18 - mit Ausnahme der Taufe - verschwunden.

Wenn wir den neu aufgetauchten Wunsch nach einem Bekenntnis der
Kirche im eigentlichen Sinne verstehen, haben wir zu fragen, auf welche
Weise Verbindlichkeit herstellende Akte in der Kirche vorkommen oder
geschaffen werden können. Auf der Linie dessen, was im Akklamationsruf
geschah, vollzieht ein Bekenntnis die durch nichts limitierte Verpflichtung
auf den Kyrios Jesus (bzw. die Herrschaft Gottes). Diese Verpflichtung
umfasst nicht nur den Lebensbereich der Gemeinde, sondern auch alle
Zweckbereiche menschlichen Zusammenlebens und Schaffens wie etwa
Gesellschaft, Wissenschaft, Wirtschaft, Politik. Die paulinische Gemeinde
hat Jesus ja nicht nur als Herrn ihrer Kultgemeinschaft, sondern auch als

Pantokrator bekannt.19
Solche Verbindlichkeit realisiert sich im Vollzug der alles umfassenden

personalen Relation zum Kyrios und äussert sich in der Freiheit gegenüber
den Ansprüchen aller andern Autoritäten - oder wie es Gal 5,1 formuliert:
«für die Freiheit hat uns Christus freigemacht; darum stehet fest und lasset
euch nicht wieder unter ein Joch der Knechtschaft bringen!» Eingegangene
Verbindlichkeit kommt als Freiheit zum Ausdruck. Oder: Freiheit ist nur
möglich als Vollzug der eingegangenen Verbindlichkeit. Freiheit bedeutet
in diesem Sinne alles andere als Beliebigkeit. Es ist Freiheit in dem Sinne,
dass mir kein anderer die Verantwortung zu entscheiden abnimmt, auch
nicht ein fundamentalistisches Repetieren von biblischen Sätzen noch ein
wortgetreues Rezitieren von Sätzen aus Glaubensformeln. Der Christ ist
an nichts anderes gebunden, kann sich aber auch aufnichts anderes stützen

18 Etwa beim Ausschluss I Kor 5,4f., beim Exorzismus, bei der Prüfung der Geister I Kor
12,3, bei der Taufe I Kor 6,11.

19 Vgl. Phil. 2,11.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben 79

(so wirkt sich die Freiheit aus) als aufden absoluten Kyrios (dem gegenüber
er sich verbindlich verpflichtet weiss).

b. Damit tun sich zwei Fragen auf: 1. Wie kann dieses Geschehen in der
Gemeinde z.B. gottesdienstlich symbolisch vollzogen werden? 2. Genügt
das Betonen des Dass der Verbindlichkeit gegenüber dem Kyrios und der
Freiheit zu leben und zu entscheiden - oder braucht es inhaltliche
Bestimmungen, sozusagen als Vorstellungs- und Kommunikationshilfen?

Zur ersten Frage: Gewiss wäre das Problem nicht gelöst, wenn der
Akklamationsruf«Herr ist Jesus!» einfach wieder in liturgischen Gebrauch

genommen würde. Denn am blossen Zitieren liegt es nicht. Aber zum
ganzen Gottesdienst gehört die Dimension des Eintretens (und des Lebens)
in die Verbindlichkeit der Relation zu Gott. Man kann geradezu sagen, sie

stelle den geheimen Sinn aller liturgischen Teile des Gottesdienstes dar. Im
Blick auf die fünfAbschnitte der sogen. Zürcher Liturgie kann das wie folgt
deutlich gemacht werden: Sammlung meint Hilfe zum Gewinnen innerer
Gegenwart vor Gott. Anbetung ist verbindliches Realisieren dieser
Gegenwart, sozusagen innere Proskynese je nach Situation im Lobpreis, in
der Klage, im Staunen. Predigt heisst Hören und Innewerden, dass Gott
uns zur Freiheit berufen hat. Fürbitte beansprucht Gottes Herrsein für
die Notleidenden und verspricht, die gewonnene Freiheit für sie einzusetzen.

Sendung blickt aus auf das Leben im Alltag und vergegenwärtigt, dass

die im Gottesdienst erfahrene Freiheit ihre Verbindlichkeit im Alltag
bewährt. Der ganze Gottesdienst vollzieht Leben der Einzelnen und der
Gemeinde in der Verbindlichkeit zu Gott und damit in der Freiheit
gegenüber allen andern Ansprüchen und Widerfahrnissen. Gottesdienst ist
so Vollzug und Einübung des «Kyrios Jesus!» und damit Bekenntnis im
eigentlichen Sinn.

Wo dieser Verbindlichkeit allerdings in allgemeinen ethischen oder
religiösen Anweisungen Ausdruck gegeben werden will, verkehrt sich
Verbindlichkeit in Gesetzlichkeit, und aus dem Leben in Freiheit wird im
Gottesdienst und im Alltag ein Leben unter Jochen neuer Knechtschaft.

Zur zweiten Frage: Das Realisieren der Relation zum Kyrios Jesus ist
aufdoppelte Art gefährdet, einmal dadurch, dass die Freiheit preisgegeben
wird an die Gesetzlichkeit ethischen Rigorismus' oder an die Eigengesetzlichkeit

der Zweckbereiche. Da wird die Verständigung über den Kyrios
und über ein Leben der Freiheit wesentlich. Das bedeutet, dass man sich
vorstellungsmässig und diskursiv Rechenschaft gibt über Inhalte des Glaubens.

Damit wird aber der Rahmen des verbindlichen Bekennens im
eigentlichen Sinn verlassen, und der Prozess der Differenzierung und der
Definition von Glaubensformulierungen beginnt. Dieser Prozess gehört



80 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben

demnach, wenn wir uns neutestamentlich orientieren, nicht mehr auf die
Seite des Bekenntnisses, sondern auf die Seite der Entwicklung der
Glaubensformeln.

V. Glaubenszusammenfassungen als fidei ratio
und Identifikationszeichen

a. Alle Glaubenszusammenfassungen (Pistisformeln) sind im Sinne
einer fidei ratio Rechenschaftsablagen über den Glauben und deshalb der
dauernden Interpretation oder Neuformulierung bedürftig. So existierten
schon in neutestamentlicher Zeit verschiedene «Pistisformeln» nebeneinander.

20 Ebenso sind in den sog. Lutherischen «Bekenntnis»-Schriften die
verschiedenen Zusammenfassungen und Interpretationen der Glaubensinhalte

nebeneinandergestellt. Darum eignet ihnen grundsätzlich nicht aus-
schliessender Charakter.

Zum Charakter der Glaubenszusammenfassung als fidei ratio gehört,
dass sie durchaus persönlichen Ursprungs, d.h. Werk eines einzelnen
Verfassers sein kann. So wurde die sog. Confessio Helvetica posterior 1561

von Heinrich Bullinger als persönliche Rechenschaftsablage verfasst. Dass
sie später von einem weiten Kreis von reformierten Kirchen übernommen
wurde, zeigt, dass diese sich mit dieser fidei ratio identifizieren konnten.

b. Daran wird deutlich, dass solche Zusammenfassungen des Glaubens,
die als fidei ratio entstanden sind, wesentlich den Charakter von
Identifikationszeichen für eine Gruppe von Christen haben. Darin liegt heute auch
die praktische Bedeutung von solchen Glaubensformulierungen. Der Pro-
zess des Bekanntwerdens mit solchen meist individuell verfassten
Formulierungen und deren (liturgischer) Gebrauch schafft Identität und gibt die
Möglichkeit immer neuer Identifikation. Das ist dort der Fall, wo ein
Einzelner etwa entsprechende Texte von Kurt Marti oder Dorothee Solle
liest und wiederliest, oder dort, wo eine Gemeindegruppe gemeinsam eine
solche Zusammenfassung erarbeitet und bei ihren Zusammenkünften oder
gottesdienstlichen Feiern spricht.

Am weitesten fortgeschritten ist dieser Prozess etwa im Rahmen sog.
evangelistisch-missionarischer Gruppen. Bekannt ist die Formulierung des

20 So auch Ferd. Hahn, Bekenntnisformeln im N. T. ; in: P. Meinhold, Studien zur
Bekenntnisbildung, Wiesbaden 1980, 12.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben 81

«Einfachen Evangeliums» von Fritz Schwarz21 oder die «Vier geistlichen
Gesetze», die im Umkreis von Campus für Christus/Aktion Neues Leben
verbreitet sind.22 Gerade an diesen Beispielen wird dreierlei deutlich: 1.

Die Knappheit der Zusammenfassung ermöglicht ihren Gebrauch und
macht ihren Inhalt leicht kommunizierbar. 2. Das Bekanntwerden mit dem
Text und die immer wiederholte Begegnung mit ihm führt zu hoher
Redundanz und macht ihn zu einem wichtigen Identifikationsmerkmal.
Dies alles wirkt gelegentlich so stark, dass man von einer Konditionierung
der Vorstellungen, des Sprechens und des Erlebens sprechen kann. 3.

Glaubenszusammenfassungen spiegeln in ihrer Profilierung auch dort, wo
sie Wert auf ihre Bibelgemässheit legen, theologische Vorentscheidungen.
Das ist eine Selbstverständlichkeit, wird aber dort problematisch, wo diese
Vorentscheidungen axiomatischen Charakter annehmen und damit zu
Unrecht «Bekenntnischarakter» usurpieren, sich damit theologisch
diskursiver Auseinandersetzung verschliessen und zu Instrumenten werden,
mit denen über das Christsein anderer Menschen entschieden wird. Dies
scheint die immanente Gefahr des Gebrauchs, manchmal auch wohl der
geheime Wunsch beim Verfassen solcher Zusammenfassungen zu sein. Die
klare Unterscheidung von Homologie (Bekenntnis im eigentlichen Sinne)
und Glaubensformeln sollte aber vor solch verhängnisvoller Fehlverwendung

bewahren.

VI. Der Bezug zwischen Glaubenszusammenfassung und Bekenntnis

Trotz dem grundsätzlichen Unterschied in Sprachcharakter, Funktion
und Verbindlichkeit zwischen Glaubenszusammenfassung und Bekenntnis

ist jene für diese von Bedeutung. Dies dann, wenn inhaltlich unklar und
strittig geworden ist, wer der ist, welcher als Kyrios bekannt wird. Denn
offensichtlich wirkt es sich unterschiedlich aus, ob der Herr, dem ich mich
im Bekenntnisakt unterstelle, ein gnostisches Geistwesen ohne Beziehung
zur Lebenswelt der Menschen ist oder ein himmlischer Herrscher, der
heilige Kriege verlangt, oder Gott, der Menschen und Welt in Liebe
annimmt und trägt.

21 Fritz Schwarz, «Überschaubare Gemeinde» 1, Schriftenmissions Verlag Gladbeck,
31982, 12.

22Z.B. Gott persönlich kennen lernen, Campus für Christus, Neuhausen-Stuttgart,
51985.



82 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben

Natürlich kann man sagen, dass dadurch, dass Jesus als Herr bekannt
werde, hinlänglich deutlich ist, um welche Art Herrschaft es gehe. Dennoch
zeigt die Kirchengeschichte zur Genüge, dass das Bild Jesu immer wieder
nach dem Beheben der Menschen gestaltet und missgestaltet wurde. Darum

ist die Formulierung der Glaubensinhalte als immer neue
Rechenschaftsablage über die inhaltliche Seite des Glaubens unumgänglich. Sie

dient der Klärung und Verständigung darüber, wer der Kyrios ist, dem
gegenüber man sich verpflichtet, welcher Art das geschenkte Leben und die
beanspruchte Arbeit ist. Sie hat inhaltlich deutlich zu machen, dass die
Freiheit, zu der wir freigemacht sind, nicht individuelle Beliebigkeit,
sondern persönliche Verpflichtung ist. Darum ist die Verständigung über
die grundlegenden Inhalte des Glaubens auch Grundlage aller christlichen
Ethik und Sozialethik.

VII. Konsequenzen

a. Diese Darlegungen führen im Blick auf den Wunsch nach «Bekenntnissen»

in der Kirche zu folgenden Konsequenzen:
1. Es ist zu begrüssen, wenn Einzelne oder Gruppen versuchen, sich so über

ihren Glauben Rechenschaft abzulegen, dass sie die Inhalte ihres Glaubens

in ihren Vorstellungen und ihrer Sprache in kurzen Zusammenfassungen

formulieren.
2. Im Gespräch können Vorstellungen und Formulierungen geklärt und

die personelle Reichweite der Glaubensformel erkundet werden. In dem
so entstehenden Verständigungsbereich gewinnen Glaubenszusammenfassungen

den Charakter von «Identifikationszeichen» einer Gruppe
von Gläubigen.

3. Solche Glaubenszusammenfassungen haben sinnvollerweise ihren Sitz
im Leben an zwei Orten: im kirchlichen Unterricht (bzw. der
weitergreifenden kirchlichen Bildungsarbeit), wo es um Entstehung, Modifikation,

Auseinandersetzung und Aneignung geht, sowie im Gottesdienst,

wo die Gemeinde (z.B. am Ende des Sammlungsteils) sich
Hauptaussagen ihres Glaubens vergegenwärtigt.

4. Glaubenszusammenfassungen sind immer mehr oder weniger gelungene,

aber nie abgeschlossene und allgemeingültige Versuche von
Formulierungen dessen, was aufgrund von Vorstellungen der Bibel «mit dem
Herzen geglaubt» wird.



W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben 83

5. Glaubenszusammenfassungen haben nicht den Charakter von Bekenntnissen,

mit denen man in symbolischen Akten Verbindlichkeit gegenüber

Gott eingeht im Blick auf sein ganzes Leben oder im Blick auf
bestimmte Entscheide.

6. Darum eignet den Glaubenszusammenfassungen keine Ausschliesslichkeit.

Sie sind nicht Instrumente, um Rechtgläubige und Ketzer voneinander

zu scheiden.
7. Glaubenszusammenfassungen sind geeignet, um im Pluralismus der

Vorstellungen und Meinungen grössere Klarheit über Grundinhalte des

christlichen Glaubens zu schaffen, sie sind aber ungeeignet, um
angesichts der Beliebigkeit individueller Lebensgestaltung die Verbindlichkeit

christlicher Lebenshaltung herzustellen oder zu vollziehen.
b. Im Blick auf das Bekenntnis im eigentlichen Sinne kann folgendes

festgehalten werden:
1. Bekenntnis (im Sinne der Homologie des Neuen Testaments) ist der

symbolische Akt, in dem ein Mensch seine Unterstellung unter Gott
verbindlich vollzieht. Der konkrete Vollzug dieses Bekenntnisses
geschieht und wird sichtbar in Haltung und Verhalten des Christen.

2. Der Entscheid, in was für einer Haltung und was für einem Verhalten
das Bekenntnis zu Gott verbindlich vollzogen wird, kann dem Christen

oder der Gemeinde nicht abgenommen werden. In der Nötigung
zum Entscheid in eigener Verantwortung vor Gott kommt die
Verbindlichkeit der Freiheit zum Ausdruck, zu der Christus freigemacht
hat.

3. Wo dem einzelnen Christen oder der Gemeinde grundsätzlich oder
praktisch (etwa im Rahmen der Ansprüche von Ideologien und
Eigengesetzlichkeit der Zweckbereiche) das Herrsein und die Art der
Herrschaft Gottes undeutlich wird, verhilft die Vergegenwärtigung der Inhalte

von Zusammenfassungen des Glaubens zur klarerer Sicht. Die
verpflichtende Verbindlichkeit kommt aber ausschliesslich aus der direkten

Relation zum Kyrios des Bekenntnisses, nicht aus der kirchenamtlichen

Zuweisung von Autorität an bestimmte Texte.
4. Hinführung zum Verbindlichkeit herstellenden Akt des Bekennens -

symbolisch im Gottesdienst, konkret im Alltag - geschieht dadurch,
dass im Gottesdienst die Gegenwart Gottes symbolisch realisiert und
deutlicher bewusst wird.

5. Der Verbindlichkeit des Bekenntnisaktes entspricht es, dass damit u. U.
auch klare Abgrenzungen gegenüber Haltungen und Verhalten formuliert

und vollzogen werden müssen. Ein eindrückliches Beispiel dafür ist
die «Theologische Erklärung» der Bekenntnissynode von Barmen (Mai



84 W. Kramer, Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben

1934) und das «bekennende» Verhalten von Christen und Gemeinden
der Bekennenden Kirche.23

VIII. Zum Schluss

Die Chance des Schaffens neuer «Bekenntnisse» liegt darin, dass sich
Einzelne und Gruppen von Christen Rechenschaft geben über Inhalte ihres
Glaubens. Dies ermöglicht Kommunikation über den Glauben und kann
dazu führen, dass man sich und seinen Glauben klarer zu identifizieren
vermag. So können «Bekenntnisse» im Sinn von Zusammenfassungen des

Glaubens Identifikationszeichen werden, welche die Gemeinschaft von
Glaubenden stärkt.

Die G e fa h r neuer «Bekenntnisse» besteht darin, dass sie zu Instrumenten

des Ausschliessens werden. Dieser Gefahr kann begegnet werden, wenn
man alle Formulierungen von Glaubensinhalten strikt als persönliche oder
gruppenmässige Rechenschaftsablage über den Glauben versteht und
damit als Angebot an alle, sich prüfend darauf einzulassen oder davon
ausgehend sich mit dem eigenen Glauben, Rechenschaft ablegend, zu
befassen. Als Formulierungen können sie keine allgemeine Verbindlichkeit
beanspruchen.

Denn Verbindlichkeit wird ausschliesslich im Vollzug des direkten
Gegenübers des Einzelnen und der Gemeinde zu Gott im Gottesdienst und
im Alltag übernommen. Geglaubt wird mit dem «Herzen», d.h. im
Innern des Erwägens, Vertrauens, Kommunizierens, bekannt wird mit
dem «Munde», d.h. mit den Entscheiden des Lebens, in denen die
übernommene Verbindlichkeit gegenüber dem Kyrios öffentlich wird.

Werner Kramer, Zürich

23 Es ist eine vielerörterte Frage, ob die «Theologische Erklärung» ein «Bekenntnis» sei

oder nicht. Im Sinne der Begriffsbestimmung, die wir hier vorgenommen haben, erscheint
diese Bezeichnung hier angemessener als ihre traditionelle Anwendung auf «Glaubenszusammenfassungen».

Im Grunde ist die Barmer Erklärung eine einzige Explikation («Theologische
Erklärung») dessen, was das Herrsein des Kyrios Jesus in den Herausforderungen jenes
Zeitpunktes bedeutet.


	Mit dem Munde bekennen - mit dem Herzen glauben : Überlegungen zur Frage nach einem "neuen" Glaubensbekenntnis

