Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: "Armut, zu der der Geist hilft" : Mt 5, 3 als nota ecclesiae
Autor: Jorns, Klaus-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

59

«Armut, zu der der Geist hilfty (Mt 5,3)
als nota ecclesiae

Kaum eine Stelle im Neuen Testament ist in der Auslegung bis heute so
umstritten geblieben wie die erste Seligpreisung in der bei Matthdus tiber-
lieferten Fassung. Dafiir, dass das so ist, ist zum einen sicher das Neben-
einander von Armut (bzw. Arm-Sein) und Geist verantwortlich. Immer
wieder haben Ausleger dieses Nebeneinander als so spannungsvoll emp-
funden, dass sie es entweder zur Armut («konkretisierend») oder zum
Geist hin («spiritualisierend») aufgelost haben.! Zum anderen hat sich die
Tatsache ausgewirkt, dass die Auslegenden zu allermeist selber Glieder der
Kirche sind. Und weil die Seligpreisungen der Bergpredigt vorangehen, die
in sich Kerygma und Didache vereint, haben die Auslegenden im Umgang
mit Mt 5,3 auf diese oder jene Weise zu spiiren bekommen, dass hier ihre
eigene Theologie und Kirche, aber eben auch ihre eigene theologische und
kirchliche Existenz, angesprochen werden.? So gewinnt jede Auslegung von
Mt 5,3 gewollt oder ungewollt auch den Charakter einer Selbstdarstellung

1J. Dupont, Les béatitudes, hat in Bd. III (Les évangélistes, Paris 1973) seines umfangrei-
chen Werkes die Interpretationen der Alten Kirche zusammengetragen und in zwei Gruppen
eingeteilt. Denn er unterscheidet zwei Auslegungstypen von ot mtwyol t@ nvevpartt. Die einen
verstehen darunter «L’humilité» (a.a.O. 399-411); hier nennt Dupont Tertullian, Hilarius
v. Poitiers, Ambrosius, Hieronymus, Gregor v. Nyssa, Johannes Chrysostomos, Cyrill v. Alex-
andrien, Augustin, Leo d. Grossen und andere. Den zweiten Auslegungstyp bezeichnet er mit
«Détachement a I’égard de la richesse» und nennt dazu u.a. die Namen von Clemens
v. Alexandrien, Basilius v. Caesarea, Afraat, Severus v. Antiochien, aber wieder auch Gregor
v. Nyssa, Augustin und Leo d. Grossen (a.a.O. 411-417). Die Mehrfachnennungen deuten an:
alle Kirchenviter kennen und nennen die Gefahren des Reichtums bzw. des Hidngens am
Besitz. Doch vor allem um der gebotenen Liebestétigkeit willen wird immer wieder versucht,
den - de facto in vielen Familien und Gemeinden vorhandenen — Besitz vor Mt 5, 3 bzw. Lk
6,20. 24 zu rechtfertigen und « Armut im Geiste» als ein «détachement intérieur» zu begreifen
- so mit Leidenschaft Clemens v. Alexandrien (bei Dupont, a.a.O. 413). Die rigorose Absage
an den Besitz erfolgt bei denen, die sich selbst zur Mdnchsexistenz entschieden haben: vgl. die
Regel des hl. Benedikt, 33. Kap. (BK 20, 284).

2 M. Luther unterscheidet in einer Predigt v. 1.11. 1519 drei Arten von Armen: «Erstlich
solche, die dusserlich, leiblich und an Giitern arm sind, ohne ihren Willen und vor den
Menschen, nicht vor Gott. - Zum andern solche, die reich sind an Giitern, aber einen Geist
haben, der um Gottes willen zu allem ganz bereit ist und nicht nach den Giitern schielt... -
Zum Dritten solche, die dusserlich und innerlich arm sind, die Giiter weder haben noch
begehren.» (WA 9, 416-419). — Interessanter ist die Predigt vom 1.11. 1522 (WA 10III,
400-407), in der er mit Franz v. Assisi ins Gericht geht: « Darum ob man nu viel hat oder wenig,
so heisst arm sein im Geist: Herz und Sinn nicht darauf legen, sich nicht preisen und iiber den
Nichsten erheben...; denn die, die den Sinn darauf richten, die haben einen Abgott und



60 K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

eigener theologischer, und noch spezifischer: ekklesiologischer Grundpo-
sitionen. Dafiir hat aber niemand so nachhaltig gesorgt wie Matthius
selbst, denn in seinem Evangelium erscheint «Armut, zu der der Geist
hilft» als eine nota ecclesiae.

Ich gehe nun so vor, dass ich diese These belege, indem ich Mt 5, 3 konsequent innerhalb des
Matthdus-Evangeliums erkldre. Dabei kommt die besondere Problematik in Sicht, die sich
innerhalb der Kirche beim Umgang mit dem Thema Armut ergibt. Danach werde ich versu-
chen, Einsichten aus der Begegnung mit Matthidus zu formulieren.

I. Mt 5,3 im Rahmen des Matthdusevangeliums ausgelegt

Unter den Exegeten besteht weitgehend Einigkeit dariiber, dass der
vormatthdische Wortlaut der drei ersten Seligpreisungen auf Jesus selbst
zuriickgeht und «in ihrer lukanischen Textform (vielleicht ohne das luka-
nische vOv in V.21)» gefunden werden kann:3

«Fiir Jesus ist der unbedingte kategorische Heilszuspruch an Menschen, die in einem
heillosen Zustand sind,* das entscheidende. Die drei echten Seligpreisungen haben paradoxen
Charakter. Sie sind nicht vom weisheitlichen Tat-Ergehenszusammenhang her zu interpretie-
ren, denn sie stellen weder ein menschliches Verhalten in den Vordergrund, noch ist die

verlassen den rechten Gott... So sind dann auch die Zrmsten Bettler reich im Geist, weil sie gar
nichts haben; denn sie stehen mit ihrem ganzen Sinn nach Geld und Gut und stecken im
Herzen so voll Geiz und Hunger, dass sie die allergeizigsten Menschen werden, wenn sie ein
wenig Gut bekommen: die tun dann niemand Gutes, Lieb, Barmherzigkeit... / Aber daran
erkennet ihr nu, wie man die Armut auf die dusserliche Armut bezogen hat, wie Franziscus
getan hat, der doch ein frommer Mann gewesen ist. Mich wundert’s, dass er hier so nérrisch
gewesen und so grob gestolpert ist, hat sich in Armut begeben und fiir seine Briider eine Regel
verfasst, dass sie nur von der Hand zum Munde leben und iiber Nacht nichts behalten sollen,
und hat damit wider Christus das Evangelium auf die zeitliche Armut bezogen... Das geistliche
Regiment, das Evangelium lisst sich in keiner Weise heraus ans Licht ziehen, in das dusserliche
Regiment, es geht im Herzen daher.» Und als Beleg weist er auf Mk 6,37f. und Joh 13,29, wo
Christus, selbst wohl arm im Geist, «aber dennoch dusserlich nicht ohne Geld gegangen» sei
(beide Predigten abgedruckt in: E. Miihlhaupt, D. Martin Luthers Evangelien-Auslegung.
Zweiter Teil. Das Matthius-Evangelium (Kap. 3-25), Gottingen 41973, 53ff. 55ft.).

3So z.B. U. Luz, Das Evangelium nach Matthdus (Mt 1-7), EKK I, 1, Ziirich/Einsie-
deln/Ko6In u. Neukirchen 1985, 200.

4 Unter diesen Menschen versteht L. Schottroff das Volk Israel in Jesu Tagen: «Es lebt im
objektiven Zustand des Elends — es lebt gebeugt, arm (materiell wie im Geist), es trauert um den
Verlust Zions (Mt 5,4 im Sinne von Jes 61, 2f.), es ist in der Situation derer, die sanftmiitig sind
= keine Macht haben.» (Das geschundene Volk und die Arbeit in der Ernte Gottes nach dem
Matthiusevangelium, in: L. Schottroff/W. Schottroff (Hg.), Mitarbeiter der Schopfung. Bibel
und Arbeitswelt, Miinchen 1983, 149-206, hier: 165.



K.-P. Jérns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae 61

Verheissung an die Seliggesprochenen irgendwie Folge eines Verhaltens. Im Gegenteil: Gegen
die Evidenz der Seligpreisung z. B. der Hungernden spricht die alltdgliche Erfahrung, dass sie
nicht satt werden. Hintergrund dieser drei Seligpreisungen ist vielmehr die apokalyptische
Hoffnung auf eine totale Umkehr der Verhiltnisse.» Doch wegen der Besonderheit der an ihn
gebundenen Reich-Gottes-Verkiindigung gilt: «Ein Stiick des den Armen, Hungernden und
Weinenden verheissenen Heils wird in Jesu Zuwendung zu den Deklassierten, in seinen
gemeinsamen Mahlzeiten mit ihnen und in der Freude iiber die jetzt erfahrbare Liebe Gottes
schon Wirklichkeit.»

«Mit ihrer allgemeinen Angabe der Adressaten <Arme> und ihrer allgemeinen Apodosis
<euch gehort das Gottesreich» hat» die erste Seligpreisung «vermutlich schon in der urspriing-
lichen jesuanischen Dreierreihe Titelfunktion gehabt». ««<Arme> meint... nach semitischem
Sprachgebrauch nicht nur diejenigen, die kein Geld haben, sondern in umfassenderem Sinne
die Unterdriickten, Elenden, Abhingigen, Erniedrigten... Dafiir spricht... die Ubersetzung
(scil.: eines aramdischen Wortes aus Jesu Mund) durch das griechische Wort ntwyoc, das
starkste zur Verfiigung stehende griechische Wort fiir soziale Armut. Als Grundregel gilt: Der
névng muss arbeiten, der mtwydg muss betteln.»?

Im Unterschied zu vielen Auslegern gehe ich davon aus, dass die
sprachliche und inhaltliche Pragnanz dieser Seligpreisung(en) noch im
Bewusstsein war, als Matthdus und Lukas fiir ihre Gemeinden das Evan-
gelium von Jesus Christus redigierten. Und ich gehe bis zum jeweiligen
Beweis des Gegenteils des weiteren erst einmal davon aus, dass ihre
redaktionellen Interpretationen der Evangeliums-Uberlieferung auf der
Linie dessen liegen, was sie als urspriinglichen Sinn aus der Uberlieferung
kannten, ja, dass sie diesen Sinn unterstreichen sollten. Fiir die lukanischen
Wehe-Rufe (6,24-26) ist das auch nie ernsthaft bestritten worden. Anders
ist es bei Matthdus, bei dem der Zusatz 1@ mveduott von vielen spiteren
Auslegern als zu oi mtwyol in Spannung stehend angesehen worden ist und
wird. Doch ist es wirklich zwingend, bei Matthdus wegen der Zusammen-
stellung von Arm-Sein und Geist «von einer Tendenz zur Verinnerlichung
und zur Ethisierung»® bzw. davon zu reden, dass bei ihm der «urspriing-
liche wortliche Sinn von <Armut»... spiritualisierend und zugleich ethisie-
rend gedeutet» werde?’

Christoph Burchard hat in seinem «Versuch, das Thema der Bergpredigt zu finden»8, die
These vertreten, dass innerhalb der gesamten « Komposition von Mt 5,3-7,27» (411) «5,3-16
dem Corpus 5, 17-7, 12 nicht praludienhaft vor-, sondern sachlich iibergeordnet» sei: «5, 16 ist

5U. Luz, a.a.0. 204.

6So U. Luz, a.a.O. 207.

7So G. Strecker, Die Bergpredigt: ein exegetischer Kommentar, Gottingen 1984, 34.

8In: G. Strecker (Hg.), Jesus Christus in Historie und Theologie (FS H. Conzelmann),
Tiibingen 1975, 409-432.



62 K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

so etwas wie das Thema der Bergpredigt.» 5, 16 ist von dem Licht die Rede, «das die Jiinger vor
den Menschen, von denen darum die Bergpredigt immer wieder spricht, leuchten lassen
sollen.» Was ab 5, 17 folgt, «ist Ausfiihrung: so verhalt sich der Jiinger konkret, wenn er Licht
der Welt sein will.» Dabei meinen nach Burchard «die Menschen» «nicht alle Mitmenschen,
sondern die Nichtchristen, die zur Anerkennung Gottes gewonnen werden sollen...» Und das
ganze beschreibe «die raison d’étre der Jiinger, wohl insgesamt, nicht einer besonders beauf-
tragten Gruppe, in der Welt.» Mit Recht seien deshalb Beziige zu Mt 28, 16-20 (und zu 4, 19)
herzustellen (420).

Die Bergpredigt enthilt nach Chr. Burchard Anweisungen an «alle die,
die sich auf Grund des Evangeliums von der Basileia auf den schmalen Weg
der Nachfolge gemacht haben, der in die Basileia fiihrt, und <alles halten,
was ich euch geboten habe» (28,20)». Besonders wichtig aber ist die
Erkenntnis von Burchard, dass die Bergpredigt «nicht als Abriss der Ethik
Jesu die Nachfolge schlechthin» regele, «sondern einen Ausschnitt: die
Nachfolge, soweit durch ihre Praxis die Nichtchristen ebenfalls zu Nach-
folgern werden sollen.»’®

Die «bessere Gerechtigkeit», von der Mt 5,20 spricht, ist also an die
«Welt» und «die Menschen» gerichtet, denen Christen begegnen. (Die
Polemik in Kap. 23 gegen die Schriftgelehrten und Pharisder sagt darum
zugleich, wie sich Christen nicht verhalten sollen.!%) Nicht sollen «alle
Christen christliche Ethik verkiindigen...; sie sollen sie leben und gewiss
sein, dass das andere Menschen zur Anerkennung Gottes bringen wird. Die
Bergpredigt... ist nicht eine Zusammenfassung der Botschaft und/oder
Ethik Jesu... Ihr Thema ist enger und zugleich préziser: sie sagt, wie man
missionarisch lebt»!! — innerhalb und ausserhalb der Gemeindegrenzen.

Doch wie kann man das: so leben? Eine (fiir uns erste) Antwort auf diese
Frage gibt die von Burchard beobachtete sachliche Uberordnung von
5,3-12 und 13-16 iiber 5,17ff.: In beiden Spruchgruppen fithrt der Weg

9A.a.0. 432. Er fdhrt fort: «Anderes, wie man z.B. verkiindigt oder als Gruppe der
Jesusjiinger zusammenlebt, steht darum auch nicht in der Bergpredigt, sondern anderswo (10;
18). Maximen fiir eine allgemeine Gesetzgebung stehen bei Matthdus nirgends; auf dem breiten
Weg, der ins Verderben fiihrt, ist der Verkehr sich selbst iiberlassen.»

10 A.a.0. 419 nennt Chr. Burchard des Paulus «Polemik Rém 2, 17ff. gegen die Schlag-
worte eines jiidisch-hellenistischen Selbstverstdndnisses, das als <Licht derer in der Dunkel-
heit» Erzieher des Menschengeschlechts sein will, weil es «den Willen kennt» und <die Auspra-
gung der Erkenntnis und Wahrheit im Gesetz» besitzt, deswegen andere die (Zehn) Gebote
<lehrt», sich selber aber nicht, das heisst, sie nicht hilt, und so dazu beitrégt, dass Gott <unter
den Heiden geldstert wird»», die erhellendste Parallele zu Mt 5,16 und zum Folgetext.

11 Chr. Burchard, Formen der Vermittlung christlichen Glaubens im Neuen Testament.
Beobachtungen anhand von kfpuypa, poptopia und verwandten Wortern, EvTh 38 (1978)
313-340, hier: 335.



K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilfi» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae 63

vom Indikativ zum Imperativ. In 5,3-12 als dem «Auftakt der Bergpre-
digt» sprechen die Vordersidtze «die Jiinger an als die Armen im Geist,
nach Gerechtigkeit Hungernden, womaoglich Verfolgten, die sie geworden
sind...»; die Begriindungssétze aber erinnern «sie an den daran gekniipften
Lohn in der Basileia. Mit anderen Worten: die Seligpreisungen fungieren in
der Bergpredigt nicht als <Einlassbedingungen> oder <eschatologische
Tugendtafeln) o0.4., obwohl sie das sein konnten, sondern als trostliche
Erinnerungen an die Verheissung.»!2 Anders ausgedriickt: dem Imperativ,
den die Bergpredigt als Didache enthilt und den das « Thema» 5, 16 nennt,
geht der Indikativ, und zwar der Indikativ Prdsens, voran (5, 3b. 10b). Die
Seligpreisungen, die weder an Bedingungen gebunden sind noch solche
Bedingungen aufrichten, erinnern diejenigen, denen gesagt wird, dass sie
leuchten sollen (5,16), daran, dass sie durch das Evangelium erleuchtet
wurden und deshalb allein Licht — und Salz - sind. Gott, der ihnen durch
Jesus Christus die Basileia anvertraut hat, traut ihnen die «bessere Gerech-
tigkeit» zu.

«Es ging etwas voran. Von dieser flir das Verstdndnis der Bergpredigt schlechterdings
entscheidenden Erkenntnis aus wird zweierlei verstdndlich. Erstens wird nur von ihr aus die
Schwere der Forderung Jesu verstandlich. Seine Jiingerlehre ist zu Menschen gesagt... die
schon jetzt in der Koénigsherrschaft Gottes stehen und ihre Art ausstrahlen.» Von dieser
Erkenntnis wird aber «auch ein Zweites verstandlich: die Liickenhaftigkeit der Bergpredigt».
Jesus nennt nur «Symptome, Zeichen, Beispiele dafiir, wie es ist, wenn die Konigsherrschaft
Gottes in diese Welt... hereinbricht.»!3

Entsprechend nennen die « Vordersdtze der matthdischen Seligpreisun-
gen...nicht Konditionen der Bekehrung, sondern notae ecclesiae.» !4 Diese
notae sind gebunden an den Willen Gottes, sein Evangelium denen zuerst
anzuvertrauen, die die Vordersdtze nennen (doch vgl. auch «die Kleinen»
Mt 10,42, «die Einfédltigen» Mt 11,25 und die in Mt 25,35f. par. 42f.
genannten «geringsten Briider» [40 vgl. 45]).15

Doch es ist jetzt sorgfdltig darauf zu achten, dass die Zeit des Matthdus
nicht mehr diejenige der mit Jesus wandernden Jiinger ist. Und von notae
ecclesiae zu reden, hat nur Sinn, wenn mitbedacht wird, dass diejenigen,
die jetzt (in der) Ekklesia sind, vorher nicht zu ihr gehorten und erst durch

12 Versuch, a.a.O. 4171,

13 Joachim Jeremias, Die Bergpredigt, CwH 27, Stuttgart 21960, 27f.

14 Chr. Burchard, Versuch, a.a.O. 417.

15 Vgl. Joachim Jeremias, Neutestamentliche Theologie. Erster Teil. Die Verkiindigung
Jesu, Giitersloh 1971, 110-119.



64 K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

das in Wort und «Licht» sie erreichende Evangelium in die Ekklesia
hineingefiihrt worden sind, aus der heraus sie nun selber «ihr» Licht, d.h.
das Licht der (auch) mit ihnen beginnenden Konigsherrschaft Gottes,
leuchten lassen sollen. Und durch diesen Wechsel, den der Indikativ
Priasensin 5,3.10.13. 14 kennzeichnet, werden nun auch die notae ecclesiae
der Vordersidtze zu einem Problem — und zwar fiir die Kirche. Denn in der
Kirche gilt doch jetzt schon, was 5,12 sagt: Freuet euch und frohlocket!
Und dies aus einem Grund, den alle dre1 Evangelisten an der Stelle nennen,
wo sie vom Lohn der Nachfolge, also davon sprechen, was einem und einer
wird, die alles «xum meines Namens willen» (Mt 19,29, bzw. «meinetwegen
und wegen des Evangeliums»: Mk 10,29; «wegen des Reiches Gottes»: Lk
18,29) verlassen haben und Jesus in der Ekklesia nachgefolgt sind: er/sie
wird — und zwar jetzt, in der Ekklesia — «hundertfiltig empfangen und
sie/er wird ewiges Leben ererben» (Mt 19,29 vgl. Mk 10,30 u. Lk 19, 30).16
Denn in der Ekklesia sind Geschwisterlichkeit und das gegenseitige Tragen
der Lasten Selbstverstindlichkeit. Armut im Sinne sozialen Elends und
Hungerns nach Brot gibt es in ithr wegen der untereinander praktizierten
Liebe nicht (mehr).

Gerade weil das so ist, konnte nun riickgeschlossen werden, dass Arm-
Sein, um noch als nota ecclesiae gelten zu konnen, in der Ekklesia geradezu
durch ©@® mvedpott ergdnzt und spiritualisierend in « Armut im Geiste» im
Sinne von «demiitig» (humilis) uminterpretiert werden musste.

Wer diese Hypothese vertreten will, darf sich aber nicht auf einen alttestamentlichen oder
in Qumran (1 QM 14, 7) belegten Sprachgebrauch berufen, der immer wieder zu oi TTwyo1 T®
nwveopatt in Parallele gebracht wird. Denn das Alte Testament kennt zwar verwandte Aus-
driicke, doch sie werden mit anderen, nicht zu ntwy6g passenden Stimmen gebildet, und 1 QM
14,7 ist unsicher iiberliefert.!” Doch viel wichtiger ist: nennen die Seligpreisungen bei Mat-
thdus notae ecclesiae, dann lassen sich solche vermeintlichen ausserevangelischen «Parallelen»
gar nicht mehr auf sie, d.h. auf etwas beziehen, was fiir das Sein (in) der Kirche gilt.

Dagegen spricht sicher nicht zuerst der philologische Tatbestand, dass
ntwyoO¢ «das starkste zur Verfiigung stehende griechische Wort fiir soziale

16 Nur Mk 10, 29f. wird allerdings konkret davon gesprochen, dass «niemand ist, der Haus
oder Briider oder Schwestern etc. verlassen hat, ohne hundertfiltig zu empfangen, jetzt in dieser
Zeit Hduser und Briider und Schwestern...» Und Markus fiigt realistischerweise hinzu: «unter
Verfolgungen». Doch da auch Markus als den Ort des jetzigen Empfangens die Gemeinde
weiss, ist hier sachlich kein Unterschied zu Matthius; so mit W. Grundmann, Das Evangelium
nach Matthdus, ThHK I, Berlin (DDR) 41975, 436.

17Vgl. dazu U. Luz, a.a.O. 206f., und E. Bammel, Art. ntw)6c B.u.C., in: TA(WNT VI,
888-902.



K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae 65

Armut» (U. Luz) ist; aber er spricht deutlich dagegen, denn das Matthdus-
evangelium ist griechisch geschrieben und gelesen worden, und im Grie-
chischen wird dieses Wort nirgends sonst iibertragen gebraucht.!® Deshalb
ist daran festzuhalten, dass mtwy6¢ auch fiir Matthdus und seine Ekklesia
soziale Armut meint.

Doch etwas anderes kommt hinzu. Beriicksichtigen wir, dass im Mat-
thausevangelium schon innerhalb und aus der Kirche heraus gedacht wird,
dann bekommt die oben gestellte Frage, wie man das denn iiberhaupt kann:
missionarisch leben, einen ganz anderen Klang als den, den sie bislang
hatte. Nun meint sie namlich: Wie konnen diejenigen, die einmal als
(sozial) Arme, vom Licht des Evangeliums angezogen, in die Ekklesia
hineingekommen sind, sich weiterhin als von den Seligpreisungen Ange-
sprochene betrachten, ja weiterhin «Salz der Erde» und «Licht der Welt»
sein, obwohl sie gerade durch das Sein in der Ekklesia ihre soziale Armut
verloren haben? Auf diese Frage antwortet die Bergpredigt nicht — wohl
aber Kap. 19.1°

In Mt 19,16-22 wie in V. 23-26 geht es um die Gefahr, die vom
Reichtum ausgeht, und darum, wie ihr begegnet werden kann. Gegen die
Gefahr, am Reichtum festzuhidngen und deshalb nicht ins Reich Gottes
hineinzukommen, hilft nur eins: «Verkaufe, was du hast, und gib es (den)
Armen... und folge mir nach!» (V. 21, vgl. V. 28f.). Diese Forderung hat
nicht nur bei irgendeinem «reichen Jiingling», der zum Paradigma gewor-
den ist, Entsetzen und Trauer ausgelost, sondern bei allen Jiingern Jesu:
wenn die Jiinger auf das Wort vom (reichen) Kamel, das nicht durch das
Nadelohr (der Nachfolge) hindurchkommt, so entsetzt reagieren (Mk
10,26 par. Mt 19,25), dann spricht aus ihnen die Gesamtheit der Ekklesia,
die die Unschuld der Armut verloren hat: « Wer kann dann gerettet wer-
den?» — das ist die Frage, um die es in der Kirche geht, die immer mehr
Menschen, arme und wohlhabende, samt ithren Giitern sammelt.

Die Antwort ist iiberraschend genug: sie spricht nicht von Menschen-
Maoglichem, sondern von dem, was Gott mdglich ist. Wie die Seligpreisun-
gen, die ihren Grund im bedingungslosen Willen Gottes haben, den zur
Selbstrettung Unfidhigen die Basileia zu 6ffnen und in der Ekklesia auch die
Uberwindung ihrer sozialen Not zu geben, so weist Mt 19,25 die Leser und
Horer des Matthdusevangeliums mit ihrer bangen Frage ganz und gar auf

18 Vgl. F. Hauck, Art. ntoxog A., in: ThWNT, 885-888; gegen W. Bauer, Wb.z.St.
19 Auch Jak 2 spricht von der grossen Sorge, die der wachsende Wohlstand denen bereitet,
die soziale Armut als nota ecclesiae festhalten.



66 K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

Gottes Moglichkeit, helfen zu konnen. Von daher schon halte ich es fiir
ausgeschlossen, dass t@® mvebpott in 5,3 mit «willigy, «willentlich», «frei-
willig» iibersetzt werden konnte, wie Ernst Lohmeyer es vorgeschlagen
hat.2? Der freie Wille will halten, was er hat, will nicht loslassen. Aber von
daher halte ich es ebenfalls nicht nur fiir ausgeschlossen, sondern mehr
noch fiir eine Antwort, die die wirkliche Frage der Ekklesia nicht beant-
wortet, wenn versucht wird, ol mtwyol t@® mvedpatt spiritualisierend mit
«die Demiitigen» zu iibersetzen. An Demut hat es doch denen nicht gefehlt,
die sich zu Jesus Christus bekannt haben und seinem Ruf zur Nachfolge in
die Ekklesia gefolgt sind. Da werden auch reiche Jiinglinge gekommen sein
und viel Geld zur Armenfiirsorge mitgebracht haben. Gerade weil sie —
ithrem Missionsauftrag folgend — vielen mit «schonen Werken» helfen
konnen wollte und sollte, musste es zu einem Problem der Ekklesia selbst
werden, wieviel irdische Schitze sie bei sich selbst sammeln und ob sie
durch diese ihre missionarische Existenz sichern durfte. Der Wille zum
guten Werk und die Armut als nota ecclesiae haben irgendwann angefan-
gen, einander im Wege zu stehen.?!

Wer «dann» (iiberhaupt noch) retten kann, wussten die Evangelisten
alle, obwohl die Wehe-Rufe gegen die Reichen bei Lukas dieses Wissen
leicht zu verdecken scheinen: Vom Hang zum Reichtum als Sicherung auch
der Existenz der Ekklesia kann nur Gott retten. Und da sich alle Ausleger
einig sind, dass t@® mvebuatt aus der matthdischen Gemeinde (bzw. Redak-
tion) stammt, schlage ich vor, ol mtwyol t® mveduott zu iibersetzen mit
«diejenigen, denen der Geist hilft, arm zu sein». Es versteht sich von selbst,
dass «Geist» dann Gottes Geist als die Dynamis der Gottesherrschaft?2
meint.

U. Luz hat recht: «An den gottlichen Geist zu denken legt V. 8 (oi kaBapol 1] kapdig) nicht
nahe»?? — doch er spricht auch nicht dagegen. Dasselbe gilt fiir den matthiischen Sprachge-
brauch von nvedua: zwar kennzeichnet er den gottlichen Geist hdufig durch ein Attribut, aber

20 E. Lohmeyer/W. Schmauch, Das Evangelium des Matthdus, KEK Sonderband, Gottin-
gen 1958, 80.83.

21 Jak 2,4 spricht es deutlich aus: Wo in der Gemeinde der Reiche bereits wieder einen
Ehrenplatz bekommt und der Arme zuriickgesetzt wird, da «seid ihr mit euch selbst in
Widerspruch geraten». — Zur «Gemeinde der Armen» 4 QpPs 37 und zu «Arme» als Grup-
penbezeichnung im Judentum vgl. J. Maier, Art. Armut IV, in: TRE 4, 80-85, bes. 82f. u.
A 2.

22 Joachim Jeremias, Theologie, a.a.O. 101: «Die Konigsherrschaft Gottes ist also weder
ein raumlicher noch ein statischer, vielmehr ein dynamischer Begriff.

23 A.a.0. 205 A.47.



K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae 67

nicht «immer.. ., ausser wo der Sinn durch den Kontext vollig klar ist»24, denn 22,43 ist vom
Kontext her bei weitem nicht so eindeutig wie 4, 1.

In der vorgeschlagenen Ubersetzung bleibt mtwydg im Sinne sozialer
Armut erhalten. Und sie kldrt, dass es das Werk des Geistes Gottes ist,
wenn Armut auch weiterhin eine nota ecclesiae bleibt, deren Leuchtkraft
auf «die Menschen» ausstrahlt. Darum, dass der Geist Gottes in der
Ekklesia auch an diesem heiklen Punkt wirksam bleibt, muss freilich
gebetet werden. 2’

Kann t® nvevpatt auf den Geist Gottes als die Kraft bezogen werden,
die das «bei Menschen Unmogliche» (19, 26) moglich macht, so kann mit
Recht gesagt werden, dass die matthdische Zufiigung den Sinn der ersten
Seligpreisung in Jesu Mund auch fiir die Zeit der Kirche festhalten und
gerade nicht spiritualisierend verdndern wollte.26

Matthdus ldsst an diesem Punkt einen asketischen Zug erkennen, der sich auch Mt
19, 10-12 innerhalb des Sondergutes meldet.2” Wenn dort drei Arten von Ehelosigkeit unter-
schieden werden (Eunuchen von Mutterleibe an, durch Menschen Verschnittene und solche,
«die sich selbst zu Eunuchen gemacht haben» &ia tv pacireiav tdv ovpavdv), so rit der
Nachsatz 6 duvdapevog ywpelv ywpeitw deutlich zur Askese. Es ist kein Zufall, dass sich Askese
als Ehelosigkeit und in der Form personlicher Besitzlosigkeit im Monchtum verbunden haben.
Der Weg ins Kloster schien der — vorerst — sicherste Weg zu sein, der, die eigene Berufung
korrumpierenden Macht dessen zu entgehen, was das Herz in dieser Welt festhilt (vgl. Mt
6,21).

Aber wie konnen wir uns nun — zusammenfassend — den Umgang mit
der Armut ausserhalb und innerhalb der Ekklesia nach Matth#us vorstel-
len? In drei Ebenen ist — in gewisser Anlehnung an 19,10-12 - hier zu
denken: a) Angeborene Armut und ein damit verbundenes Gebeugtsein

24 Gegen U. Luz, ebd., der aber hier nur als Repriisentant eines grossen Konsenses in den
Kommentaren genannt wird. Dieser Konsens schliesst in jedem Fall auch E.Lohmeyer,
J. Jeremias und Chr. Burchard ein.

25 Vgl. W. Grundmann, a.a.O. 224, und seinen Verweis auf J. Schniewind, Das Evangeli-
um nach Matthdus, NTD 2, Gottingen 4 1950, der sagt, dass Matthius in 7,1-11 das Vater- ‘
unser noch einmal «eindringlich» aufnimmt.

26 Dennoch gibt es von Matth4us aus auch eine Briicke zur Demut, freilich als sekundéren
oder inklusiven Sinn der Seligpreisung. Erhellende Parallele kann auch hierzu ein Pauluswort
sein: der Geist Gottes, der zum Armsein bzw. -bleiben hilft, «bezeugt samt unserm Geist, dass
wir Gottes Kinder sind» (R6m 8, 16), nachdem er unsern Geist sich «gleichgestaltet» (R6m
8,29) hat.

27 Der asketische Zug spricht sich m. E. auch in dem Verzicht auf die Titel Rabbi, Vater und
Lehrer aus, den Mt 23, 8-12 vorschreibt.



68 K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

wird durch die in Wort und Diakonie an die Menschen herangebrachte
Bezeugung der Basileia zu heilen versucht — gerade auch durch das Hin-
einrufen in die Ekklesia. b) Dasselbe gilt fiir diejenigen, die durch
Unrechtshandlungen arm und elend gemacht worden sind. ¢) Auch inner-
halb der Ekklesia bleibt soziale Armut als nota ihrer inneren Freiheit
massgebend; was die durch den einen Vater, Sohn und Geist geschwister-
lich verbundene Ekklesia iiber den Lebensunterhalt hinaus hat, gibt sie
weiter an «Arme», d.h.: Armere. Dass Besitzlosigkeit als Gebot fiir alle,
also auch fiir das Kollektiv Ekklesia, gegolten hat, ist nicht zu belegen, wenn
auch von Kap. 19 her nicht auszuschliessen.?8

II. Einsichten aus der Begegnung mit Matthdus

Ich 2 gehore zu denen, die in einer Kirche und Gesellschaft leben, deren
gemeinsames Ziel es ist, ihre Mitglieder zwar nicht zu Reichtiimern, aber
zu Wohlstand kommen zu lassen. Armut ist keine nota ecclesiae mehr, auch
bei den mancherlei Kommunitdten nicht, die sich gebildet haben; und sehe
ich es recht, gibt es auch keinen Weg dahin zuriick. Es ware wohl moglich,
radikal «auszusteigen», auf Wanderschaft zu gehen wie einst Franziskus.
Zu verhungern brauchte niemand. Aber ein solches Aussteigen will ich gar
nicht, so gerne ich fiir begrenzte Zeit einmal auf Wanderschaft ginge. Ich
habe Freude an schonen Dingen (nicht zuletzt an vielen Biichern), die wir
in unserer Familie haben, und Ehelosigkeit stelle ich mir nur dann erstre-
benswert vor, wenn ich ungestort arbeiten will.

Wenn ich dann aufgrund exegetischer Studien sehe, wie ernst es Mat-
thdus auch in einer Zeit mit der sozialen Armut als nota ecclesiae gewesen
ist, in der das christliche Ethos bereits begonnen hatte, der Kirche auch
gefdhrliche Friichte zu bescheren, empfinde ich trotz unseres gewandelten

28' W, Schrage, Ethik des Neuen Testaments, GNT 4, Gottingen 1982, 102. 144f., weist den
Gedanken an «die im materiellen Sinn freiwillig Armen» allerdings ab. — A. Kiinzli, Mein und
Dein. Zur Ideengeschichte der Eigentumsfeindschaft, K6ln 1986, urteilt am Ende des Kapitels
iiber die Kirchenviter (139-167): «... eine Kultur, die von der Grundanschauung der gleichen
Gotteskindschaft aller Menschen getragen ist, muss ein die gesellschaftliche Gleichheit auf-
hebendes und Abhingigkeiten schaffendes Privateigentum sozialethisch verurteilen, wenn sie
nicht ihrem Ursprung untreu werden will.» (165)

29 Dass ich im zweiten Teil ganz konsquent von mir rede und «ich» sage, soll den
besonderen Dank ausdriicken, den ich Walter Neidhart dafiir schulde, dass er immer wieder
das (gewandelte) Selbstverstindnis gegen geschichtslose Einheitsbilder von uns Menschen und
von Theologie zu setzen bereit ist.



K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae 69

Selbstverstdandnisses einen Stachel. Ich bin dann sicher: wir sind weniger
frei als Matthidus und seine Ekklesia. Er musste noch nicht «spiritualisie-
ren» — was ja gerade nicht heisst, auf den Geist Gottes zu setzen, sondern,
wie die Auslegungsgeschichte von Mt 5, 3 zeigt, bedeutet, den Worten Jesu
ihre stachelige Spitze abzubrechen und sie unseren Verhéltnissen geistreich
anzupassen und so zu banalisieren. In der Begegnung mit Matthdus bin ich
sicher, dass ich wie die meisten nicht nur an Freiheit, sondern auch an von
«den Menschen» schmeckbarem Salz und sichtbarem Licht eingebiisst
habe. Und ich begreife, wenn ich die Nachsdtze der Seligpreisungen lese,
dass die genannten Verluste zusammenhédngen miissen mit dem erkalteten
Feuer der eschatologischen Dimension des Glaubens. Nicht, dass ich nicht
an die Gegenwart des Auferstandenen und an die in unserer, der Glauben-
den Auferstehung begriindete Gleichzeitigkeit aller Glaubenden zu Gott
glaubte. Aber gerade an dem Punkt, der in den Nachsédtzen der Seligprei-
sungen eine so grosse Rolle spielt — dass die Zukunft der Seliggepriesenen
mit der Zukunft der Erde verbunden sein wird —, weiss ich mich von
Matthiaus und seiner Ekklesia, aber eben auch von Jesus selbst, dessen
Worte in ithrem Sinn zu bewahren, ich Matthdus bemiiht finde, getrennt.
Ich habe eine andere Eschatologie gelernt, eine apokalyptische von der Art,
die diese Erde zuletzt aufgibt. Und ich bin sicher, dass ich gerade deshalb so
viel weniger Freiheit als Matthdus dazu habe, fiir mich soziale Armut als
nota ecclesiae wirklich zu wollen. Denn wollte ich es im Glauben, also gegen
meinen Willen, wiirde ich Gottes Geist darum bitten, meinen Geist zu
solcher Freiheit zu bewegen. Doch darin bin ich iiber Stosseufzer, die ich
von allgemeiner Nostalgie kaum zu unterscheiden vermag, noch nicht
hinausgekommen.

Doch noch ein anderes ist mir aufgegangen: Mein und anderer Hoch-
mut, der darin besteht, wirkliche Armut als viel problematischer, und das
heisst doch: als schwerer einzuschitzen als die anderen in den Seligprei-
sungen genannten notae ecclesiae. Ist soziale Armut das BapOtepov t0D
vopov Xprotov? Ist Armsein schwerer als trauern? Was soll ich dazu sagen,
daich mich immer wieder als unfdahig empfinde, Trauer iiber so viel sinnlos
Sterbende zu erleiden? Ist Armsein schwerer als Sanftmut? Was soll ich
dazu sagen, da ich mich immer wieder gezwungen sehe und selber zwinge,
einem anderen Mut zu beweisen? Ist Armsein schwerer als hungern und
diirsten? Und auch als hungern und diirsten nach Gerechtigkeit? Ich habe
beides nie aushalten miissen, nie ausgehalten. Ich wurde versorgt und
werde versorgt, nicht zuletzt von einer Kirche, der ich wie einer (oft
eifersiichtigen) Mutter diene. Und ist Armsein schwerer als barmherzig, als
reinen Herzens, als zum Frieden fertig sein? Ich muss eingestehen, dass ich



70 K.-P. Jorns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

auch das nicht glaube, weil ich auch das so wenig bin. Gerade wenn ich
mich bemiihe, mich nicht selbst zu iiberschitzen, will mir nur das eine
leichter erscheinen als Armsein: verfolgt und geschmiht zu werden um der
Gerechtigkeit und um Jesu Namen willen. Aber ob ich das dann, wiirde es
wabhr, tiberhaupt und, falls iiberhaupt, lange genug aushalten wiirde, weiss
ich nicht. So wird mir auch dies, was mir als einziges leichter erschien als
Armsein, zu schwer, wenn ich es mir ausdenke. Und doch: Obwohl alles
andere noch schwerer erscheint als Armsein, fiirchte ich das Armsein wie
viele andere mit mir. Lese ich dann in der Auslegungsgeschichte zu Mt 5,3
die vielfiltigen Seligpreisungen der Armut, so bleibt mir nur der Schluss:
Ich weiss nicht, wovon ich rede, wenn ich iiber die Seligpreisungen predige,
denn ich lebe in einer Kirche, die andere notae ecclesiae hat. «Andere»
heisst nicht: schlechte. Aber es heisst, was es sagt. Und was es sagt, das
besagt, dass Matthius und ich andere Glaubenserfahrungen haben. Exege-
tisch komme ich iiber diesen Graben nicht hinweg. Ich werde mit Matthius
das Vaterunser beten.

Klaus-Peter Jorns, Berlin (West)



	"Armut, zu der der Geist hilft" : Mt 5, 3 als nota ecclesiae

