
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: "Armut, zu der der Geist hilft" : Mt 5, 3 als nota ecclesiae

Autor: Jörns, Klaus-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


59

«Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5,3)
als nota ecclesiae

Kaum eine Stelle im Neuen Testament ist in der Auslegung bis heute so
umstritten geblieben wie die erste Seligpreisung in der bei Matthäus
überlieferten Fassung. Dafür, dass das so ist, ist zum einen sicher das
Nebeneinander von Armut (bzw. Arm-Sein) und Geist verantwortlich. Immer
wieder haben Ausleger dieses Nebeneinander als so spannungsvoll
empfunden, dass sie es entweder zur Armut («konkretisierend») oder zum
Geist hin («spiritualisierend») aufgelöst haben.1 Zum anderen hat sich die
Tatsache ausgewirkt, dass die Auslegenden zu allermeist selber Glieder der
Kirche sind. Und weil die Seligpreisungen der Bergpredigt vorangehen, die
in sich Kerygma und Didache vereint, haben die Auslegenden im Umgang
mit Mt 5,3 auf diese oder jene Weise zu spüren bekommen, dass hier ihre
eigene Theologie und Kirche, aber eben auch ihre eigene theologische und
kirchliche Existenz, angesprochen werden.2 So gewinnt jede Auslegung von
Mt 5,3 gewollt oder ungewollt auch den Charakter einer Selbstdarstellung

1 J. Dupont, Les béatitudes, hat in Bd. III (Les évangélistes, Paris 1973) seines umfangreichen

Werkes die Interpretationen der Alten Kirche zusammengetragen und in zwei Gruppen
eingeteilt. Denn er unterscheidet zwei Auslegungstypen von ol 7it(oxoi tip 7ivev>|xcra. Die einen
verstehen darunter «L'humilité» (a.a.O. 399-411); hier nennt Dupont Tertullian, Hilarius
v. Poitiers, Ambrosius, Hieronymus, Gregor v. Nyssa, Johannes Chrysostomos, Cyrill v.
Alexandrien, Augustin, Leo d. Grossen und andere. Den zweiten Auslegungstyp bezeichnet er mit
«Détachement à l'égard de la richesse» und nennt dazu u.a. die Namen von Clemens

v. Alexandrien, Basilius v. Caesarea, Afraat, Severus v. Antiochien, aber wieder auch Gregor
v. Nyssa, Augustin und Leo d. Grossen (a. a. O. 411 -417). Die Mehrfachnennungen deuten an:
alle Kirchenväter kennen und nennen die Gefahren des Reichtums bzw. des Hängens am
Besitz. Doch vor allem um der gebotenen Liebestätigkeit willen wird immer wieder versucht,
den - de facto in vielen Familien und Gemeinden vorhandenen - Besitz vor Mt 5,3 bzw. Lk
6,20.24 zu rechtfertigen und «Armut im Geiste» als ein «détachement intérieur» zu begreifen

- so mit Leidenschaft Clemens v. Alexandrien (bei Dupont, a. a. O. 413). Die rigorose Absage
an den Besitz erfolgt bei denen, die sich selbst zur Mönchsexistenz entschieden haben: vgl. die
Regel des hl. Benedikt, 33. Kap. (BK 20, 284).

2 M. Luther unterscheidet in einer Predigt v. 1.11. 1519 drei Arten von Armen: «Erstlich
solche, die äusserlich, leiblich und an Gütern arm sind, ohne ihren Willen und vor den

Menschen, nicht vor Gott. - Zum andern solche, die reich sind an Gütern, aber einen Geist
haben, der um Gottes willen zu allem ganz bereit ist und nicht nach den Gütern schielt
Zum Dritten solche, die äusserlich und innerlich arm sind, die Güter weder haben noch
begehren.» (WA 9, 416-419). - Interessanter ist die Predigt vom 1.11. 1522 (WA 10 III,
400-407), in der er mit Franz v. Assisi ins Gericht geht: «Darum ob man nu viel hat oder wenig,
so heisst arm sein im Geist: Herz und Sinn nicht darauflegen, sich nicht preisen und über den
Nächsten erheben...; denn die, die den Sinn darauf richten, die haben einen Abgott und



60 K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5,3) als nota ecclesiae

eigener theologischer, und noch spezifischer: ekklesiologischer Grundpositionen.

Dafür hat aber niemand so nachhaltig gesorgt wie Matthäus
selbst, denn in seinem Evangelium erscheint «Armut, zu der der Geist
hilft» als eine nota ecclesiae.

Ich gehe nun so vor, dass ich diese These belege, indem ich Mt 5,3 konsequent innerhalb des

Matthäus-Evangeliums erkläre. Dabei kommt die besondere Problematik in Sicht, die sich

innerhalb der Kirche beim Umgang mit dem Thema Armut ergibt. Danach werde ich versuchen,

Einsichten aus der Begegnung mit Matthäus zu formulieren.

I. Mt 5,3 im Rahmen des Matthäusevangeliums ausgelegt

Unter den Exegeten besteht weitgehend Einigkeit darüber, dass der
vormatthäische Wortlaut der drei ersten Seligpreisungen auf Jesus selbst

zurückgeht und «in ihrer lukanischen Textform (vielleicht ohne das luka-
nische vßv in V.21)» gefunden werden kann:3

«Für Jesus ist der unbedingte kategorische Heilszuspruch an Menschen, die in einem
heillosen Zustand sind,4 das entscheidende. Die drei echten Seligpreisungen haben paradoxen
Charakter. Sie sind nicht vom weisheitlichen Tat-Ergehenszusammenhang her zu interpretieren,

denn sie stellen weder ein menschliches Verhalten in den Vordergrund, noch ist die

verlassen den rechten Gott... So sind dann auch die ärmsten Bettler reich im Geist, weil sie gar
nichts haben; denn sie stehen mit ihrem ganzen Sinn nach Geld und Gut und stecken im
Herzen so voll Geiz und Hunger, dass sie die allergeizigsten Menschen werden, wenn sie ein

wenig Gut bekommen: die tun dann niemand Gutes, Lieb, Barmherzigkeit... / Aber daran
erkennet ihr nu, wie man die Armut auf die äusserliche Armut bezogen hat, wie Franziscus

getan hat, der doch ein frommer Mann gewesen ist. Mich wundert's, dass er hier so närrisch

gewesen und so grob gestolpert ist, hat sich in Armut begeben und für seine Brüder eine Regel

verfasst, dass sie nur von der Hand zum Munde leben und über Nacht nichts behalten sollen,
und hat damit wider Christus das Evangelium aufdie zeitliche Armut bezogen... Das geistliche
Regiment, das Evangelium lässt sich in keiner Weise heraus ans Licht ziehen, in das äusserliche

Regiment, es geht im Herzen daher.» Und als Beleg weist er auf Mk 6,37 f. und Joh 13,29, wo
Christus, selbst wohl arm im Geist, «aber dennoch äusserlich nicht ohne Geld gegangen» sei

(beide Predigten abgedruckt in: E. Mühlhaupt, D. Martin Luthers Evangelien-Auslegung.
Zweiter Teil. Das Matthäus-Evangelium (Kap. 3-25), Göttingen 41973, 53ff. 55 ff.).

3 So z.B. U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus (Mt 1-7), EKKI, 1, Zürich/Einsiedeln/Köln

u. Neukirchen 1985, 200.
4 Unter diesen Menschen versteht L. Schottroff das Volk Israel in Jesu Tagen: «Es lebt im

objektiven Zustand des Elends - es lebt gebeugt, arm (materiell wie im Geist), es trauert um den

Verlust Zions(Mt 5,4 im Sinne von Jes 61,2 f.), es ist in der Situation derer, die sanftmütig sind
keine Macht haben.» (Das geschundene Volk und die Arbeit in der Ernte Gottes nach dem

Matthäusevangelium, in: L. Schottroff/W. Schottroff (Hg.), Mitarbeiter der Schöpfung. Bibel
und Arbeitswelt, München 1983, 149-206, hier: 165.



K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae 61

Verheissung an die Seliggesprochenen irgendwie Folge eines Verhaltens. Im Gegenteil: Gegen
die Evidenz der Seligpreisung z. B. der Hungernden spricht die alltägliche Erfahrung, dass sie

nicht satt werden. Hintergrund dieser drei Seligpreisungen ist vielmehr die apokalyptische
Hoffnung auf eine totale Umkehr der Verhältnisse.» Doch wegen der Besonderheit der an ihn
gebundenen Reich-Gottes-Verkündigung gilt: «Ein Stück des den Armen, Hungernden und
Weinenden verheissenen Heils wird in Jesu Zuwendung zu den Deklassierten, in seinen

gemeinsamen Mahlzeiten mit ihnen und in der Freude über die jetzt erfahrbare Liebe Gottes
schon Wirklichkeit.»

«Mit ihrer allgemeinen Angabe der Adressaten <Arme> und ihrer allgemeinen Apodosis
<euch gehört das Gottesreich> hat» die erste Seligpreisung «vermutlich schon in der ursprünglichen

jesuanischen Dreierreihe Titelfunktion gehabt». «<Arme> meint... nach semitischem
Sprachgebrauch nicht nur diejenigen, die kein Geld haben, sondern in umfassenderem Sinne
die Unterdrückten, Elenden, Abhängigen, Erniedrigten... Dafür spricht... die Übersetzung
(seil.: eines aramäischen Wortes aus Jesu Mund) durch das griechische Wort traoxôç, das

stärkste zur Verfügung stehende griechische Wort für soziale Armut. Als Grundregel gilt: Der
7iévr|ç muss arbeiten, der nxfoxôç muss betteln.»5

Im Unterschied zu vielen Auslegern gehe ich davon aus, dass die
sprachliche und inhaltliche Prägnanz dieser Seligpreisung(en) noch im
Bewusstsein war, als Matthäus und Lukas für ihre Gemeinden das
Evangelium von Jesus Christus redigierten. Und ich gehe bis zum jeweiligen
Beweis des Gegenteils des weiteren erst einmal davon aus, dass ihre
redaktionellen Interpretationen der Evangeliums-Überlieferung auf der
Linie dessen liegen, was sie als ursprünglichen Sinn aus der Überlieferung
kannten, ja, dass sie diesen Sinn unterstreichen sollten. Für die lukanischen
Wehe-Rufe (6,24-26) ist das auch nie ernsthaft bestritten worden. Anders
ist es bei Matthäus, bei dem der Zusatz xeo 7xve6paxt von vielen späteren
Auslegern als zu oi 7txco%ol in Spannung stehend angesehen worden ist und
wird. Doch ist es wirklich zwingend, bei Matthäus wegen der Zusammenstellung

von Arm-Sein und Geist «von einer Tendenz zur Verinnerlichung
und zur Ethisierung»6 bzw. davon zu reden, dass bei ihm der «ursprüngliche

wörtliche Sinn von <Armut>... spiritualisierend und zugleich ethisie-
rend gedeutet» werde?7

Christoph Burchard hat in seinem «Versuch, das Thema der Bergpredigt zu finden»8, die
These vertreten, dass innerhalb der gesamten «Komposition von Mt 5,3-7,27» (411 «5,3-16
dem Corpus 5,17-7,12 nicht präludienhaft vor-, sondern sachlich übergeordnet» sei: «5,16 ist

5U. Luz, a.a.O. 204.
6 So U. Luz, a. a. O. 207.
7 So G. Strecker, Die Bergpredigt: ein exegetischer Kommentar, Göttingen 1984, 34.
8 In: G. Strecker (Hg.), Jesus Christus in Historie und Theologie (FS H. Conzelmann),

Tübingen 1975, 409-432.



62 K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

so etwas wie das Thema der Bergpredigt.» 5.16 ist von dem Licht die Rede, «das die Jünger vor
den Menschen, von denen darum die Bergpredigt immer wieder spricht, leuchten lassen

sollen.» Was ab 5,17 folgt, «ist Ausführung: so verhält sich der Jünger konkret, wenn er Licht
der Welt sein will.» Dabei meinen nach Burchard «die Menschen» «nicht alle Mitmenschen,
sondern die NichtChristen, die zur Anerkennung Gottes gewonnen werden sollen...» Und das

ganze beschreibe «die raison d'être der Jünger, wohl insgesamt, nicht einer besonders

beauftragten Gruppe, in der Welt.» Mit Recht seien deshalb Bezüge zu Mt 28,16-20 (und zu 4,19)
herzustellen (420).

Die Bergpredigt enthält nach Chr. Burchard Anweisungen an «alle die,
die sich aufGrund des Evangeliums von der Basileia aufden schmalen Weg
der Nachfolge gemacht haben, der in die Basileia führt, und <alles halten,
was ich euch geboten habe> (28,20)». Besonders wichtig aber ist die
Erkenntnis von Burchard, dass die Bergpredigt «nicht als Abriss der Ethik
Jesu die Nachfolge schlechthin» regele, «sondern einen Ausschnitt: die
Nachfolge, soweit durch ihre Praxis die NichtChristen ebenfalls zu
Nachfolgern werden sollen.»9

Die «bessere Gerechtigkeit», von der Mt 5,20 spricht, ist also an die
«Welt» und «die Menschen» gerichtet, denen Christen begegnen. (Die
Polemik in Kap. 23 gegen die Schriftgelehrten und Pharisäer sagt darum
zugleich, wie sich Christen nicht verhalten sollen.10) Nicht sollen «alle
Christen christliche Ethik verkündigen...; sie sollen sie leben und gewiss
sein, dass das andere Menschen zur Anerkennung Gottes bringen wird. Die
Bergpredigt... ist nicht eine Zusammenfassung der Botschaft und/oder
Ethik Jesu... Ihr Thema ist enger und zugleich präziser: sie sagt, wie man
missionarisch lebt»11 - innerhalb und ausserhalb der Gemeindegrenzen.

Doch wie kann man das: so leben? Eine (für uns erste) Antwort aufdiese

Frage gibt die von Burchard beobachtete sachliche Überordnung von
5,3-12 und 13-16 über 5,17ff.: In beiden Spruchgruppen führt der Weg

9 A. a. O. 432. Er fahrt fort: «Anderes, wie man z. B. verkündigt oder als Gruppe der
Jesusjünger zusammenlebt, steht darum auch nicht in der Bergpredigt, sondern anderswo 10;

18). Maximen für eine allgemeine Gesetzgebung stehen bei Matthäus nirgends; aufdem breiten
Weg, der ins Verderben führt, ist der Verkehr sich selbst überlassen.»

10 A;a.O. 419 nennt Chr. Burchard des Paulus «Polemik Rom 2,17 ff. gegen die Schlagworte

eines jüdisch-hellenistischen Selbstverständnisses, das als <Licht derer in der Dunkel-
heit> Erzieher des Menschengeschlechts sein will, weil es <den Willen kennt> und <die Ausprägung

der Erkenntnis und Wahrheit im Gesetz) besitzt, deswegen andere die (Zehn) Gebote

dehrt), sich selber aber nicht, das heisst, sie nicht hält, und so dazu beiträgt, dass Gott <unter
den Heiden gelästert wird»), die erheilendste Parallele zu Mt 5,16 und zum Folgetext.

11 Chr. Burchard, Formen der Vermittlung christlichen Glaubens im Neuen Testament.
Beobachtungen anhand von Kijpuypa, papxupia und verwandten Wörtern, EvTh 38 (1978)
313-340, hier: 335.



K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5,3) als nota ecclesiae 63

vom Indikativ zum Imperativ. In 5,3-12 als dem «Auftakt der Bergpredigt»

sprechen die Vordersätze «die Jünger an als die Armen im Geist,
nach Gerechtigkeit Hungernden, womöglich Verfolgten, die sie geworden
sind...»; die Begründungssätze aber erinnern «sie an den daran geknüpften
Lohn in der Basileia. Mit anderen Worten: die Seligpreisungen fungieren in
der Bergpredigt nicht als <Einlassbedingungen> oder <eschatologische
Tugendtafeln> o.ä., obwohl sie das sein könnten, sondern als tröstliche
Erinnerungen an die Verheissung.»12 Anders ausgedrückt: dem Imperativ,
den die Bergpredigt als Didache enthält und den das «Thema» 5,16 nennt,
geht der Indikativ, und zwar der Indikativ Präsens, voran (5,3b. 10b). Die
Seligpreisungen, die weder an Bedingungen gebunden sind noch solche
Bedingungen aufrichten, erinnern diejenigen, denen gesagt wird, dass sie

leuchten sollen (5,16), daran, dass sie durch das Evangelium erleuchtet
wurden und deshalb allein Licht - und Salz - sind. Gott, der ihnen durch
Jesus Christus die Basileia anvertraut hat, traut ihnen die «bessere Gerechtigkeit»

zu.

«Es ging etwas voran. Von dieser für das Verständnis der Bergpredigt schlechterdings
entscheidenden Erkenntnis aus wird zweierlei verständlich. Erstens wird nur von ihr aus die
Schwere der Forderung Jesu verständlich. Seine Jüngerlehre ist zu Menschen gesagt... die
schon jetzt in der Königsherrschaft Gottes stehen und ihre Art ausstrahlen.» Von dieser
Erkenntnis wird aber «auch ein Zweites verständlich: die Lückenhaftigkeit der Bergpredigt».
Jesus nennt nur «Symptome, Zeichen, Beispiele dafür, wie es ist, wenn die Königsherrschaft
Gottes in diese Welt... hereinbricht.»13

Entsprechend nennen die «Vordersätze der matthäischen Seligpreisungen

nicht Konditionen der Bekehrung, sondern notae ecclesiae.»14 Diese
notae sind gebunden an den Willen Gottes, sein Evangelium denen zuerst
anzuvertrauen, die die Vordersätze nennen (doch vgl. auch «die Kleinen»
Mt 10,42, «die Einfältigen» Mt 11,25 und die in Mt 25,35f. par. 42f.
genannten «geringsten Brüder» [40 vgl. 4 5]).15

Doch es ist jetzt sorgfältig darauf zu achten, dass die Zeit des Matthäus
nicht mehr diejenige der mit Jesus wandernden Jünger ist. Und von notae
ecclesiae zu reden, hat nur Sinn, wenn mitbedacht wird, dass diejenigen,
die jetzt (in der) Ekklesia sind, vorher nicht zu ihr gehörten und erst durch

12 Versuch, a.a.O. 417f.
13 Joachim Jeremias, Die Bergpredigt, CwH 27, Stuttgart 21960, 27 f.
14 Chr. Burchard, Versuch, a.a.O. 417.
15 Vgl. Joachim Jeremias, Neutestamentliche Theologie. Erster Teil. Die Verkündigung

Jesu, Gütersloh 1971, 110-119.



64 K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

das in Wort und «Licht» sie erreichende Evangelium in die Ekklesia
hineingeführt worden sind, aus der heraus sie nun selber «ihr» Licht, d.h.
das Licht der (auch) mit ihnen beginnenden Königsherrschaft Gottes,
leuchten lassen sollen. Und durch diesen Wechsel, den der Indikativ
Präsens in 5,3.10.13.14 kennzeichnet, werden nun auch die notae ecclesiae
der Vordersätze zu einem Problem - und zwar für die Kirche. Denn in der
Kirche gilt doch jetzt schon, was 5,12 sagt: Freuet euch und frohlocket!
Und dies aus einem Grund, den alle drei Evangelisten an der Stelle nennen,
wo sie vom Lohn der Nachfolge, also davon sprechen, was einem und einer
wird, die alles «um meines Namens willen» (Mt 19,29, bzw. «meinetwegen
und wegen des Evangeliums»: Mk 10,29; «wegen des Reiches Gottes»: Lk
18,29) verlassen haben und Jesus in der Ekklesia nachgefolgt sind: er/sie
wird - und zwar jetzt, in der Ekklesia - «hundertfältig empfangen und
sie/er wird ewiges Leben ererben» (Mt 19,29 vgl. Mk 10,30 u. Lk 19,30).16
Denn in der Ekklesia sind Geschwisterlichkeit und das gegenseitige Tragen
der Lasten Selbstverständlichkeit. Armut im Sinne sozialen Elends und
Hungerns nach Brot gibt es in ihr wegen der untereinander praktizierten
Liebe nicht (mehr).

Gerade weil das so ist, könnte nun rückgeschlossen werden, dass Arm-
Sein, um noch als nota ecclesiae gelten zu können, in der Ekklesia geradezu
durch xcp nvenpatr ergänzt und spiritualisierend in «Armut im Geiste» im
Sinne von «demütig» (humilis) uminterpretiert werden musste.

Wer diese Hypothese vertreten will, darf sich aber nicht auf einen alttestamentlichen oder
in Qumran 1 QM 14,7) belegten Sprachgebrauch berufen, der immer wieder zu oi 7trcozoi tû)
7tv8Üpart in Parallele gebracht wird. Denn das Alte Testament kennt zwar verwandte
Ausdrücke, doch sie werden mit anderen, nicht zu nxa>xôç passenden Stämmen gebildet, und 1 QM
14,7 ist unsicher überliefert.17 Doch viel wichtiger ist: nennen die Seligpreisungen bei
Matthäus notae ecclesiae, dann lassen sich solche vermeintlichen ausserevangelischen «Parallelen»

gar nicht mehr auf sie, d. h. auf etwas beziehen, was für das Sein (in) der Kirche gilt.

Dagegen spricht sicher nicht zuerst der philologische Tatbestand, dass

7rxcûxôç «das stärkste zur Verfügung stehende griechische Wort für soziale

16 Nur Mk 10,29 f. wird allerdings konkret davon gesprochen, dass «niemand ist, der Haus
oder Brüder oder Schwestern etc. verlassen hat, ohne hundertfaltig zu empfangen, jetzt in dieser
Zeit Häuser und Brüder und Schwestern...» Und Markus fügt realistischerweise hinzu: «unter
Verfolgungen». Doch da auch Markus als den Ort des jetzigen Empfangens die Gemeinde
weiss, ist hier sachlich kein Unterschied zu Matthäus; so mit W. Grundmann, Das Evangelium
nach Matthäus, ThHKI, Berlin (DDR) 41975, 436.

17 Vgl. dazu U. Luz, a.a.O. 206f., und E. Bammel, Art. Jtrcoxôç B.u.C., in: ThWNT VI,
888-902.



K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5,3) als nota ecclesiae 65

Armut» (U. Luz) ist; aber er spricht deutlich dagegen, denn das
Matthäusevangelium ist griechisch geschrieben und gelesen worden, und im
Griechischen wird dieses Wort nirgends sonst übertragen gebraucht.18 Deshalb
ist daran festzuhalten, dass âtco/ôç auch für Matthäus und seine Ekklesia
soziale Armut meint.

Doch etwas anderes kommt hinzu. Berücksichtigen wir, dass im
Matthäusevangelium schon innerhalb und aus der Kirche heraus gedacht wird,
dann bekommt die oben gestellte Frage, wie man das denn überhaupt kann:
missionarisch leben, einen ganz anderen Klang als den, den sie bislang
hatte. Nun meint sie nämlich: Wie können diejenigen, die einmal als

(sozial) Arme, vom Licht des Evangeliums angezogen, in die Ekklesia
hineingekommen sind, sich weiterhin als von den Seligpreisungen
Angesprochene betrachten, ja weiterhin «Salz der Erde» und «Licht der Welt»
sein, obwohl sie gerade durch das Sein in der Ekklesia ihre soziale Armut
verloren haben? Auf diese Frage antwortet die Bergpredigt nicht - wohl
aber Kap. 19.19

In Mt 19,16-22 wie in V. 23-26 geht es um die Gefahr, die vom
Reichtum ausgeht, und darum, wie ihr begegnet werden kann. Gegen die
Gefahr, am Reichtum festzuhängen und deshalb nicht ins Reich Gottes
hineinzukommen, hilft nur eins: «Verkaufe, was du hast, und gib es (den)
Armen... und folge mir nach!» (V. 21, vgl. V. 28f.). Diese Forderung hat
nicht nur bei irgendeinem «reichen Jüngling», der zum Paradigma geworden

ist, Entsetzen und Trauer ausgelöst, sondern bei allen Jüngern Jesu:

wenn die Jünger auf das Wort vom (reichen) Kamel, das nicht durch das
Nadelöhr (der Nachfolge) hindurchkommt, so entsetzt reagieren (Mk
10,26 par. Mt 19,25), dann spricht aus ihnen die Gesamtheit der Ekklesia,
die die Unschuld der Armut verloren hat: «Wer kann dann gerettet
werden?» - das ist die Frage, um die es in der Kirche geht, die immer mehr
Menschen, arme und wohlhabende, samt ihren Gütern sammelt.

Die Antwort ist überraschend genug: sie spricht nicht von Menschen-
Möglichem, sondern von dem, was Gott möglich ist. Wie die Seligpreisungen,

die ihren Grund im bedingungslosen Willen Gottes haben, den zur
Selbstrettung Unfähigen die Basileia zu öffnen und in der Ekklesia auch die
Überwindung ihrer sozialen Not zu geben, so weist Mt 19,25 die Leser und
Hörer des Matthäusevangeliums mit ihrer bangen Frage ganz und gar auf

18 Vgl. F. Hauck, Art. xxar/ög A., in: ThWNT, 885-888; gegen W. Bauer, Wb.z.St.
19 Auch Jak 2 spricht von der grossen Sorge, die der wachsende Wohlstand denen bereitet,

die soziale Armut als nota ecclesiae festhalten.



66 K. P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5,3) als nota ecclesiae

Gottes Möglichkeit, helfen zu können. Von daher schon halte ich es für
ausgeschlossen, dass xœ 7tveu|i.axi in 5,3 mit «willig», «willentlich»,
«freiwillig» übersetzt werden könnte, wie Ernst Lohmeyer es vorgeschlagen
hat.20 Der freie Wille will halten, was er hat, will nicht loslassen. Aber von
daher halte ich es ebenfalls nicht nur für ausgeschlossen, sondern mehr
noch für eine Antwort, die die wirkliche Frage der Ekklesia nicht
beantwortet, wenn versucht wird, ol Ttxot^oi xcp 7weûpaxt spiritualisierend mit
«die Demütigen» zu übersetzen. An Demut hat es doch denen nicht gefehlt,
die sich zu Jesus Christus bekannt haben und seinem Rufzur Nachfolge in
die Ekklesia gefolgt sind. Da werden auch reiche Jünglinge gekommen sein
und viel Geld zur Armenfürsorge mitgebracht haben. Gerade weil sie -
ihrem Missionsauftrag folgend - vielen mit «schönen Werken» helfen
können wollte und sollte, musste es zu einem Problem der Ekklesia selbst
werden, wieviel irdische Schätze sie bei sich selbst sammeln und ob sie

durch diese ihre missionarische Existenz sichern durfte. Der Wille zum
guten Werk und die Armut als nota ecclesiae haben irgendwann angefangen,

einander im Wege zu stehen.21

Wer «dann» (überhaupt noch) retten kann, wussten die Evangelisten
alle, obwohl die Wehe-Rufe gegen die Reichen bei Lukas dieses Wissen
leicht zu verdecken scheinen: Vom Hang zum Reichtum als Sicherung auch
der Existenz der Ekklesia kann nur Gott retten. Und da sich alle Ausleger
einig sind, dass xcp nveupaxi aus der matthäischen Gemeinde (bzw. Redaktion)

stammt, schlage ich vor, oi nxco^oi xcp Tcveupaxi zu übersetzen mit
«diejenigen, denen der Geist hilft, arm zu sein». Es versteht sich von selbst,
dass «Geist» dann Gottes Geist als die Dynamis der Gottesherrschaft22
meint.

U. Luz hat recht: «An den göttlichen Geist zu denken legt V. 8 (oi xaGapot xrj KapSIg) nicht
nahe»23 - doch er spricht auch nicht dagegen. Dasselbe gilt für den matthäischen Sprachgebrauch

von 7tveC|j.a: zwar kennzeichnet er den göttlichen Geist häufig durch ein Attribut, aber

20 E. Lohmeyer/W. Schmauch, Das Evangelium des Matthäus, KEK Sonderband, Göttingen

1958, 80.83.
21 Jak 2,4 spricht es deutlich aus: Wo in der Gemeinde der Reiche bereits wieder einen

Ehrenplatz bekommt und der Arme zurückgesetzt wird, da «seid ihr mit euch selbst in
Widerspruch geraten». - Zur «Gemeinde der Armen» 4 QpPs 37 und zu «Arme» als

Gruppenbezeichnung im Judentum vgl. J. Maier, Art. Armut IV, in: TRE 4, 80-85, bes. 82f. u.
A. 2.

22 Joachim Jeremias, Theologie, a.a.O. 101: «Die Königsherrschaft Gottes ist also weder
ein räumlicher noch ein statischer, vielmehr ein dynamischer Begriff.

23 A.a.O. 205 A.47.



K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5,3) als nota ecclesiae 67

nicht «immer..ausser wo der Sinn durch den Kontext völlig klar ist»24, denn 22,43 ist vom
Kontext her bei weitem nicht so eindeutig wie 4,1.

In der vorgeschlagenen Übersetzung bleibt tttcûxôç im Sinne sozialer
Armut erhalten. Und sie klärt, dass es das Werk des Geistes Gottes ist,
wenn Armut auch weiterhin eine nota ecclesiae bleibt, deren Leuchtkraft
auf «die Menschen» ausstrahlt. Darum, dass der Geist Gottes in der
Ekklesia auch an diesem heiklen Punkt wirksam bleibt, muss freilich
gebetet werden.25

Kann reo nveupera auf den Geist Gottes als die Kraft bezogen werden,
die das «bei Menschen Unmögliche» (19, 26) möglich macht, so kann mit
Recht gesagt werden, dass die matthäische Zufügung den Sinn der ersten
Seligpreisung in Jesu Mund auch für die Zeit der Kirche festhalten und
gerade nicht spiritualisierend verändern wollte.26

Matthäus lässt an diesem Punkt einen asketischen Zug erkennen, der sich auch Mt
19,10-12 innerhalb des Sondergutes meldet.27 Wenn dort drei Arten von Ehelosigkeit
unterschieden werden (Eunuchen von Mutterleibe an, durch Menschen Verschnittene und solche,
«die sich selbst zu Eunuchen gemacht haben» Sià xf|v ßaatLsiav ttov oùpavœv), so rät der
Nachsatz ô Suvâpevoç %0)pEÎv %mpelrm deutlich zur Askese. Es ist kein Zufall, dass sich Askese
als Ehelosigkeit und in der Form persönlicher Besitzlosigkeit im Mönchtum verbunden haben.
Der Weg ins Kloster schien der - vorerst - sicherste Weg zu sein, der, die eigene Berufung
korrumpierenden Macht dessen zu entgehen, was das Herz in dieser Welt festhält (vgl. Mt
6,21).

Aber wie können wir uns nun - zusammenfassend - den Umgang mit
der Armut ausserhalb und innerhalb der Ekklesia nach Matthäus vorstellen?

In drei Ebenen ist - in gewisser Anlehnung an 19,10-12 - hier zu
denken: a) Angeborene Armut und ein damit verbundenes Gebeugtsein

24 Gegen U. Luz, ebd., der aber hier nur als Repräsentant eines grossen Konsenses in den
Kommentaren genannt wird. Dieser Konsens schliesst in jedem Fall auch E. Lohmeyer,
J. Jeremias und Chr. Burchard ein.

25 Vgl. W. Grundmann, a.a.O. 224, und seinen Verweis auf J. Schniewind, Das Evangelium

nach Matthäus, NTD 2, Göttingen 4 1950, der sagt, dass Matthäus in 7,1-11 das Vaterunser

noch einmal «eindringlich» aufnimmt.
26 Dennoch gibt es von Matthäus aus auch eine Brücke zur Demut, freilich als sekundären

oder inklusiven Sinn der Seligpreisung. Erhellende Parallele kann auch hierzu ein Pauluswort
sein: der Geist Gottes, der zum Armsein bzw. -bleiben hilft, «bezeugt samt unserm Geist, dass

wir Gottes Kinder sind» (Rom 8,16), nachdem er unsern Geist sich «gleichgestaltet» (Rom
8,29) hat.

27 Der asketische Zug spricht sich m. E. auch in dem Verzicht aufdie Titel Rabbi, Vater und
Lehrer aus, den Mt 23,8-12 vorschreibt.



68 K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5, 3) als nota ecclesiae

wird durch die in Wort und Diakonie an die Menschen herangebrachte
Bezeugung der Basileia zu heilen versucht - gerade auch durch das
Hineinrufen in die Ekklesia. b) Dasselbe gilt für diejenigen, die durch
Unrechtshandlungen arm und elend gemacht worden sind, c) Auch innerhalb

der Ekklesia bleibt soziale Armut als nota ihrer inneren Freiheit
massgebend; was die durch den einen Vater, Sohn und Geist geschwisterlich

verbundene Ekklesia über den Lebensunterhalt hinaus hat, gibt sie

weiter an «Arme», d.h.: Ärmere. Dass Besitzlosigkeit als Gebot für alle,
also auch für das Kollektiv Ekklesia, gegolten hat, ist nicht zu belegen, wenn
auch von Kap. 19 her nicht auszuschliessen.28

IE Einsichten aus der Begegnung mit Matthäus

Ich29 gehöre zu denen, die in einer Kirche und Gesellschaft leben, deren
gemeinsames Ziel es ist, ihre Mitglieder zwar nicht zu Reichtümern, aber
zu Wohlstand kommen zu lassen. Armut ist keine nota ecclesiae mehr, auch
bei den mancherlei Kommunitäten nicht, die sich gebildet haben; und sehe

ich es recht, gibt es auch keinen Weg dahin zurück. Es wäre wohl möglich,
radikal «auszusteigen», auf Wanderschaft zu gehen wie einst Franziskus.
Zu verhungern brauchte niemand. Aber ein solches Aussteigen will ich gar
nicht, so gerne ich für begrenzte Zeit einmal auf Wanderschaft ginge. Ich
habe Freude an schönen Dingen (nicht zuletzt an vielen Büchern), die wir
in unserer Familie haben, und Ehelosigkeit stelle ich mir nur dann
erstrebenswert vor, wenn ich ungestört arbeiten will.

Wenn ich dann aufgrund exegetischer Studien sehe, wie ernst es
Matthäus auch in einer Zeit mit der sozialen Armut als nota ecclesiae gewesen
ist, in der das christliche Ethos bereits begonnen hatte, der Kirche auch
gefährliche Früchte zu bescheren, empfinde ich trotz unseres gewandelten

28 W. Schräge, Ethik des Neuen Testaments, GNT 4, Göttingen 1982, 102.144 f., weist den
Gedanken an «die im materiellen Sinn freiwillig Armen» allerdings ab. - A. Künzli, Mein und
Dein. Zur Ideengeschichte der Eigentumsfeindschaft, Köln 1986, urteilt am Ende des Kapitels
über die Kirchenväter (139-167): «... eine Kultur, die von der Grundanschauung der gleichen
Gotteskindschaft aller Menschen getragen ist, muss ein die gesellschaftliche Gleichheit
aufhebendes und Abhängigkeiten schaffendes Privateigentum sozialethisch verurteilen, wenn sie

nicht ihrem Ursprung untreu werden will.» (165)
29 Dass ich im zweiten Teil ganz konsquent von mir rede und «ich» sage, soll den

besonderen Dank ausdrücken, den ich Walter Neidhart dafür schulde, dass er immer wieder
das (gewandelte) Selbstverständnis gegen geschichtslose Einheitsbilder von uns Menschen und
von Theologie zu setzen bereit ist.



K.-P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5,3) als nota ecclesiae 69

Selbstverständnisses einen Stachel. Ich bin dann sicher: wir sind weniger
frei als Matthäus und seine Ekklesia. Er musste noch nicht «spiritualisie-
ren» - was ja gerade nicht heisst, auf den Geist Gottes zu setzen, sondern,
wie die Auslegungsgeschichte von Mt 5,3 zeigt, bedeutet, den Worten Jesu

ihre stachelige Spitze abzubrechen und sie unseren Verhältnissen geistreich
anzupassen und so zu banalisieren. In der Begegnung mit Matthäus bin ich
sicher, dass ich wie die meisten nicht nur an Freiheit, sondern auch an von
«den Menschen» schmeckbarem Salz und sichtbarem Licht eingebüsst
habe. Und ich begreife, wenn ich die Nachsätze der Seligpreisungen lese,
dass die genannten Verluste zusammenhängen müssen mit dem erkalteten
Feuer der eschatologischen Dimension des Glaubens. Nicht, dass ich nicht
an die Gegenwart des Auferstandenen und an die in unserer, der Glaubenden

Auferstehung begründete Gleichzeitigkeit aller Glaubenden zu Gott
glaubte. Aber gerade an dem Punkt, der in den Nachsätzen der Seligpreisungen

eine so grosse Rolle spielt - dass die Zukunft der Seliggepriesenen
mit der Zukunft der Erde verbunden sein wird -, weiss ich mich von
Matthäus und seiner Ekklesia, aber eben auch von Jesus selbst, dessen

Worte in ihrem Sinn zu bewahren, ich Matthäus bemüht finde, getrennt.
Ich habe eine andere Eschatologie gelernt, eine apokalyptische von der Art,
die diese Erde zuletzt aufgibt. Und ich bin sicher, dass ich gerade deshalb so

viel weniger Freiheit als Matthäus dazu habe, für mich soziale Armut als

nota ecclesiae wirklich zu wollen. Denn wollte ich es im Glauben, also gegen
meinen Willen, würde ich Gottes Geist darum bitten, meinen Geist zu
solcher Freiheit zu bewegen. Doch darin bin ich über Stosseufzer, die ich
von allgemeiner Nostalgie kaum zu unterscheiden vermag, noch nicht
hinausgekommen.

Doch noch ein anderes ist mir aufgegangen: Mein und anderer Hochmut,

der darin besteht, wirkliche Armut als viel problematischer, und das
heisst doch: als schwerer einzuschätzen als die anderen in den Seligpreisungen

genannten notae ecclesiae. Ist soziale Armut das ßapüxspov xoC

vôpou Xpiaxoù? Ist Armsein schwerer als trauern? Was soll ich dazu sagen,
da ich mich immer wieder als unfähig empfinde, Trauer über so viel sinnlos
Sterbende zu erleiden? Ist Armsein schwerer als Sanftmut? Was soll ich
dazu sagen, da ich mich immer wieder gezwungen sehe und selber zwinge,
einem anderen Mut zu beweisen? Ist Armsein schwerer als hungern und
dürsten? Und auch als hungern und dürsten nach Gerechtigkeit? Ich habe
beides nie aushalten müssen, nie ausgehalten. Ich wurde versorgt und
werde versorgt, nicht zuletzt von einer Kirche, der ich wie einer (oft
eifersüchtigen) Mutter diene. Und ist Armsein schwerer als barmherzig, als

reinen Herzens, als zum Frieden fertig sein? Ich muss eingestehen, dass ich



70 K. P. Jörns, «Armut, zu der der Geist hilft» (Mt 5,3) als nota ecclesiae

auch das nicht glaube, weil ich auch das so wenig bin. Gerade wenn ich
mich bemühe, mich nicht selbst zu überschätzen, will mir nur das eine
leichter erscheinen als Armsein: verfolgt und geschmäht zu werden um der
Gerechtigkeit und um Jesu Namen willen. Aber ob ich das dann, würde es

wahr, überhaupt und, falls überhaupt, lange genug aushalten würde, weiss
ich nicht. So wird mir auch dies, was mir als einziges leichter erschien als

Armsein, zu schwer, wenn ich es mir ausdenke. Und doch: Obwohl alles
andere noch schwerer erscheint als Armsein, fürchte ich das Armsein wie
viele andere mit mir. Lese ich dann in der Auslegungsgeschichte zu Mt 5,3
die vielfältigen Seligpreisungen der Armut, so bleibt mir nur der Schluss:

Ich weiss nicht, wovon ich rede, wenn ich über die Seligpreisungen predige,
denn ich lebe in einer Kirche, die andere notae ecclesiae hat. «Andere»
heisst nicht: schlechte. Aber es heisst, was es sagt. Und was es sagt, das

besagt, dass Matthäus und ich andere Glaubenserfahrungen haben. Exegetisch

komme ich über diesen Graben nicht hinweg. Ich werde mit Matthäus
das Vaterunser beten.

Klaus-Peter Jörns, Berlin (West)


	"Armut, zu der der Geist hilft" : Mt 5, 3 als nota ecclesiae

