
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Lernen, was glauben heisst : die notwendige Wiedergewinnung des
Katechismusunterrichts

Autor: Eisinger, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42

Lernen, was glauben heisst - die notwendige
Wiedergewinnung des Katechismusunterrichts

I. Vorurteile und Problemanzeigen

Seit Jahrzehnten gab es offensichtlich Gründe für die Annahme, der
Katechismusunterricht stärke jene Vorstellung vom Glauben als eines «Fürwahrhaltens

offenbarter Wahrheiten». Er bestehe aus der geballten Masse
anzuhäufender Wissensbestände, die «dogmatisch» für die Wahrheit gehalten
werden müssten. Darin liegt nicht nur ein Vorurteil. Es ist auch Folge von
Einsicht in jenes methodistisch-mechanistische «Lernen» im Schulunterricht
des 19. Jahrhunderts. Kindern und Jugendlichen werde Unverstandenes und
Unverstehbares eingetrichtert in einer vagen Hoffnung, spätere Lebenserfahrung

werde den Sinn doch noch erschliessen. So werde «Glaube» mit «Sätzen»

verbunden und devotes Nachbeten mit Religion verwechselt. Im
Katechismusunterricht sei dieses Missverständnis des Glaubens vorprogrammiert.

Dieser Unterricht wurde freilich in einer Schule erteilt, in welcher in allen
Fächern «Sätze» gelernt werden mussten. Er hatte teil an einem Gesamtverständnis

von Schule, in der es schwarz auf weiss zu lernen gab, was man als

«Rucksack» im Leben brauchte. Viele Schülergenerationen mussten leidend
durch dieses Lernenmüssen hindurch. Natürlich hatte es auch Vorteile: viele

grosse Schätze gab es nach Hause zu tragen. Golo Manns gerade erschienene

«Erinnerungen und Gedanken» zeigen, wie viel und wie gern er auswendig
lernte (darin mit vielen Schülern einig!) und wie sehr ihm das Viele im Leben

geholfen hat. Diese Einsichten müssen wir erst mühsam wiedergewinnen. Was

deutsch «auswendig lernen» heisst, ist im Englischen ein «learning by heart»,
und im Französischen geht es «par cœur». Elias Canetti hat in der «geretteten
Zunge» jenes herrliche jüdische Lesen und Lernen geschildert, jenes «Murmeln»

und «Nachsinnen» und «Wiederholen» - welches letztere selbst nach
römischem Vorbild «mater studiorum» ist. Das wird dann zum inneren Besitz,
der das Leben durchstehen hilft. Das «Credo Israels» kennt jedes Kind.

Leider hat die Volksschultradition des 19. Jahrhunderts dabei mitgeholfen,
durch mechanisches Lernen dieses nachdenkliche Aufnehmen zu deformieren.
Das «Mit-dem-Herzen-Lernen» hat unter der «déformation professionnelle»
des Lehrerstandes mitgelitten: Pauker pauken den Glauben ein. Die Folgen des

oberflächlichen Paukens sind schon Luther deutlich geworden. Jedenfalls hat
der Katechismus-Schulunterricht auch Schuld daran, dass der Bruch zwischen
«Lehre» und «Leben» so scharf empfunden werden konnte. Die Frage-
Antwort-Struktur hat das Ihre dazu getan, den Eindruck vom unnützen Gerede



Wiedergewinnung des Katechismusunterrichts 43

und weltfernen Debatten zu verstärken: es werden Antworten gegeben auf
Fragen, die keiner gestellt hat. Ausserdem ist die Struktur des wissenspeichernden

Unterrichts in Frage und Antwort autoritär und patriarchalisch. So hat die
Schultradition «den Katechismus» ein für allemal diskreditiert.

Das musste so sein, denn der Katechismus hat einen anderen didaktischen
Ort: er gehört dorthin, wo Vater, Mutter und Kinder miteinander leben und wo
die versammelte Gemeinde ihren Gottesdienst feiert. Die Verschulung der
Katechismen hat sie uns fremd werden lassen.

Darum ist es nicht die Qualität des Katechismus als «Lehre», die unser
Urteil so kritisch macht, sondern seine Verpflanzung in ein anderes didaktisches

Feld und in eine übertriebene pädagogische Methode. Nicht die Lehre
über das, was Glaube heisst, ist das proton Pseudos. Sonst hätten spätestens die
Pietisten ihren Protest anmelden müssen. Sie waren in der Regel aber nicht
Gegner, sondern Freunde des Katechismus. Die «Lehre» war es nicht, was sie

von den (sehr frommen) Orthodoxen trennte. Vielmehr hat das Sterben der
Gemeinschaft in der Gemeinde den Katechismus verdorben. Er hat damit
auch seine Nähe zur Bibel verloren, wo er doch «Wegweiser zur Schrift» hätte
sein sollen.

Die Verlagerung des Katechismus liess ihn zu einem völlig abstrakt
formulierenden Büchlein werden. Falsche Distanzierungen und Objektivierungen
konnten entstehen, unfruchtbares Nachdenken «über» Kirche, Christus, Gott,
Hl. Geist und Glaube folgten. So wurden «Lehre» und «Dogma» immer
obsoleter - bis heute, wenn selbst Theologiestudenten die «Dogmatik» als

etwas geradezu Böses oder Verbotenes apostrophieren. A. Peters hat darauf
hingewiesen, wie wenig z. B. das Vaterunser im Kleinen Katechismus beachtet
und «getrieben» wurde (Lutherische Theologie und Kirche, 1979, 69-87).
Immer weniger war die Schule Ort des gemeinsam eingeübten Betens - bis zum
Streit um das «Schulgebet» in einem pluralistischen Staat, der dann
Verfassungsgerichtsehren erlangte. Der Katechismus braucht seine Praxis bei sich -
und den Ort, an dem er getrieben wird.

Mit diesen kurzen (und leider auch verkürzenden) Hinweisen ist freilich
eine Beurteilungsentwicklung beschrieben, die schon zu Beginn unseres
Jahrhunderts ihr Ende fand. Insofern kommt der «Abstrakte-Lehre-Vorwurf»

gegen den Katechismus viel zu spät; er passt in keiner Weise mehr in
die heutige theologische und pädagogische Landschaft. Der Vorwurf ist

zum Vor-Urteil geworden, das ermüdet. 1901 begann in Steglitz die
Jugendbewegung, die bereits in den 20er Jahren Eingang in die «Innere
Schulreform», in Schultheorie und -praxis fand. Pauken wurde verpönt,
autoritatives Lehren und stures Lernen aus den vier Wänden der Schulen
verbannt. Arbeitsschule, Erlebnisunterricht, Lernen aus und für Erfah-



44 W. Eisinger, Lernen, was glauben heisst -

rung: das wurden die neuen Signale. Geschichte und Sprache alter
deutscher Lieder wurden entdeckt (19. Jahrhundert: «Des Knaben Wunderhorn»),

die Zielvorstellungen «Erlebnis» und «Erfahrung» übernommen
und pädagogisch kultiviert.

«Der RU soll den jungen Christen zur inneren Erfahrung und zum persönlichen Nacherleben

der religiösen Wahrheiten helfen, so wie sie sich von der Jugend nacherleben lassen»

(Pfennigsdorf).
Diese Erneuerungssignale haben die Schulpädagogik bis heute nicht mehr verlassen. Fraas

kann sogar im Blick auf den Katechismusunterricht notieren:
«Die katechetische Frage nach dem Schriftbeweis (wo steht das geschrieben?) wird ersetzt

durch die Frage nach dem Erlebnisgrund (wo erlebst du das?)» (Katechismustradition, 1971,

279).

Das bedeutete z.B. eine Bevorzugung des Dekalogs, vor allem der 2. Tafel.
Es bedeutete aber auch eine Akzentuierung der «Lehrerpersönlichkeit», die
durch ihr (Vorbild-) Verhalten die Schüler «mit Religion anstecken» soll
(Pfennigsdorf). So wurde die «Lehre» aus der Schulstube verbannt. Der
Vermittler des «Stoffs» ist wichtiger als der «blosse Stoff». Jene neuen Wege der
20er Jahre wirken heute überraschend «modern». Vollends hat dann die
Landschulheimbewegung neue Massstäbe in Methodik und Didaktik gesetzt.
Diese neue Pädagogik hat auf Kindergottesdienst, Jugendarbeit und
Konfirmandenlehre ausserordentlich stark eingewirkt. Insofern stimmt das Urteil,
Katechismus bedeute weltferne Lehre, antiquiert und unecht.

Die Gefahr des Religions- und Konfirmandenunterrichts ist längst nicht
mehr weltferne Lehre, sondern eher das absolute Fehlen der Lehre! Der Strom
des Erfahrungslernens ist stark und reisst augenblicklich eine Menge mit sich.
«Glaubenslehre» im genauen Sinn wird heute weder erteilt noch als opportun
angesehen. Was man «Unterricht» nennt, hat sich im Laufe der Jahrzehnte
nach der «Inneren Schulreform» einschneidend verändert. Das zeigt die schier
endlose Debatte über Modelle und Konzeptionen des Religionsunterrichts.
Das Verdikt über Sprache, Inhalt und Methode des Katechismus ist jedoch fast
unverändert geblieben. Es erinnert fast an ein Schiessen auf ein Phantom.
Unmengen von «Unterrichtshilfen» mit genauen curricularen Planungs- und
Zielangaben, Erörterungen zu Medien und Methoden und Arbeitsformen
haben den Katechismus praktisch vollständig verdrängt. Den Lehrern wurden
damit entscheidende Hilfen gegeben (wenn auch gegenwärtig eine leichte
Unzufriedenheit zunimmt über die Fülle der sehr verschiedenen Angebote).
Aber es handelt sich immer um Texte und bildhafte Medien, die Motivationshilfe

zur selbständigen Urteilsfindung der Lernenden sind. Ihre Bedeutung
kann und darf nicht bestritten werden. Wichtige lerntheoretische Erwägungen
sind der Hintergrund: ganzheitliches, selbständiges, erfahrungsgesättigtes
Lernen, soziales Lernen soll ermöglicht werden. Aber: hinter den zu erreichenden



die notwendige Wiedergewinnung des Katechismusunterrichts 45

Verhaltensweisen (Lernziele) der Schüler tritt das «Was» des Lernens zurück.
Vor «Verkopfung» (C. Meves) wird gewarnt, vor nur vorgestelltem
Erfahrungslernen. Dass man «Erfahrung vorbereiten» kann durch Information
(F. Betz), wird kaum berücksichtigt.

Vielleicht hat das Büchlein von Fraas/Heimbrock «Religiöse Erziehung und
Glaubensentwicklung» einen neuen Anfang gesetzt; die Probleme sind freilich
noch so hoch formalisiert, dass man auf die Elementarisierung noch warten
muss.

Beunruhigend ist dabei folgende Entwicklung:
a) Kirche, Gemeinde, Christenleben, Glaube, Taufe, Abendmahl, also

Schwerpunkte des christlichen Lebens im Glauben, verblassen in merkwürdiger

Weise. Dass z.B. das Kirchenjahr in der Vorstellung junger Menschen
praktisch nicht mehr existiert, hängt keineswegs nur mit gesellschaftlichen
Veränderungen zusammen, sondern auch damit, dass wir müde geworden
sind, den Sinn der Feiertage und des Feierns zu «lehren» und «einzuüben».
Zarte Anfänge lassen sich glücklicherweise neuerdings wieder feststellen.
Jedoch darf das nicht darüber hinwegtäuschen, dass eigenartig ethisierende,
moralisierende «Katechismen» entstehen: sie haben 4 «Stücke». Sie rufen zum
Engagement «für den Frieden», für die «dritte Welt», für die «Umwelt» und
für die «Emanzipation der Frau(en)». Kein Mensch stellt die politische und
gesellschaftliche Bedeutung solcher hochnotwendigen «Engagements» in Frage.

Wenn diese aber die «Lehre» und den «Glauben» zu beherrschen beginnen,
wird es Zeit, neu nach der Erfahrung der Vergebung und Rechtfertigung, nach
der Hoffnung auf das Reich, nach der Freude der Erlösten, nach ihrer
Dankbarkeit in ihren Werken und nach ihrem Glauben zu fragen. Der Katechismus
hat auch kritische Funktion! Aus dem Glauben darf ja keine säuerlich-gesetzliche

Daueragitation werden. Befreite wirken als Sauerteig der Hoffnung, nicht
als fleischgewordene Gesetzestafeln. Vom Markt der Möglichkeiten auf unseren

Kirchentagen, die in der Gefahr der Verzettelung stehen, bis zur befreienden

Notwendigkeit im Tun des Gerechten, ist es ein weiter Weg.
Grosse und öffentliche Gottesdienste in den Stadien unserer Riesenstädte

wirken oft mehr als Selbstdarstellung entschlossener Aktionsgruppen denn als

Gemeinschaft von Brüdern und Schwestern, die die Vergebung austeilen
wollen. Man spürt dann das Fehlen der Helligkeit der klärenden Lehre. Jeder
Pfarrer kann heute die Fremdheit der Liturgie, der Gottesdienste, der
Sakramente, der Seelsorge, der christlichen Art der Diakonie erkennen, die diese

Schwerpunkte christlichen Lebens im Bewusstsein der jungen Menschen
angenommen haben.

Es sind keineswegs nur «Evangelikaie», denen solche Entwicklungen
signifikant erscheinen. Die «kirchlichen» Zeitgenossen sind auch dabei. Ihnen fällt



46 W. Eisinger, Lernen, was glauben heisst -

auch auf, weil sie die Ökumene aufmerksam beobachten, wie dort die
Vermittlung zwischen politisch-ethisch-moralischen Fragen einerseits und Glau-
bensfragen andererseits mit grosser Selbstverständlichkeit gelingt. Glauben
und Leben bezeichnen dort keine zwei Wirklichkeiten; Aktualitätenjagd ist
dort nicht nötig, wo der Glaube im Leben zuhause ist.

b) Es fällt auf, dass es erstaunlich viele und auch gute Katechismusversuche
gibt (EEK, GK); sie sind aber zu umfangreich oder zu anspruchsvoll. Darum
beginnen die Landessynoden, sich der Frage anzunehmen. Die Kinder wüssten
über elementare Glaubensaussagen nicht Bescheid, könnten zwar lange
diskutieren, aber ohne Vorkenntnisse. Die Landeskatechismen sprächen eine veraltete

und unverständliche Sprache, seien pädagogisch unbrauchbar.
Oberkirchenräte raten zur auszugsweisen Verwendung. Ein Bischof verdeutlicht, «es
sei das Anliegen des Katechismus, den Glauben in ein zusammenhängendes
Denken hineinzuführen». Es gehe um das Zurücklegen eines Weges von Gottes
Willen über des Menschen Erlösung zum neuen Leben des Erlösten. Dieses
Ganze müsse im Unterricht im Blick bleiben.

Diese Analysen bestehen natürlich mehr in Vermutungen als in
Untersuchungsergebnissen. Aber es werden Meinungstrends registriert, die sich später
häufig als begründet herausstellen. Das eigene Unwissen wird wahrgenommen
und tritt als Unsicherheit auf, den Herausforderungen, denen der Glaube sich

heute gegenübersieht, denkerisch und argumentativ nicht gewachsen zu sein.

Es fällt offensichtlich immer schwerer, vom Glauben her Antworten auf
gesellschaftliche, politische und ethische Fragen zu geben. Man leidet unter einer

Unfähigkeit zu antworten, unter einer Art laientheologischer Unmündigkeit.
c) Diese bislang noch kaum artikulierten Unterlegenheitsgedanken können

etwa wie folgt gruppiert werden:

- Wir erhalten keine Hilfen von der Kirche für unser tägliches Christenleben
in Arbeit und Beruf. In den Predigten werden zwar Bibeltexte ausgelegt,
aber in zu verschiedener Weise und zu unkonkret.

- Die Buchhandlungen stellen viele theologische Bücher aus; ein Nichttheo-
loge kann nicht entscheiden, welche für ihn wichtig sind.

- Über Kirche und Glaube wird heute anders gesprochen als zu unserer
Konfirmandenzeit. Kirche heute ist immer schwerer erkennbar.

- In den Medien ist das Christliche nicht eindeutig.

- Theologische Meinungen über die Bibel, über Jesus und die Kirche gibt es

viele; anscheinend gibt es da auch jenen Pluralismus, von dem so viel
gesprochen wird.

- Jesus hat in den vielen Büchern und in gehörten Vorträgen verschiedene
Gesichter. Welches ist das richtige? Kann man sich nicht für einen Jesus

entscheiden?



die notwendige Wiedergewinnung des Katechismusunterrichts 47

- Haben die «Denkschriften» mit Bibel und Glaube etwas zu tun? Oder
stützen sie sich auf andere Quellen?

- Haben politische Entscheidungen von Kirchenführern, Gemeinden, Kir¬
chenältesten mit dem Glauben zu tun? Wie sind sie entstanden?

- Was heisst «beten», «Taufe», «christliche Erziehung»?

- Gibt es ein praktisches Christentum ohne Glauben, vielleicht mehr ein
humanistisches?

- Müsste der Kirchentag nicht weniger «Markt der Möglichkeiten» als viel¬

mehr Hinweis auf das heute Notwendige sein?

- Was können wir aufgrund welcher Glaubenserkenntnis an welchen Gott, an
welchen Jesus zu bedrängenden öffentlichen Fragen sagen, wie können wir
Rechenschaft über unseren Glauben ablegen?

- Wie verhalten sich christlicher Glaube und Politik zueinander?

- Wie können wir unser Verhältnis zum Judentum beschreiben und
ändern?

- Wie stehen wir zu den anderen Religionen?

- Was sagt die Bibel tatsächlich über die sogenannte «Umwelt»?

- Was sagt die Bibel über Gewalt und Gewaltlosigkeit?

- Was unterscheidet uns wirklich (noch) von der katholischen Kirche? Welche

Kirche ist die wirklich «christliche»? Warum?

- Ist der Konfirmandenunterricht wirklich noch ein Unterricht im Glauben?
Welche Schwerpunkte sollte er haben? Unsere Kinder diskutieren viel,
machen viel (Gemeindebesuche, Gottesdienstvorbereitungen, Mitarbeit in
der Diakonie usw.). Sollen sie biblische Sätze lernen? Sollen sie ihrem
Seelsorger vertrauen lernen? Wie kann man lernen, was zum Glauben
gehört und was nicht?
d) Vermisst wird die Funktion eines Katechismus als Hilfe zur «fidei ratio»,

also eine der typisch reformatorischen Funktionen. Man will Beispiele möglicher

Mündigkeit. Gemeindegespräche werden als zu allgemein und
stammtischartig empfunden. Man will Kenntnisse über den Glauben, auch
Glaubenserkenntnisse. Die Frage lautet: was kann man im Glauben lernen? und:
kann man Glauben «lernen»?

e) Kennern der Kirchengeschichte ist schon länger aufgefallen, wie verhängnisvoll

es werden kann, wenn man den Katechismus nicht ernst genug
nimmt.

Ich kann mich an den Religionsunterricht bei meinem Vater erinnern, der im Schwarzwald
Pfarrer war. 1938 sprach er mit uns über die Frage 33 des Badischen Katechismus: «Wie lernen wir
Gott kennen? Antwort: Wir lernen Gott kennen durch seine Offenbarung in der Natur, in der
Geschichte der Menschen und in unserem Innern, ganz besonders aber in der Hl. Schrift.» Wir
hatten ein interessantes Gespräch darüber, wie man Gott in der Natur erkennen kann und waren



48 W. Eisinger, Lernen, was glauben heisst -

dann enttäuscht, als mein Vater uns aufforderte, den ganzen Mittelteil der Antwort zu streichen. Am
Schluss stand da nur noch: «Wir lernen Gott kennen durch seine Offenbarung in der Hl. Schrift.»
Den Schulkatechismus habe ich noch. Vermutlich würde man heute nicht mehr so kräftig streichen
lassen. Aber dass Gott nicht in den Männern der Geschichte und in bestimmten Zeitläuften
erscheint, hat sich uns eingeprägt.

e) Ein zweiter Blick in die gleiche Zeit zeigt die Notwendigkeit von
Katechismusunterricht.

1946 formulierte G. Schmidt in der «Katechetischen Anleitung»: «Es ist doch beschämend, sich

einzugestehen, dass mit dem Kleinen Katechismus der Kampfgegen die DC hätte bestanden werden

können» (84). Fraas nimmt dieses Problem auf:

«Das Gefühl mangelnder theologischer Ausrüstung gerade auch der Laien bewirkt jetzt eine

intensive Neubesinnung aufdie Theologie des Kleinen Katechismus. Man nimmt die Probleme dort
auf, wo sie vor Ausbruch des Kirchenkampfes liegengelassen wurden» (Katechismustradition,
301).

So wächst die Einsicht, der Katechismus sei unverzichtbare Lehr- und
Bekenntnisschrift der Kirche; Laienzurüstung ist im Protestantismus
vordringliche Aufgabe, wenn nicht wieder eine neue Pastoren- und Theologenkirche

angesichts der Herausforderungen des Zeitgeistes versagen soll.

«Dieser Bekenntnischarakter steht der Eignung für Unterweisung nicht entgegen, im Gegenteil:
Gerade darin ist die Verbindlichkeit der Unterweisung begründet, gerade darin stösst sie zu ihrem
Zentrum vor, das den Menschen unbedingt angeht, zum Evangelium» (Fraas, ebda.).

So wurde der Katechismus von der Schule in die Kirche zurückgeholt -
nicht damit er «Kirche in der Schule» erzwinge, sondern damit er vielleicht
wieder eine Ahnung davon vermittle, was Kirche lebendig erhält.

Der Blick in diese jüngere Geschichte zeigt auch, wie ein Pfarrer sich selbst

zu helfen wusste in der Not der Abwesenheit der Lehre: Bonhoeffer hat mit
seinem Freund Hildebrandt einen eigenen Katechismus verfasst («Glaubst du,
so hast du», 1931) und sich später (1936) an einem «Konfirmandenunterrichtsplan»

versucht. Er versucht zu formulieren, was der lutherische Glaube
heute sagt. Fragen und Antworten sind auf konzentriertes Lesen eingestellt.
Ergänzungen und Erklärungen bleiben dem Unterricht vorbehalten. Im zweiten

Versuch heisst es: «Der Katechismus ist ein Bekenntnis meiner Kirche...».
Man kann erstaunliche Entdeckungen machen:

Zum ersten Glaubensartikel erscheint die Frage: «Widerspricht die Schöpfung der
Wissenschaft?», oder: «Wie kann ein gerechter Gott so viel Unrecht zulassen?», oder: «Gibt es im Beruf
kein Unrecht?», oder: «Wie darf der Christ Eigentum haben?», oder: «Wie soll sich der Christ
politisch verhalten?» Zum zweiten Artikel: «Hat Jesus wirklich gelebt?»... und andere, erstaunlich
aktuelle Fragen an Konfirmanden und von Konfirmanden, sehr geschickt ausgewählt.



die notwendige Wiedergewinnung des Katechismusunterrichts 49

Der zweite Versuch ist viel schriftbezogener, bestehend aus kurzen Sätzen,
denen der Schriftgrund beigefügt ist. Wie befreiend muss es aufjunge Christen
gewirkt haben, wenn z. B. auf die Frage: «Welches ist die rechte Kirche Christi,
der du zugehörst?» die Antwort erfolgte: «Es ist die Bekennende Kirche in
Deutschland». Für Landeskirchen, die sich an neue Katechismen herantrauen,
sind die Bonhoefferschen Versuche wahre Fundgruben.

II. Was Kirchen und Gemeinden brauchen

Um mündig zu werden und «mitreden» zu können, brauchen die
Gemeindeglieder theologische Begründungszusammenhänge, die auf Bibel und
Bekenntnisse verweisen, indem sie systematisieren, elementarisieren und zum
Reflektieren anregen. Christen sollen ihr Bekenntnis und ihre Reflexion nicht
länger delegieren. Wir bedürfen einer neuen Laientheologie, auch und besonders

die jungen Gemeindeglieder. Das Wissen um theologische Zusammenhänge

ist unteilbar, es darf nicht bestimmte Kasten und Klassen geben, die

theologisches Herrschaftswissen hüten. Die Christen werden sonst von einer
Oligarchie von Synodalexperten, Kirchenführern und Theologen,
Denkschriftenfabrikanten und Planungseliten überfahren. Unter dem einen Christus soll
jeder mit seiner Gabe arbeiten. Verteiltes, breit gestreutes Wissen macht eine
Gemeinschaft demokratischer, durchsichtiger, offener und mündiger. Soll die
Gemeinde «Lehre urteilen», muss sie inhaltliche Massstäbe haben. Das «Was
heisst das?» im Kleinen Katechismus soll die Neugier wecken. Es müssen Leute
da sein, die die Frage stellen: «Verstehst du, was du liest?» Das Gespräch des

Philippus mit dem Kämmerer ist ein gutes Katechismusgespräch. Dann
bekommt die Frage ihr gutes Recht: «Was sollen wir tun?» Diese elementari-
sierende Unterweisungsaufgabe ist im Unterricht leider stark zurückgetreten.

Zu stark sind Jugendliche und Kinder selbst zum Thema eines vermeintlichen

«seelsorgerlichen» Unterrichts geworden und kreisen gelangweilt um sich
selbst. Christen sollen aber wissen, wo, warum, wann, wie und wofür sie sich für
was, für welche Verhaltens- und Aussageweise entscheiden. Solches wächst auf
gemeinsamer Unterweisung. Es soll für die Christen bestimmte formulierbare
Konsense geben, die im Katechismus festgehalten sind. Sonst bleiben sie in
Entscheidungsgremien unmündig und lassen sich durch eine Minorität von
Dauerrednern übertölpeln. Glauben muss man in der Tat «lernen». Man kann

zwar nicht zum Glauben hin erziehen (Hammelsbeck, Christliche Lehre von
der Erziehung, 125 ff), aber man kann und muss in der Entscheidungssuche
glauben lernen, lernen, was glauben heisst und im Glauben lernen. Heute



50 W. Eisinger, Lernen, was glauben heisst -

wissen wir, wie der Lernbegriff, der an der Verhaltensforschung orientiert ist,
sich in Richtung Erfahrungslernen bewegt. Man kann und soll «glauben,
lieben, hoffen und Gehorsam üben lernen». Man kann auch beten «lernen».
Glauben und Vertrauen sind ganz und gar menschliche Vorgänge, die man
nicht übernatürlich erklären muss. Der Christ weiss, dass wenn er lernt, er dies

nicht sich selbst, sondern Gott zuzuschreiben hat, der aber unsere Entscheidung

erwartet. Katechismus ist also nie ohne Erfahrungslernen, es ist begleitet
von Schritten, die einer verantwortungsbewusst tut. Aber er muss wissen, vor
wem er sich verantwortet. Verkopfung ist von Übel, aber ein Christentum ohne

Kopfarbeit auch!
Die Gemeinde braucht den Katechismus als Wegweiser zur Bibel. Nur

mit der Bibel in der Hand kann die Kirche die Menschen nicht alleinlassen. Die
Schrift besteht aus vielen Büchern und Texten, ohne das einigende Band des

gemeinsamen Bekenntnisses kann man nicht «Kirche» bilden und sein. Der
Katechismus will in die Mitte der Schrift führen und sie von dort aus auslegen
helfen. So sehr Luther keine Theologenherrschaft über die Gemeinde dulden
mochte, so sehr legte er Wert auf eine kurze, fassbare, unmittelbar verstehbare

Zusammenfassung der Schriftmitte. Nicht die «Texte» der Schrift und ihre
zunftgerechte Auslegung durch Spezialisten, sondern die Mitte des Glaubens
sollte für ihn Gegenstand der Lehre für das «Volk» sein. Der Glaube soll
wachsen, nicht zuerst die Schriftgelehrsamkeit. Der Katechismus will zum
Herzen der Schrift führen, Theologie des Volkes sollte eine Theologie des

Herzens sein.

Hans Asmussen hat den Katechumenat als «Seelenführung» verstanden,
nicht nur als Tummelplatz für kluge Gedanken. Man kann den «Kleinen
Luther» nicht ohne seine Anhänge verstehen - und so etwas sollte auch ein
neuer Katechismusversuch haben. Dies Buch gehört in die Familie, und zwar
in die Zeiten des «Morgen- und Abendsegens». Es gehört in die Meditation von
Bischöfen und Pfarrern (BS, 524). Es gehört in den Gottesdienst und in die
Gemeindeseelsorge. Er hat es zu tun mit den Verhaltensweisen gegenüber
«weltlicher Oberkeit». Es gilt Eheleuten, Eltern und Kindern und Arbeitern. Es

gilt der «gemeinen Jugend».

III. Katechismus-Unterricht

Herbarts Methodenbindung ist verbraucht. Das Frage-und-Antwort-Spiel
hat neuen Sinn und neue Farben erhalten, denn jeder lebendige Dialog braucht
auch den Austausch in Frage und in Antwort, ohne patriarchalische Allüren. Je

intensiver die Frage, desto klarer und engagierter die Antwort. Frage und



die notwendige Wiedergewinnung des Katechismusunterrichts 51

Antwort-Kommunikation bewahrt vor leerem Geschwätz. Zunächst gehört der
Katechismus in die Versammlung der Glaubenden, in die Gruppen und Kreise
der Gemeinde - zu ihrem «Aufbau». Leider ist der Mut zur Katechismuspredigt

(zunächst an Feiertagen) noch nicht wiedererwacht, vermutlich aus
verständlichen Gründen. Aber der Wunsch nach «informativeren» Predigten ist
in den Gemeinden lebendig. Themen des Glaubens harren also der homiletischen

Bearbeitung - alle Reformatoren haben überraschend viele
Katechismuspredigten gehalten.

Auch in die Liturgie kann und will der Katechismus eingehen. In
schweizerischen Kirchen kann die Frage 1 des Heidelbergers statt des Credo gesprochen

werden - warum nicht in den deutschen Gemeinden die Erklärung zu den
Glaubensartikeln im Kleinen Katechismus? Dazu gehören die Lutherlieder:
Zum Dekalog das Lied von 1524: «Das sind die Heiligen zehn Gebot...» (EKG
240). Zur oratio dominica: «Vater unser im Himmelreich...» (EKG 241). Auch
Luthers Glaubenslied gehört zum Credo gesungen (EKG 132). Zur
Katechismuspredigt kann hier die Liedpredigt treten.

Und natürlich gehört der Katechismus wieder ganz in den Konfirmandenunterricht.

Seit Bonhoeffer ist das Thema «Kirche» wieder in manchen neuen
Katechismen aufgetaucht. Wie sollten die Konfirmanden dabei nicht die
intensivste Information benötigen? Wir haben heute didaktisch ungeahnte
Möglichkeiten, mit dem ungerecht behandelten Buch umzugehen.

DerSprach-undSprech-RhythmusdesKleinen Katechismus ist schon

oft, auch von germanistischer Seite, gepriesen worden. Mit dem rhythmischen
Sprechen - das wissen die Jugendlichen heute von ihren Schlagern her - kommt
auf leisen Sohlen auch das langsame Begreifen und Verstehen. Auf dem
musikalischen Weg ins Langzeitgedächtnis werden Erfahrungen wach und
wachsen neue. «Auswendig» inwendig) sollte man zentrale Aussagen lernen.
Gemeinsames Sprechen im Rhythmus, gemeinsames Meditierenlernen
erleichtert das Memorieren.

Zuletzt soll auch unterschieden werden: es gibt viele Möglichkeiten des

didaktischen Umgangs mit den alten Katechismen (Luther, Heidelberger und
Landeskatechismen der süddeutschen unierten Kirchen). Es gibt den guten
katholischen «Grundriss des Glaubens» (1980). Es gibt kommentierte
lutherische Katechismen (L. Schmidt, «Arbeits- und Lesebuch zum Kl. Katechismus

M. Luthers», Obertitel: «Hören und lernen»). Eine wichtige Aufgabe aber
wächst kreativen und interessierten Arbeitsgruppen in den Landeskirchen zu:
im Gefolge Bonhoeffers sich an eigenen Kurzformulierungen zu versuchen.
Manche Pfarrer versuchen es allzu verschämt. Sie sollten ihre Ergebnisse zur
Diskussion stellen. Vielleicht ist der «Kairos» doch schon im Kommen, von
dem die Badische Landessynode spricht. Eine besonders gelungene Hilfe



52 W. Eisinger, Lernen, was glauben heisst -

scheint mir das Werk des Berliner Neutestamentiers P. v. d. Osten-Sacken zu
sein: «Katechismus und Siddur» (1984). Hier werden erstaunliche formale und
inhaltliche Parallelen zwischen dem Kleinen Luther und dem jüdischen Gebetbuch

(«Siddur») entdeckt. Es gibt wohl keine bessere Anregung zur Vorbereitung

des Themas «Kirche und Israel» (etwa auf einer Tagung mit Konfirmanden

und deren Eltern). Unter sachkundiger Anleitung darf hier dann auch der
pädagogische Wert der Meditation von Bibeltexten erprobt werden - eine

Disziplin der Gedanken, die geradezu bei jüngeren Menschen so unruhig
wirbeln.

Im schulischen Bereich ist ein systematischer Unterricht ohne Schwierigkeiten

denkbar. An seinem Ende könnte jeweils eine «Ertragssicherung» in
Gestalt bestimmter Katechismussätze stehen. Den Denkanforderungen und
-Zumutungen werden sich freilich ältere Schüler eher stellen als solche der
Mittel- und Unterstufe. Im ganzen mag gelten: Bibelorientierter Unterricht
bedarf der Schneisen in das Dickicht der biblischen Bücher, in welchem man
sich so schnell verlaufen kann. Der Katechismus-Unterricht wird eine der
schwierigen, aber deshalb verlockendsten Aufgaben der Religionspädagogik
der nächsten Jahrzehnte werden.

Walther Eisinger, Heidelberg


	Lernen, was glauben heisst : die notwendige Wiedergewinnung des Katechismusunterrichts

