
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Arbeitsblätter für einen Einführungskurs

Autor: Bonhoeffer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31

Arbeitsblätter für einen Einfuhrungskurs

I. Der christliche Glaube

1. Die Welt trägt uns nicht, wie wir es im Grunde von ihr erwarten. Sie trägt
uns immer nur ein Stück weit.

2. Wir tun nicht, was wir uns von uns selbst versprochen haben und was die
Welt im Grunde von uns erwartet. Wir tun es nur ein Stück weit. Die
Menschheit fragt über die Welt hinaus Warum und Wozu, nach Grund,
Ursprung und Ziel.

3. Das Volk Israel hat im Laufe seiner Geschichte Gott als seinen Lebenspartner

und als Schöpfer segensreicher Ordnung verstehen gelernt. Es

hat ihn als König anerkannt. An diesen Gott hat Jesus sein Leben
gewagt.

4. Jesus rief sein Volk, das an Gottes Gesetz irre geworden war, zu Gott
zurück und liess viele Menschen ihr Leben in seiner Nähe, in der Kraft
der Vergebung Gottes, neu anfangen. An Jesus dem Gekreuzigten wurde
erfahren und für die Menschheit entdeckt: Vergeben heisst leiden. Aber
auch: Vergebung lässt Neues entstehen. Und: Alles ist von Vergebung
getragen.

5. Auch wir sind zu schöpferischem Leben berufen. Wir sind dafür mit
verschiedenen Erkenntnissen und Fähigkeiten begabt und in verschiedener

Weise beschränkt und verstockt. Daraus entsteht Streit. Wir sind
berufen, miteinander für die Schönheit der uns anvertrauten Welt und
für die Menschlichkeit des Menschen den guten Kampf des Glaubens zu
kämpfen. Wir dürfen mit Gott vergeben und mit Gott leiden. Wir sollen
nicht versuchen nachzumachen, was Jesus getan hat. In ihm hat Gott
sich den Menschen geschenkt. Das ist getan. Wir schliessen uns an Jesus

an, weil wir zu Mitarbeitern Gottes berufen sind.

II. Theologiestudium als Beruf

Das Studium umfasst mehrere Jahre des jungen Erwachsenenlebens. Es

ist natürlicherweise aufdie Zukunft ausgerichtet, aber aufeine Zukunft, die
nicht sicher voraussehbar ist. Es liegt in einer Entwicklungsphase, wo der
Mensch seine individuelle Persönlichkeit festigt. Trotz der Verschulung ist
das Studium immer noch eine Zeit grosser Freiheit zur Entwicklung einer
persönlichen Beziehung zum selbstgewählten Tätigkeits- und Wissensfeld.



32 Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter für einen Einführungskurs

Die Einführung in die Wissenschaft dient nicht zuletzt der Heranführung

an die Grenzen unseres Wissens. Die Bildung eines Menschen erweist
sich in der Kultur des Verhaltens an den Grenzen des eigenen Wissens.
Gerade die Halbbildung kennt die eigenen Grenzen nicht und neigt deshalb
zu vorschnellem Urteil.

Wissenschaft ist in den letzten Jahrzehnten zu einem wichtigen Sektor
des wirtschaftlichen Systems geworden. Wie der Warenmarkt, so ist auch
der wissenschaftliche Markt der Massengesellschaft beherrscht von
Interessengruppen, Moden, Etikettenschwindel und Bauernfängerei. Da die
eigentliche Ware der Wissenschaft die Wahrheit ist, ist das besonders
deprimierend. Wer sich naiv in diese Welt hinein begibt, ist schnell ruiniert
und dann oft auch moralisch korrumpiert. Wer sein aktives Leben in der
Wahrheit gründen möchte, muss mit allen fünf Sinnen, Gewissen und
Geschmack hellwach studieren. Studium ist keine Sache des Paukens,
sondern verantwortlichen Lebens. Wer so studiert, für den ist auch dann
das Studium keine verlorene Zeit gewesen, wenn er im angestrebten Beruf
keinen Arbeitsplatz findet.

Zunächst geht es für die meisten Theologiestudenten um das Erlernen
alter Sprachen. Das ist in der Tat auf weite Strecken eine Sache des

Paukens. Aber auch das Auswendiglernen geht besser, wenn es mit
Verstand und Verständnis geschieht. Man kann sich diese Aufgabe erleichtern
durch Berücksichtigung einiger Ergebnisse der Lernpsychologie. Es ist
umstritten, wie sinnvoll es ist, heute von jedem Theologiestudenten zu
fordern, drei (beziehungsweise zwei) alte Sprachen zu erlernen. Solange
diese Anforderung jedoch Gültigkeit hat - und sie wird wohl noch lange
gültig bleiben - gilt es, das Beste daraus zu machen. Die Kenntnis der alten
Sprachen erschliesst uns die grossen Texte der klassischen Tradition in
einer Lebendigkeit, die anders nicht erreichbar ist. Wenn man diese Sprachen

schon lernt, soll man sie deshalb so lernen, dass man lebenslang
Gewinn davon und Freude daran hat. Man muss sich auf die Langfristigkeit

des Lernprozesses einstellen, der für einen dauerhaften Spracherwerb
nötig ist. Man lernt diese Sprachen nicht nur einmal für die betreffende
Prüfung, sondern man wiederholt im Laufe des Studiums planmässig
immer wieder einmal, bevor die bereits erworbenen Kenntnisse zu tief in
die Vergessenheit abgesunken sind.

Die akademischen Lehrveranstaltungen sind sehr verschieden konzipiert:

Einige sind stark wissensorientiert, andere stark problemorientiert.
Beim Mitschreiben muss man daran denken, dass viele der mündlich
mitgeteilen Informationen am brauchbarsten schon in Lexikonartikeln
und Handbüchern beieinander stehen, dass andererseits gerade die person-



Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätterfîir einen Einfîihrungskurs 33

lichen Darlegungen des akademischen Lehrers für den Studenten verloren
sind, wenn er sie nicht notiert.

Es empfiehlt sich, nach den Lehrveranstaltungen mit ein paar Kommilitonen

zusammen zu plaudern. Wenn die Veranstaltung anregend war,
wird das dort Besprochene hier irgendwie weiterwirken und ins persönlichere

Leben übergehen. Informelle Gespräche in kleinen Gruppen bilden
eine natürliche Vermittlung im Prozess der persönlichen Aneignung von
Wissenschaft.

Wir sagten anfangs, dass der eigentümliche Wert des Studiums in der
persönlichen Auseinandersetzung mit dem Lernstoff liegt. Deswegen ist
Studium als Berufnicht scharfabgrenzbar gegen Freizeit. Ein guter Student
braucht nicht viel sogenannte Freizeit, weil er grosse Teile seines Studiums
in der Freiheit kreativer Rezeptivität verbringt.

III. Glauben - Denken - Wissenschaft

Theologie ist eine Wissenschaft. Sie ist eine alte Wissenschaft. Sie ist ein
historisch gewachsenes Gebilde, sie ist stark institutionalisiert. Es gibt
deshalb keine prinzipielle Antwort auf die Frage: Was ist Theologie?, die
der Wirklichkeit nicht Gewalt antäte. Theologie ist ein Komplex von
Wissenschaften. Zum harten Kern gehören heute Altes Testament, Neues
Testament, Kirchengeschichte und Theologiegeschichte, Dogmatik und
Ethik, Praktische Theologie (Homiletik, Katechetik/Religionspädagogik,
Poimenik). Zu diesen Kernfächern kommen jedoch weitere Fächer wie
Christliche Gesellschaftslehre, Ökumenik, Theologie der Religionsgeschichte

hinzu. Die Theologie im Ganzen stellt ein offenes System dar.
Man kann sagen: Theologie ist die Wissenschaft vom christlichen Glauben.

Kann wissenschaftliche Einstellung dem christlichen Glauben gegenüber

sachgemäss sein? Die Antwort hängt vom Verständnis des christlichen

Glaubens ab. Der Glaube kann wesentlich kirchlich oder wesentlich
sektenhaft verstanden werden. Nach kirchlichem Verständnis wirkt sich
der Glaube in Liebe aus (Gal 5,6), sektenhafter Glaube hingegen schränkt
die Liebe ein. In einem Fall lässt man sich ernsthafte Fragen ernsthafter
Menschen nahegehen, nimmt sie ernst; im andern Falle lässt man sich
solche Fragen um des eigenen Glaubens willen oft nicht nahegehen. Der
kirchliche Glaube darf keine Angst vor der Wahrheit haben. Er muss auch
keine Angst vor der Wahrheit haben. Im Glauben können wir zu der
Ungereimtheit unseres Wissens und Denkens stehen. Wir arbeiten gedul-



34 Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter fir einen Einfihrungskurs

dig daran, unsere einzelnen Erkenntnisse, Empfindungen und Gefühle
richtig miteinander in Beziehung zu bringen. Das Gespräch allein unter
Glaubensgenossen führt oft zur Betriebsblindheit. Das Gespräch mit Aus-
senstehenden kann oft entscheidende Hilfen geben. Theologie ist ein durch
den Glauben in Gang gesetzter Denkprozess. Es gibt keinen Glauben ganz
ohne Denken. Theologie bemüht sich, die vereinzelten Glaubenserkenntnisse

konsequent mit unserem gesamten Wissen und Denken in Beziehung
zu bringen. Theologie ist ein dialogischer Prozess. Theologie ist durch den
Glauben in Gang gebracht, der Glaube ist durch Jesus in Gang
gebracht.

Die Ursprungserkenntnis des Glaubens artikuliert sich als Christusbekenntnis

und als Osterbotschaft. Diese Aussagen haben ihren Ursprung in
einer ganz bestimmten historischen Situation und erhalten immer wieder
neue Evidenz in einem Situationstyp der Verlorenheit in Sünde oder, mit
Luther zu reden, der Anfechtung. Im verantwortlich denkenden Individuum

setzen sie eine Bemühung um Rechenschaft über den Glauben, und das
ist Theologie1, in Gang.

Kirche und Schule sowie theologische Wissenschaft an der Universität
sind für viele Menschen mit ihren Familien die Existenzgrundlage im
weltlichen Sinne des Wortes, gleichgültig gegen die Frage nach dem Grund
der Existenz, wie die Theologie sie artikuliert. Theologie ist Beruf und
Geschäft, stabilisiert durch Institutionalisierung, informelle und formelle
Interessenverbände, Konzerne und Kartelle eigener Art. Der wirklich
Angefochtene ist deshalb inmitten dieses Betriebes oft sehr allein, wenn er
nicht gar als störendes Element fallengelassen wird. Die Versuchung ist
gross, sich dann selbstgerecht allein oder mit einem kleinen Kreis
Gleichgesinnter aus der Kommunikation zurückzuziehen. Das dürfen wir aber
nicht; um der anderen, um unserer selbst und um der Wahrheit willen
nicht; denn unsere menschliche Erkenntnis ist immer beschränkt.

IV. Die Wissenschaft vom Neuen Testament

Das Neue Testament ist eine im 4. Jahrhundert nach Christus auf den
heutigen Umfang fixierte Sammlung - wie man meinte: apostolischer -
Schriften, die, zusammen mit der herkömmlichen Bibel der hellenistischen
Synagoge, als Kanon heiliger Schriften neben dem - wie man meinte:

1 G.Ebeling, Studium der Theologie, Tübingen 1975, 174.



Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter fir einen Einführungskurs 35

apostolischen - Glaubensbekenntnis, vom monarchischen Episkopat kon-
sensual ausgelegt, die oberste Lehrautorität in der Kirche darstellte. Das
Neue Testament enthält in der Tat diejenigen Dokumente, die uns die
christliche Sprache in grösster Nähe zu ihrem Ursprung repräsentieren.
Gleichwohl trennt uns hier noch ein zeitlicher Graben von gut zwanzig
Jahren vom Auftreten Jesu: die ältesten Schriften des Neuen Testaments
stellen die paulinischen Briefe dar; unter ihnen ist der älteste, der 1. Thes-
salonicherbrief, etwa 52 nach Chr. geschrieben.

Wie wenig historisch zuverlässig die Evangelien sind, zeigt der synoptische

Vergleich. Wegen des grossen Unterschiedes zwischen dem, was die
Texte freiwillig hergeben und dem, was man wissen möchte, ist die neute-
stamentliche Wissenschaft zu einem gigantischen Rekonstruktionsunternehmen

angeschwollen. Es gehört ausserordentliche Unbestechlichkeit
und Disziplin dazu, zwischen den wahrscheinlicheren und weniger
wahrscheinlichen Rekonstruktionsversuchen ehrlich abzuwägen. Wissenschaft
ist überall eine Kunst des sachgemässen Umgangs mit Hypothesen. Wie im
Alltag, so in der Wissenschaft, schützt aber alle Umsicht des Urteils nicht
prinzipiell vor Irrtum. So wenig in der Wissenschaft wie im Alltag jedoch
kann man sich die Bemühung um die richtige Erkenntnis sparen, ohne die
Wahrscheinlichkeit von Fehlurteilen unerträglich zu erhöhen.

Der Wildwuchs wissenschaftlicher und antiwissenschaftlicher Behauptungen

und Theorien findet einen fruchtbaren Acker in Lesern, die das
Neue Testament selbst nicht mit hinreichend wachem Verstand und
wachem Herzen lesen. Die Hauptaufgabe des Theologiestudenten mit
Blick auf das Neue Testament ist, heute mehr denn je, sich eine grosse
Vertrautheit mit dem neutestamentlichen Text anzueignen. Das kann und
muss beginnen mit fleissiger Lektüre guter Übersetzungen. Es muss aber
weitergehen bis zum Auswendiglernen griechischer Formulierungen. Jede
Übersetzung beruht auf exegetischen Entscheidungen. Wer sich zwischen
den Übersetzungen entscheiden will, muss mit dem Urtext vertraut
sein.

Die Wichtigkeit eigener Quellenkenntnis beschränkt sich jedoch nicht
aufden neutestamentlichen Text allein. Man muss sich auch einen eigenen
Eindruck von der Umwelt des Neuen Testaments verschafft haben, durch
Bildbände und durch Lektüre der wichtigsten Quellentexte in deutscher
Übersetzung: Josephus, Der jüdische Krieg; Philostrat, Apollonius von
Tyana; Jamblich, Vom pythagoreischen Leben; bei Diogenes Laertius das

Kapitel über Diogenes von Sinope; Seneca, Moralische Briefe an Lucilius;
Apuleius, Metamorphosen Buch 11; Epiktet, Dissertationes. Alle diese
Texte lesen sich flüssig und schnell; und wer sie gelesen hat, verfügt über



36 Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter für einen Einflihrungskurs

eine beträchtlich erhöhte Kompetenz des Urteils in neutestamentlichen
Fragen und über neutestamentliche Fragen.

Die zentrale Bemühung der neutestamentlichen Wissenschaft gilt dem
Verständnis des Ursprungs des Christusbekenntnisses in seinem
Lebenszusammenhang. Damit stellt die neutestamentliche Wissenschaft eine
kritische Instanz gegenüber allen späteren Lehrentwicklungen dar. Wenn
zweie dasselbe tun, ist es nicht dasselbe: Wir können kein neutestament-
liches Christusverständnis einfach wiederholen. Aber, so wahr wir uns auf
Jesus berufen, müssen wir uns auch kritisch konfrontieren lassen mit den
Formen des christlichen Glaubens, die seinem historischen Ursprung am
nächsten stehen.

V. Die Wissenschaft vom Alten Testament

Insbesondere das Alte Testament gehört zu den Quellentexten, die den
Lebenszusammenhang erhellen, in welchem der christliche Glaube
entstand. Zwischen den Testamenten allerdings klafft eine zeitliche Lücke von
etwa zweihundert Jahren, die wir mit ausserkanonischem Material nur
notdürftig füllen können. Gerade was die Messiaserwartung und die
Geschichte des Auferstehungsglaubens betrifft, bleibt hier manches dunkel.

Wichtiger jedoch als die genaue Bestimmung der Konnotationen der
ersten Christusinterpretamente ist der Spannungsrahmen, der durch die
alten heiligen Schriften einerseits und Jesu Wirken andererseits bezeichnet
ist.

Nach christlichem Verständnis besiegelt der Tod Jesu das Ende des alten
Bundes. Das betraf nicht nur Israel, sondern auch das alttestamentliche
Gottesverständnis. Die Gotteslehre ist im Christentum in einer Weise
umgeformt worden, die aus jüdischer Perspektive eine Irrlehre war. Nach
christlichem Empfinden wiederum war die jüdische Fortschreibung des

alttestamentlichen Jahweglaubens durch die Kreuzigung Christi ad absurdum

geführt. Gegenüber dem buchstäblichen Sinn des Alten Testaments
war Jesu Leben im Zusammenhang seiner Lehre die präziseste Offenbarung

des geheimen Sinnes des Alten Testaments: der göttlichen Liebe,
gewesen. Dabei steht der alttestamentliche Glaube beispielhaft für Religion

überhaupt. Religion wiederum war die allgemein herrschende Struktur

von Orientierung in der Welt. Die Kreuzigung Jesu bedeutete, zunächst
unter den Juden, dann aber für jeden, der Ohren hatte zu hören, eine
fundamentale Orientierungskrise, das Gericht über die Weltordnung, wie
wir sie verstehen, über den Kosmos überhaupt. Die Aufgabe der Kirche ist



Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter für einen Einführungskurs 37

die Trauerarbeit, das, was sich hier ereignet hat, richtig zu verarbeiten. Die
Osterbotschaft bedeutete einerseits eine Verführung, sich enthusiastisch
dem Ernst des Problems zu entziehen. Die im Neuen Testament dokumentierte

theologische Arbeit gilt dem Bemühen, dieser Tendenz entgegenzuarbeiten.

Eben dieses Neue Testament dokumentiert aber andererseits,
dass der Osterglaube als ein Reflex der Offenbarung Gottes in Jesus die
Menschen allererst in den Stand setzte, sich aufdie Aufgabe einzulassen, in
Leben, Glauben, Wissen, Wort und Lehre aus jenem Ereignis von Golgatha
ehrlich die Konsequenzen zu ziehen.

Die Wissenschaft vom Alten Testament hat also den gescheiterten
Gottesbund historisch farbig, menschlich emphatisch zu erforschen und
exemplarisch darzustellen.

VI. Kirchengeschichte

Das theologische Interesse an der Kirchengeschichte gilt den Ergebnissen

der Verarbeitung des Todes Jesu in Wort, Leben und Lehre. Das
Christentum hat zunächst die abendländische Kultur umgeprägt. Es hat sie

christianisiert. Heute leben wir in einer nachchristlichen Kultur. Die Kir-
chengeschichte im engeren Sinne verliert an historischer Relevanz. Die
säkularen Folgen des Christentums müssen mitbedacht werden. Es geht um
die Kulturgeschichte des Christentums im ganzen. Dazu gehören politische
Geschichte, Sozialgeschichte, Sittengeschichte, Literatur, Rechtsgeschichte

und wohl noch manches andere. Der Faktor Christentum tritt in der
Geschichte nirgendwo isoliert auf.

Das Studium der Geschichte entwickelt die Wahrnehmungsfähigkeit
und das Bewusstsein für die Komplexität des menschlichen Lebens in
kleineren und grösseren Zusammenhängen. Historische Bildung ist
Lebenserfahrung. Sie trägt bei zu reiferer Urteilsfähigkeit in menschlichen
Dingen. In unserer historischen Verantwortung angesichts des Gekreuzigten

für ein menschliches Leben können wir deshalb historische Bildung,
insbesondere kirchengeschichtliche Bildung nicht gering achten.

VII. Systematische Theologie

Die systematische Theologie wird herkömmlicherweise in Dogmatik
und Ethik unterteilt. Dogmatik ist der Versuch einer zusammenhängenden
Darstellung der klassischen kirchlichen Lehrstücke, nicht einfach im Sinne



38 Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter für einen Einführungskurs

einer Bestandsaufnahme, sondern im Sinne einer im Namen Gottes gegenüber

der Gegenwart zu vertretenden Lehre. Die theologische Ethik entfaltet
die christliche Frage nach der richtigen Lebenspraxis (wohl zu unterscheiden

von der Frage nach der christlichen Lebenspraxis, welcher die
Praktische Theologie nachgeht). Während die Dogmatik sich traditionellerweise

im grossen und ganzen an das Aufbauschema des Glaubensbekenntnisses

hält, wird die theologische Ethik in sehr verschiedenen Formen dargestellt.

Karl Barth hat die theologische Ethik überhaupt seiner Darstellung
der Kirchlichen Dogmatik einverleibt. Die Prinzipienlehre der theologischen

Ethik ist in der Tat, jedenfalls nach lutherischem Verständnis, als die
Lehre vom Gesetz (im Zusammenhang der Lehre von der Unterscheidung
zwischen Gesetz und Evangelium im Rahmen der Lehre vom Worte
Gottes) ein dogmatisches Thema. Wo sich die Theologie allerdings
konkreten ethischen Fragen zuwendet, gehört zu einer ordentlichen Arbeit so
viel aussertheologische Sachkenntnis im jeweiligen Problembereich, wie
sie von einem normalen Dogmatiker nicht erwartet werden kann. Einfache
Deduktionen aus Liebes- und Friedensprinzipien sind keine theologische
Ethik, eher das Gegenteil.

Wegen der starken Traditionsgebundenheit der Dogmatik hat sich die
Lehre von der Theologie unter dem Namen Fundamentaltheologie2
verselbständigt. Hier finden die Auseinandersetzungen mit modernen Phänomenen

und Fragen statt, die die Theologie im ganzen betreffen. Es geht um
die Wissenschaftlichkeit der Theologie, um die Einheit der Theologie, die
Notwendigkeit der Theologie, die Bestimmung der Sache der Theologie
und die Hermeneutik.

Die ältere Disziplin der Konfessionskunde wird heute oft als Ökumenik
weitergepflegt.

VIII. Praktische Theologie

Die Hauptdisziplinen der Praktischen Theologie sind Homiletik und
Katechetik/Religionspädagogik. Dazu kommen Poimenik, Liturgik und
Kirchenrecht. Die herkömmliche Praktische Theologie gilt also
hochinstitutionalisierten kirchlichen (und schulischen) Formen christlicher Lebenspraxis.

Tatsächlich ist nun die Bedeutung der institutionalisierten Lebensformen

für das Christentum in der Neuzeit stark zurückgegangen.

2 G. Ebeling, a.a.O. Kap. 12.



Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter für einen Einführungskurs 39

Die heute als so stark empfundene Problematik von Kirche, Gottesdienst,

Predigt und Religionsunterricht als Institutionen kann nicht
angemessen ernstgenommen werden, wenn die Praktische Theologie sich auf
technische Fragen der Vorbereitung einer Unterrichtsstunde oder einer
Predigt beschränkt. Es geht um die Verwurzelung dieser institutionellen
Phänomene in der christlichen Lebenspraxis überhaupt. Wie steht es um
die christliche Eindeutigkeit christlicher Lebenspraxis? Was ist von christlicher

Identitätspflege zu halten?
Jedenfalls wird zur christlichen Lebenspraxis die gelegentliche Erinnerung

an Christus gehören. Der Name Jesu ist sozusagen die kirchliche
Kerninstitution. Der Christ soll sich auf das Leben einlassen. Wer sich aufs
Leben einlässt, der lässt sich auf Anfechtung ein. An Jesus aber, dem
Gekreuzigten, hat die Menschheit die prinzipielle Bedeutung der Erlebnisse

schöpferischer Kraft des Leidens der Vergebung entdeckt; das Leben
sorgt dafür, dass wir uns der Quelle dieser Erkenntnis immer wieder
fragend und hilfesuchend zuwenden. Es handelt sich um eine Erkenntnis,
die uns immer wieder entschwindet. Wir versuchen, sie bestmöglich zu
halten, durch Festhalten an hilfreichen Formulierungen und Texten, durch
Lernen, auch Auswendiglernen, Meditieren. Das zunächst mechanische
Festhalten ist ein Notbehelf für mangelnde geistliche Präsenz. Diesen Sinn
hat auch das mechanische Festhalten an bestimmten Formulierungen und
Lebensformen in den kirchlichen Institutionen. Notbehelfe allerdings sind
keine Dauerlösungen. Deshalb hat man bald einmal leere Formen in der
Hand, die nicht mehr helfen. Das ist das typische Problem der Kirche
unserer Tage. Die Hohlheit der Formen institutionellen Festhaltens hängt
vermutlich damit zusammen, dass die festgehaltenen Texte nicht mehr
ehrlich und ernsthaft meditiert werden. Sie werden ehrlich und spielerisch
oder aber ernsthaft, jedoch klischiert und unehrlich meditiert. Eine
zentrale Aufgabe der Praktischen Theologie ist deshalb heute die Pflege der
Meditation. Meditation ist nicht nur Basis einer ordentlichen Predigt,
sondern auch eines ordentlichen Religionsunterrichts. Meditation schliesst
die Bemühung um rationale Klärung des rational Klärbaren nicht aus,
sondern ein. Te totum applica ad textum, rem totam applica ad te! (Johann
Albrecht Bengel).

Wer meditativ seinen Bezug zur Sache geklärt hat, für den sind die
technischen Fragen von Predigt und Unterricht nur noch von sekundärem
Gewicht. Kein Gottesdienst, kein Unterricht ohne Routine und Technik.
Worauf es aber ankommt, ist, ob einem die Hilfs- und Stützfunktion des
Institutionellen in bezug auf die Anfechtungen des gelebten Lebens
gegenwärtig bleibt. Dieses Problembewusstsein ist die kritische Funktion der



40 Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter fiir einen Einführungskurs

Praktischen Theologie, es fruchtbar zu machen, ihre konstruktive
Aufgabe.

IX. Hinweise zur wissenschaftlichen Arbeitstechnik

1. Wie geht man mit der wissenschaftlichen Literatur um? Man geht
davon aus, dass nicht jedes Buch dazu da ist, dass ich es lese, sondern dafür,
dass ich es im Bedarfsfall benutzen kann. Bücher und Zeitschriften benutzen

will gelernt sein. Zu Anfang des Studiums tut man gut daran, jeweils ein
Buch, das diesen Aufwand wert ist, aus jeder Hauptdisziplin von Anfang
bis Ende durchzulesen. Man braucht dazu einen weichen Bleistift, einen
Radiergummi, einen Bleistiftanspitzer und einen Haufen Zettel gleichen
Formats für die Notizen.

Zunächst macht man sich aus dem Inhaltsverzeichnis den Aufbau des
Buches klar. Man liest die Einleitung, um die wesentlichen Anliegen des

Autors zu hören. Man liest den Schluss, um zu sehen, worauf alles hinausläuft.

Dann kann man irgendwo in der Mitte lesen, wo das Problem
behandelt wird, das einen besonders interessiert oder wo man schon ein
eigenes Urteil hat. Dann liest man das Buch im ganzen. Man unterstreicht
und streicht am Rande an, aber nicht zu viel! Die Unterstreichungen helfen
zum schnellen Wiederauffinden von Stellen, auf die man noch einmal
zurückgreifen will. Wenn zuviel unterstrichen wird, verlieren die
Unterstreichungen ihren Orientierungswert. Ich muss beim Lesen immer beides
nebeneinander verfolgen: einerseits die Struktur des Textes, andererseits
mein eigenes Interesse. Oft ist es nützlich, sich grössere Abschnitte mit 1

und 2 und a) und b) am Rande zu untergliedern. Während der Lektüre
notiert man sich auf den beiliegenden Zetteln, ohne Papier zu sparen,
eigene Gedanken und Fragen. Unter anderem notiert man sich Stellenangaben

aus den Anmerkungen, denen man nachgehen möchte. Man geht
nicht jeder Stellenangabe nach; aber einigen muss man nachgehen, um die
Art der Textbenutzung des Autors kennenzulernen. Es ist nützlich, beim
Lesen von Stellen, die man unbedingt wiederfinden will, im Register
nachzuschauen, ob die Stelle dort unter einem geeigneten Stichwort
verzeichnet ist. Wenn dies nicht der Fall ist, trägt man bei dem betreffenden
Stichwort die Seitenzahl mit Bleistift nach oder fügt ein neues Stichwort
ein. Bei Büchern ohne Register (was bei wissenschaftlicher Literatur selten
ist) macht man sich selbst ein Register aufden freien letzten Seiten, indem
man zunächst das Alphabet im groben auf den freien Raum verteilt und
dann alphabetisch die aufkommenden Stichworte ungefähr an der richti-



Th. Bonhoeffer, Arbeitsblätter für einen Einfuhrungskurs 41

gen Stelle einträgt. Wenn man das Buch entsprechend durchgearbeitet hat,
geht man es zum Memorieren noch einmal durch.

So verfährt man mit Büchern, die einem selbst gehören. In öffentlichen
Bibliotheken ist das Unterstreichen eigentlich verboten. Wirklich gut
überlegtes und sparsames Unterstreichen mit weichem Bleistift in Büchern
öffentlicher Bibliotheken jedoch kann für den folgenden Benutzer sogar
eine willkommene Lesehilfe darstellen.

Wer ein paar Bücher in dieser Weise durchgearbeitet hat, wird im Laufe
der Zeit immer effizienter andere Bücher auch im Kurzverfahren benutzen
lernen. Das ist desto leichter, je besser man in einem Sachgebiet Bescheid
weiss.

Exzerpieren kostet sehr viel Zeit. Sein Wert ist dadurch eingeschränkt,
dass - gerade bei guten Büchern - der Gedankenablauf wesentlich ist, den
man durch das Exzerpieren gerade zerstört. Wenn man ein Buch auf
Nimmerwiedersehen aus der Hand geben muss, ist Exzerpieren manchmal
trotzdem nötig.

2. Eigene wissenschaftliche Arbeiten sind nach dem Prinzip der
Benutzerfreundlichkeit zu gestalten. Dazu gehört in allererster Linie der gepflegte
sprachliche Ausdruck. Es gilt, das, was man sagen möchte, so zu sagen, dass
dem Leser mit der geringsten Mühe klar wird, was man sagen wollte. Ferner
muss immer deutlich sein, ob es sich um eine eigene Meinung des Verfassers

oder um eine referierte Ansicht aus der Literatur handelt. Im letzteren
Fall ist dem Leser in brauchbarer Form anzugeben, auf welche Stelle man
sich bezieht. Im ersteren Fall muss die Begründung der fraglichen Behauptung

für den Leser sichtbar sein. Das Medium der Wissenschaft ist die
Diskussion. Eine schriftliche Darlegung muss von der Art sein, dass der
Leser damit weiterarbeiten kann. Dazu gehört eine ordentliche Bibliographie.

Wie eine solche aussieht, kann man in den meisten wissenschaftlichen

Büchern nachschauen. Bei wissenschaftlichen Behauptungen ist
immer die Diskussionslage wichtig, der sie entstammen. Das heisst: Es

muss nicht nur das Jahr der jeweils benutzten Textausgabe, sondern auch
das Jahr der ersten Veröffentlichung des betreffenden Textes angegeben
werden. So sind zum Beispiel in Sammelbänden oft ältere Zeitschriftenaufsätze

wieder abgedruckt. Hier muss das Jahr der Erscheinung des
Zeitschriftenaufsatzes angegeben werden. Diesbezügliche Quellenangaben
finden sich in aller Regel in den Sammelbänden selbst.

Thomas Bonhoeffer, Bochum


	Arbeitsblätter für einen Einführungskurs

