
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Kasualpraxis und Wissenschaftskrise

Autor: Bohren, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18

Kasualpraxis und Wissenschaftskrise

i

Man ehrt einen Kollegen, indem man ihm entspricht oder widerspricht.
Allzu lange schon schulde ich Walter Neidhart eine Antwort auf seinen
Aufsatz «Die Rolle des Pfarrers beim Begräbnis» (Wort und Gemeinde.
Festschrift für E. Thurneysen, 1968, 226ff.), der eine Wende in der
Beurteilung der Kasualpraxis einläutete. Dieser Aufsatz stand mir beim
Verfassen der Ansprache vor Augen, die im Rahmen der Festwoche zur
600-Jahr-Feier der Universität am 14.10. 1986 gehalten wurde, dergestalt,
dass der Pfarrer als «Zeremonienmeister» nolens volens eine bügerliche
Religion pflegt, wobei ihn die Gesellschaft «mit einem Gehalt in der Höhe
eines Oberlehrers und mit einer Amtswohnung, die dem Status der Wohnung

eines Prokuristen entspricht» (231), entschädigt.
Es ist m.E. unnötig, darauf zu verweisen, dass Wissenschaftskrise und

Kasualpraxis beide dieselbe Wurzel haben, nämlich die Privatisierung der
Religion: Das Zeremoniell am Grab befasst sich mit dem Fall; für dieses ist
die Frage, was Gott denkt, kaum noch ein Problem.

Die theologischen Wahrheiten, die das Zeremoniell bewahrt, bekommen

dann allzu leicht den Charakter des Fiktiven - analog der
wissenschaftlichen Rationalität inmitten einer irrsinnig gewordenen Welt - vor
allem dann, wenn dieses Zeremoniell durch die Beteiligung des Amtsträgers

in seiner Bedeutung unterstrichen wird. Die Reformation war in dieser
Beziehung nüchterner. So schreibt Neidhart mit Recht: «Prozession,
Gesang und Geläute gehören zur Ehre, die man einem Verstorbenen
erweist, nicht aber ohne weiteres Wortverkündigung und Präsenz des

Pfarrers» (228).
Im «Berner Synodus von 1532», der ja eine Pastoraltheologie darstellt,

kommt die Beerdigung nicht in den Blick (vgl. die Edition hg. v. G. Locher,
1984). Der Krankenbesuch wird besprochen, die Frage des Todesfalles
aber nicht bedacht. Da hat es der Pfarrer offenbar nicht nötig, auch am
Grabe Macht auszuüben und sei es als «Zeremonienmeister».

Warum gilt heute als selbstverständlich, was zur Zeit der Reformation
gerade keine Selbstverständlichkeit war? Was bedeutet es, dass heute der
Pfarrer, der nicht mehr als Organ der Obrigkeit agiert, nun seine Macht auf
die Situation am Grab ausdehnt? Welches Mass und welche Art an Kleri-



R. Bohren, Kasualpraxis und Wissenschaftskrise 19

kalisierung entsteht, wenn das Grab zu einer der wichtigsten Stätten
Pastoralen Wirkens wird? - Mit der Ausdünnung der Gemeinden und der
schwindenden Bedeutung des Pfarrers in der Öffentlichkeit wurde das

Grab zu einem Réduit pastoralen Handelns, das nun in der Theorie seine

Rechtfertigung fand.
Wie es zum Wesen der Wissenschaftskrise gehört, dass die Macht des

Wissens sich unheilvoll auswirkt, so zum Wesen der Kasualpraxis, dass

hier die klerikale Macht ins Unheil pervertiert.

Um diese These zu erläutern, ziehe ich Dietrich Rösslers Konzept (vgl. Grundriss der
Praktischen Theologie, 1986) heran, um einerseits ein Beispiel der grossen Wirkung von
Walter Neidharts Aufsatz zu nennen und andererseits mit diesem Beispiel gegen den Jubilar
meinen Widerspruch anzumelden, indem ich die genannten Konzepte zu reformatorischer

Theologie in Beziehung setze.

Im Vordergrund des Interesses steht bei Rössler der Einzelne als Anlass der Amtshandlung.
Die Frage nach der Person Jesu Christi, nach seinem Königtum und Priestertum und nach
dem, was er in jedem Fall bedeutet, wird damit in den Hintergrund geschoben.

So bemerkt Calvin zu Jes 33,17: «Wo Christi Königtum und Priestertum zu sehen sind, da
ist zweifellos Kirche, wo er aber nicht als König und Priester anerkannt wird, da ist nichts
anderes als das Chaos.» Und das sieht er in der Kirche Roms, die gerade den Ritus glänzend
handhabt. Calvin wendet ein, man verstecke sich hier hinter Christi Namen. Das aber muss
nolens volens am Grab geschehen, wenn der Pfarrer sich als Zeremonienmeister versteht und
wenn «die Bewältigung der Ubergänge im Lebenszyklus» (Rössler, 204) im Vordergrund des

Interesses steht. «Christi Königtum und Priestertum» wird damit nur allzu leicht zum
Dekor.

Calvin sieht den Grundunterschied zwischen der falschen und der wahren Kirche darin,
dass in «das Bollwerk der Religion die Lüge eingebrochen, die Hauptsumme der notwendigen
Lehre verkehrt worden und die Übung der Sakramente zusammengestürzt ist». Er meint, da
ergebe «sich ganz gewiss der Untergang der Kirche, genau wie es um das Leben eines Menschen
geschehen ist, wenn man ihm die Kehle durchbohrt oder das Herz tödlich verwundet hat»
(Institutio IV, 2,1).

Haben die Amtshandlungen «eine kaum zu überschätzende Bedeutung für die Bewältigung

der Übergänge im Lebenszyklus», darf die Kirche nach Rössler von den Steuerzahlern
kein bestimmtes Mitgliedsverhalten verlangen (204). Damit rechtfertigt die Kasualpraxis
ein Verhalten, das beispielsweise den Brauch des Nachtmahles erübrigt. Der wahren Kirche
als dem Leib Christi wird damit die Kehle durchgeschnitten, und der Pfarrer kann es den
Leuten recht machen. Er redet denn auch dementsprechend. Eine Analyse von Grabreden
könnte mit Leichtigkeit zeigen, wie sehr die Lüge in das «Bollwerk der Religion» eingebrochen

ist.

Die 600-Jahr-Feier der Universität Heidelberg stellte auch eine Art «rite
du passage» dar, ein Zeremoniell des Übergangs. «Aus Tradition in die
Zukunft» hiess die Devise und deutete auf einen Übergangsritus der Alma
Mater. Was tun? Die folgende Andacht war mein Versuch, auf den Kasus
einzugehen.



20 R. Bohren, Kasualpraxis und Wissenschaftskrise

II

«Wie tiefsind deine Gedanken!» (Ps 92,6)
Liebe Festgemeinde,
ein halber Psalmvers, fünf Worte: 600 Jahre aber reichen nicht aus, um

diese fünf Worte auszuloten, und eine ganze Universität wird kaum in der
Lage sein, diesen halben Psalmvers auszuschöpfen: «Wie tief sind deine
Gedanken!»

Was erstaunlich ist und nicht auszudenken, muss ins Gleichnis gefasst,
ins Bild gebracht werden: Als ich noch ein kleiner Junge war, führte mich
mein Vater eines Tages aufder Alp Nodhalten an einen Bergschrund. Der
Vater Hess den Buben einen Stein auflesen und in den Abgrund werfen.
Dann standen wir Hand in Hand und lauschten. Aus dem Innern der Erde
kam ein Echo vom Aufprall des Steins... dann noch eins... und noch
eins... immer schwächer... noch eins... kam das Echo, das anzeigte, der
Stein fällt immer noch: «Wie tief sind deine Gedanken!»

Nichts, was ist, kann sein ohne einen Gedanken Gottes. Nichts, was
geschieht, passiert aus göttlicher Gedankenlosigkeit. Wissenschaft gibt es

nur, weil Gott sich Gedanken gemacht hat und macht. Müht man sich im
Haus der Wissenschaft um Wahrheit, muss der Forscher im Suchen nach
Wahrheit einen Ton aus der Tiefe hören und die Wissenschaftler müssen
gleichsam Hand in Hand am Bergschrund stehen und lauschen aufdas, was
aus der Tiefe tönt. Jeder Wissenschaft fehlt die letzte Wahrheit, wenn sie

nicht das zu denken vermag, was der Schöpfer und Erlöser für ihr Gebiet
gedacht hat und denkt. Jeder Wissenschaft eignet nur die halbe Wahrheit,
solange sie das Echo aus derTiefe überhört.

Es braucht viel «Weisheit, die sich bescheidet» (H.-G. Gadamer), um
einzudringen in die Gedanken des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes und im Sichtbaren das Unsichtbare zu entdecken. - So ist mir die
Krise der Wissenschaft am letzten Sonntag neu vor Augen gestellt worden:
Am Morgen in Heidelberg das Referat von der Geburt der modernen
Wissenschaft und ihrer Rationalität (H.-G. Gadamer sprach über das

Thema «Zwischen Aufklärung und Romantik - Heidelberg und die Geburt
der modernen Wissenschaft»), am Abend aus Reykjavik der Hinweis auf
die Irrationalität ihrer Auswirkung auf die Politik. Da wurde deutlich:
Solange das Haus der Wissenschaft in einem Areal von Narrenhäusern
steht, solange haftet ihrer Rationalität etwas Fiktives an. Dieses Fiktive
aber wird nur überwunden, wenn die Wissenschaft in ein neues Fragen und
Staunen kommt, so wie der Mann des 92. Psalms ins Fragen und Staunen
kam: «Wie tief sind deine Gedanken!»



R. Bohren, Kasualpraxis und Wissenschaftskrise 21

Novalis schrieb in einem Fragment: «Eine Wissenschaft gewinnt durch
Fressen - durch Assimilieren anderer Wissenschaften...». - Wir Theologen

sind anerkanntermassen gefrässig, und vielleicht haben wir uns seit der
Aufklärung an anderen Wissenschaften überfressen. Darum wirkt die
Theologie heute nicht gerade attraktiv. Ihr wird eine Fastenkur gut tun,
damit sie in die Lage kommt zu sagen, was Gott heute denkt. Die anderen
Wissenschaften sind seit der Aufklärung theologisch unterernährt. Sie

werden nur darin ihre Krise überwinden, dass sie in ihrer Spitze zur
Theologie werden, also Theologie assimilieren, so dass die Forscher anfangen,

Hand in Hand zu staunen wie ein Kind, das aufein neues Echo wartet.
Nur durch ein neues Fragen werden die Wissenschaften ihre Krise
überwinden, durch ein Fragen und Staunen im göttlichen Horizont: «Wie tief
sind deine Gedanken!»

RudolfBohren, Heidelberg


	Kasualpraxis und Wissenschaftskrise

