
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 43 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Gemeindepraxis in der offenen Volkskirche als konziliare Realisierung
der Freiheit

Autor: Bäumler, Christof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

Gemeindepraxis in der offenen Volkskirche
als konziliare Realisierung der Freiheit*

Vorbemerkung
Wie viel ich der freundschaftlichen Begleitung durch Walter Neidhart
verdanke, das lässt sich durch einen Aufsatz nicht hinreichend ausdrücken.
Theologisch verdanke ich ihm u. a. den Anstoss, über die Volkskirche neu
nachzudenken. Konkreter Anlass dazu war sein 1964 erschienenes Buch
«Konfirmandenunterricht in der Volkskirche», aufdas ich mich in dem von
mir 1965 herausgegebenen Band «Treffpunkt Gemeinde. Jugend im
Gemeindeaufbau», München 1965, zustimmend bezog (S.84 Anm.68).

Einleitung

Das Thema «Gemeindeaufbau» hat gegenwärtig Konjunktur1. Die
Gründe dafür sind vielfältig. Im Vordergrund steht die Erfahrung, die
Hans-Otto Wölber anlässlich einer Rezension der ersten EKD-Umfrage
zur Kirchenmitgliedschaft2 auf die Formel «Das allmähliche Ende der
Volkskirche»3 brachte. Der Schrumpfungsprozess des volkskirchlichen
Bestandes scheint sich in der EKD zu beschleunigen. Eine Studie des

Kirchenamtes der EKD, im Dez. 1985 unter dem Titel «Strukturbedingungen
der Kirche auf längere Sicht» abgeschlossen4, wurde allgemein erst

zugänglich, nachdem die Presse bereits ihre Ergebnisse kommentierte.5

* Der Begriff «Gemeindepraxis» wird hier dem Begriff «Gemeindeaufbau» vorgezogen,
weil dieser nicht nur auf die innergemeindlichen Dimensionen begrenzt erscheint, sondern
auch die Vorstellung mit sich führt, er könne durch geeignete Programme zu einem definitiven
Abschluss gebracht werden. Demgegenüber ist «Gemeindepraxis» als prinzipiell unabschliess-
barer Prozess zu begreifen, bei dem Innen- und Aussenaspekt notwendig miteinander verbunden

sind.
1 H. Lindner, Programme - Strategien - Visionen. Eine Analyse neuer Gemeindeaufbaukonzepte,

PTh 75 (1986) 210-229.
2H.Hild (Hg.), Wie stabil ist die Kirche? Bestand und Erneuerung, Gelnhausen-Berlin

1974.
3 H.-O. Wölber, Das allmähliche Ende der Volkskirche. Vermutungen anlässlich einer

Umfrage, EK 7 (1974) 397-400.
4 Kirchenamt der EKD, Strukturbedingungen der Kirche auf längere Sicht, Hannover

1985.
5 Z. B. G. Mack, Der unaufhaltsame Schrumpfprozess. Die jüngsten Zahlen beweisen: Die

Evangelischen werden im Land Luthers zur Minderheit, DIE ZEIT, Nr. 24 vom 6. Juni 1986,
63.

V



8 Ch. Bäumler

Um diesem unaufhaltsamen Schrumpfungsprozess wirksam zu begegnen,

wird das Instrumentarium des Gemeindeaufbaus eingesetzt. Die
VELKD proklamierte eine «missionarische Doppelstrategie»6 und schuf
zu ihrer Durchführung das Gemeindekolleg in der Theologischen Akademie

in Celle, das am Michaelistag, am 29. September 1986 mit seiner
regelmässigen Kursarbeit begann. Die Projektbeschreibung dieser Kurse
liegt bereits vor.7

Abgesehen von der bemerkenswert militärische Sprache stellt sich die
Frage, ob eine solche Programmatik nicht möglicherweise zu kurzatmig
bleibt. Werden solchermassen nämlich bestimmte Programme der
«überschaubaren» 8 bzw. der «missionarischen»9 Gemeinde in der Praxis
verwirklicht, dann tritt nicht nur eine Folge ein, die Trutz Rendtorff so
beschrieben hat:

«Programme zur Reform der Kirche laufen allemal auf eine Spezialisierung kirchlichen
Handelns hinaus, die mit der intensiven Privilegierung besonderer Aktivitäten, seien sie nun
gesellschafts-politischer oder liturgisch-sakramentaler Natur, zugleich weite Bereiche der
wirklichen Kirche und ihres Lebens abblenden oder gar nicht mehr gelten lassen. Die
Vorstellungen von der Kirche werden so eng gefasst, dass die Frage entsteht, wessen Kirche das
ist.»10

Darüber hinaus werden die genannten Konzepte des Gemeindeaufbaus
auch nicht der Forderung gerecht, die Gemeindeglieder als verantwortliche
Subjekte ihrer eigenen Praxis zu begreifen11 und nicht als Adressaten eines

von anderen für sie gefertigten Programms.
Ein gangbarer Weg aus diesem Dilemma ist nach meiner Sicht zu finden

und zu begehen, wenn Gemeindeaufbau in der offenen Volkskirche als

6 VELKD, Zur Entwicklung von Kirchenmitgliedschaft. Aspekte einer missionarischen
Doppelstrategie, Hannover 1983.

7 K. Lorenz/H. Reiler (Hg.), Alternative Glauben. Missionarische Arbeitsformen in der
Volkskirche heute, Gütersloh 1985.

8 F.Schwarz, «Überschaubare Gemeinde», I Grundlegendes, Gladbeck '1979, 21980;
F. Schwarz/Chr. A. Schwarz, Theologie des Gemeindeaufbaus. Ein Versuch, Neukirchen-
Vluyn '1984, 21985.

9 M. Seitz, Erneuerung der Gemeinde. Gemeindeaufbau und Spiritualität, Göttingen
1985.

10 T. Rendtorff, Erwartungen an die Volkskirche. Anmerkungen zu einer aktuellen Diskussion,

EK 9 (1976) 16-18, Zitat 17.
11 J. Moltmann, Offene Kirche durch Doppelstrategie? Die Krise der Volkskirche als

Chance der Gemeinde, EK 9 (1976) 82-85.

J



Gemeindepraxis in der offenen Volkskirche als konziliare Realisierung der Freiheit 9

konziliare Realisierung der Freiheit verstanden und praktiziert wird.
Bevor ich erläutere, wie diese Formel gemeint ist, werde ich mich zunächst
mit der Herausforderung volkskirchlicher Gemeindepraxis durch die
«Geistliche Gemeindeerneuerung» befassen und dann einige Bemerkungen

zur Problemgeschichte des Gemeindeaufbaus machen.

I. «Geistliche Gemeindeerneuerung» - eine überzeugende Antwort auf
die «Erosion» der Volkskirche?

Manche Gemeindepfarrerinnen und Gemeindepfarrer sind einerseits
beunruhigt durch den Schrumpfungsprozess der Volkskirche, andererseits
fasziniert durch charismatische Aufbrüche, die der Bewegung der «Geistlichen

Gemeindeerneuerung» zuzurechnen sind. Nach Wolfram Kopfer-
mann12, der den Koordinierungsausschuss der Geistlichen Gemeindeerneuerung

in der EKD leitet, steht im Zentrum dieses Aufbruchs eine neue
Umkehrerfahrung: Menschen geben ihr Leben an Jesus Christus zurück
und empfangen die Gnade der Rechtfertigung und die Kraft der Erneuerung.

Die Gottesdienste sind durch die Freude am Wort Gottes und durch
den Lobpreis geprägt. Vielfältige Gnadengaben, darunter geistliche
Krankenheilung, Prophétie und Glossolalie werden neu entdeckt und im Dienst
angewendet. Die Bereitschaft zum Glaubenszeugnis wird geweckt, die
Kluft zwischen Sonntag und Werktag beginnt sich zu schliessen und statt
lähmender Resignation «vermitteln erneuerte Christen die Zuversicht,
dass Gott sich auch in einer veränderten Welt durchsetzen wird.»13

Ende 1985 wurde die Arbeitsgemeinschaft für Gemeindeaufbau
(AGGA) gegründet. «In ihr haben sich die Gemeindewachstums-Bewe-

gung um die Zeitschrift Gemeindewachstum, die Geistliche Gemeindeerneuerung

und der Kreis Herne zusammengeschlossen (Gemeindewachstum

24/1986, 17f.) Sie ist als Sammlungsbewegung ähnlicher Ansätze von
Gemeindekonzepten gedacht. Ziel ist die flächendeckende Versorgung der
Bundesrepublik mit Arbeitskreisen.»14

12 W. Kopfermann, Charismatische Gemeindeerneuerung. Eine Zwischenbilanz. Reihe:
Charisma und Kirche, Hochheim 1981.

13 G. Mäder, Charismatisch ist nicht gleich charismatisch. Beurteilungskriterien und
Entscheidungshilfen, Nachrichten der Evang.Luth. Kirche in Bayern 40 (1985) Nr. 5, 1.

Märzausgabe, 84-89. Vgl. auch Themenheft Nr. 2 von: Unser Auftrag. Zeitschrift für Mitarbeiter in
der Kirche: «Neuer Geist in alten Kirchen».

14 H.Lindner, a.a.O. 221.



10 Ch. Bäumler

Faszination und Beunruhigung von Gemeindegliedern, Pfarrerinnen
und Pfarrern durch Erfahrungen mit der «Geistlichen Gemeindeerneuerung»

war für den bayerischen Landesbischof Johannes Hanselmann
Anlass, im Februar 1986 seinen Brief an die Gemeinde in der Passionszeit
diesem Thema zu widmen.15 Er möchte in diesem Brief den Versuch
unternehmen, «unbegründete Ängste abzubauen, zur geistlichen
Gemeindeerneuerung Mut zu machen und unbiblischen und ungesunden
Erscheinungsformen die Grenzen zu weisen.»

Wenn die Mitbrüder und Mitschwestern der der Kirche nahestehenden
Geistlichen Gemeindeerneuerung, die von den Pfingstgemeinschaften zu
unterscheiden seien, auf das Wirken des Heiligen Geistes verweisen, so
hätten sie die Bibel auf ihrer Seite. Es falle auf, dass vor allem in unserem
Jahrhundert die Lehre vom Heiligen Geist in den Hintergrund gedrängt
wurde. Er könne «dieses bedauerliche und sicher nicht zufällige Defizit» in
diesem Brief nicht auffüllen. Martin Luthers Auslegung des 3. Artikels aus
dem Kleinen Katechismus wird im vollem Wortlaut abgedruckt mit der
Anregung an die Leser, «diese Worte zu bedenken, sie sich neu einzuprägen
und in sich zu bewegen.» Die Gaben des Heiligen Geistes bewirken «ganz
und gar Glaube, Heiligung und Vollendung.» Sie seien unverdiente
Geschenke des Dreieinigen Gottes. Die folgenden Anliegen der Geistlichen
Gemeindeerneuerung meint der Landesbischof verstanden zu haben:
1. «Den Geist dämpfet nicht» (IThess 5,19).
2. «Rechnet mit dem Reichtum der geistlichen Gaben», unterschätzt nicht

die Unauffälligen, überschätzt nicht die Auffälligen.
3. Entdeckt die Taufe neu.
4. Sucht verbindliche Gemeinschaft in der Gemeinschaft der Heiligen.
5. Stellt die Gottesdienste in den Mittelpunkt, pflegt die Sinnenhaftigkeit

alter und neuer Liturgie und lasst Raum für Spontaneität und Herzlichkeit.

6. Rechnet mit den verschiedenen Gaben aller Glaubenden.
7. Achtet die Macht der Sünde nicht gering.
Erkenne sich die Geistliche Gemeindeerneuerung hier wieder, dann sei sie

mit dem Landesbischof eines Geistes Kind.
In einem zweiten Durchgang rät der Landesbischof unter Berufung auf

IThess 5,21 («Prüft aber alles und das Gute behaltet»), die Anliegen der

15 Der Landesbischof der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern, Brief an die
Gemeinden, München, Im Februar 1986. Die folgenden Zitate aus diesem Brief.



Gemeindepraxis in der offenen Volkskirche als konziliare Realisierung der Freiheit 11

Geistlichen Gemeindeerneuerung so aufzunehmen, dass zugleich abgewiesen

wird, was solcher Prüfung nicht standhält. Letzteres gilt ausdrücklich
für die Forderung der Wiedertaufe, die Gottes einmaligem Angebot Hohn
spreche. Das Sprachengebet (Glossolalie) habe da seinen Platz, wo es

erklärt und ausgelegt wird und wo die Bereitschaft besteht, sich der Prüfung
durch den Gemeindeleiter zu stellen. Die geistliche Gemeinschaft sei

notwendig für das Leben der Gemeinde, sie müsse aber auch bereit sein,
«sich dem Amt der Einheit und Gemeindeleitung, das der Pfarrer durch die
Ordination und Installation innehat, zu unterstellen.»

Aus dem Brief des Landesbischofs ist zu erkennen, wie ein Organ der
Kirchenleitung einer Landeskirche auf die genannten Irritationen und
Faszinationen reagiert. Besonders die folgenden Elemente seines Briefes an
die Gemeinde sind bemerkenswert: Einmal fällt auf, dass einerseits eine
Unterscheidung zwischen «Pfingstgruppen» und «Geistlicher
Gemeindeerneuerung» gemacht wird und andererseits doch zwischen beiden gewisse
Verbindungslinien gezogen werden. Wird den ersten eine Absage erteilt, so
wird der «Geistlichen Gemeindeerneuerung» eine Reihe von Vorzügen
zugesprochen, die bei den volkskirchlichen Gemeinden meist fehlen oder
doch verdeckt sind. Volkskirchliche Gemeinden könnten sich folglich von
der «Geistlichen Gemeindeerneuerung» anregen lassen, wenn sie sich für
deren Anliegen öffnen.

Sodann notiert der Bischof, dass das Phänomen der «Geistlichen
Gemeindeerneuerung» nur im Kontext der Pneumatologie theologisch
beurteilt werden könne. Anstelle eines eigenen, wie immer skizzenhaften
und ansatzweisen Versuches erfolgt hier lediglich der Rückbezug auf den
Kleinen Katechismus von Martin Luther.

Schliesslich wird festgestellt, dass für die Klärung strittiger Fragen, die
bei einer Begegnung zwischen volkskirchlichen Gemeinden und der
«Geistlichen Gemeindeerneuerung» entstehen, das geordnete Amt zuständig

ist.
Weder wird damit gerechnet, dass die von der «Geistlichen

Gemeindeerneuerung» bewegten Christen auch von den Mitgliedern volkskirchlicher
Gemeinden lernen könnten16, noch wird diesen und ihren gewählten
Vertretern ein eigenes Urteil zugemutet und zugetraut. Die verständliche
Sorge des Landesbischofs, angesichts der prekären kirchlichen Lage die
vermeintlich sprudelnde Quelle der «Geistlichen Gemeindeerneuerung»

16 Darauf weist H.Lindner, a.a.O. 220, mit Recht hin.



12 Ch. Bäumler

unter Berufung auf Tradition und kirchliches Amt so in die Kanäle der
Landeskirche zu leiten, dass es dabei zu keinen Dammbruch kommt, ist
offenbar grösser als die an zentraler Stelle notierte Erkenntnis, eine Theologie

des Heiligen Geistes könnte der Reflexion der Gemeindepraxis
förderlich sein.

II. «Volkskirche» und «Gemeindeaufbau» als Krisensignale

Aus der Problemgeschichte der Begriffe «Volkskirche» und
«Gemeindeaufbau» lässt sich erkennen, dass beide Begriffe Krisen signalisieren. So

hat z. B. Friedrich Schleiermacher 1822 gegenüber dem obrigkeitlich
verwalteten Christentum der Preussischen Union eine Bekenntnis- und
Kultusfreiheit gewährende Volkskirche mit einer synodalen Verfassung
gefordert.17

Der Begriff «Gemeindeaufbau»18 ist durch den Dresdner Pfarrer Emil
Sülze 1891 in die neuere praktisch-theologische Diskussion eingeführt
worden.19 Er stand vor der Aufgabe, die 60.000 Mitglieder umfassende
Gemeinde von Dresden-Neustadt zu strukturieren. Dazu wollte er die
Gemeinde in Vereine umwandeln, «deren Mitglieder sich kennen und
lieben und ihre Liebe einander durch die Tat, vor allem durch ernste
theologische Arbeit beweisen.»20

Während die «Seelsorgegemeinde» für das Gemeindeverständnis der
liberalen Theologie massgebend wurde, entwickelte sich aus der Sicht einer
an den reformatorischen Bekenntnissen orientierten Theologie das Konzept

der «Wortgemeinde». Mit Recht vertritt Christian Möller die Ansicht,
diese beiden Schlagworte seien Ausdruck einer unechten Alternative. Es

komme darauf an, «dass Wort und Seelsorge in der Gemeinde zusammenfinden

und sich gegenseitig fördern.»21

"N.Mette, Volkskirche. Eine Problemanzeige, in: StdZ 195 (1977) 191-205, Zitat 192.
18 Chr. Bäumler, Gemeindeaufbau, in: F. Klostermann/R. Zerfass (Hg.), Praktische Theologie

heute, München/Mainz 1974, 417-430.
19 E. Sülze, Die evangelische Gemeinde, Gotha 1891, Leipzig 21912.

20E.Sülze, a.a.O. 196.
21 Chr. Möller, Gemeinde I, TRE 12,324,52. Obwohl sich in diesem Artikel einige zutreffende

Hinweise zum Gemeindeaufbau finden, fehlt in der TRE leider ein eigener Beitrag zu
diesem Stichwort. Auch im Register des Bandes findet es sich nicht.



Gemeindepraxis in der offenen Volkskirche als konziliare Realisierung der Freiheit 13

Die Begriffe «Volkskirche» und «Gemeindeaufbau» wurden demnach
in die neuere theologische Diskussion eingeführt, weil bestimmte Phänomene

als problematisch erfahren wurden.
Der Begriff «Volkskirche» tritt häufig normativ-programmatisch auf.

Die Varianten der normativ-pragmatischen Verwendung des Begriffes
«Volkskirche» reichen von Schleiermachers Forderung nach einer synodal
verfassten Volkskirche über Johann Hinrich Wichern's «Kirche für das

Volk» und die Volkskirchenideologie der Deutschen Christen bis hin zu
einer «Kirche des Volkes», die neuerdings unter Berufung aufdie Situation
in Lateinamerika einer Konzeption der Betreuungskirche entgegengesetzt
wird, in der das Volk zum Objekt gemacht wird.

Dementsprechend wird auch der Begriff «Gemeindeaufbau» auf den
normativ-programmatischen Begriff«Volkskirche» so bezogen, dass er das
Instrumentarium bezeichnet, mit dessen Hilfe die mit dem Begriff «Volkskirche»

jeweils verbundenen unterschiedlichen normativen Programme
realisiert werden sollen. Wenn diese Programme teilweise auch eine
Alternative zur Volkskirche im Auge haben, so sind sie doch immer von den

Bedingungen der Volkskirche zugleich abhängig. Da mit den unterschiedlichen

Fassungen des Begriffes Volkskirche auch immer verschiedene
theologische Positionen verbunden sind, verstellt möglicherweise die
Fixierung auf die jeweiligen anderen theologischen Positionen den Blick
auf die Realität der Volkskirche.

Aus dieser Realitätsblindheit wird die Praktische Theologie zur
empirischen Wahrnehmung des mit dem Begriff «Volkskirche» gemeinten
Sachverhalts befreit, wenn sie dem Definitionsvorschlag von Walter Neidhart

folgt:
«Volkskirche ist ein soziales System der christlichen Religion, bei dem

gewisse religiös-christliche Praktiken und gewisse christliche Glaubensauffassungen

mit den Normen der Mehrheit der Bevölkerung des betreffenden
Gebietes übereinstimmen.»22

Kommt auf diese Weise die Wirklichkeit der Volkskirche in den Blick,
so ist damit der theologische Streit um ihre Wahrheit noch keineswegs
entschieden. Er wird dann aber auf eine Weise geführt werden, bei der die
Wirklichkeit der Volkskirche nicht aus dem Blick verloren wird.

Unter soziologischem Blickwinkel kann dem Urteil von Wolf-Dieter
Marsch zugestimmt werden, nach dem sich die «Volkskirche» keinem der

22 W. Neidhart, Das Dilemma der Volkskirche, in: Schweizerischer Verein für freies

Christentum, Volkskirche, Herisau 1979, 25-37, Zitat 26.



14 Ch. Bäumler

von Ernst Troeltsch herausgearbeiteten Idealtypen: «Kirche», «Sekte» und
«Bewegung» eindeutig zuordnen lässt, jedoch Elemente aller drei Typen
enthält.23

Wenn die plausible Annahme von Dietrich Rössler zutrifft, dass

theologische Positionen immer auch Ausdruck einer bestimmten christlichen
Gruppe sind24, dann lässt sich die komplexe Wirklichkeit der Yolkskirche
aus der Sicht einer bestimmten theologischen Position nicht zutreffend
theologisch interpretieren. Vielmehr gilt: «Positionelle Theologien treten
zueinander in Konkurenz. Jeder erstrebt die Vorherrschaft in der Definition

des offiziellen Selbstbewusstseins einer Volkskirche.»25
Auch jedes Konzept des Gemeindeaufbaus, mit dessen Hilfe eine

bestimmte Sicht der Volkskirche realisiert werden soll, ist mit einer
bestimmten theologischen Position verbunden. Das ist nicht immer klar zu
erkennen. So berufen sich z.B. die Initiatoren des Herner Programms der
«überschaubaren Gemeinde»26 auf Helmut Gollwitzer, Emil Brunner,
Hans Joachim Kraus und Jürgen Moltmann, sind jedoch noch viel stärker
einer pietistischen Tradition verpflichtet, die zwar die genannten Theologen

ebenfalls beeinflusst, jedoch nicht bestimmt. Der Gedanke von der
ecclesiola in ecclesia wird stellenweise in eine Negation der volkskirchlichen

Institution hinein ausgezogen.
Manfred Seitz und seine Mitarbeiter stehen theologisch im Kontext der

lutherischen Theologie Erlanger Provenienz.27
In der theologischen Tradition der Bekennenden Kirche ist der ganz an

Dietrich Bonhoeffer orientierte Entwurf von Reiner Strunk zu begreifen.28

In dem Konkurrenzkampf der theologischen Positionen, die sich in die
Praxis des Gemeindeaufbaus hinein auswirken, entdeckt Walter Neidhart
unter Berufung auf Dietrich Rössler auch die Möglichkeit, dass die
wechselseitige Relativierung der theologischen Positionen neue Zugänge zur
Wahrheit erschliessen könnte:

23 W. D. Marsch, Kirche, in: G. Otto (Hg.), Praktisch-theologisches Handbuch, Hamburg
21975, 340-361, bes. 356 f.

24 D. Rössler, Positionelle und kritische Theologie, ZThK 67 (1970) 215-231.
25 W.Neidhart, a.a.O. 25.
26 Vgl. A. 8.
27 Vgl. A. 9.
28 R.Strunk, Vertrauen. Grundzüge einer Theologie des Gemeindeaufbaus, Stuttgart

1985.



Gemeindepraxis in der offenen Volkskirche als konziliare Realisierung der Freiheit 15

«Wenn die Relativierung der eigenen Position nicht nur bei mir, sondern auch bei anderen
Theologen und bei solchen von verschiedenen Positionen erfolgte, würde dies dazu führen,
dass ich immer damit rechne, dass mein theologischer Antipode der Wahrheit Gottes näher
steht als ich und dass er auch bei mir dasselbe annimmt.»29

III. Konziliare Realisierung der Freiheit

Es wäre nichts gewonnen, wenn an die Stelle eines eigensinnigen
Konkurrenzkampfes unterschiedlicher theologischer Positionen und praktischer

Konzepte der Gemeindepraxis ein «Markt der Möglichkeiten» träte,
auf dem nach dem Prinzip von Angebot und Nachfrage gehandelt wird.
Denn dabei ginge es lediglich um eine an die Realität der kapitalistischen
Tauschgesellschaft angepasste Variante des von Walter Neidhart mit Recht
beklagten Konkurrenzkampfes in Theologie und Kirche. Der Zugang zur
Wahrheit Gottes wird vielmehr erschlossen durch die wechselseitige
Anerkennung der Menschen, die von dieser Wahrheit Gottes erfasst sind und
deshalb nach ihr suchen. Eine theologische Überwindung positioneller
Theologie scheint mir nur auf dem Wege einer trinitarischen Theologie
möglich zu sein.30 Dabei wäre freilich darauf zu achten, dass sich eine
solche meta-positionelle Theologie nicht ihrerseits als Über-Position
aufbaut. Eine trinitarische theologische Theorie vermag die positioneile Theologie

nicht aufzuheben, überführt sie jedoch in den Zustand ihrer Bewusst-
heit und schafft solchermassen die Bedingung der Möglichkeit für eine
theologische Auseinandersetzung, die nicht dem Gesetz unmittelbarer
Selbstbehauptung zu folgen gezwungen ist, ohne doch den Anspruch der
Wahrheit Gottes relativieren zu wollen.

Ein solches Strukturmodell der Theologie entspräche einer konziliaren
Praxis der Kirche. Mit Herbert Lindner31 sehe ich in diesem aus der
ökumenischen Diskussion aufgenommenen Gedanken eine Hoffnung für
die Volkskirche. Damit er tragfähig wird, sollte er inhaltlich noch genauer
bestimmt werden.

29 W.Neidhart, a.a.O. 36.
30 F. Wagner, Christologie als exemplarische Theorie des Selbstbewusstseins, in: T. Rend-

torff (Hg.), Die Realisierung der Freiheit, Gütersloh 1975, 135-167; vgl.ders., Systematischtheologische

und sozialethische Erwägungen zu Frieden und Gewalt, in: Chr. Bäumler/G. Läm-
mermann/ders./A. Walter, Friedenserziehung als Problem von Theologie und Religionspädagogik,

München 1981, 53-121.
31 H.Lindner, a.a.O. 225 ff.



16 Ch. Bäumler

Das geschieht durch die Aufnahme des von Johannes Hanselmann
angedeuteten Versuches, den theologischen Begründungszusammenhang
der Gemeindepraxis in der Pneumatologie zu verankern. In seinem noch
zu wenig beachteten Buch «Der heilige und der unheilige Geist» sieht
Wilhelm Dantine in dem Begriff «Freiheit» das zentrale Stichwort.32

«Das synoptische, johanneische und paulinische Kerygma treffen sich im Freiheitsmotiv
als entscheidender Qualifikation. Dem widerspricht auch keine neutestamentliche Schrift
einschliesslich des Jakobusbriefes. Alles menschliche Nachdenken, das über eine rein historische

Einordnung der Person Jesu von Nazareth in die allgemeine Menschheitsgeschichte
hinausgeht und dieser eine wie immer geachtete Bedeutung für die verstehende und handelnde
Existenz von heute und morgen zuspricht, stösst auf die Befreiungsmacht, die von ihm
ausgeht.»33

Dantine begreift die christliche Gemeinde als Instrument des Geistes
der Freiheit.34 Beim Durchgang durch die gegenwärtig diskutierten «Theologien

des Gemeindeaufbaus»35 fällt auf, dass der Begriff «Freiheit» kaum
begegnet. Er fehlt völlig in der von Fritz Schwarz und Christian A. Schwarz
gebotenen «Kurzformel des Glaubens»36 und desgleichen in den Ausführungen

von Manfred Seitz und seinen Mitarbeitern zum Gemeindeaufbau.37

Aber auch bei Reiner Strunk begegnet der Begriff «Freiheit» nur
einmal, freilich an zentraler Stelle: «Das unendliche Gottvertrauen Jesu war
Bedingung für die Möglichkeit seiner unendlichen Freiheit,»38 Das ist
deshalb verwunderlich, weil sich sein am Leitbegriff «Vertrauen»
orientiertes Konzept des Gemeindeaufbaus39 im Grunde nur als konziliare
Realisierung der Freiheit begreifen lässt.

Ich denke, dass die Orientierung der Gemeindepraxis in der offenen
Volkskirche am Leitbegriff«Gemeinde der Befreiten»40 am ehesten geeig-

32 W. Dantine, Der heilige und der unheilige Geist. Über die Erneuerung der Urteilsfähigkeit,

Stuttgart 1973, 138.
33 A.a.O. 160.
34 A.a.O. 155 ff.
35 R. Weth (Hg.), Diskussion zur «Theologie des Gemeindeaufbaus», Neukirchen-Vluyn

1986.
36 F. Schwarz/Chr. A. Schwarz, Theologie des Gemeindeaufbaus, Neukirchen-Vluyn '1984,

21985, 114 f.
37 M.Seitz/M.Herbst/F.Becker, Missionarischer Gemeindeaufbau in der Volkskirche, in:

R.Weth (Hg.), a.a.O. 81-112.
38 R.Strunk, Zielsetzung im Gemeindeaufbau, in: R.Weth (Hg.), a.a.O. 113-133.
39 Vgl. A. 28.
40 Chr. Bäumler, Kommunikative Gemeindepraxis. Eine Untersuchung ihrer Bedingungen

und Möglichkeiten, München 1984.



Gemeindepraxis in der offenen Volkskirche als konziliare Realisierung der Freiheit 17

net ist, dem Wunsch von Walter Neidhart im Blick auf die Reflexion
volkskirchlicher Praxis zu entsprechen, sich nämlich bei durchaus
unterschiedlichen theologischen Positionen wechselseitig anzunehmen, ohne
die Suche nach der unter uns strittigen, uns dennoch verbindenden Wahrheit,

die uns längst gefunden hat, resigniert aufzugeben.41 Denn es ist die
Wahrheit, die frei macht (Joh8,32).

ChristofBäumler, München

41 Die in diesem Aufsatz vorgetragenen Überlegungen zur Volkskirche berühren sich
weithin mit den Ausführungen von T. Rendtorff, Theologische Probleme der Volkskirche, in:
W. Lohff/L. Mohaupt (Hg.), Volkskirche - Kirche der Zukunft?, Hamburg 1977, 104-131. Er
sieht in den Typen der «vulgären», der «alternativen» und der «strukturellen» Kritik der
Volkskirche nicht die Negation der Volkskirche intendiert, sondern gerade ihre Aktualisierung
als einer offenen Volkskirche. Während ich Rendtorff darin zustimme, dass die «vulgäre»
Kritik an der Volkskirche «Ausdruck eines elitären religiösen Bewusstseins» (111) ist, gebe ich
zu bedenken, dass sowohl die «alternative» wie die «strukturelle» Kritik der Volkskirche dazu

geeignet sind, die Frage nach der Wahrheit der Kirche im Blick zu behalten. Während eine
funktionale Theorie der Volkskirche dazu neigt, die vorfmdliche Wirklichkeit der Volkskirche
als mit ihrer Wahrheit versöhnt zu begreifen, wird eine kritische Theorie der Volkskirche die
Überschreitung ihrer Wirklichkeit auf ihre Wahrheit hin als Kritik ihrer Praxis geltend
machen. Solche Kritik schliesst die Selbstkritik an einem möglichen elitären Bewusstsein der
Kritiker ein.


	Gemeindepraxis in der offenen Volkskirche als konziliare Realisierung der Freiheit

