
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 5

Artikel: Die Datierung des Neuen Testaments

Autor: Ellis, E. Earle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


409

Die Datierung des Neuen Testaments*

Die vor einiger Zeit veröffentlichte Schrift von J.A.T. Robinson,
«Reflating the New Testament»1, vertritt die These, sämtliche neutestament-
lichen Schriften seien vor dem Jahre 70 n.Chr. geschrieben worden. Diese

von grossem Sachwissen zeugende und sorgfältig durchdachte Publikation
bietet - wie man sie auch immer letztlich beurteilen mag - in vielen Fällen
eine eindrucksvolle Argumentationsweise. Das Hauptanliegen von
Bischof Robinson ist es, den historischen «Sitz im Leben» für alle neutesta-
mentlichen Schriften anhand ihrer Beziehung zueinander und zu
bestimmten äusseren Ereignissen zu rekonstruieren. Weniger Aufmerksamkeit

schenkt er einem zweiten Faktor: dem Hintergrund und der
Entwicklung der Literarkritik des Neuen Testaments. Und doch ist gerade
dieser Faktor grossenteils dafür verantwortlich, dass für viele neutesta-
mentliche Schriften oft eine Entstehung nach dem Jahre 70 angenommen
wird. Es dürfte also der Mühe wert sein, die literarische Frage weiter zu
untersuchen. Zuvor aber wollen wir uns noch einmal kurz einige der
äusseren Tatsachen vor Augen führen, die Robinsons Auffassung wesentlich

mitbestimmt haben.

I

Von den historischen Ereignissen, die für die Datierung neutestament-
licher Schriften von Belang sind,2 werden vier als besonders wichtig
angesehen: die Eroberung Jerusalems im Jahre 70 n.Chr.; die Christenverfolgungen

zweier römischer Kaiser, nämlich die des Nero (65-68 n. Chr.) und
die Domitians (ca. 95 n.Chr.); schliesslich die Abfassung des Synagogengebets

gegen Häretiker (birkat ha-minim), die üblicherweise auf ca. 85-95
n. Chr. datiert wird. Die Eroberung Jerusalems war für die frühen Christen

* Überarbeitung eines Referats, das bei der Generalversammlung der SNTS im August
1979 vorgetragen wurde. Für die Übertragung aus dem Englischen möchte ich Frau Isolde
Betz herzlich danken.

1 J.A.T. Robinson, Redating the New Testament, London and Philadelphia 1976.
2Z.B.: Das Prokonsulat des Gallio (51/52 oder 52/53 n.Chr.; vgl. Apg 18,12) und die

Amtszeit des Festus als Prokurator (ca. 59-62 n. Chr.; Apg 24,27) haben indirekte Bedeutung
für die Datierung der paulinischen Briefe; das Martyrium des Jakobus (62 n.Chr.; Josephus,
Ant. 20,200f.) ist wichtig für die Entstehungszeit (und Verfasserschaft) des Jak und des Jud
(vgl. E. E. Ellis, Prophecy and Hermeneutic in Early Christianity, Tübingen and Grand Rapids
1978, 226-236).



410 E. Earle Ellis

von ausserordentlicher Bedeutung, einmal, weil sie von Jesus selbst
prophezeit worden war, zum andern, weil sie - zumindest im Evangelium und
in der Apostelgeschichte des Lukas - vorausschauend (oder rückblickend)
als ein Gericht Gottes über ein Volk gesehen wurde, das Christus ablehnte.
Das tatsächliche Geschehen des Jahres 70 n.Chr. aber färbt weder den
Wortlaut der Prophezeiung Jesu, wie sie die synoptischen Evangelien
überliefern,3 noch wird es irgendwo im NT erwähnt oder auch nur in einer
deutlichen Anspielung berührt.4

Dies ist freilich ein argumentum e silentio; und ein solches Argument
erhält - wie bei Sherlock Holmes, als der Hund nicht bellte5 - erst Beweiskraft,

wenn das Schweigen als solches im Gegensatz zu allem steht, was
vernünftigerweise zu erwarten wäre. In vielen Schriften - antiken wie
modernen - wird auf gleichzeitige historische Ereignisse keinerlei Bezug

genommen, nicht einmal auf welterschütternde Ereignisse, die dem
Verfasser zweifellos bekannt waren. Andererseits ist das Schweigen über die
Zerstörung Jerusalems in einigen Schriften des NTs tatsächlich höchst
befremdlich, nämlich dort, wo die Prophezeiung Jesu von der Zerstörung
erzählt wird (Mt, Mk, Lk), ferner dort, wo die Kritik am Tempel oder sein

Vorläufigkeitscharakter ein wichtiges Thema darstellt (Apg, Hebr), und
schliesslich dort, wo Gottes Strafgerichte über den Ungehorsam des jüdi-

3 Mt 24,15-22; Mk 13,14-20; Lk 19,42-44; 21,20-24. Während die letztgenannte Lukasstelle

die apokalyptische Bildersprache von Dan 9,27; 12,11 Mt 24,5 ; Mk 13,14) aufhellt,
bezieht sie ihre eigene beschreibende Phraseologie von anderen alttestamentlichen (Septuagin-
ta-)Stellen (z.B. Hos 14,1 ; Nah 3,10; Jes 3,25 f.; 29,3; Jer 20,4 f.; 52,4). Dies wurde von C. H.
Dodd nachgewiesen in: More New Testament Studies, Manchester 1968, 69-83 (=JRS
XXXVII [1947], 52-54). Desgleichen sind, wenn die Quelle des Eusebius zuverlässig ist, die

Anweisungen in Jesu Prophezeiung («fliehet ins Gebirge») schwerlich nach dem Jahre 70

formuliert worden, da sie nicht mit dem übereinstimmen, was die Jerusalemer Christen um 66

n.Chr. in Wirklichkeit taten: Nach Eusebius {HE 3,5,3) flohen sie nach Pella im östlichen
Jordantal. Auch die Behauptung, dass die Evangelien grundsätzlich keine historischen
Folgeerscheinungen in die «kerygmatisch» angelegte Lebensgeschichte Jesu mit einbeziehen, ist
nicht ganz richtig, wie Mt 27,8 und 28,15 beweisen. Wenn jede in die Zukunft schauende

Prophétie von vornherein abgelehnt wird, ist natürlich nur noch eine Datierung nach 70

möglich. (Eine ähnliche Prophezeiung findet sich in Apk 11,2.)
4 Der Schriftabschnitt, von dem am häufigsten angenommen wird, dass er die Zerstörung

Jerusalems im Jahre 70 widerspiegele, ist Jesu Gleichnis vom königlichen Hochzeitsmahl. Hier
wird von dem erzürnten König gesagt, dass er «ihre Stadt anzündete» (èvé;tpr|0ev). Doch ist
dies nach W. Eltester (Hg.), Urchristentum-Kirche, ed. Berlin 1960, 125 ff., ein gängiger Topos
und spiegelt nicht eine Aktion wider, die speziell auf die Ereignisse des Jahres 70 n. Chr. weisen
würde. In der Tat findet sich der Ausdruck nur an dieser Stelle im NT ; wie andere Begriffe in
der apokalyptischen Rede (s. A. 3), ist er wahrscheinlich ein Anklang an die alttestamentliche
Beschreibung der Eroberung Jerusalems im Jahre 586 v.Chr. (Jer 52,13: evercprioev!).

5 Robinson bringt dieses Beispiel. Es stammt aus der Erzählung «Silver Blaze».



Die Datierung des Neuen Testaments 411

sehen Volkes für den Verfasser von besonderem Interesse sind (Apg, Jud)6.
In diesen Fällen scheint das Fehlen jeder Anspielung auf die Zerstörung
Jerusalems doch ein recht starkes Argument dafür zu sein, dass die betr.
Schriften vor Eintritt jenes Ereignisses abgefasst wurden.7

Die Eroberung Jerusalems ist auch noch in anderer Hinsicht wichtig: sie

markiert nicht nur die katastrophale Zerstörung einer bedeutenden Stadt,
sondern gleichzeitig auch das Ende der jüdischen Welt in ihrer bis dahin
bekannten Form. Aus Überresten, welche die Archäologen zutage förderten,

und aus den Schriften von Qumran ist in zunehmendem Masse
deutlich geworden, dass das 4. Evangelium die Form jener Welt in
bemerkenswert hohem Grade bewahrt hat: die religiösen Parteiungen, das
politische Klima, die theologischen Streitfragen und Redensarten, ja sogar die
topographischen Details Jerusalems vor seiner Zerstörung.8 Dieser
Umstand lässt die traditionelle Datierung dieses Evangeliums - es soll Ende
des 1. Jh. in Ephesus in Kleinasien entstanden sein - fragwürdig erscheinen.

Gleichzeitig muss man feststellen, dass die Stadt Jerusalem bei den
Christen nach dem Jahre 70 nicht mehr im Mittelpunkt ihres Interesses
steht. Auffallenderweise taucht der Name «Jerusalem» im Johannesevangelium

nach Kap. 12 nicht mehr auf. Es ist auch möglich, dass der Wortlaut
jener Warnung der religiösen Führer in Joh 11,48, wenn Jesus weiterhin so

erfolgreich sei, würden «die Römer kommen und uns sowohl die (heilige)
Stätte als auch das Volk wegnehmen», eine ironische Anspielung auf das

darstellt, was in Wirklichkeit geschehen war.
Das radikale Vorgehen Neros gegen die Christen - wahrscheinlich ab

Winter oder Frühling des Jahres 65 n.Chr.9 - lebte in der Erinnerung der
Kirche als die erste der vom römischen Staat betriebenen Verfolgungen

6 Apg 7,47-50; 6,13f. (vgl. 11,28); Hebr 8,4.13; 9,6f.; 10,1-4. Vgl. auch Stellen, wo der
Tempel kritisiert wird oder wo Christus, Christen und/oder die christliehe Gemeinde als der
wahre Tempel Gottes bezeichnet werden. Sie finden sich sowohl in Schriften, deren Abfassung
vor dem Jahre 70 allgemein anerkannt ist (I Kor 3,16 ; II Kor 6,16), als auch in solchen, deren

Datierung vor das Jahr 70 umstritten ist (vgl. Joh 2,19-22; Apg 7,48; Eph 2,20; Apk).
7 Aufschlussreich für die Art und Weise, wie eine christliche Schrift nach 70 n. Chr. aufdie

Eroberung Jerusalems anspielt, wenn von Gottes wahrem Tempel die Rede ist, ist Barn 16,1-5.
Vgl. auch Justin, Dial. 40.

8 Robinson (s. A. 1), 266-269; 278. Vgl. W. F. Albright, Recent Discoveries in Palestine and
the Gospel of John, The Background of the New Testament and its Eschatology, ed. W. D.
Davies, Cambridge 1956, 153-71 ; W. H. Brownlee, Whence the Gospel according to John?, in:
John and Qumran, ed. J.H. Charlesworth, London 1972, 166-194; C. H. Dodd, Historical
Tradition in the Fourth Gospel, Cambridge 1963; J. Jeremias, Die Wiederentdeckung von
Bethesda: Joh. 5,2, Göttingen 1949.

9 So Robinson (s. A. 1 145 f., in Anlehnung an G. Edmundson, The Church in Rome in the
First Century, London 1913, 123-127. Der Bericht des Tacitus (Annal. 15,44) setzt einen



412 E. Earle Ellis

weiter.10 In ihrem Verlaufwurden Petrus und Paulus hingerichtet, und eine

«grosse Menge» von Gläubigen wurde von wilden Tieren zerrissen oder
gekreuzigt und als lebende Fackeln verbrannt.11 Die gegen die Christen
erhobenen Anklagen schlössen allem Anschein nach das «Bekennen» des

Namens Christi mit ein,12 und nicht nur die Bosheit des Kaisers war dabei
mit im Spiele, sondern - wie aus römischen und ebenso aus christlichen
Quellen hervorgeht - auch eine Art von legalen Strafmassnahmen.13 Auch
schon ohne dieselben hätte das Vorgehen des Kaisers bei etlichen
Amtsträgern in den Provinzen eifrige Nachahmung gefunden. Aller Wahrscheinlichkeit

nach bereitete sich somit die Verfolgung über Rom hinaus aus und
bildete den Ausgangspunkt für eine fortdauernde Feindseligkeit des Staates
den Christen gegenüber, wenn auch die speziell über sie verhängten
Sanktionen nach dem Tode Neros aufgehoben wurden.

Neros Angriff auf die Christen ist für unser Thema in mindestens
zweifacher Hinsicht bedeutsam. Erstens: Es ist fraglich, ob die wohlwollenden

und freundlichen Hinweise aufdie römischen Machthaber, etwa in
der Apg, oder dem I Petr (2,13-17; 3,13), nach dem Jahre 65 n.Chr. so
ohne jede Einschränkung hätten geschrieben werden können.14 Zweitens:
Die Beschreibungen der Visionen in der Offenbarung, welche die am
Gottesvolk verübten Greueltaten so anschaulich schildern, dürften wohl zu
einem gewissen Grade die jüngsten Erfahrungen des Propheten mit der
Grausamkeit des neronischen Pogroms widerspiegeln.

Viele Gelehrte verweisen auf die etwa 30 Jahre später einsetzende
Verfolgung des Domitian als den Hintergrund, auf dem die Verbannung
des Johannes nach Patmos und seine dortige Offenbarung zu sehen sind,
und diese Ansicht wird tatsächlich durch die frühchristliche Tradition

gewissen zeitlichen Abstand zwischen dem Brand Roms (Juli 64 n.Chr.) und der
Christenverfolgung voraus.

10 Vgl. Tertullian, Apol. 5; vgl. Eusebius, HE 2,25,3-5.
11 I Clemens 5,1-7,1 ; Tacitus, Annal. 15,44.
12 Tacitus, ibid. (fateor); vgl. Plinius, Briefe 10,96 (confiteor); vgl. Edmundson (s. A. 9),

S. 131-139; Robinson (s. A. 1), S. 157.
13 Sueton, Nero 16 (instituta, suppliciis); Tertullian, Apol. 5 (leges); Ad nat. 1,7 (Verdammung

des Namens); Sulpic. Severus, Chron. II, 29. Zur Diskussion der Frage vgl. W.H.C.
Frend, Matyrdom and Persecution in the Early Church, Oxford 1965, 164-169; H.D. Workman,

Persecution in the Early Church, London 1906, 52-72; 365 f.
14 Vgl. I Clemens, wo «für Herrscher und Statthalter» gebetet wird (60,4; 61,1 f.), während

daneben deutlich auf die Verfolgungen hingewiesen wird, die man durch sie erleidet (5,1-
7,1).



Die Datierung des Neuen Testaments 413

gestützt.15 Doch scheint die Verfolgung des Domitian weniger gegen die
Kirche als solche gerichtet gewesen zu sein; vielmehr umfasste sie anscheinend

nur persönliche Aktionen gegen ortsansässige Christen, gegen etliche
(christliche) Verwandte des Kaisers und gegen gewisse prominente Römer.
Aufgrund dieser Umstände und auch mit Rücksicht auf das innere Zeugnis
der Offenbarung messen eine Reihe von Gelehrten den patristischen
Berichten sehr unterschiedlichen Wert bei und datieren die Offenbarung
auf die Zeit unmittelbar nach Neros Tod, d.h. auf 70 n.Chr.16

Das jüdische «Gebet gegen die Häretiker», das an vierter Stelle genannt
wurde, stellt die zwölfte der «achtzehn Bitten» «Benediktionen») dar,
die im Synagogengottesdienst gebraucht wurden.17 In der ältesten vorhandenen

Textform18 - sie ist wohl kaum vor dem 9. Jh. anzusetzen - lautet der
betreffende Abschnitt des Gebets folgendermassen:

«Lass Nazarener und Häretiker (minim)
zugrunde gehen (gleichsam) in einem Augenblick».
Die Benediktionen wurden in der Rabbinenschule zu Jamnia unter

Rabbi Gamaliel II. zusammengestellt, dessen Grossvater der Lehrer des

15 Die Offenbarung des Johannes wird von folgenden Autoren in die Regierungszeit
Domitians datiert: Irenaus (Adv. Haer. 5,30,3), Eusebius (HE 3,20,8 - offensichtlich unter
Berufung auf frühere Quellen), Victorinus (in Apcl, 10,11; 17,10), Hieronymus (de viris
illustr. 9). Ein paar wenige Quellen, unter ihnen wieder Hieronymus (adv. Jov. 1,26), bringen
das Buch in Verbindung mit Nero, so z.B. der Titel der syrischen Versionen (zit. bei H.B.
Swete, The Apocalypse of St. John, London 31909, c). Der Hinweis des Epiphanius (Haer.
51,12 ; 51,32) aufdie Regierung des «Claudius» mag in seiner Quelle »Claudius Nero» gelautet
haben (so Hort, a.a.O., s. A. 16, XVIII). Was die Verfolgung der Christen durch Domitian
betrifft, so weist Melito (fca. 190 n. Chr., zit. bei Eusebius, HE 4,26,9) auf dessen «Verleumdung»

und «falsche Beschuldigungen» hin. Tertullian (Apol. 5) sieht ganz allgemein eine

Analogie zwischen Domitian und Nero. Dio Cassius (Rom. Gesch. 67,14) spricht vom
Vorwurf des «Atheismus» gegen Domitians Vetter Clemens und dessen Frau Domitilla, sowie

gegen viele andere, die in «jüdische Sitten» verfallen seien. Zu Clemens und Christentum vgl.
J.B. Lightfoot, The Apostolic Fathers, 5 Bde., London 1890,1, i, 32-39, und Frend (s. A. 13),

216 f.
16 Z.B. F. J. A. Hort, Apocalypse of Saint John 1-3 (London 1908), XXVIff.; Edmundson

(s. A. 9), 163-179; Robinson (s. A. 1), 221-253; vgl. Apk 11,1-3.
17 Sie werden auch als «Shemoneh Esreh» bezeichnet. Zum Text und zur engl. Übersetzung

vgl. C.W. Dugmore, The Influence of the Synagogue upon the Divine Office, London 21964,

114-125. Er datiert die zwölfte Benediktion, die Birkat ha-minim, auf 90-117 n.Chr. Die
betreffenden Zeilen lauten: «... lass die Nazarener Christen) und die Minim Häretiker) in
einem Augenblick zugrundgehen, lass sie getilgt sein aus dem Buch der Lebenden und lass sie

nicht bei den Gerechten geschrieben sein ».
18 Sie wurde in der Geniza, d. h. Abstellkammer, einer Synagoge in Kairo gefunden, die 882

n.Chr. erbaut worden war. Vgl. P. Kahle, The Cairo Geniza, London 1947, 1.



414 E. Earle Ellis

Paulus gewesen war (vgl. Apg 22,3).19 Nach Ansicht mehrerer Autoren
legen literarische Parallelen zwischen den Benediktionen und gewissen
Passagen des Matthäusevangeliums den Schluss nahe, dass die «Kirche des

Matthäus» und die Rabbinen von Jamnia sich gegenseitig beeinflussten.20
Freilich lassen sich diese Parallelen auch - und zwar meiner Meinung nach
ebenso gut - durch die gemeiname Herkunft beider Grupen aus einem
besonderen Sektor des Judentums erklären.

Andere vermuten, das Gebet gegen die Häretiker habe den Bericht von
der Heilung des Blinden in Joh 9 beeinflusst.21 Insbesondere entspreche der
förmliche Ausschluss des Geheilten aus der Synagoge (Joh 9,22: à7toouv-

dycoyoç) genau der Intention des Gebetes, während es unvorstellbar sei,
dass dergleichen zur Zeit der irdischen Wirksamkeit Jesu praktiziert
wurde.22 Folglich könne das Johannesevangelium nicht vor der Formulierung
des Gebetes entstanden sein. Man sollte jedoch bedenken, dass das Gebet
nur sehr ungefähr datiert werden kann, nämlich ins späte 1. oder frühe
2. Jh.,23 und dass es in seiner ursprünglichen Form vielleicht nicht einmal

19 Vgl. Meg 17b and Bar 28b (Baraitha), wo die «Bitte gegen die Häretiker» offenbar als

Gebet gilt, das einmal im Jahr gesprochen wird. Nach Ber 4,3 soll sie täglich rezitiert werden.
Weitere rabbinische Stellen hierzu bei (H. L. Strack und) P. Billerbeck, Kommentar zum
Neuen Testament, 4 Bde., München 1922-1928, IV, 208-249.

20Z.B. sollen die Matthäus-Fassung des Vaterunser, das Shemoneh Esreh und andere

liturgische Gebete der nach dem Jahre 70 lebenden Rabbinen eine bewusste Wechselwirkung
aufeinander ausgeübt haben. Vgl. W. D. Davies, The Setting of the Sermon on the Mount,
Cambridge 1964, 275-279; 309-313.

21 Z. B. R. E. Brown, The Gospel according to John, 2 vols., Garden City, N.Y. 1966, 1970,

I, LXXXV, 380; J.L. Martyn, History and Theology in the Fourth Gospel, New York 1968,

17-41.
22 Dies ist schwerlich richtig. Ein förmlicher Ausschluss aus der Gemeinde, vorübergehend

oder dauernd, wurde im vorchristlichen Judentum von der Qumrangemeinde praktiziert 1 QS

6,25; 7,1 f.), und solche disziplinarischen Massnahmen wurden ohne Zweifel auch von den
Pharisäern angewandt. Das in Qumran dafür gebrauchte Wort (bdl) wurde in der Septuaginta
manchmal mit cupopiÇeiv übersetzt; dieser Ausdruck erscheint auch in Luk 6,22: «Selig seid

ihr, wenn sie euch ausschliessen (cupopiowotv).. und euren Namen als einen bösen verwerfen
(eKßäJ.o>0iv)...» Von Anfang an waren Jesus (Lk 4,29), Stephanus (Apg 7,58), Paulus (II Kor
II,25; vgl. Apg 9,23.29) und andere (I Thess, 2,14; vgl. Apg 8,1) nach dem Zeugnis des NTs
davon bedroht, gelyncht zu werden, oder wurden von jüdischen Opponenten «geschmäht» und
«hinausgeworfen» (è^épaXov, Apg 13,45.50). War dies der Fall, so haben - a fortiori zu
schliessen - sicherlich manche Synagogen gleich von Anfang an Christen aus ihrer Gemeinschaft

ausgeschlossen. Siehe aber auch D.R.A. Hare, The Theme of Jewish Persecution
acording to St. Matthew, Cambridge 1967, 48-56.

23 Siehe A. 17 und 19. Das Todesjahr Gamaliels II. ist unbekannt, doch weiss man, dass er
95 n. Chr. an der Spitze einer Delegation nach Rom reiste (z.B. Gen R 20,4; vgl. W. Bacher,
Die Agada der Tannaiten, 2 Bde., Berlin 21965/66 (1903), 1,79; J. Derenbourg, Histoire de la



Die Datierung des Neuen Testaments 415

speziell gegen (jüdische) Christen gerichtet war.24 Noch bedeutsamer ist:
dieses Gebet ist ein Fluch. Es vollzieht nicht eine Exkommunikation,
sondern setzt höchstenfalls vorhergehende Handlungen dieser Art voraus.
Es ist daher schwer begreiflich, inwiefern es für die Erzählung Joh 9 oder für
die Datierung des Evangeliums von Bedeutung gewesen sein sollte.

Wir schliessen diese kurze Zusammenfassung ab mit der Feststellung:
Die Eroberung Jerusalems und die neronische Verfolgung bieten
offensichtlich - wie Robinson weit detaillierter dargelegt hat - wichtige Schlüssel
für eine Datierung bestimmter neutestamentlicher Schriften auf die Zeit
vor 70 n.Chr. Und doch wird solches Beweismaterial an sich wahrscheinlich

von den meisten Gelehrten nicht für ausschlaggebend gehalten werden.
Denn erstens kann die Beziehung zur Abfassungszeit bei einigen Schriften
doppeldeutig sein, wie wir im Falle des Johannesevangeliums zu verstehen
gaben. Zweitens - und das ist noch wichtiger - weist die heutige Forschung
beim Datieren der biblischen Bücher anderen Faktoren eine weit
bedeutendere Rolle zu als der Korrelation zu historischen Ereignissen -, Faktoren,

die Robinson nur flüchtig berührt oder auch ganz ausser acht gelassen
hat: es sind, kurz gesagt, die Annahmen und Resultate der Literarkritik des

19. und frühen 20. Jahrhunderts, welche weiterhin als Arbeitshypothesen
zur Analyse neutestamentlicher Texte dienen. Man darf wohl mit Recht

sagen: Nur wenn die Unrichtigkeit dieser Axiome nachgewiesen werden
kann, erhalten die bei Robinson aufgenommenen Kriterien genügend
Gewicht, um die Fragen, die er gestellt hat, in grossem Umfang wieder
aufzunehmen.

Zumindest drei jener Axiome scheinen tatsächlich anfechtbar zu sein,
und es ist wohl der Mühe wert, sie im Lichte des vorliegenden Themas neu
zu überprüfen. Sie lassen sich folgendermassen zusammenfassen:

1. Es wird davon ausgegangen, dass die frühchristliche Theologie eine

einlinige oder dialektische Entwicklung durchgemacht habe, die sich im

Palestine, Farnborough 1971 (1867), 334-340. Die Datierung des Gebetes auf ca. 80 n.Chr.
durch R.T. Herford, Christianity in Talmud and Midrash, Farnborough 1972 (1903). 129—

135, ist stark von Konjekturen abhängig und überzeugt nicht.
24 In den rabbinischen Quellen bezieht sich das Gebet aufdie «Minim», d. h. Häretiker; die

Bezugnahme aufdie «Nazarener» oder Christen in dem Text aus dem 9. Jh. scheint daher eine

spätere Ergänzung zu sein. Gegen Mitte des 2. Jh., als Justin {Dial. 16,4; vgl. 137,2) davon
spricht, dass Christen in den Synagogen verflucht werden, mag das Gebet unter anderem auch

gegen Christen gebraucht worden sein. Dieser Gebrauch wird aber erst in Quellen des 4. Jh.

deutlich spezifiziert, nämlich bei Epiphanius {Haer. 29,9) und Hieronymus {in Jes. 5,18; 49,7;
52,4), die auf eine Verfluchung von Christen unter dem Namen «Nazarener» hinweisen (zit.
bei H. L. Strack, Jesus nach den ältesten jüdischen Ausgaben [Leipzig 1910], 66*). Cf. S. T.
Katz, Judaism and Christianity after 70, JBL 103 (1984) 63-76.



416 E. Earle Ellis

Neuen Testament genau verfolgen lasse, und dass die Schriften des Neuen
Testaments demnach fortlaufend datiert werden könnten, eben entsprechend

ihrer theologischen Abweichung von denjenigen unter ihnen, die
man als die frühesten identifiziert hat.

2. Es wird vorausgesetzt, dass die Abfassung der neutestamentlichen
Schriften ein individuelles Unternehmen gewesen sei, wobei der jeweilige
Autor sein Werk allein konzipierte und diktierte, und dass demzufolge die
Echtheit der Verfasserschaft nachgeprüft werden könne anhand des Stils
und Wortschatzes, die der Autor anderswo verwendet, oder anhand dessen,

was man bei ihm für möglich und für passend hält. Wenn andere unter dem
Namen eines Apostels schrieben, dann wahrscheinlich nach dessen Tod.

3. Es wird angenommen, das jüdische Palästina sei eine semitische Insel
im griechisch-römischen Meer gewesen, mit scharf abgegrenzten sprachlichen,

kulturellen und religiösen Denkstrukturen, und deshalb könnten
neutestamentliche Dokumente, die «hellenistische» Spracheigentümlichkeiten

und Gedanken enthalten, nicht von den Jüngern Jesu geschrieben
sein und gehörten somit nicht zur frühesten - nämlich der «palästinensischen»

- Form des Christentums, sondern zu einem späteren
Entwicklungsstadium.

Ehe nun diese Voraussetzungen im einzelnen betrachtet werden, wird es

sinnvoll sein, den Hintergrund zu skizzieren, auf dem sie entstanden
sind.

II

Bis zum 18. Jh. wurde die Abfassungszeit fast aller neutestamentlichen
Schriften, gemäss der ihnen zugeschriebenen Verfasserschaft, innerhalb
der ersten christlichen Generation angesetzt. Das bedeutete üblicherweise

- mit Ausnahme der johanneischen Schriften - eine Datierung auf das Jahr
70 n.Chr. oder früher.25 1792 erschütterte Edward Evanson aus Mitcham
in England diese damals herrschende Einmütigkeit durch die Veröffentlichung

eines Werkes, das viele der Argumente schon vorwegnahm, die dann

25 Zur Apk s. A. 15 ; vgl. Victorinus, On the Apocalypse 10,11 : Johannes war auf der Insel
Patmos «verurteilt zur Bergwerksarbeit durch Caesar Domitian». M. Luther, The Catholic
Epistles, St. Louis 1964 (ca. 1540), 203 u. 213, urteilte aufgrund von Jud 17 f., der Brief scheine
nicht von dem wirklichen Apostel geschrieben zu sein, weil Judas in ihm von sich selbst als

einem viel späteren Jünger der Apostel spreche. Ebenso kam J. Calvin, Hebrews and the First
and Second Epistles of Peter, Edinburgh 1963 (1562), 325, zu dem Schluss, der II Petr sei von
einem Schüler im Auftrag des Petrus geschrieben worden. H. Grotius, Annotationes in Novum



Die Datierung des Neuen Testaments 417

im folgenden Jahrhundert - nach gründlicherer Ausarbeitung - eine breite
Anhängerschaft gewinnen sollten.26 Ähnlich wie später die Ultra-Tübinger-
Schule, hielt Evanson das Doppelwerk des Lukas für das zuverlässigste
neutestamentliche Werk und für den Prüfstein zur Beurteilung aller
anderen.27 Er datierte demzufolge Schriften, die von der historischen Darstellung

des Lukas abwichen, in das 2. oder 3. Jahrhundert28 und fand seine
Schlüsse auch durch die theologische oder kirchliche Situation bestimmter
Schriften gestützt. So sah er z.B. in der Unterscheidung des Phil zwischen
«Bischöfen und Diakonen» einerseits und «den Heiligen» andererseits
(Phil 1, l),29 ferner in der Praxis des Salbens mit Öl und einer «letzten
Ölung» im Jak (5,14,16)30 sowie in dem Angriff gegen Opponenten der
klerikalen Gewalt im II Petr und im Jud31 Hinweise auf eine Kirchenordnung,

wie sie im 2. Jahrhundert oder später bestand. Ebenso spiegeln nach
Ansicht Evansons die falschen Lehrer bei Tit (3,10)32, die antipaulinische
Haltung gegenüber dem Gesetz bei Mt (5,17)33 und die Konzeption eines

Testamentum, 3 vols., Amsterdam (vol. 1) und Paris 1641-50, III, 38 (zit. bei W.G. Kümmel,
Das Neue Testament... Probleme [Freiburg 21970], 34f.)betrachtete den II Petr als ein nach

dem Jahre 70 verfasstes Schreiben des Simeon (vgl. II Petr 1,1), welcher der Nachfolger des

Jakobus als Bischof von Jerusalem war.
26 E. Evanson, The Dissonance of the Four generally received Evangelists, Ipswich 1792,

worin er sich, laut eines Nachrufs in The Gentlemen's Magazine, LXXV (1805) 1073;

1233-1236, die Aufgabe stellt, «zu zeigen, dass ein beträchtlicher Teil des Neuen Testaments
eine Fälschung ist», z.B. Mt, Mk, Joh, Rom, Eph, Kol, Hebr, Jak, I—II Petr, I—II Joh und Jud
und die sieben Sendschreiben der Offenbarung. Sein Aufsatz: The Doctrines of the Trinity and
Incarnation of God examined upon the Principles ofReason and Common Sense (1772), zeigt,
dass auch er unter dem Einfluss des damaligen Rationalismus stand. Trotzdem bejahte er aber
sowohl Wunder als auch Prophétie. Vgl. F. Strachotta, Edward Evanson (1731-1805): Der
Theologe und Bibelkritiker, Halle 1940.

27 Evanson (s. A. 26), 20ff.; 111 ; 258ff. Doch sind nach ihm auch Ev und Apgdes Lk nicht
vor späteren Interpolationen verschont geblieben, z. B. Lk 1,5-2,52; 23,43. Interessanterweise
äusserte J.E.C. Schmidt in seiner Einleitung (260) Zweifel am I Tim wegen mangelnder
Übereinstimmung mit der Apg (zit. bei Schleiermacher, s. A. 40, 11).

28 Evanson (s. A. 26), 185; 256-259; 261 ; 269. Evansons Buch, das 1796 ins Holländische
übersetzt wurde, mag dazu beigetragen haben, dass im folgenden Jahrhundert die Ultra-
Tübinger-Schule den Rom als unecht ablehnte. Vgl. W.C. Van Manen, Paulus, 3 Bde., Leiden
1890-1896, II, 2f.; passim; id., «Romans», Encyclopedia Biblica, 4 Bde., ed. T.K. Cheyne,
London 1899-1903, IV, 4127-45, der Evanson in beiden dieser Werke zitiert.

29 Evanson (s. A. 26), 263 f. Allerdings sind für Evanson der Phil wie der Tit möglicherweise
paulinische Briefe, die später interpoliert wurden.

30 Ibid. 276 f.
31 Ibid. 279
32 Ibid. 261
33 Ibid. 141



418 E. Earle Ellis

fleischgewordenen Logos in den johanneischen Schriften34 allesamt
theologische Entwicklungen wider, die erst lange nach der apostolischen Zeit
stattgefunden hätten.

Obwohl Evansons Kritik manchmal nicht ausreichend fundiert war und
offensichtlich auch keine grosse kritische Bewegung in Gang brachte,35
enthielt sie doch die Methode und die Prinzipien, welche den zukünftigen
Kurs der Bibelkritik bestimmen sollten. Unter anderem36 ging Evanson
von der Vermutung aus, das Neue Testament zeige eine über lange Zeit sich
erstreckende theologische Entwicklung, und man könne, indem man
bestimmte neutestamentliche Schriften als die grundlegenden Dokumente
aussondere - in seinem Falle Evangelium und Apostelgeschichte des Lukas

-, die Verfasser und Entstehungszeiten der anderen bestimmen. Diese
Methode schloss zwei spezifische Voraussetzungen mit ein: Erstens fusste
sie auf der Annahme, die frühe Christenheit sei eine Einheit gewesen.
Folglich mussten Schriften, welche die theologische oder historische Sicht
der als dem apostolischen Zeitalter zugehörig erkannten Dokumente nicht
teilten, einer späteren Zeit zugewiesen werden. Dieser Grundsatz - non hoc

ergo post hoc - wurde schliesslich in der neutestamentlichen Wissenschaft
ein weithin anerkanntes und selten in Frage gestelltes Axiom. Auch eine
zweite Voraussetzung Evansons wurde inzwischen zu einer weitverbreiteten

Anschauung: die Voraussetzung nämlich, die Christologie habe sich

von einer ursprünglichen Betrachtungsweise, die in Jesus nur einen
Menschen sah, weiterentwickelt bis zu einer erst im 2. Jh. sich bildenden
Vorstellung, die ihn als den göttlichen Logos begriff. Mittels dieser Methode

kam Evanson zu dem Schluss, nur zehn der neutestamentlichen Schriften

seien authentische Zeugnisse aus der Zeit der Apostel: das Evangelium
und die Apostelgeschichte des Lukas, die Korintherbriefe, der Galater-
brief, die Thessalonicherbriefe, die Briefe an Timotheus und Kap. 4-22 der
Offenbarung.

34 Ibid. 282
35 Sein Buch erlebte allerdings eine 2. Auflage 1805) und war Anlass zu einer Widerlegung

durch J. Priestley, Letters to a Young Man, London 1793, durch D. Simpson, An Essay on the

Anthenticity of the New Testament, London 1793, sowie durch T. Falconer in den Bampton
Lectures for 1810, Certain Principles in Evanson's «Dissonance», Oxford 1811.

36 Evanson (s. A. 26, 6) lehnte jede Vorstellung von einer kanonischen Einheit des NTs ab,

da er den Kanon als eine im 5. Jh. entstandene Verordnung einer abgefallenen Kirche ansah.

Wie J. D. Michaelis, Introduction to the New Testament, 4 vols., Cambridge 1793-1801,1, 70;

IV, 264 und 311, nahm er an, dass eine Schrift, die nicht authentisch war, dadurch aus dem

Kanon ausgeschlossen wurde. Die wichtigen Passagen des Werks von Michaelis sind bei

Kümmel (s. A. 25), 82-86) zusammengefasst.



Die Datierung des Neuen Testaments 419

Im frühen 19. Jh. begann auch eine Anzahl deutscher Gelehrter,
bestimmten Schriften des Neuen Testaments aufgrund literarkritischer
Erwägungen die Echtheit abzusprechen. Obwohl sie sich auf Unterschiede
in Stil und Wortschatz beriefen, gründeten sie - wie vorher Evanson - ihr
Urteil auch auf theologische und historische Kriterien.37 So finden sich
etwa im II Thess «nicht-paulinische» Ansichten über den Antichristen und
die Parusie; also muss den Brief jemand anderer als Paulus geschrieben
haben.38 Das Johannesevangelium kann nicht von einem Augenzeugen
stammen, da es ein anderes Christentum vertritt als die Synoptiker. Aus
dem I Petr spricht die Haltung eines Heidenchristen - unvereinbar mit der
Denkweise des Apostels!39 Auch der Eph, die Past und der II Petr waren
allesamt suspekt, weil man unter anderem ihren Stil und ihre Sprache nicht
übereinstimmend fand mit Stil und Sprache der Apostel, denen sie von der
Tradition zugeschrieben wurden.40

Bemerkenswert ist, dass die meisten dieser Gelehrten noch nicht eine
Datierung der «verdächtigen» Schriften ins Auge fassten41 und dass einer
oder zwei von ihnen die Meinung vertraten, dieselben seien bald nach dem
Tode jener Männer, denen sie zugeschrieben werden, verfasst oder
vollendet worden.42 Man zog auch die Möglichkeit in Betracht, dass manche

37 Evansons Verständnis der Christologie und der Theologie des NTs allgemein als einer
über lange Zeit hin sich erstreckenden Entwicklung kehrt wieder bei F. C. Baur, z. B. in: Das

Christentum und die christliche Kirche der drei ersten Jahrhunderte 21860, 31863, 308 f. et

passim; Vorlesungen über neutestamentliche Theologie, Darmstadt 1973 (1864), 38-42;
305f., 351 f. Vgl. Kümmel (s. A.25), 173ff.

38 J. E. C. Schmidt, Vermutungen über die beiden Briefe an die Thessalonicher, Hadamar
1798, zit. bei W. G. Kümmel, Einleitung in das Neue Testament, Heidelberg "1978, 228.

39 H.H. Cludius, Uransichten des Christentums, Altona 1808, 55ff.; 296.
40 z.B. W.M.L. de Wette und J.G. Eichhorn, zit. bei Kümmel (s. A. 25), 102f. Zur ersten

Ablehnung paulinischer Verfasserschaft für den I Tim aus diesen und anderen Gründen vgl.
F.D.E. Schleiermacher, Über den ersten Brief Pauli an Timotheos, Braunschweig 1896

(1807).
41 Schleiermacher (s. A. 40, 101 und 114) bildet eine Ausnahme. Wie Evanson, so

interpretierte auch er theologische Unterschiede als Hinweis auf einen zeitlichen Abstand. So

verraten z.B. das Fehlen der grossen paulinischen Themen, das Verbot einer Wiederverheiratung

und das Vorhandensein eines Witwen-Ordens (I Tim 5,9) «Spuren einer späteren Zeit»
(121).

42 Z.B. J. G. Eichhorn, Einleitung in das Neue Testament, 5 Bde., Leipzig 1804-1827, III:
Nach dem Tode des Paulus sammelte einer seiner Schüler seine mündlichen Unterweisungen
und fasste sie in die Form eines Briefes an Titus (386). Da die Zerstörung Jerusalems im Jud
nicht als Illustration gebracht wird, wurde er vielleicht in den letzten Jahren vor diesem

Ereignis geschrieben (655). Das Datum des II Petr ist ungewiss; wenn Petrus ihn durch einen
Schüler vollenden liess, so konnte dies nicht lange nach 65 n.Chr. gewesen sein (641).



420 E. Earle Ellis

dieser Schriften von «Gehilfen der Apostel»43 oder - wie man später gesagt
hätte - von «Sekretären» oder «amanuenses» geschrieben wurden. All dies
ändert sich bei Ferdinand Christian Baur.

In seinen frühen Werken stellt F. C. Baur die Abfassung der neutesta-
mentlichen Schriften durch Apostel oder ihre frühe Entstehung selten in
Frage.44 Dass er später viele von ihnen zeitlich anders eingeordnet hat,
steht im Zusammenhang mit seiner umfassenden Rekonstruktion der
frühchristlichen Geschichte nach den Grundsätzen der Hegel'schen
Philosophie45: dem Evangelium des Paulus (thesis) trat das strengjüdische
Christentum des Petrus entgegen (antithesis), und die beiden Standpunkte
Hessen sich erst im Laufe der Zeit, nämlich gegen Ende des 2.Jhs, in
Einklang bringen (synthesis). Die neutestamentlichen Dokumente spiegeln
nach Baur alle Stadien dieses Prozesses wider und müssen auch demgemäss
datiert werden. Selbstverständlich zog Baur auch die theologischen und
historischen Kriterien heran,46 die frühere Kritiker angewandt hatten47 -

43 Eichhorn (s. A. 42, III, 634) rechnet beim II Petr mit dieser Möglichkeit. Sie wurde auch
schon früher durch Hieronymus (Briefe 120,11) und durch Calvin befürwortet. Vgl. J. Calvin,
Hebrew and the First and Second Epistles of Peter, Edinburgh 1963 (1562), 325.

44 Z.B. äussert Baur 1829, als er über Apg 7 spricht, keinen Zweifel an der historischen
Zuverlässigkeit der Apg. In «Die Christuspartei ...» (TZTh 1831, IV, 61-206, wiederabgedruckt

in: Ausgewählte Werke, 5 Bde., ed. K. Scholder, Stuttgart 1963-73, I, mit den Seitenzahlen

der Originalausgabe) erkennt erden Philipperbrief(107 f.), den Jak und I Petr (205 f.) als

authentisch an, obwohl die beiden letzteren dazu neigen, in dem Streit zwischen Paulus und
seinen judaisierenden Gegnern vermitteln zu wollen (205 f.). Er nimmt jedoch für den II Petr
eine spätere Abfassungszeit (eine damals schon traditionelle Option) als sicher an, da in ihm
diese Tendenz noch viel weiter getrieben wird. Nach E. Zeller, Erinnerungen eines Neunzigjährigen,

Stuttgart 1904, 93f., zit. bei H. Harris, The Tübingen School, Oxford 1975, 29, hat
Baur bis zum Jahr 1834 noch keine Unvereinbarkeit von Apg 15 mit Gal 2 festgestellt.

45 Es ist ungewiss, ab wann Baur sich der Philosophie von G. W. F. Hegel anschloss. In
seiner Auseinandersetzung mit J. A. Möhler, 1833, kennzeichnete er seine Methode als
hegelianisch (TZTh 1833, IV, 421 n.); es kann auch ein früherer Einfluss Hegels nicht ausgeschlossen

werden. Vgl. J. Fitzer, Möhler and Baur in Controversy, Tallahassee 1974, 97f.; Harris (s.

A. 44), 26; 33; 155-58. Von derZeit an, da Baur Die christliche Gnosis, Tübingen 1835 und
Die sogenannten Pastoralbriefe, Tübingen 1836, schrieb, wird bei ihm ein Hegel'sches Schema

immer klarer erkennbar. Vgl. Kümmel (s. A. 25), 162.
46 So sagt er z. B. bei seiner Auslegung von I Kor 1,12, die Erinnerung an das Beispiel der

Judenchristen in I Thess 2,12-14 trage einen ganz und gar unpaulinischen Stempel (F. C. Baur,
Paulus Tübingen 21845, II, 96). Die «Bischöfe und Diakone» in Phil 1,1 seien Hinweis auf
eine nachpaulinische Kirchenordnung (F. C. Baur, Ursprung des Episkopats, TZTh 1838, III,
141, Ausgewählte Werke [s. A. 44], I, 461).

47 Den Einfluss der Gnosis auf das Christentum sah Baur, wie C. C. Tittmann, auf das 2. Jh
beschränkt. Wenn im Eph, Kol, Phil und in den Past gnostische Anklänge zu hören und von
gnostischen Gegnern zu erfahren war, so deutete dies für Baur auf eine spätere Entstehung



Die Datierung des Neuen Testaments 421

er benutzte sie sogar in sehr scharfsinniger Weise. Aber er war ebenfalls
deutlich abhängig von Denkstrukturen der Hegel'schen Philosophie; sie

dienten ihm als Rahmen und als Schlüssel für seine exegetischen
Interpretationen.48 Nach Vollendung seiner kritischen Rekonstruktion49 erwiesen
sich für Baur nur noch fünf neutestamentliche Schriften als Werke von
Aposteln: vier Paulusbriefe (Rom, beide Kor, Gal) und das Buch der
Offenbarung (70 n.Chr.).

Baur unterschied sich von Evanson darin, dass er die Gemeinde der
apostolischen Zeit nicht als Einheit, sondern als zwei sich streitende
Parteien begriff. Aber dies hatte - abgesehen vom Buch der Offenbarung -
keine praktische Auswirkung auf seine Datierung des Neuen Testaments.
Wie Evanson, so nahm auch Baur an, das Neue Testament repräsentiere
eine lange Entwicklung christlichen Denkens, und theologische
Unterschiede zwischen den einzelnen Schriften müssten im Sinne eines zeitlichen

Abstandes interpretiert werden. Sondere man die richtigen Schriften
als die grundlegenden Dokumente aus - bei Baur sind das vier Paulusbirefe

-, so könne man von ihnen her praktisch auch die restlichen Teile des

Neuen Testaments datieren.
Baurs Gelehrsamkeit und seine scharfsinnige und systematische

Argumentationsweise sorgten für eine weite Verbreitung seiner Ansichten.
Selbst als seine historische Rekonstruktion wegen ihrer ungeprüften und
willkürlichen Elemente schliesslich abgelehnt wurde, übte sie doch weiterhin

auf die Datierung der neutestamentlichen Schriften eine deutliche
Wirkung aus50 - vergleichbar dem Lächeln der Cheshire-Katze, das sichtbar

blieb, nachdem die Katze längst verschwunden war. Viele meinten
nämlich, man könne Baurs exegetische Schlussfolgerungen von den philo-

dieser Schriften hin (F. C. Baur, Das Christentum und die christliche Kirche der ersten drei
Jahrhunderte, Tübingen 21835, 121; vgl. Ellis [s. A. 2], 88). Wie F.D.E. Schleiermacher (s.

A. 41), so wertete Baur auch die Stellungnahme zur Wiederverheiratung und die Erwähnung
eines Witwen-Ordens in den Past als Zeichen dafür, dass diese erst in nachapostolischer Zeit
abgefasst sein konnten (Pastoralbriefe, s. A45 118ff.; Paulus, s. A. 46, II, 113n.).

48 -selbst wenn Baur, wie P. C. Hodgson, The Formation ofHistorical Theology, New York,
1966, 208, bemerkt, Hegels Schema bei der Anwendung modifizierte. Von Anfang an war Baur
der Auffassung, ein philosophisches System sei eine wesentliche Vorbedingung für jede
Geschichtsforschung. Vgl. F. C. Baur, Symbolik und Mythologie, 3 Bde., Stuttgart 1824/25,1,
XI: «Ohne Philosophie bleibt mir die Geschichte ewig todt und stumm».

49 Den besten Überblick bietet sein: Paulus (s. A. 46), sein: Christentum und die christliche
Kirche (s. A. 47) und: Vorlesungen über neutestamentliche Theologie, Darmstadt 1983

(1864), 39-42.
50 Vgl. J. Munck, Paul and the Salvation of Mankind, Richmond 1959, 69-86.



422 E. Earle Ellis

sophischen Bindungen lösen, die sie beeinflusst und oft sogar überhaupt
erst ermöglicht hatten.

Zu Beginn dieses Jahrhunderts brachte die «religionsgeschichtliche
Schule»51 eine weitere Entwicklungstheorie hervor. Diese gründete sich auf
die Annahme, die frühchristliche Theologie sei stufenweise fortgeschritten
vom Glauben der palästinischen Urkirche über den «der hellenistischen
Gemeinden in Antiochien, Damaskus und Tarsus» bis zur Theologie des

Apostels Paulus und der Heidenchristen. In diesem Rahmen unternahm
Wilhelm Bousset eine an Edward Evanson erinnernde Rekonstruktion und
suchte an ihr zu zeigen, wie ein rein menschlicher Jesus aus Palästina unter
dem Einfluss heidnischer religiöser Ideen in der Christenheit der Diaspora
mehr und mehr vergöttlicht wurde.52 Nach Ansicht dieser Schule waren
nicht nur die Christologie des Paulus, sondern auch seine Lehre von den
Sakramenten und seine Ausführungen über Weisheit und Erkenntnis in
hohem Masse von heidnischen religiösen Vorbildern beeinflusst.53 Allerdings

ergab sich aus dieser Auffassung nicht notwendigerweise eine «späte»

Datierung der neutestamentlichen Schriften, da diese Entwicklung ihr
zufolge eigentlich schon zur Zeit des Paulus in vollem Gange war. Vorausgesetzt

wurde hier jedoch eine scharfe kulturelle und religiöse Trennung

51 Eine zusammenfassende Darstellung und Kritik ihrer Beiträge findet sich bei Kümmel (s.

A. 25), 310-357, 394-414.
52 W. Bousset, Kyrios Christos, Göttingen 51964 (1913), 75f., VII-XV, 246f. Für Bousset

war es natürlich ausgeschlossen, dass Jesu Wundertaten und Auferstehung schon von Anfang
an dazu geführt hätten, ihm einen göttlichen Status zuzuschreiben, weil Bousset ja alle Wunder

- mit Ausnahme der «Gabe des Krankenheilens», die er Jesus zugestand (59) - aus

philosophischen Gründen a priori ablehnte und als mythische Weiterbildungen betrachtete. Vgl.
57-65, wo seine philosophischen Voraussetzungen deutlich sichtbar werden. Bousset kann
einerseits zusammenlaufende Ströme der Entwicklung vor Augen haben (VIII). Doch zeigt sich

bei ihm auch ein Hegel'sches Denkschema, wenn er etwa schreibt, «dass eine auf eigenem
Boden gewachsene Frömmigkeit» (gemeint ist die synkretistische Religiosität des Hellenismus)

«sich frühzeitig mit dem Evangelium Jesu amalgamiert hat und eine Neubildung mit
diesem eingegangen ist ...» (XIII). In ähnlicher Weise beurteilt er das Joh: Der vierte

Evangelist hat «die paulinische Verkündigung von dem 7tvsù|tcc Xptcrtôç und seine eigene von
dem überweltlichen Gottessohn (dem Logos)» einerseits und «das Wenige von Menschlichkeit
an dem Bilde Jesu, was auf dem Boden dieser Gesamtanschauung noch zu halten war»
andererseits miteinander verbunden und auf diese Weise «den Mythus mit der Geschichte
ausgesöhnt ...» (162).

53 Bousset (s. A. 52), 107ff. ; 201-206. Die Interpretation paulinischer «Erkenntnis» und
«Weisheit» im Sinne einer gnostischen (oder Weisheits-) Mythologie wurde von späteren
«religionsgeschichtlichen» Forschern ausgeführt, z. B. von R. Bultmann und seiner «Schule».
Zur Kritik seiner Methode vgl. Ellis (s. A. 2), 45-62; M. Hengel, Der Sohn Gottes, Tübingen
1975; G. Wagner, Das religionsgeschichtliche Problem von Rom 6,1-11, Zürich 1962.



Die Datierung des Neuen Testaments 423

zwischen Palästina und der Diaspora, und die meisten neutestamentlichen
Dokumente wurden dem Milieu der letzteren zugeordnet. Auf diese Weise
wurden z.B. das Mt- und das Joh-Evangelium, der Jak und beide Petr
tatsächlich aus dem Kreise der Werke, denen man apostolisches Gedankengut

und/oder apostolische Urheberschaft zuerkannte, verbannt und
einer nach-apostolischen Zeit zugeschrieben.54

III

Dies sind einige der literarkritischen Ergebnisse früherer Zeiten, aufdie
sich eine heutzutage weitverbreitete Datierung der neutestamentlichen
Schriften zum grossen Teil stützt. Wie sicher sind diese Ergebnisse? Und -
was noch entscheidender ist - wie sicher sind die Voraussetzungen,
aufgrund deren diese Ergebnisse vielen Gelehrten überzeugend erschienen?
Um diese Frage zu beantworten, wenden wir uns noch einmal den drei
obengenannten Axiomen zu.

Erstens: Es wurde inzwischen nachgewiesen, dass es irrig ist zu glauben,

Palästina sei von der hellenistischen Welt scharf abgegrenzt
gewesen.55 Zur Zeit Jesu war Palästina bereits seit mehr als drei Jahrhunderten
ein Teil jener Welt und hatte nicht nur die Einwanderung vieler
griechischsprechender Heiden erlebt, sondern auch die Rückkehr vollständig helle-
nisierter Juden aus der Diaspora. Selbst jene Juden, welche sich der
fremden Kultur widersetzten, konnten sich doch ihrem Einfluss nicht
entziehen.56 Die Schriftrollen vom Toten Meer z. B. liefern jetzt den Beweis
dafür, dass das griechische Alte Testament im l.Jh. sogar unter sehr
strenggläubigen Juden in Palästina in Gebrauch war. Aus demselben
Zeitraum wurde eine Inschrift gefunden, welche die Stiftung einer Jerusalemer
Synagoge in Griechisch bezeugt.57 Auch viele Inschriften aufOssuaren und
Grabstätten bestätigen, dass im Volk die griechische Sprache weit verbreitet

war. Gerade die Grabinschriften sind besonders aufschlussreich; denn
sie beweisen, dass Griechisch nicht nur die Handelssprache und die Spra-

54 Z. B. Bousset (s. A. 52), 2ff.; 282-289.
55 Vgl. Ellis (s. A. 2), 119; 125; 245ff.; M. Hengel, Judentum und Hellenismus, Tübingen

1969; I.H. Marshall, Palestinian and Hellenistic Christianity, NTS 19 (1972/83), 271-287.
56 Ein Beispiel dafür sind die Pharisäer mit ihrer Anthropologie und ihren Ansichten über

den Zustand nach dem Tode. Vgl. E.R. Goodenough, By Light, Light, New Haven 1935, 6; id.,
Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, 12 Bde., New York 1953-1965,1. 53; 111-115;
264-267.

57 Vgl. E.L. Sukenik, Ancient Synagogues in Palestines and Greece, London 1934, 69f.



424 E. Earle Ellis

che der oberen Volksschichten war, sondern in vielen Fällen auch von
gewöhnlichen Juden überwiegend oder gar ausschliesslich gebraucht
wurde.58

Dies waren die kulturellen Verhältnisse, in die auch das Wirken Jesu

und das der frühesten Kirche eingebettet waren. Seine Jugend verbrachte
Jesus (und auch sein Bruder Jakobus) grossenteils in Galiläa, eben dort
fand auch ein gut Teil seiner Predigt- und Heilungstätigkeit statt. Galiläa
aber war nach Ansicht von Gustav Dalman ein zweisprachiges Gebiet.
Simon Petrus, Andreas und Philippus stammten aus Bethsaida (Joh 1,44),
einer überwiegend Griechisch sprechenden Stadt. In dieser Sprache tätigten

sie ohne Zweifel vielfach ihre Geschäfte, und ihre hellenisierten Namen
legen nahe, dass Griechisch vielleicht sogar die Sprache ihrer Familien
war.59 Angesichts dieser Sachlage, die durch archäologische Entdeckungen
immer mehr erhellt wird, ist es nicht mehr möglich, einer neutestamentli-
chen Schrift die apostolische Verfasserschaft abzusprechen, nur weil sie in
gutem Griechisch geschrieben ist oder eine Kenntnis hellenistischer
Gedanken oder Kultur verrät. Das heisst also: Semitismen dürften zwar
Hinweis auf eine ursprüngliche Herkunft aus Palästina (oder Syrien) sein,
korrektes Griechisch aber ist an sich noch kein Beweis für eine Herkunft
aus der Diaspora.

Das zweite obengenannte Axiom ist gleichermassen fragwürdig: Es ist
die - offensichtlich für selbstverständlich gehaltene - Annahme, die Abfassung

der neutestamentlichen Schriften sei ein individuelles Unternehmen
gewesen und könne deshalb mittels linguistischer und/oder stilistischer
Analyse beurteilt werden. In einigen Fällen, so z.B. im Doppelwerk des

Lukas, lässt sich ein ganz bestimmter Stil erkennen, obwohl dieser
zweifellos durch den amanuensis (librarius oder vielleicht auch notarius) und
durch die benutzten Quellen modifiziert wurde. Für die Evangelien des

Matthäus und Johannes darf man mit einiger Sicherheit annehmen, dass
sich Propheten und Lehrer (pneumatikoi) um den jeweiligen Apostel scharten

und mit dazu beitrugen, den Evangelien ihre jetzige Gestalt zu verleihen.60

58 Ellis (s. A. 2), 246n; J. A. Fitzmyer in CBQ 32 (1970) 507-518; J. N. Sevenster, Do You
Know Greek?, Leiden 1968, 96-175.

59 Vgl. G. Dalman, Jesus-Jeschua, Leipzig 1922, 5; R. Riesner, Jesus als Lehrer, Tübingen
1981, 206 ff., 412f.

60 Vgl. K. Stendahl, The School of St. Matthew, Lund 21969 34; 190-292, der wahrscheinlich

recht hat, wenn er die «christianisierten» Interpretationen des ATs, die dem ersten
Evangelium eigentümlich sind, einer Exegeten-»Schule» des Matthäus zuweist. Zum vierten
Evangelium vgl. Joh 21,24, wo gewissermassen die Beteiligung von Mitarbeitern des
Lieblingsjüngers an der Abfassung des Evangeliums vorausgesetzt wird. Eine ähnliche Tradition



Die Datierung des Neuen Testaments 425

Bei den Briefen des Paulus liegt der Fall ganz ähnlich. Auch hier ist -
besonders seit der Erforschung der antiken Briefschreibepraxis durch Otto
Roller61 - klar geworden, dass des Apostels Sekretär oder amanuensis bei
der Abfassung seiner Briefe mitwirkte. Roller wies nach, dass antike
Briefschreiber sich eines Sekretärs bedienten, welcher den Brief (manchmal auf
eine Wachstafel) kopierte und dann in mehr oder minder freier Wiedergabe
auf Papyrus übertrug. Der Autor las den Brief durch, korrigierte ihn und
fügte einen abschliessenden Gruss hinzu. Ein paar neutestamentliche Briefe

erwähnen ausdrücklich einen solchen amanuensis:
«Ich, Tertius, der Schreiber dieses Briefes, grüsse euch in dem Herrn».

(Rom 16,22)
«Durch Silvanus, den, wie ich erachte, treuen Bruder, habe ich euch

kurz geschrieben» (I Petr 5,12).
Andere Briefe enthüllten im abschliessenden Gruss, dass auf dieselbe

Weise verfahren wurde. Sogar für den kurzen Philemonbrief hat Paulus
sich offensichtlich eines Sekretärs bedient:

«Ich, Paulus, schreibe dies mit meiner eigenen Hand: ich will es

zurückerstatten» (Philm 19).
«Der Gruss mit meiner, des Paulus, eigener Hand. Das ist ein Zeichen in

jedem Brief; so schreibe ich» (II Thess 3,17).
»Sehet, mit was für grossen Buchstaben ich euch mit meiner eigenen

Hand schreibe» (Gal 6,11).
Es gibt auch Anzeichen dafür, dass die Mitarbeiter des Paulus an der

Abfassung seiner Briefe mitbeteiligt waren. Diese Möglichkeit kündigt sich

findet sich im Kanon Muratori (6-19): «Das vierte Evangelium, das des Jüngers Johannes: Als
seine Mitjünger und Bischöfe ihn drängten, sprach er: Fastet mit mir von heute ab drei Tage

lang, und was einem jeden offenbart werden wird, lasst uns einander mitteilen. In der selben

Nacht wurde Andreas, einem der Apostel, offenbart, Johannes solle alles in seinem eigenen
Namen niederschreiben, während die anderen (es) durchsehen sollten.» Vgl. O. Cullmann, Der
johanneische Kreis, Tübingen 1975. Weiter, vgl. E. E. Ellis, Gospels Criticism. Das Evangelium

und die Evangelien, hg. v. P. Stuhlmacher, Tübingen 1983, 47-52.
61 O. Roller, Das Formular der paulinischen Briefe, Stuttgart 1933, 14; 17 ff. In Anbetracht

der Beschaffenheit von Tinte und Rohrfeder und der rauhen Oberfläche des Papyrus konnte es

mehr als eine Stunde dauern, bis eine Seite einer Abschrift angefertigt war. Für griechische
Briefe ist der Gebrauch einer Kurzschrift durch einen Stenographen (notarius) nur aus späteren
Jahrhunderten bezeugt. Aber im 1. Jh. vermochte wohl ein damit betrauter Sekretär (librarius)
einen Brief mehr oder minder genau abzuschreiben und auch nach den mündlichen oder
schriftlichen Anweisungen des Autors zu vollenden (19). Vgl. Cicero, AdAtticum 13,25,3, wo
von Tiro, dem amanuensis, gesagt wird, er «schreibe ganze Sätze in einem Atemzug nieder».
Roller (307) bezweifelt, dass damit eine Kurzschrift gemeint ist; doch vgl. A. Mentz, Die
Tironischen Noten, Berlin 1944, 39-50. Vgl. A. N. Sherwin-White, The letters ofPlinv, Oxford
1966, 536-546, 591.



426 E. Earle Ellis

schon darin an, dass zu Beginn mancher Paulusbriefe von Mit-Absendern
die Rede ist. Noch deutlicher spricht dafür die Tatsache, dass die meisten
Paulusbriefe - die umstrittenen wie die unumstrittenen - vorgeformte
Stücke enthalten: Hymnen,62 biblische Auslegungen63 und andere literarische

Formen64, die in sich geschlossen sind und sich abheben von der
Sprache, dem Stil und der theologischen Ausdrucksweise, wie sie sonst in
demselben Brief oder in anderen Paulusbriefen zu finden sind. Kann dies
für die Briefe des Paulus nachgewiesen werden, so darf man daraus
wahrscheinlich auch auf andere schliessen.65 Zusammengenommen, machen
diese Tatsachen deutlich, dass die gegenwärtige linguistische Analyse der
neutestamentlichen Briefe noch immer ein allzu vereinfachtes Verfahren
darstellt und dass - trotz dem grossen Vertrauen, das man noch immer auf
dieses Erbe der Kritik des 19. Jh. setzt - irgendwelche Rückschlüsse auf die
Verfasserschaft der Briefe, die aufgrund ihrer Sprache, ihres Stils und ihrer
theologischen Eigenart gezogen werden, zumindest fragwürdig sind.

Schliessich übt das Axiom - oder vielleicht sollte man besser sagen: die
stillschweigende Voraussetzung -, dass sich das frühchristliche Denken als
Ganzes Stufe um Stufe entwickelt habe, weiterhin beträchtlichen Einfluss
aus, besonders in der deutschen Wissenschaft und hauptsächlich in der
dialektischen Form, die durch F. Chr. Baur populär wurde.66 Dies ist selbst
dann offenkundig, wenn die Komponenten Baurs abgewandelt wurden. So

interpretieren z. B. heute einige Wissenschaftler die frühchristliche
Eschatologie als eine Bewegung, die sich in drei Schritten vollzogen habe: eine
radikal apokalyptische Haltung (thesis) wird mit dem Problem der Paru-
sieverzögerung (antithesis) konfrontiert, und diese Spannung wird
überwunden durch eine Theologie der Heilsgeschichte (synthesis).61 Um die

62 Z. B. Phil 2,6-11; Kol 1,12-20; I Tim 3,16. Vgl. R. Deichgräber, Gotteshymnus und
Christushymnus in der frühen Christenheit, Göttingen 1967; R.P. Martin, Carmen Christi,
Cambridge 1967, und die in jedem dieser Werke zitierte Literatur.

63 Z. B. 1 Kor 2,6-16; vgl. I Tim 2,11-15 mit I Kor 14,34 f.; vgl. Ellis (s. A. 2), 156 et passim
und: The Silenced Wives of Corinth. Essays in Honour of B.M. Metzger, edd. E.J. Epp and

G.D. Fee, Oxford 1981, 213-220; W.A. Meeks, Midrash and Paraenesis in I Cor. 10:1-22,
ISNT 16 (1982) 64-78.

64 Beispiele für Anordnungen:? I Kor 11,3-12; 12,4-11 (vgl. Ellis, s. A. 2,24n.);? I Tim.
3,2-13; Weissagungen:? I Kor 6,14-7,1 ; I Tim 4,1-5,6.

65 So vielleicht z.B. die Auslegung in Jak 2,20-26; II Petr 3,5-13.
66 Dieser Einfluss ist natürlich auch bei anglo-amerikanischen Theologen spürbar, die

dieses Erbe deutscher Wissenschaft übernommen haben. Vgl. J.D. G. Dunn, Unity and

Diversity in the New Testament, London 1977, 345; 356.
67 Z. B. H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit, Tübingen51964, 123-127, und: Luke's Place in

the Development of Christianity. Studies in Luke-Acts, ed. L. E. Keck, Nashville 1966, 306 f.:



Die Datierung des Neuen Testaments 427

Entwicklung der Amtskirche zu erklären, verfährt man nach ähnlichem
Muster: Nach dem Kirchenbegriff des Paulus gab «es überhaupt kein
wirkliches <Amt>...» «Neben dem paulinischen entwickelt sich gleichzeitig
der entgegengesetzte, von Haus aus judenchristliche Typ der presbyterial
geleiteten Gemeinde» «Die Verschmelzung beider Formen» beginnt
schon früh und erscheint bei Lukas, im 1. Petrusbrief und noch deutlicher
in den Pastoralbriefen.68 Damit soll natürlich nicht gesagt sein, dass diese
Gelehrten (oder auch Baur) die historischen Fakten bewusst in ein
Hegel'sches Schema pressen. Aber ihr methodisches Vorgehen beweist
doch deutlich, wie stark der Einfluss Hegels auf das Denken mancher
Erforscher der frühchristlichen Geschichte war und noch immer ist.

Natürlich könnte man einwenden, Hegel biete eben tatsächlich den
besten Schlüssel zum Verständnis der Entwicklung christlicher Theologie.
Doch bedarf es in vieler Hinsicht schon beachtlicher Gedankenakrobatik,
um das Kunststück fertigzubringen, Hegels Theorie mit den historischen
Fakten in Einklang zu bringen: (1) Wenn dieselben Konzeptionen69 und
Begriffe70 in verschiedenen Schriften vorkommen, so werden ihnen - oft
ohne dass dies exegetisch zu rechtfertigen wäre - Bedeutungsinhalte
zugewiesen, die in auffallender Weise voneinander abweichen. (2) Theologische
Differenzen zwischen neutestamentlichen Schriften werden ipso facto
verschiedenen Zeitabschnitten im Leben der Kirche zugeschrieben. (3)
Obwohl nachgewiesen wurde, dass die Christologie des Neuen Testaments
sich schon zwei Jahrzehnte nach Jesu Auferstehung voll entfaltet hatte,71
soll sie sich nach einem komplizierten Schema und unter dem Einfluss der
verschiedensten religiösen Strömungen entwickelt haben. (4) Schriften,
deren Abfassung durch Apostel oder Apostel-Mitarbeiter schon relativ früh
als sicher bestätigt und von keinem Autoren des Altertums angefochten
wurde, werden aufzweifelhaften literarischen und philosophischen Grund-

Das Werk des Lukas stellt eine umfassende Synthese von Komponenten des vorhergehenden
Zeitraums dar. Derselbe Gedanke findet sich schon früher bei R. Bultmann, Heilsgeschichte
und Geschichte. Zu O. Cullmann, Christus und die Zeit, ThLZ 73 (1948) 665 f.

68 H. von Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei
Jahrhunderten, Tübingen 1963, 326ff.

69 Z.B. die «Gemeindeordnung» von I Kor 14,34f., und I Tim 2,11-15.
70 Z.B. É7itaK07ioi in Phil 1,1 und è7tiaK07ûoç/è7tiaK07tot in I Tim. 3,2; Tit 1,7; Apg

20,28.
71 Z.B. Phil 2,6-11; Rom 19,9+13 Joel 3,5 (KÛptoç=JHWH). Vgl. M. Hengel, Christologie

und neutestamentliche Chronologie, in: Neues Testament und Geschichte. Festschrift für
O. Cullmann zum 70. Geburtstag, ed. H. Baltensweiler, Tübingen 1972, 43-67; ibid., Sohn
Gottes (s. A. 53); C.F. D. Moule, The Origin of Christology, Cambridge 1977.



428 E. Earle Ellis

lagen rekonstruiert und dabei zu fiktiven Schöpfungen einer späteren Zeit
gemacht. Nach solch einer Bilanz darf man wohl getrost behaupten, eine

einlinige oder dialektische Interpretation des historischen Prozesses sei ein
willkürliches Verfahren und keineswegs dazu geeignet, eine befriedigende
Rekonstruktion der frühchristlichen Geschichte zu ermöglichen.

IV

Hier ist nicht der Ort, eine alternative Methode zur Erforschung und
Darstellung der Geschichte des frühen Christentums zu entwickeln; doch
mögen ein paar vorläufige Hinweise nicht unangebracht sein: In der
Evangelienforschung hat sich jetzt weithin die Erkenntnis durchgesetzt, dass

Johannes von den Synoptikern unabhängig ist.72 Das bedeutet unter anderem,

dass keine Notwendigkeit mehr besteht, seine Darstellung des Wirkens

Jesu zeitlich später anzusetzen als die synoptische. Das Verhältnis der
Apostelgeschichte zum paulinischen Schrifttum ist wahrscheinlich ähnlich
zu interpretieren.73 Denn man wird den historischen Tatsachen doch wohl
eher gerecht, wenn man zugibt, dass die Apostelgeschichte, welche die
paulinischen Briefe nicht benutzt, durchaus eine andere theologische
und/oder historische Perspektive bieten kann als diese und trotzdem aus
der Generation des Paulus und sogar von dessen zeitweiligem Mitarbeiter
stammen kann.74 Im Prinzip kann dasselbe vom chronologischen Verhältnis

des Jakobusbriefes und des Matthäusevangeliums zu Paulus gesagt
werden, auch wenn bei Jakobus oder Matthäus eine gewisse Spannung zum
paulinischen Kreis oder dessen Vorläufern sichtbar wird. Schliesslich kann
Paulus - in Anbetracht der vorpaulinischen oder nichtpaulinischen
Traditionen, die in seinen Briefen erkennbar sind - sogar für die als typisch
paulinisch geltenden Themen schwerlich als alleiniger geistiger Vater
angenommen werden.

Die früheste Christenheit scheint eine Einheit in Vielfalt gewesen zu
sein: Um verschiedene Apostelgestalten sammelte sich jeweils eine ganze

72 Vgl. S.S. Smalley, John: Evangelist and Interpreter, Exeter and Greenwood, SC, 1978,
9-40. Ob es synoptische Quellen benutzt hat, ist eine andere Frage.

73 Vgl. E.E. Ellis, The Gospel of Luke, London and Grand Rapids 41983, 4ff., 55-60; J.

Jervell, Paul in the Acts in: Les Actes des Apôtres, ed. J. Kremer, Gembloux 1979,
297-306.

74 Ein crPAußog mit dem Namen «Lukas» war diesem engagierten Werk wahrscheinlich
von Anfang an beigegeben. Die frühe und unangefochtene Identifikation dieses Lukas mit dem
zeitweiligen Mitarbeiter des Paulus wird durch die innere Evidenz bestätigt und ist kaum
anzuzweifeln. Vgl. Ellis (s. A. 73), 40-50; 64f.



Die Datierung des Neuen Testaments 429

Schar von Propheten und Lehrern; jede dieser Gruppen betrieb ihre eigene
Mission und entwickelte - mit unterschiedlicher Schnelligkeit - sowohl
gemeinsame als auch besondere, für sie charakteristische theologische
Motive. Für diese Gruppen gibt es innerhalb der neutestamentlichen
Wissenschaft verschiedene Bezeichnungen: man spricht von der «Schule
des Matthäus»75, vom «johanneischen Kreis»76 von «Paulus und seinen
Mitarbeitern».77 Ebenso gut könnte man von einem «Kreis des Petrus» (I
Petr 5,12) oder «des Jakobus» (Apg 12,17) reden. Diese gleichzeitig
nebeneinander existierenden, aber voneinander verschiedenen apostolischen

Missions-Teams verbanden ihre missionarischen Bemühungen mit
theologischer Reflexion, die sie auch schriftlich niederlegten. Sie erkannten
sich gegenseitig an und teilten einander, wenn Anlass dazu bestand, ihre
Weissagungen, ihre Auslegungen und Anordnungen mit.78 Diese Deutung
der vorliegenden Zeugnisse hat viel für sich und erlaubt, falls sie zutreffend
ist, eine frühere Datierung der neutestamentlichen Schriften als dies jemals
möglich wäre, wenn man eine einlinige oder dialektische Entwicklung des

frühchristlichen Denkens voraussetzt.
Abschliessend kann man sagen: Die literarkritische Beurteilung des

neutestamentlichen Schrifttums, die heute von den meisten Wissenschaftlern

anerkannt wird, und die Chronologie des Neuen Testaments, die sich
darauf gründet, stehen auf schwachen Fundamenten und beruhen auf
Annahmen, die z.T. nachweislich historisch falsch sind. Wenn dem so ist,
muss sich eine Datierung der neutestamentlichen Schriften notgedrungen
stärker auf die den Werken zugeschriebene Verfasserschaft, auf die
Überlieferung des Altertums und auf historische Beziehungen solcher Art stützen,

wie sie J. A.T. Robinson aufgezeigt hat. Das bedeutet nicht, dass seine

Neudatierung immer richtig sein muss.79 Gleichwohl hat er in einigen
Fällen, wie es scheint, wirklich Wichtiges und Bleibendes beigetragen.

75 Stendahl (s. A. 60).
76 Cullmann (s. A. 60). Vgl. R.A. Culpepper, The Johannine School, Missoula 1975.
77 Ellis (s. A. 2), 3-22. Vgl. Apg 13, If. Zu «pseudoapostolischen» Gruppen vgl. ibid. 12n.,

80-115; M 7,15; II Kor 11,13; I Joh 4,1; Apk 2,2.6.14.20-22.
78 Vgl. Rom 1,11 f. ; 16,3-15 ; I Kor 16,12; Gal 2,7-9. Zur gegenseitigen Übernahme und

Anwendung der Traditionen vgl. I Kor, 11,16; 14,33b; 15,1 f.; Gal 1,18 (iaxopfjoat); I Tim.
3,1 a et passim (Ttiaxôç ô 3-ôyoç); II Petr 3,15 f.

79 Vgl. die obengenannten Vorbehalte gegenüber dem Joh. Ein Nachweis für eine Entstehung

der Joh-Briefe vor oder nach 70 wurde meines Wissens nicht erbracht. Auch können die
Past nicht zwischen den übrigen Paulusbriefen eingeordnet werden. Ich habe mich noch nicht
hinreichend mit dem II Petr beschäftigt, um einen festen Standpunkt beziehen zu können;
gleichwohl bin ich, wie Robinson, beeindruckt von den Argumenten Th. Zahns in seiner:

Einleitung in das Neue Testament, Leipzig 1909. Nachdem ich jetzt davon überzeugt bin (vgl.



430 E. Earle Ellis

Die Schwierigkeit, der Robinsons Rekonstruktion begegnet, ist jedoch
nicht nur eine Frage der Datierung. Die heftige Reaktion, die seine
Vorschläge in manchen theologischen Lagern auslösten, erinnert an das Echo,
das Hieronymus zu hören bekam, als er bei der Übersetzung der Bibel ins
Lateinische den hebräischen Urtext heranzog, anstatt nur die griechische
Septuaginta zu benutzen. Als ein nordafrikanischer Bischof in der
sonntäglichen Lesung aus der Version des Hieronymus vorlas, Gott habe einen
Efeu wachsen lassen, um Jona Schatten zu spenden, soll seine empörte
Gemeinde, die an die altlateinische Textform gewöhnt war, laut protestiert
haben: «Nein, einen Kürbis! Einen Kürbis!»80 Doch sah sich die Übersetzung

des Hieronymus mit noch mächtigeren Gegnern konfrontiert als

Kirchengemeinden, die über die Abänderung eines Lieblingstextes
aufgebracht waren. Sie riefauch den Widerstand von Theologen und Geistlichen
hervor, denen die Septuaginta als Grundlage für ein stattliches Gebäude
patristischer Theologie gedient hatte - ein Gebäude, das am Ende vielleicht
in sich zusammenfiele, wenn die Version des Hieronymus sich durchsetzen
sollte.

Es sieht fast so aus, als brächten Vorschläge für eine Neudatierung des

Neuen Testaments, wie sie Bischof Robinson geäussert hat, manche
heutigen Theologen in eine ähnliche Verlegenheit. Im Blick auf den gegenwärtigen

Stand der Forschung auf diesem Gebiet möchte man aber sagen: das

Studium des Frühchristentums und des Neuen Testaments kann nur davon
profitieren, wenn die anstehende Frage vollständig neu überprüft wird. Seit
der Veröffentlichung des Buches Robinsons ist seine These in einigen
Aufsätzen,81 in einem Seminar82 und in einem Symposium83 angesprochen,

aber die weitere Aufgabe bleibt immer noch offen und eine Aufforderung

für die zukünftige Forschung.
E. Earle Ellis, New Brunswick

A. 2, 226-236), dass der Jud auf die Zeit 55-65 n.Chr. zu datieren ist, werde ich den II Petr
unter diesem Aspekt zu betrachten haben.

80 Vgl. die Briefe 71 und 75 in: The Fathers of the Church, vol. 12: St. Augustine: Letters
1-82, ed. W. Parsons, New York 1951, 327; 366f.

81 Z.B. D. Moody, A New Chronology for the New Testament, Rev Exp 78 (1981)
211-231.

82 An der Generalversammlung der SNTS im August 1980 in Toronto.
83 R. Wegner (Hg.), Die Datierung der Evangelien, Paderborn 21983, mit Arbeitspapieren

von J. Ernst, H. Janssen, G. A. Lehmann, D. Liihrmann, J. A.T. Robinson und H. Staudinger.
Vgl. J. Ernst, Datierung oder Rück-Datierung des Neuen Testaments: Ein Bericht, TheolGlaub
72 (1982) 384-402, und die Besprechungen dort zitiert (400f.).


	Die Datierung des Neuen Testaments

