Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 5

Artikel: Die Datierung des Neuen Testaments
Autor: Ellis, E. Earle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

409
Die Datierung des Neuen Testaments*

Die vor einiger Zeit veroffentlichte Schrift von J.A.T. Robinson, «Re-
dating the New Testament»!, vertritt die These, simtliche neutestament-
lichen Schriften seien vor dem Jahre 70 n. Chr. geschrieben worden. Diese
von grossem Sachwissen zeugende und sorgfiltig durchdachte Publikation
bietet — wie man sie auch immer letztlich beurteilen mag — in vielen Fillen
eine eindrucksvolle Argumentationsweise. Das Hauptanliegen von Bi-
schof Robinson ist es, den historischen «Sitz im Leben» fiir alle neutesta-
mentlichen Schriften anhand ihrer Beziehung zueinander und zu
bestimmten dusseren Ereignissen zu rekonstruieren. Weniger Aufmerk-
samkeit schenkt er einem zweiten Faktor: dem Hintergrund und der
Entwicklung der Literarkritik des Neuen Testaments. Und doch ist gerade
dieser Faktor grossenteils dafiir verantwortlich, dass fiir viele neutesta-
mentliche Schriften oft eine Entstehung nach dem Jahre 70 angenommen
wird. Es diirfte also der Miihe wert sein, die literarische Frage weiter zu
untersuchen. Zuvor aber wollen wir uns noch einmal kurz einige der
dusseren Tatsachen vor Augen fiihren, die Robinsons Auffassung wesent-
lich mitbestimmt haben.

Von den historischen Ereignissen, die fiir die Datierung neutestament-
licher Schriften von Belang sind,? werden vier als besonders wichtig ange-
sehen: die Eroberung Jerusalems im Jahre 70 n.Chr.; die Christenverfol-
gungen zweier romischer Kaiser, ndmlich die des Nero (65-68 n. Chr.) und
die Domitians (ca. 95 n.Chr.); schliesslich die Abfassung des Synagogen-
gebets gegen Hiretiker (birkat ha-minim), die iiblicherweise auf ca. 85-95
n. Chr. datiert wird. Die Eroberung Jerusalems war fiir die frithen Christen

* Uberarbeitung eines Referats, das bei der Generalversammlung der SNTS im August
1979 vorgetragen wurde. Fiir die Ubertragung aus dem Englischen méchte ich Frau Isolde
Betz herzlich danken.

1'J.A.T. Robinson, Redating the New Testament, London and Philadelphia 1976.

2 Z.B.: Das Prokonsulat des Gallio (51/52 oder 52/53 n.Chr.; vgl. Apg 18,12) und die
Amtszeit des Festus als Prokurator (ca. 59-62 n.Chr.; Apg 24,27) haben indirekte Bedeutung
fiir die Datierung der paulinischen Briefe; das Martyrium des Jakobus (62 n. Chr.; Josephus,
Ant. 20,200f1.) ist wichtig fiir die Entstehungszeit (und Verfasserschaft) des Jak und des Jud
(vgl. E.E. Ellis, Prophecy and Hermeneutic in Early Christianity, Tiibingen and Grand Rapids
1978, 226-236).



410 E. Earle Ellis

von ausserordentlicher Bedeutung, einmal, weil sie von Jesus selbst pro-
phezeit worden war, zum andern, weil sie — zumindest im Evangelium und
in der Apostelgeschichte des Lukas — vorausschauend (oder riickblickend)
als ein Gericht Gottes iiber ein Volk gesehen wurde, das Christus ablehnte.
Das tatsdchliche Geschehen des Jahres 70 n.Chr. aber fiarbt weder den
Wortlaut der Prophezeiung Jesu, wie sie die synoptischen Evangelien
iiberliefern,3 noch wird es irgendwo im NT erwihnt oder auch nur in einer
deutlichen Anspielung beriihrt.4 :
Dies ist freilich ein argumentum e silentio; und ein solches Argument
erhélt — wie bei Sherlock Holmes, als der Hund nicht bellte® — erst Beweis-
kraft, wenn das Schweigen als solches im Gegensatz zu allem steht, was
verniinftigerweise zu erwarten wire. In vielen Schriften — antiken wie
modernen — wird auf gleichzeitige historische Ereignisse keinerlei Bezug
genommen, nicht einmal auf welterschiitternde Ereignisse, die dem Ver-
fasser zweifellos bekannt waren. Andererseits ist das Schweigen iiber die
Zerstorung Jerusalems in einigen Schriften des NTs tatsdchlich hochst
befremdlich, ndmlich dort, wo die Prophezeiung Jesu von der Zerstérung
erzihlt wird (Mt, Mk, Lk), ferner dort, wo die Kritik am Tempel oder sein
Vorldufigkeitscharakter ein wichtiges Thema darstellt (Apg, Hebr), und
schliesslich dort, wo Gottes Strafgerichte iiber den Ungehorsam des jiidi-

3Mt24,15-22; Mk 13,14-20; Lk 19,42-44; 21,20-24. Wihrend die letztgenannte Lukas-
stelle die apokalyptische Bildersprache von Dan 9,27; 12,11 (=Mt 24,5; Mk 13, 14) aufhellt,
bezieht sie ihre eigene beschreibende Phraseologie von anderen alttestamentlichen (Septuagin-
ta-)Stellen (z.B. Hos 14, 1; Nah 3,10; Jes 3,25f.; 29, 3; Jer 20, 4f.; 52, 4). Dies wurde von C. H.
Dodd nachgewiesen in: More New Testament Studies, Manchester 1968, 69-83 (=JRS
XXXVII[1947], 52-54). Desgleichen sind, wenn die Quelle des Eusebius zuverlissig ist, die
Anweisungen in Jesu Prophezeiung («fliehet ins Gebirge») schwerlich nach dem Jahre 70
formuliert worden, da sie nicht mit dem iibereinstimmen, was die Jerusalemer Christen um 66
n. Chr. in Wirklichkeit taten: Nach Eusebius (HE 3,5, 3) flohen sie nach Pella im 6stlichen
Jordantal. Auch die Behauptung, dass die Evangelien grundsétzlich keine historischen Fol-
geerscheinungen in die «kerygmatisch» angelegte Lebensgeschichte Jesu mit einbeziehen, ist
nicht ganz richtig, wie Mt 27,8 und 28, 15 beweisen. Wenn jede in die Zukunft schauende
Prophetie von vornherein abgelehnt wird, ist natiirlich nur noch eine Datierung nach 70
moglich. (Eine dhnliche Prophezeiung findet sich in Apk 11,2.)

4 Der Schriftabschnitt, von dem am hiufigsten angenommen wird, dass er die Zerstérung
Jerusalems im Jahre 70 widerspiegele, ist Jesu Gleichnis vom koniglichen Hochzeitsmahl. Hier
wird von dem erziirnten Konig gesagt, dass er «ihre Stadt anziindete» (événpnoev). Doch ist
dies nach W. Eltester (Hg.), Urchristentum-Kirche, ed. Berlin 1960, 125ff., ein gidngiger Topos
und spiegelt nicht eine Aktion wider, die speziell auf die Ereignisse des Jahres 70 n. Chr. weisen
wiirde. In der Tat findet sich der Ausdruck nur an dieser Stelle im NT; wie andere Begriffe in
der apokalyptischen Rede (s. A. 3), ist er wahrscheinlich ein Anklang an die alttestamentliche
Beschreibung der Eroberung Jerusalems im Jahre 586 v.Chr. (Jer 52, 13: événpnoev!).

3 Robinson bringt dieses Beispiel. Es stammt aus der Erzihlung «Silver Blaze».



Die Datierung des Neuen Testaments 411

schen Volkes fiir den Verfasser von besonderem Interesse sind (Apg, Jud)®.
In diesen Fillen scheint das Fehlen jeder Anspielung auf die Zerstorung
Jerusalems doch ein recht starkes Argument dafiir zu sein, dass die betr.
Schriften vor Eintritt jenes Ereignisses abgefasst wurden.’

Die Eroberung Jerusalems ist auch noch in anderer Hinsicht wichtig: sie
markiert nicht nur die katastrophale Zerstorung einer bedeutenden Stadt,
sondern gleichzeitig auch das Ende der jiidischen Welt in ihrer bis dahin
bekannten Form. Aus Uberresten, welche die Archiologen zutage forder-
ten, und aus den Schriften von Qumran ist in zunehmendem Masse
deutlich geworden, dass das 4. Evangelium die Form jener Welt in bemer-
kenswert hohem Grade bewahrt hat: die religidosen Parteiungen, das poli-
tische Klima, die theologischen Streitfragen und Redensarten, ja sogar die
topographischen Details Jerusalems vor seiner Zerstérung.® Dieser Um-
stand ladsst die traditionelle Datierung dieses Evangeliums — es soll Ende
des 1. Jh. in Ephesus in Kleinasien entstanden sein — fragwiirdig erschei-
nen. Gleichzeitig muss man feststellen, dass die Stadt Jerusalem bei den
Christen nach dem Jahre 70 nicht mehr im Mittelpunkt ihres Interesses
steht. Auffallenderweise taucht der Name «Jerusalem» im Johannesevan-
gelium nach Kap. 12 nicht mehr auf. Es ist auch moglich, dass der Wortlaut
jener Warnung der religidsen Fiihrer in Joh 11,48, wenn Jesus weiterhin so
erfolgreich sei, wiirden «die Romer kommen und uns sowohl die (heilige)
Stitte als auch das Volk wegnehmen», eine ironische Anspielung auf das
darstellt, was in Wirklichkeit geschehen war.

Das radikale Vorgehen Neros gegen die Christen — wahrscheinlich ab
Winter oder Friihling des Jahres 65 n.Chr.? - lebte in der Erinnerung der
Kirche als die erste der vom romischen Staat betriebenen Verfolgungen

6 Apg 7,47-50; 6,13f. (vgl. 11,28); Hebr 8,4.13; 9,6f.; 10, 1-4. Vgl. auch Stellen, wo der
Tempel kritisiert wird oder wo Christus, Christen und/oder die christliche Gemeinde als der
wahre Tempel Gottes bezeichnet werden. Sie finden sich sowohl in Schriften, deren Abfassung
vor dem Jahre 70 allgemein anerkannt ist (I Kor 3, 16; II Kor 6, 16), als auch in solchen, deren
Datierung vor das Jahr 70 umstritten ist (vgl. Joh 2,19-22; Apg 7,48; Eph 2,20; Apk).

7 Aufschlussreich fiir die Art und Weise, wie eine christliche Schrift nach 70 n. Chr. auf die
Eroberung Jerusalems anspielt, wenn von Gottes wahrem Tempel die Rede ist, ist Barn 16, 1-5.
Vegl. auch Justin, Dial. 40.

8 Robinson (s. A. 1),266-269;278. Vgl. W.F. Albright, Recent Discoveries in Palestine and
the Gospel of John, The Background of the New Testament and its Eschatology, ed. W.D.
Davies, Cambridge 1956, 153-71; W. H. Brownlee, Whence the Gospel according to John?, in:
John and Qumran, ed. J.H. Charlesworth, London 1972, 166-194; C.H. Dodd, Historical
Tradition in the Fourth Gospel, Cambridge 1963; J. Jeremias, Die Wiederentdeckung von
Bethesda: Joh. 5,2, Gottingen 1949.

9 So Robinson (s. A. 1), 145f., in Anlehnung an G. Edmundson, The Church in Rome in the
First Century, London 1913, 123-127. Der Bericht des Tacitus (4nnal. 15,44) setzt einen



412 E. Earle Ellis

weiter.10In ihrem Verlauf wurden Petrus und Paulus hingerichtet, und eine
«grosse Menge» von Gldaubigen wurde von wilden Tieren zerrissen oder
gekreuzigt und als lebende Fackeln verbrannt.!! Die gegen die Christen
erhobenen Anklagen schlossen allem Anschein nach das «Bekennen» des
Namens Christi mit ein,!2 und nicht nur die Bosheit des Kaisers war dabei
mit im Spiele, sondern — wie aus romischen und ebenso aus christlichen
Quellen hervorgeht — auch eine Art von legalen Strafmassnahmen.!3 Auch
schon ohne dieselben hitte das Vorgehen des Kaisers bei etlichen Amts-
tragern in den Provinzen eifrige Nachahmung gefunden. Aller Wahrschein-
lichkeit nach bereitete sich somit die Verfolgung iiber Rom hinaus aus und
bildete den Ausgangspunkt fiir eine fortdauernde Feindseligkeit des Staates
den Christen gegeniiber, wenn auch die speziell iiber sie verhdngten Sank-
tionen nach dem Tode Neros aufgehoben wurden.

Neros Angriff auf die Christen ist fiir unser Thema in mindestens
zweifacher Hinsicht bedeutsam. Erstens: Es ist fraglich, ob die wohlwol-
lenden und freundlichen Hinweise auf die romischen Machthaber, etwa in
der Apg, oder dem I Petr (2,13-17; 3,13), nach dem Jahre 65 n.Chr. so
ohne jede Einschrinkung hitten geschrieben werden konnen.!4 Zweitens:
Die Beschreibungen der Visionen in der Offenbarung, welche die am
Gottesvolk veriibten Greueltaten so anschaulich schildern, diirften wohl zu
einem gewissen Grade die jiingsten Erfahrungen des Propheten mit der
Grausamkeit des neronischen Pogroms widerspiegeln.

Viele Gelehrte verweisen auf die etwa 30 Jahre spidter einsetzende
Verfolgung des Domitian als den Hintergrund, auf dem die Verbannung
des Johannes nach Patmos und seine dortige Offenbarung zu sehen sind,
und diese Ansicht wird tatsdchlich durch die frithchristliche Tradition

gewissen zeitlichen Abstand zwischen dem Brand Roms (Juli 64 n.Chr.) und der Christen-
verfolgung voraus.

10 Vgl. Tertullian, Apol. 5; vgl. Eusebius, HE 2,25,3-5.

1T Clemens 5, 1-7, 1; Tacitus, Annal. 15,44.

12 Tacitus, ibid. (fateor); vgl. Plinius, Briefe 10,96 (confiteor); vgl. Edmundson (s. A. 9),
S.131-139; Robinson (s. A. 1), S. 157.

13 Sueton, Nero 16 (instituta, suppliciis); Tertullian, Apol. 5 (leges); Ad nat. 1,7 (Verdam-
mung des Namens); Sulpic. Severus, Chron. 11, 29. Zur Diskussion der Frage vgl. W.H.C.
Frend, Matyrdom and Persecution in the Early Church, Oxford 1965, 164-169; H.D. Work-
man, Persecution in the Early Church, London 1906, 52-72; 365f.

14 Vgl. I Clemens, wo «fiir Herrscher und Statthalter» gebetet wird (60, 4; 61, 1 f.), wihrend
daneben deutlich auf die Verfolgungen hingewiesen wird, die man durch sie erleidet (5, 1-
7,1).



Die Datierung des Neuen Testaments 413

gestiitzt.!> Doch scheint die Verfolgung des Domitian weniger gegen die
Kirche als solche gerichtet gewesen zu sein; vielmehr umfasste sie anschei-
nend nur personliche Aktionen gegen ortsanséssige Christen, gegen etliche
(christliche) Verwandte des Kaisers und gegen gewisse prominente Romer.
Aufgrund dieser Umstdnde und auch mit Riicksicht auf das innere Zeugnis
der Offenbarung messen eine Reihe von Gelehrten den patristischen
Berichten sehr unterschiedlichen Wert bei und datieren die Offenbarung
auf die Zeit unmittelbar nach Neros Tod, d.h. auf 70 n.Chr.16

Das jiidische «Gebet gegen die Hiretiker», das an vierter Stelle genannt
wurde, stellt die zwolfte der «achtzehn Bitten» (=«Benediktionen») dar,
die im Synagogengottesdienst gebraucht wurden.!7 In der iltesten vorhan-
denen Textform!8 —sie ist wohl kaum vor dem 9.Jh. anzusetzen — lautet der
betreffende Abschnitt des Gebets folgendermassen:

«Lass Nazarener und Haretiker (minim)

zugrunde gehen (gleichsam) in einem Augenblick».

Die Benediktionen wurden in der Rabbinenschule zu Jamnia unter
Rabbi Gamaliel II. zusammengestellt, dessen Grossvater der Lehrer des

15 Die Offenbarung des Johannes wird von folgenden Autoren in die Regierungszeit
Domitians datiert: Irendus (4dv. Haer. 5,30, 3), Eusebius (HE 3,20,8 — offensichtlich unter
Berufung auf frithere Quellen), Victorinus (in Apcl. 10,11; 17,10), Hieronymus (de viris
illustr. 9). Ein paar wenige Quellen, unter ihnen wieder Hieronymus (adv. Jov. 1,26), bringen
das Buch in Verbindung mit Nero, so z.B. der Titel der syrischen Versionen (zit. bei H.B.
Swete, The Apocalypse of St. John, London 31909, c). Der Hinweis des Epiphanius (Haer.
51,12;51,32)auf die Regierung des «Claudius» mag in seiner Quelle » Claudius Nero» gelautet
haben (so Hort, a.a.0., s. A. 16, XVIII). Was die Verfolgung der Christen durch Domitian
betrifft, so weist Melito (fca. 190 n. Chr., zit. bei Eusebius, HE 4,26, 9) auf dessen «Verleum-
dung» und «falsche Beschuldigungen» hin. Tertullian (4pol. 5) sieht ganz allgemein eine
Analogie zwischen Domitian und Nero. Dio Cassius (Rom. Gesch. 67,14) spricht vom
Vorwurf des « Atheismus» gegen Domitians Vetter Clemens und dessen Frau Domitilla, sowie
gegen viele andere, die in «jiidische Sitten» verfallen seien. Zu Clemens und Christentum vgl.
J.B. Lightfoot, The Apostolic Fathers, 5 Bde., London 1890, I, i, 32-39, und Frend (s. A. 13),
216f.

16 7 B. F.J.A. Hort, Apocalypse of Saint John 1-3 (London 1908), XXVIff.; Edmundson
(s. A. 9), 163-179; Robinson (s. A. 1), 221-253; vgl. Apk 11, 1-3.

17 Sie werden auch als «Shemoneh Esreh» bezeichnet. Zum Text und zur engl. Ubersetzung
vgl. C. W. Dugmore, The Influence of the Synagogue upon the Divine Office, London 21964,
114-125. Er datiert die zwolfte Benediktion, die Birkat ha-minim, auf 90-117 n.Chr. Die
betreffenden Zeilen lauten: «. .. lass die Nazarener (=Christen) und die Minim (= Haretiker) in
einem Augenblick zugrundgehen, lass sie getilgt sein aus dem Buch der Lebenden und lass sie
nicht bei den Gerechten geschrieben sein ..».

18 Sje wurde in der Geniza, d. h. Abstellkammer, einer Synagoge in Kairo gefunden, die 882
n. Chr. erbaut worden war. Vgl. P. Kahle, The Cairo Geniza, London 1947, 1.



414 E. Earle Ellis

Paulus gewesen war (vgl. Apg 22,3).1° Nach Ansicht mehrerer Autoren
legen literarische Parallelen zwischen den Benediktionen und gewissen
Passagen des Matthdusevangeliums den Schluss nahe, dass die «Kirche des
Matthius» und die Rabbinen von Jamnia sich gegenseitig beeinflussten.20
Freilich lassen sich diese Parallelen auch — und zwar meiner Meinung nach
ebenso gut — durch die gemeiname Herkunft beider Grupen aus einem
besonderen Sektor des Judentums erkldren.

Andere vermuten, das Gebet gegen die Haretiker habe den Bericht von
der Heilung des Blinden in Joh 9 beeinflusst.2! Insbesondere entspreche der
formliche Ausschluss des Geheilten aus der Synagoge (Joh 9,22: drnocuv-
dywyoc) genau der Intention des Gebetes, wiahrend es unvorstellbar sei,
dass dergleichen zur Zeit der irdischen Wirksamkeit Jesu praktiziert wur-
de.?? Folglich kdonne das Johannesevangelium nicht vor der Formulierung
des Gebetes entstanden sein. Man sollte jedoch bedenken, dass das Gebet
nur sehr ungefahr datiert werden kann, nidmlich ins spédte 1. oder frithe
2.Jh.,23 und dass es in seiner urspriinglichen Form vielleicht nicht einmal

19 Vgl. Meg 17b and Bar 28b (Baraitha), wo die «Bitte gegen die Hiretiker» offenbar als
Gebet gilt, das einmal im Jahr gesprochen wird. Nach Ber 4, 3 soll sie téglich rezitiert werden.
Weitere rabbinische Stellen hierzu bei (H.L. Strack und) P. Billerbeck, Kommentar zum
Neuen Testament, 4 Bde., Miinchen 1922-1928, IV, 208-249.

207 B. sollen die Matthius-Fassung des Vaterunser, das Shemoneh Esreh und andere
liturgische Gebete der nach dem Jahre 70 lebenden Rabbinen eine bewusste Wechselwirkung
aufeinander ausgeiibt haben. Vgl. W.D. Davies, The Setting of the Sermon on the Mount,
Cambridge 1964, 275-279; 309-313.

21 Z.B. R.E. Brown, The Gospel according to John, 2 vols., Garden City, N.Y. 1966, 1970,
1, LXXXYV, 380; J.L. Martyn, History and Theology in the Fourth Gospel, New York 1968,
17-41.

22 Dies ist schwerlich richtig. Ein férmlicher Ausschluss aus der Gemeinde, voriibergehend
oder dauernd, wurde im vorchristlichen Judentum von der Qumrangemeinde praktiziert (1 QS
6,25; 7,1f.), und solche disziplinarischen Massnahmen wurden ohne Zweifel auch von den
Pharisdern angewandt. Das in Qumran dafiir gebrauchte Wort (bd{) wurde in der Septuaginta
manchmal mit dpopilelv tibersetzt; dieser Ausdruck erscheint auch in Luk 6,22: «Selig seid
ihr, wenn sie euch ausschliessen (¢popicmotv) .. und euren Namen als einen bdsen verwerfen
(¢kBaiwotv) ...» Von Anfang an waren Jesus (Lk 4, 29), Stephanus (Apg 7, 58), Paulus (II Kor
11,25; vgl. Apg 9,23.29) und andere (I Thess, 2, 14; vgl. Apg 8, 1) nach dem Zeugnis des NTs
davon bedroht, gelyncht zu werden, oder wurden von jiidischen Opponenten «geschmaht» und
«hinausgeworfen» (¢£€Baiov, Apg 13,45.50). War dies der Fall, so haben - a fortiori zu
schliessen — sicherlich manche Synagogen gleich von Anfang an Christen aus ihrer Gemein-
schaft ausgeschlossen. Siehe aber auch D.R.A. Hare, The Theme of Jewish Persecution ...
acording to St. Matthew, Cambridge 1967, 48-56.

23 Siehe A. 17 und 19. Das Todesjahr Gamaliels II. ist unbekannt, doch weiss man, dass er
95 n. Chr. an der Spitze einer Delegation nach Rom reiste (z. B. Gen R 20,4; vgl. W. Bacher,
Die Agada der Tannaiten, 2 Bde., Berlin 21965/66 (1903), 1,79; J. Derenbourg, Histoire de la



Die Datierung des Neuen Testaments 415

speziell gegen (jiidische) Christen gerichtet war.24 Noch bedeutsamer ist:
dieses Gebet ist ein Fluch. Es vollzieht nicht eine Exkommunikation,
sondern setzt hochstenfalls vorhergehende Handlungen dieser Art voraus.
Esist daher schwer begreiflich, inwiefern es fiir die Erzahlung Joh 9 oder fiir
die Datierung des Evangeliums von Bedeutung gewesen sein sollte.

Wir schliessen diese kurze Zusammenfassung ab mit der Feststellung:
Die Eroberung Jerusalems und die neronische Verfolgung bieten offen-
sichtlich — wie Robinson weit detaillierter dargelegt hat — wichtige Schliissel
fur eine Datierung bestimmter neutestamentlicher Schriften auf die Zeit
vor 70 n.Chr. Und doch wird solches Beweismaterial an sich wahrschein-
lich von den meisten Gelehrten nicht fiir ausschlaggebend gehalten werden.
Denn erstens kann die Beziehung zur Abfassungszeit bei einigen Schriften
doppeldeutig sein, wie wir im Falle des Johannesevangeliums zu verstehen
gaben. Zweitens — und das ist noch wichtiger — weist die heutige Forschung
beim Datieren der biblischen Biicher anderen Faktoren eine weit bedeu-
tendere Rolle zu als der Korrelation zu historischen Ereignissen —, Fakto-
ren, die Robinson nur fliichtig beriihrt oder auch ganz ausser acht gelassen
hat: es sind, kurz gesagt, die Annahmen und Resultate der Literarkritik des
19. und frithen 20. Jahrhunderts, welche weiterhin als Arbeitshypothesen
zur Analyse neutestamentlicher Texte dienen. Man darf wohl mit Recht
sagen: Nur wenn die Unrichtigkeit dieser Axiome nachgewiesen werden
kann, erhalten die bei Robinson aufgenommenen Kriterien geniigend
Gewicht, um die Fragen, die er gestellt hat, in grossem Umfang wieder
aufzunehmen.

Zumindest drei jener Axiome scheinen tatsdchlich anfechtbar zu sein,
und es ist wohl der Miihe wert, sie im Lichte des vorliegenden Themas neu
zu iiberpriifen. Sie lassen sich folgendermassen zusammenfassen:

1. Es wird davon ausgegangen, dass die frithchristliche Theologie eine
einlinige oder dialektische Entwicklung durchgemacht habe, die sich im

Palestine, Farnborough 1971 (1867), 334-340. Die Datierung des Gebetes auf ca. 80 n. Chr.
durch R.T. Herford, Christianity in Talmud and Midrash, Farnborough 1972 (1903). 129-
1335, ist stark von Konjekturen abhingig und iiberzeugt nicht.

24 In den rabbinischen Quellen bezieht sich das Gebet auf die « Minim», d. h. Hiretiker; die
Bezugnahme auf die « Nazarener» oder Christen in dem Text aus dem 9.Jh. scheint daher eine
spitere Ergidnzung zu sein. Gegen Mitte des 2.Jh., als Justin (Dial. 16,4; vgl. 137,2) davon
spricht, dass Christen in den Synagogen verflucht werden, mag das Gebet unter anderem auch
gegen Christen gebraucht worden sein. Dieser Gebrauch wird aber erst in Quellen des 4. Jh.
deutlich spezifiziert, ndmlich bei Epiphanius (Haer. 29,9) und Hieronymus (in Jes. 5,18;49,7;
52.4), die auf eine Verfluchung von Christen unter dem Namen «Nazarener» hinweisen (zit.
bei H. L. Strack, Jesus ... nach den éltesten jiidischen Ausgaben [Leipzig 1910], 66*). Cf. S.T.
Katz, Judaism and Christianity after 70, JBL 103 (1984) 63-76.



416 E. Earle Ellis

Neuen Testament genau verfolgen lasse, und dass die Schriften des Neuen
Testaments demnach fortlaufend datiert werden konnten, eben entspre-
chend ihrer theologischen Abweichung von denjenigen unter ihnen, die
man als die frithesten identifiziert hat.

2. Es wird vorausgesetzt, dass die Abfassung der neutestamentlichen
Schriften ein individuelles Unternehmen gewesen sei, wobei der jeweilige
Autor sein Werk allein konzipierte und diktierte, und dass demzufolge die
Echtheit der Verfasserschaft nachgepriift werden konne anhand des Stils
und Wortschatzes, die der Autor anderswo verwendet, oder anhand dessen,
was man bei ihm fiir moglich und fiir passend hélt. Wenn andere unter dem
Namen eines Apostels schrieben, dann wahrscheinlich nach dessen Tod.

3. Es wird angenommen, das jiidische Paléstina sei eine semitische Insel
im griechisch-rémischen Meer gewesen, mit scharf abgegrenzten sprachli-
chen, kulturellen und religiosen Denkstrukturen, und deshalb kdnnten
neutestamentliche Dokumente, die «hellenistische» Spracheigentiimlich-
keiten und Gedanken enthalten, nicht von den Jiingern Jesu geschrieben
sein und gehorten somit nicht zur frithesten — ndmlich der «palédstinensi-
schen» — Form des Christentums, sondern zu einem spéteren Entwick-
lungsstadium.

Ehe nun diese Voraussetzungen im einzelnen betrachtet werden, wird es
sinnvoll sein, den Hintergrund zu skizzieren, auf dem sie entstanden
sind.

IT

Bis zum 18.Jh. wurde die Abfassungszeit fast aller neutestamentlichen
Schriften, gemiss der ihnen zugeschriebenen Verfasserschaft, innerhalb
der ersten christlichen Generation angesetzt. Das bedeutete iiblicherweise
— mit Ausnahme der johanneischen Schriften — eine Datierung auf das Jahr
70 n.Chr. oder friiher.25 1792 erschiitterte Edward Evanson aus Mitcham
in England diese damals herrschende Einmiitigkeit durch die Veroffentli-
chung eines Werkes, das viele der Argumente schon vorwegnahm, die dann

25 Zur Apk s. A. 15; vgl. Victorinus, On the Apocalypse 10, 11: Johannes war auf der Insel
Patmos «verurteilt zur Bergwerksarbeit durch Caesar Domitian». M. Luther, The Catholic
Epistles, St. Louis 1964 (ca. 1540), 203 u. 213, urteilte aufgrund von Jud 17f., der Brief scheine
nicht von dem wirklichen Apostel geschrieben zu sein, weil Judas in ihm von sich selbst als
einem viel spéteren Jiinger der Apostel spreche. Ebenso kam J. Calvin, Hebrews and the First
and Second Epistles of Peter, Edinburgh 1963 (1562), 325, zu dem Schluss, der II Petr sei von
einem Schiiler im Auftrag des Petrus geschrieben worden. H. Grotius, Annotationes in Novum



Die Datierung des Neuen Testaments 417

im folgenden Jahrhundert — nach griindlicherer Ausarbeitung — eine breite
Anhingerschaft gewinnen sollten.26 Ahnlich wie spiter die Ultra-Tiibinger-
Schule, hielt Evanson das Doppelwerk des Lukas fiir das zuverldssigste
neutestamentliche Werk und fiir den Priifstein zur Beurteilung aller ande-
ren.2’ Er datierte demzufolge Schriften, die von der historischen Darstel-
lung des Lukas abwichen, in das 2. oder 3. Jahrhundert?® und fand seine
Schliisse auch durch die theologische oder kirchliche Situation bestimmter
Schriften gestiitzt. So sah er z.B. in der Unterscheidung des Phil zwischen
«Bischofen und Diakonen» einerseits und «den Heiligen» andererseits
(Phil 1,1),2° ferner in der Praxis des Salbens mit Ol und einer «letzten
Olung» im Jak (5,14,16)30 sowie in dem Angriff gegen Opponenten der
klerikalen Gewalt im II Petr und im Jud3! Hinweise auf eine Kirchenord-
nung, wie sie im 2. Jahrhundert oder spéter bestand. Ebenso spiegeln nach
Ansicht Evansons die falschen Lehrer bei Tit (3, 10)32, die antipaulinische
Haltung gegeniiber dem Gesetz bei Mt (5,17)33 und die Konzeption eines

Testamentum, 3 vols., Amsterdam (vol. 1) und Paris 1641-50, III, 38 (zit. bei W. G. Kiimmel,
Das Neue Testament ... Probleme [Freiburg 21970], 34 f.)betrachtete den II Petr als ein nach
dem Jahre 70 verfasstes Schreiben des Simeon (vgl. II Petr 1, 1), welcher der Nachfolger des
Jakobus als Bischof von Jerusalem war.

26 E. Evanson, The Dissonance of the Four generally received Evangelists, Ipswich 1792,
worin er sich, laut eines Nachrufs in The Gentlemen’s Magazine, LXXV (1805) 1073;
1233-1236, die Aufgabe stellt, «zu zeigen, dass ein betrdchtlicher Teil des Neuen Testaments
eine Filschung ist», z. B. Mt, Mk, Joh, Rém, Eph, Kol, Hebr, Jak, I-II Petr, I-1I Joh und Jud
und die sieben Sendschreiben der Offenbarung. Sein Aufsatz: The Doctrines of the Trinity and
Incarnation of God examined upon the Principles of Reason and Common Sense (1772), zeigt,
dass auch er unter dem Einfluss des damaligen Rationalismus stand. Trotzdem bejahte er aber
sowohl Wunder als auch Prophetie. Vgl. F. Strachotta, Edward Evanson (1731-1805): Der
Theologe und Bibelkritiker, Halle 1940.

27 Evanson (s. A. 26), 20ff.; 111; 258 ff. Doch sind nach ihm auch Ev und Apg des Lk nicht
vor spiteren Interpolationen verschont geblieben, z. B. Lk 1, 5-2,52; 23,43. Interessanterweise
dusserte J.E.C. Schmidt in seiner Einleitung (260) Zweifel am I Tim wegen mangelnder
Ubereinstimmung mit der Apg (zit. bei Schleiermacher, s. A. 40, 11).

28 Evanson (s. A. 26), 185; 256-259; 261; 269. Evansons Buch, das 1796 ins Holléindische
iibersetzt wurde, mag dazu beigetragen haben, dass im folgenden Jahrhundert die Ultra-
Tiibinger-Schule den Rom als unecht ablehnte. Vgl. W.C. Van Manen, Paulus, 3 Bde., Leiden
1890-1896, II, 2f.; passim; id., «Romans», Encyclopedia Biblica, 4 Bde., ed. T.K. Cheyne,
London 1899-1903, IV, 4127-45, der Evanson in beiden dieser Werke zitiert.

29 Evanson (s. A. 26), 263 f. Allerdings sind fiir Evanson der Phil wie der Tit moglicherweise
paulinische Briefe, die spdter interpoliert wurden.

30 Ibid. 276f.

31 Ihid, 279

32 Ihid. 261

33 Ihid. 141



418 E. Earle Ellis

fleischgewordenen Logos in den johanneischen Schriften34 allesamt theo-
logische Entwicklungen wider, die erst lange nach der apostolischen Zeit
stattgefunden hétten.

Obwohl Evansons Kritik manchmal nicht ausreichend fundiert war und
offensichtlich auch keine grosse kritische Bewegung in Gang brachte,3?
enthielt sie doch die Methode und die Prinzipien, welche den zukiinftigen
Kurs der Bibelkritik bestimmen sollten. Unter anderem3¢ ging Evanson
von der Vermutung aus, das Neue Testament zeige eine iiber lange Zeit sich
erstreckende theologische Entwicklung, und man konne, indem man
bestimmte neutestamentliche Schriften als die grundlegenden Dokumente
aussondere — in seinem Falle Evangelium und Apostelgeschichte des Lukas
—, die Verfasser und Entstehungszeiten der anderen bestimmen. Diese
Methode schloss zwei spezifische Voraussetzungen mit ein: Erstens fusste
siec auf der Annahme, die frithe Christenheit sei eine Einheit gewesen.
Folglich mussten Schriften, welche die theologische oder historische Sicht
der als dem apostolischen Zeitalter zugehorig erkannten Dokumente nicht
teilten, einer spdteren Zeit zugewiesen werden. Dieser Grundsatz — non hoc
ergo post hoc — wurde schliesslich in der neutestamentlichen Wissenschaft
ein weithin anerkanntes und selten in Frage gestelltes Axiom. Auch eine
zweite Voraussetzung Evansons wurde inzwischen zu einer weitverbreite-
ten Anschauung: die Voraussetzung ndmlich, die Christologie habe sich
von einer urspringlichen Betrachtungsweise, die in Jesus nur einen Men-
schen sah, weiterentwickelt bis zu einer erst im 2. Jh. sich bildenden
Vorstellung, die ihn als den gottlichen Logos begriff. Mittels dieser Metho-
de kam Evanson zu dem Schluss, nur zehn der neutestamentlichen Schrif-
ten seien authentische Zeugnisse aus der Zeit der Apostel: das Evangelium
und die Apostelgeschichte des Lukas, die Korintherbriefe, der Galater-
brief, die Thessalonicherbriefe, die Briefe an Timotheus und Kap. 4-22 der
Offenbarung.

34 Ibid. 282

35 Sein Buch erlebte allerdings eine 2. Auflage (1805) und war Anlass zu einer Widerlegung
durch J. Priestley, Letters to a Young Man, London 1793, durch D. Simpson, An Essay on the
Anthenticity of the New Testament, London 1793, sowie durch T. Falconer in den Bampton
Lectures for 1810, Certain Principles in Evanson’s «Dissonance», Oxford 1811.

36 Evanson (s. A. 26, 6) lehnte jede Vorstellung von einer kanonischen Einheit des NTs ab,
da er den Kanon als eine im 5.Jh. entstandene Verordnung einer abgefallenen Kirche ansah.
Wie J. D. Michaelis, Introduction to the New Testament, 4 vols., Cambridge 1793-1801, 1, 70;
IV, 264 und 311, nahm er an, dass eine Schrift, die nicht authentisch war, dadurch aus dem
Kanon ausgeschlossen wurde. Die wichtigen Passagen des Werks von Michaelis sind bei
Kiimmel (s. A. 25), 82-86) zusammengefasst. -



Die Datierung des Neuen Testaments 419

Im frithen 19.Jh. begann auch eine Anzahl deutscher Gelehrter,
bestimmten Schriften des Neuen Testaments aufgrund literarkritischer
Erwédgungen die Echtheit abzusprechen. Obwohl sie sich auf Unterschiede
in Stil und Wortschatz beriefen, griindeten sie — wie vorher Evanson — ihr
Urteil auch auf theologische und historische Kriterien.3?? So finden sich
etwa im II Thess «nicht-paulinische» Ansichten iiber den Antichristen und
die Parusie; also muss den Brief jemand anderer als Paulus geschrieben
haben.38 Das Johannesevangelium kann nicht von einem Augenzeugen
stammen, da es ein anderes Christentum vertritt als die Synoptiker. Aus
dem I Petr spricht die Haltung eines Heidenchristen — unvereinbar mit der
Denkweise des Apostels!3? Auch der Eph, die Past und der II Petr waren
allesamt suspekt, weil man unter anderem ihren Stil und ihre Sprache nicht
iibereinstimmend fand mit Stil und Sprache der Apostel, denen sie von der
Tradition zugeschrieben wurden.40

Bemerkenswert ist, dass die meisten dieser Gelehrten noch nicht eine
Datierung der «verddchtigen» Schriften ins Auge fassten*! und dass einer
oder zwei von ihnen die Meinung vertraten, dieselben seien bald nach dem
Tode jener Minner, denen sie zugeschrieben werden, verfasst oder voll-
endet worden.*2 Man zog auch die Moglichkeit in Betracht, dass manche

37 Evansons Verstdndnis der Christologie und der Theologie des NTs allgemein als einer
iiber lange Zeit hin sich erstreckenden Entwicklung kehrt wieder bei F. C. Baur, z.B. in: Das
Christentum und die christliche Kirche der drei ersten Jahrhunderte 21860, 31863, 308f. et
passim; Vorlesungen iiber neutestamentliche Theologie, Darmstadt 1973 (1864), 38-42;
305f., 351 1. Vgl. Kiimmel (s. A.25), 173ff.

38 J.E.C. Schmidt, Vermutungen iiber die beiden Briefe an die Thessalonicher, Hadamar
1798, zit. bei W.G. Kiimmel, Einleitung in das Neue Testament, Heidelberg 191978, 228.

39 H.H. Cludius, Uransichten des Christentums, Altona 1808, 55fT.; 296.

40z, B. W.M.L. de Wette und J. G. Eichhorn, zit. bei Kiimmel (s. A. 25), 102f. Zur ersten
Ablehnung paulinischer Verfasserschaft fiir den I Tim aus diesen und anderen Griinden vgl.
F.D.E. Schleiermacher, Uber den ersten Brief Pauli an Timotheos, Braunschweig 1896
(1807).

41 Schleiermacher (s. A. 40, 101 und 114) bildet eine Ausnahme. Wie Evanson, so inter-
pretierte auch er theologische Unterschiede als Hinweis auf einen zeitlichen Abstand. So
verraten z.B. das Fehlen der grossen paulinischen Themen, das Verbot einer Wiederverhei-
ratung und das Vorhandensein eines Witwen-Ordens (I Tim 5, 9) «Spuren einer spateren Zeit»
(121).

427.B. J.G. Eichhorn, Einleitung in das Neue Testament, 5 Bde., Leipzig 1804-1827, I1I:
Nach dem Tode des Paulus sammelte einer seiner Schiiler seine miindlichen Unterweisungen
und fasste sie in die Form eines Briefes an Titus (386). Da die Zerstorung Jerusalems im Jud
nicht als Illustration gebracht wird, wurde er vielleicht in den letzten Jahren vor diesem
Ereignis geschrieben (655). Das Datum des II Petr ist ungewiss; wenn Petrus ihn durch einen
Schiiler vollenden liess, so konnte dies nicht lange nach 65 n.Chr. gewesen sein (641).



420 E. Earle Ellis

dieser Schriften von «Gehilfen der Apostel»*3 oder — wie man spiter gesagt
hitte — von «Sekretdaren» oder «amanuenses» geschrieben wurden. All dies
dndert sich bei Ferdinand Christian Baur.

In seinen frithen Werken stellt F.C. Baur die Abfassung der neutesta-
mentlichen Schriften durch Apostel oder ihre frithe Entstehung selten in
Frage.#4 Dass er spiter viele von ihnen zeitlich anders eingeordnet hat,
steht im Zusammenhang mit seiner umfassenden Rekonstruktion der
frithchristlichen Geschichte nach den Grundsidtzen der Hegel’schen Philo-
sophie*3: dem Evangelium des Paulus (z4esis) trat das strengjiidische Chri-
stentum des Petrus entgegen (antithesis), und die beiden Standpunkte
liessen sich erst im Laufe der Zeit, ndmlich gegen Ende des 2.Jhs, in
Einklang bringen (synthesis). Die neutestamentlichen Dokumente spiegeln
nach Baur alle Stadien dieses Prozesses wider und miissen auch demgemass
datiert werden. Selbstverstdndlich zog Baur auch die theologischen und
historischen Kriterien heran,*¢ die frithere Kritiker angewandt hatten’ —

43 Eichhorn (s. A. 42, I1I, 634) rechnet beim II Petr mit dieser Mglichkeit. Sie wurde auch
schon frither durch Hieronymus (Briefe 120, 11) und durch Calvin befiirwortet. Vgl. J. Calvin,
Hebrew and the First and Second Epistles of Peter, Edinburgh 1963 (1562), 325.

44 7.B. dussert Baur 1829, als er iiber Apg 7 spricht, keinen Zweifel an der historischen
Zuverldssigkeit der Apg. In «Die Christuspartei ...» (TZTh 1831, IV, 61-206, wiederabge-
druckt in: Ausgewdhlte Werke, 5 Bde., ed. K. Scholder, Stuttgart 1963-73, I, mit den Seiten-
zahlen der Originalausgabe) erkennt er den Philipperbrief(107f.), den Jak und I Petr (205f.) als
authentisch an, obwohl die beiden letzteren dazu neigen, in dem Streit zwischen Paulus und
seinen judaisierenden Gegnern vermitteln zu wollen (205f.). Er nimmt jedoch fiir den II Petr
eine spitere Abfassungszeit (eine damals schon traditionelle Option) als sicher an, da in ihm
diese Tendenz noch viel weiter getrieben wird. Nach E. Zeller, Erinnerungen eines Neunzig-

jdhrigen, Stuttgart 1904, 93f., zit. bei H. Harris, The Tiibingen School, Oxford 1975, 29, hat
Baur bis zum Jahr 1834 noch keine Unvereinbarkeit von Apg 15 mit Gal 2 festgestellt.

45 Es ist ungewiss, ab wann Baur sich der Philosophie von G.W.F. Hegel anschloss. In
seiner Auseinandersetzung mit J. A. Méhler, 1833, kennzeichnete er seine Methode als hege-
lianisch (TZTh 1833,1V, 421 n.); es kann auch ein fritherer Einfluss Hegels nicht ausgeschlos-
sen werden. Vgl. J. Fitzer, Mohler and Baur in Controversy, Tallahassee 1974, 97 f.; Harris (s.
A. 44), 26; 33; 155-58. Von der Zeit an, da Baur Die christliche Gnosis, Tiibingen 1835 und
Die sogenannten Pastoralbriefe, Tiibingen 1836, schrieb, wird bei ihm ein Hegel’sches Schema
immer klarer erkennbar. Vgl. Kiimmel (s. A. 25), 162.

46 So sagt er z. B. bei seiner Auslegung von I Kor 1, 12, die Erinnerung an das Beispiel der
JudenchristeninI Thess 2, 12—-14 trage einen ganz und gar unpaulinischen Stempel (F. C. Baur,
Paulus .., Tiibingen 21845, II, 96). Die «Bischife und Diakone» in Phil 1, 1 seien Hinweis auf
eine nachpaulinische Kirchenordnung (F.C. Baur, Ursprung des Episkopats, TZTh 1838, III,
141, Ausgewidhlte Werke [s. A. 44], I, 461).

47 Den Einfluss der Gnosis auf das Christentum sah Baur, wie C. C. Tittmann, auf das 2.Jh
beschrankt. Wenn im Eph, Kol, Phil und in den Past gnostische Ankldnge zu héren und von
gnostischen Gegnern zu erfahren war, so deutete dies fiir Baur auf eine spétere Entstehung



Die Datierung des Neuen Testaments 421

er benutzte sie sogar in sehr scharfsinniger Weise. Aber er war ebenfalls
deutlich abhidngig von Denkstrukturen der Hegel’schen Philosophie; sie
dienten ihm als Rahmen und als Schliissel fiir seine exegetischen Interpre-
tationen.*® Nach Vollendung seiner kritischen Rekonstruktion4® erwiesen
sich fiir Baur nur noch fiinf neutestamentliche Schriften als Werke von
Aposteln: vier Paulusbriefe (Rom, beide Kor, Gal) und das Buch der
Offenbarung (70 n.Chr.).

Baur unterschied sich von Evanson darin, dass er die Gemeinde der
apostolischen Zeit nicht als Einheit, sondern als zwei sich streitende Par-
teien begriff. Aber dies hatte — abgesehen vom Buch der Offenbarung -
keine praktische Auswirkung auf seine Datierung des Neuen Testaments.
Wie Evanson, so nahm auch Baur an, das Neue Testament repridsentiere
eine lange Entwicklung christlichen Denkens, und theologische Unter-
schiede zwischen den einzelnen Schriften miissten im Sinne eines zeitli-
chen Abstandes interpretiert werden. Sondere man die richtigen Schriften
als die grundlegenden Dokumente aus — bei Baur sind das vier Paulusbirefe
—, so konne man von ihnen her praktisch auch die restlichen Teile des
Neuen Testaments datieren.

Baurs Gelehrsamkeit und seine scharfsinnige und systematische Argu-
mentationsweise sorgten fiir eine weite Verbreitung seiner Ansichten.
Selbst als seine historische Rekonstruktion wegen ihrer ungepriiften und
willkiirlichen Elemente schliesslich abgelehnt wurde, iibte sie doch weiter-
hin auf die Datierung der neutestamentlichen Schriften eine deutliche
Wirkung aus®? — vergleichbar dem Licheln der Cheshire-Katze, das sicht-
bar blieb, nachdem die Katze ldngst verschwunden war. Viele meinten
niamlich, man konne Baurs exegetische Schlussfolgerungen von den philo-

dieser Schriften hin (F.C. Baur, Das Christentum und die christliche Kirche der ersten drei
Jahrhunderte, Tiibingen 21835, 121; vgl. Ellis [s. A. 2], 88). Wie F.D.E. Schleiermacher (s.
A. 41), so wertete Baur auch die Stellungnahme zur Wiederverheiratung und die Erwidhnung
eines Witwen-Ordens in den Past als Zeichen dafiir, dass diese erst in nachapostolischer Zeit
abgefasst sein konnten (Pastoralbriefe, s. A45 118ff.; Paulus, s. A. 46, II, 113n.).

48 _selbst wenn Baur, wie P. C. Hodgson, The Formation of Historical Theology, New York,
1966, 208, bemerkt, Hegels Schema bei der Anwendung modifizierte. Von Anfang an war Baur
der Auffassung, ein philosophisches System sei eine wesentliche Vorbedingung fiir jede
Geschichtsforschung. Vgl. F.C. Baur, Symbolik und Mythologie, 3 Bde., Stuttgart 1824/25, I,
XI: «Ohne Philosophie bleibt mir die Geschichte ewig todt und stummbpy».

49 Den besten Uberblick bietet sein: Paulus (s. A. 46), sein: Christentum und die christliche
Kirche .. (s. A.47) und: Vorlesungen iiber neutestamentliche Theologie, Darmstadt 1983
(1864), 39-42.

50 Vgl. J. Munck, Paul and the Salvation of Mankind, Richmond 1959, 69-86.



422 E. Earle Ellis

sophischen Bindungen 10sen, die sie beeinflusst und oft sogar iiberhaupt
erst ermoglicht hatten.

Zu Beginn dieses Jahrhunderts brachte die «religionsgeschichtliche
Schule»’! eine weitere Entwicklungstheorie hervor. Diese griindete sich auf
die Annahme, die frithchristliche Theologie sei stufenweise fortgeschritten
vom Glauben der palédstinischen Urkirche iiber den «der hellenistischen
Gemeinden in Antiochien, Damaskus und Tarsus» bis zur Theologie des
Apostels Paulus und der Heidenchristen. In diesem Rahmen unternahm
Wilhelm Bousset eine an Edward Evanson erinnernde Rekonstruktion und
suchte an ihr zu zeigen, wie ein rein menschlicher Jesus aus Paldstina unter
dem Einfluss heidnischer religioser Ideen in der Christenheit der Diaspora
mehr und mehr vergdttlicht wurde.3? Nach Ansicht dieser Schule waren
nicht nur die Christologie des Paulus, sondern auch seine Lehre von den
Sakramenten und seine Ausfiihrungen iiber Weisheit und Erkenntnis in
hohem Masse von heidnischen religiosen Vorbildern beeinflusst.33 Aller-
dings ergab sich aus dieser Auffassung nicht notwendigerweise eine «spi-
te» Datierung der neutestamentlichen Schriften, da diese Entwicklung ihr
zufolge eigentlich schon zur Zeit des Paulus in vollem Gange war. Voraus-
gesetzt wurde hier jedoch eine scharfe kulturelle und religiose Trennung

51 Eine zusammenfassende Darstellung und Kritik ihrer Beitrdge findet sich bei Kiimmel (s.
A. 25), 310-357, 394-414.

52'W. Bousset, Kyrios Christos, Gottingen 21964 (1913), 75f., VII-XV, 246 f. Fiir Bousset
war es natiirlich ausgeschlossen, dass Jesu Wundertaten und Auferstehung schon von Anfang
an dazu gefiihrt hitten, ihm einen gottlichen Status zuzuschreiben, weil Bousset ja alle Wunder
— mit Ausnahme der «Gabe des Krankenheilens», die er Jesus zugestand (59) — aus philoso-
phischen Griinden a priori ablehnte und als mythische Weiterbildungen betrachtete. Vgl.
57-65, wo seine philosophischen Voraussetzungen deutlich sichtbar werden. Bousset kann
einerseits zusammenlaufende Strome der Entwicklung vor Augen haben (VIII). Doch zeigt sich
bei ihm auch ein Hegel’sches Denkschema, wenn er etwa schreibt, «dass eine auf eigenem
Boden gewachsene Frommigkeit» (gemeint ist die synkretistische Religiositdt des Hellenis-
mus) «sich frithzeitig mit dem Evangelium Jesu amalgamiert hat und eine Neubildung mit
diesem eingegangen ist ...» (XIII). In dhnlicher Weise beurteilt er das Joh: Der vierte
Evangelist hat «die paulinische Verkiindigung von dem nvebpo Xpiotog und seine eigene von
dem {iberweltlichen Gottessohn (dem Logos)» einerseits und «das Wenige von Menschlichkeit
an dem Bilde Jesu, was auf dem Boden dieser Gesamtanschauung noch zu halten war»
andererseits miteinander verbunden und auf diese Weise «den Mythus mit der Geschichte
ausgesdhnt ...» (162).

53 Bousset (s. A. 52), 107ff.; 201-206. Die Interpretation paulinischer « Erkenntnis» und
«Weisheit» im Sinne einer gnostischen (oder Weisheits-) Mythologie wurde von spiteren
«religionsgeschichtlichen» Forschern ausgefiihrt, z. B. von R. Bultmann und seiner «Schule».
Zur Kritik seiner Methode vgl. Ellis (s. A. 2), 45-62; M. Hengel, Der Sohn Gottes, Tiibingen
1975; G. Wagner, Das religionsgeschichtliche Problem von Rom 6, 1-11, Ziirich 1962.



Die Datierung des Neuen Testaments 423

zwischen Palédstina und der Diaspora, und die meisten neutestamentlichen
Dokumente wurden dem Milieu der letzteren zugeordnet. Auf diese Weise
wurden z.B. das Mt- und das Joh-Evangelium, der Jak und beide Petr
tatsdchlich aus dem Kreise der Werke, denen man apostolisches Gedan-
kengut und/oder apostolische Urheberschaft zuerkannte, verbannt und
einer nach-apostolischen Zeit zugeschrieben.4

II1

Dies sind einige der literarkritischen Ergebnisse fritherer Zeiten, auf die
sich eine heutzutage weitverbreitete Datierung der neutestamentlichen
Schriften zum grossen Teil stiitzt. Wie sicher sind diese Ergebnisse? Und -
was noch entscheidender ist — wie sicher sind die Voraussetzungen, auf-
grund deren diese Ergebnisse vielen Gelehrten iiberzeugend erschienen?
Um diese Frage zu beantworten, wenden wir uns noch einmal den drei
obengenannten Axiomen zu.

Erstens: Es wurde inzwischen nachgewiesen, dass es irrig ist zu glau-
ben, Palédstina sei von der hellenistischen Welt scharf abgegrenzt gewe-
sen.’> Zur Zeit Jesu war Palédstina bereits seit mehr als drei Jahrhunderten
ein Teil jener Welt und hatte nicht nur die Einwanderung vieler griechisch-
sprechender Heiden erlebt, sondern auch die Riickkehr vollstiandig helle-
nisierter Juden aus der Diaspora. Selbst jene Juden, welche sich der
fremden Kultur widersetzten, konnten sich doch ihrem Einfluss nicht
entziehen.5¢ Die Schriftrollen vom Toten Meer z. B. liefern jetzt den Beweis
dafiir, dass das griechische Alte Testament im 1.Jh. sogar unter sehr
strenggldubigen Juden in Paldstina in Gebrauch war. Aus demselben Zeit-
raum wurde eine Inschrift gefunden, welche die Stiftung einer Jerusalemer
Synagoge in Griechisch bezeugt.57 Auch viele Inschriften auf Ossuaren und
Grabstédtten bestdtigen, dass im Volk die griechische Sprache weit verbrei-
tet war. Gerade die Grabinschriften sind besonders aufschlussreich; denn
sie beweisen, dass Griechisch nicht nur die Handelssprache und die Spra-

54 7.B. Bousset (s. A. 52), 2ff.; 282-289.

33 Vgl. Ellis (s. A. 2), 119; 125; 245ff.; M. Hengel, Judentum und Hellenismus, Tiibingen
1969; 1. H. Marshall, Palestinian and Hellenistic Christianity, NTS 19 (1972/83), 271-287.

36 Ein Beispiel dafiir sind die Pharisder mit ihrer Anthropologie und ihren Ansichten iiber
den Zustand nach dem Tode. Vgl. E.R. Goodenough, By Light, Light, New Haven 1935, 6; id.,
Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, 12 Bde., New York 1953-1965,1. 53; 111-115;
264-267.

57Vgl. E.L. Sukenik, Ancient Synagogues in Palestines and Greece, London 1934, 69f.



424 E. Earle Ellis

che der oberen Volksschichten war, sondern in vielen Fillen auch von
gewoOhnlichen Juden iiberwiegend oder gar ausschliesslich gebraucht wur-
de.>8

Dies waren die kulturellen Verhiltnisse, in die auch das Wirken Jesu
und das der friithesten Kirche eingebettet waren. Seine Jugend verbrachte
Jesus (und auch sein Bruder Jakobus) grossenteils in Galilda, eben dort
fand auch ein gut Teil seiner Predigt- und Heilungstitigkeit statt. Galilda
aber war nach Ansicht von Gustav Dalman ein zweisprachiges Gebiet.
Simon Petrus, Andreas und Philippus stammten aus Bethsaida (Joh 1,44),
einer iiberwiegend Griechisch sprechenden Stadt. In dieser Sprache tétig-
ten sie ohne Zweifel vielfach ihre Geschifte, und ihre hellenisierten Namen
legen nahe, dass Griechisch vielleicht sogar die Sprache ihrer Familien
war.?? Angesichts dieser Sachlage, die durch archidologische Entdeckungen
immer mehr erhellt wird, ist es nicht mehr moglich, einer neutestamentli-
chen Schrift die apostolische Verfasserschaft abzusprechen, nur weil sie in
gutem Griechisch geschrieben ist oder eine Kenntnis hellenistischer
Gedanken oder Kultur verridt. Das heisst also: Semitismen diirften zwar
Hinweis auf eine urspriingliche Herkunft aus Paldstina (oder Syrien) sein,
korrektes Griechisch aber ist an sich noch kein Beweis fiir eine Herkunft
aus der Diaspora.

Daszweite obengenannte Axiom ist gleichermassen fragwiirdig: Es ist
die — offensichtlich fiir selbstverstdndlich gehaltene — Annahme, die Abfas-
sung der neutestamentlichen Schriften sei ein individuelles Unternehmen
gewesen und konne deshalb mittels linguistischer und/oder stilistischer
Analyse beurteilt werden. In einigen Fillen, so z.B. im Doppelwerk des
Lukas, lidsst sich ein ganz bestimmter Stil erkennen, obwohl dieser zwei-
fellos durch den amanuensis (librarius oder vielleicht auch notarius) und
durch die benutzten Quellen modifiziert wurde. Fiir die Evangelien des
Matthdus und Johannes darf man mit einiger Sicherheit annehmen, dass
sich Propheten und Lehrer (pneumatikoi) um den jeweiligen Apostel schar-
ten und mit dazu beitrugen, den Evangelien ihre jetzige Gestalt zu verlei-
hen.60

38 Ellis (s. A. 2), 246 n; J.A. Fitzmyer in CBQ 32 (1970) 507-518; J.N. Sevenster, Do You
Know Greek?, Leiden 1968, 96-175.

39 Vgl. G. Dalman, Jesus-Jeschua, Leipzig 1922, 5; R. Riesner, Jesus als Lehrer, Tiibingen
1981, 206ff., 412f.

60 Vgl. K. Stendahl, The School of St. Matthew, Lund 21969 34; 190-292, der wahrschein-
lich recht hat, wenn er die «christianisierten» Interpretationen des ATs, die dem ersten
Evangelium eigentiimlich sind, einer Exegeten-»Schule» des Matthius zuweist. Zum vierten

Evangelium vgl. Joh 21,24, wo gewissermassen die Beteiligung von Mitarbeitern des Lieb-
lingsjiingers an der Abfassung des Evangeliums vorausgesetzt wird. Eine dhnliche Tradition



Die Datierung des Neuen Testaments 425

Bei den Briefen des Paulus liegt der Fall ganz dhnlich. Auch hier ist -
besonders seit der Erforschung der antiken Briefschreibepraxis durch Otto
Roller®! — klar geworden, dass des Apostels Sekretiar oder amanuensis bei
der Abfassung seiner Briefe mitwirkte. Roller wies nach, dass antike Brief-
schreiber sich eines Sekretirs bedienten, welcher den Brief (manchmal auf
eine Wachstafel) kopierte und dann in mehr oder minder freier Wiedergabe
auf Papyrus iibertrug. Der Autor las den Brief durch, korrigierte ihn und
fligte einen abschliessenden Gruss hinzu. Ein paar neutestamentliche Brie-
fe erwdhnen ausdriicklich einen solchen amanuensis:

«Ich, Tertius, der Schreiber dieses Briefes, griisse euch in dem Herrn».
(Rom 16,22)

«Durch Silvanus, den, wie ich erachte, treuen Bruder, habe ich euch
kurz geschrieben» (I Petr 5,12).

Andere Briefe enthiillten im abschliessenden Gruss, dass auf dieselbe
Weise verfahren wurde. Sogar fiir den kurzen Philemonbrief hat Paulus
sich offensichtlich eines Sekretédrs bedient:

«Ich, Paulus, schreibe dies mit meiner eigenen Hand: ich will es zuriick-
erstatten» (Philm 19).

«Der Gruss mit meiner, des Paulus, eigener Hand. Das ist ein Zeichen in
jedem Brief; so schreibe ich» (II Thess 3,17).

»Sehet, mit was fiir grossen Buchstaben ich euch mit meiner eigenen
Hand schreibe» (Gal 6,11).

Es gibt auch Anzeichen dafiir, dass die Mitarbeiter des Paulus an der
Abfassung seiner Briefe mitbeteiligt waren. Diese Moglichkeit kiindigt sich

findet sich im Kanon Muratori (6-19): «Das vierte Evangelium, das des Jiingers Johannes: Als
seine Mitjiinger und Bischofe ihn dridngten, sprach er: Fastet mit mir von heute ab drei Tage
lang, und was einem jeden offenbart werden wird, lasst uns einander mitteilen. In der selben
Nacht wurde Andreas, einem der Apostel, offenbart, Johannes solle alles in seinem eigenen
Namen niederschreiben, wihrend die anderen (es) durchsehen sollten.» Vgl. O. Cullmann, Der
johanneische Kreis, Tiibingen 1975. Weiter, vgl. E.E. Ellis, Gospels Criticism. Das Evangeli-
um und die Evangelien, hg. v. P. Stuhlmacher, Tiibingen 1983, 47-52.

61 O. Roller, Das Formular der paulinischen Briefe, Stuttgart 1933, 14; 17 ff. In Anbetracht
der Beschaffenheit von Tinte und Rohrfeder und der rauhen Oberfliche des Papyrus konnte es
mehr als eine Stunde dauern, bis eine Seite einer Abschrift angefertigt war. Fiir griechische
Briefe ist der Gebrauch einer Kurzschrift durch einen Stenographen (notarius) nur aus spiteren
Jahrhunderten bezeugt. Aber im 1.Jh. vermochte wohl ein damit betrauter Sekretér (librarius)
einen Brief mehr oder minder genau abzuschreiben und auch nach den miindlichen oder
schriftlichen Anweisungen des Autors zu vollenden (19). Vgl. Cicero, Ad Atticum 13,25,3, wo
von Tiro, dem amanuensis, gesagt wird, er «schreibe ganze Sitze in einem Atemzug nieder».
Roller (307) bezweifelt, dass damit eine Kurzschrift gemeint ist; doch vgl. A. Mentz, Die
Tironischen Noten, Berlin 1944, 39-50. Vgl. A. N. Sherwin-White, The letters of Plinv, Oxford
1966, 536-546, 591.



426 E. Earle Ellis

schon darin an, dass zu Beginn mancher Paulusbriefe von Mit-Absendern
die Rede ist. Noch deutlicher spricht dafiir die Tatsache, dass die meisten
Paulusbriefe — die umstrittenen wie die unumstrittenen — vorgeformte
Stiicke enthalten: Hymnen,52 biblische Auslegungen®? und andere literari-
sche Formen®%4, die in sich geschlossen sind und sich abheben von der
Sprache, dem Stil und der theologischen Ausdrucksweise, wie sie sonst in
demselben Brief oder in anderen Paulusbriefen zu finden sind. Kann dies
fiir die Briefe des Paulus nachgewiesen werden, so darf man daraus wahr-
scheinlich auch auf andere schliessen.®® Zusammengenommen, machen
diese Tatsachen deutlich, dass die gegenwirtige linguistische Analyse der
neutestamentlichen Briefe noch immer ein allzu vereinfachtes Verfahren
darstellt und dass — trotz dem grossen Vertrauen, das man noch immer auf
dieses Erbe der Kritik des 19.Jh. setzt — irgendwelche Riickschliisse auf die
Verfasserschaft der Briefe, die aufgrund ihrer Sprache, ihres Stils und ihrer
theologischen Eigenart gezogen werden, zumindest fragwiirdig sind.
Schliessich iibt das Axiom - oder vielleicht sollte man besser sagen: die
stillschweigende Voraussetzung —, dass sich das frithchristliche Denken als
Ganzes Stufe um Stufe entwickelt habe, weiterhin betriachtlichen Einfluss
aus, besonders in der deutschen Wissenschaft und hauptsiachlich in der
dialektischen Form, die durch F. Chr. Baur populidr wurde.®® Dies ist selbst
dann offenkundig, wenn die Komponenten Baurs abgewandelt wurden. So
interpretieren z.B. heute einige Wissenschaftler die frithchristliche Escha-
tologie als eine Bewegung, die sich in drei Schritten vollzogen habe: eine
radikal apokalyptische Haltung (thesis) wird mit dem Problem der Paru-
sieverzogerung (antithesis) konfrontiert, und diese Spannung wird iiber-
wunden‘ durch eine Theologie der Heilsgeschichte (synthesis).” Um die

627 B. Phil 2,6-11; Kol 1,12-20; I Tim 3, 16. Vgl. R. Deichgriber, Gotteshymnus und
Christushymnus in der frithen Christenheit, Gottingen 1967; R.P. Martin, Carmen Christi,
Cambridge 1967, und die in jedem dieser Werke zitierte Literatur.

637 .B.1Kor2,6-16;vgl. ITim2,11-15mitI Kor 14, 34f.; vgl. Ellis (s. A. 2), 156 et passim
und: The Silenced Wives of Corinth. Essays in Honour of B. M. Metzger, edd. E.J. Epp and
G. D. Fee, Oxford 1981, 213-220; W.A. Meeks, Midrash and Paraenesis in I Cor. 10:1-22,
ISNT 16 (1982) 64-78.

64 Beispiele fiir Anordnungen:? I Kor 11,3-12; 12,4-11 (vgl. Ellis, s. A. 2,24n.);? I Tim.
3,2-13; Weissagungen:? I Kor 6,14-7,1; 1 Tim 4, 1-5,6.

65 So vielleicht z.B. die Auslegung in Jak 2,20-26; II Petr 3,5-13.

66 Dieser Einfluss ist natiirlich auch bei anglo-amerikanischen Theologen spiirbar, die
dieses Erbe deutscher Wissenschaft iibernommen haben. Vgl. J.D.G. Dunn, Unity and
Diversity in the New Testament, London 1977, 345; 356.

67 7.B. H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit, Tiibingen 51964, 123-127, und: Luke’s Place in
the Development of Christianity. Studies in Luke-Acts, ed. L. E. Keck, Nashville 1966, 306f.:



Die Datierung des Neuen Testaments 427

Entwicklung der Amtskirche zu erkldren, verfihrt man nach dhnlichem
Muster: Nach dem Kirchenbegriff des Paulus gab «es iiberhaupt kein
wirkliches <Amt> ...» «Neben dem paulinischen entwickelt sich gleichzeitig
der entgegengesetzte, von Haus aus judenchristliche Typ der presbyterial
geleiteten Gemeinde» ... «Die Verschmelzung beider Formen» beginnt
schon friith und erscheint bei Lukas, im 1. Petrusbrief und noch deutlicher
in den Pastoralbriefen.®8 Damit soll natiirlich nicht gesagt sein, dass diese
Gelehrten (oder auch Baur) die historischen Fakten bewusst in ein
Hegel’sches Schema pressen. Aber ihr methodisches Vorgehen beweist
doch deutlich, wie stark der Einfluss Hegels auf das Denken mancher
Erforscher der friithchristlichen Geschichte war und noch immer ist.
Natiirlich konnte man einwenden, Hegel biete eben tatsichlich den
besten Schliissel zum Verstdndnis der Entwicklung christlicher Theologie.
Doch bedarf es in vieler Hinsicht schon beachtlicher Gedankenakrobatik,
um das Kunststiick fertigzubringen, Hegels Theorie mit den historischen
Fakten in Einklang zu bringen: (1) Wenn dieselben Konzeptionen®® und
Begriffe’? in verschiedenen Schriften vorkommen, so werden ihnen - oft
ohne dass dies exegetisch zu rechtfertigen wire — Bedeutungsinhalte zuge-
wiesen, die in auffallender Weise voneinander abweichen. (2) Theologische
Differenzen zwischen neutestamentlichen Schriften werden ipso facto ver-
schiedenen Zeitabschnitten im Leben der Kirche zugeschrieben. (3)
Obwohl nachgewiesen wurde, dass die Christologie des Neuen Testaments
sich schon zwei Jahrzehnte nach Jesu Auferstehung voll entfaltet hatte,”!
soll sie sich nach einem komplizierten Schema und unter dem Einfluss der
verschiedensten religiosen Stromungen entwickelt haben. (4) Schriften,
deren Abfassung durch Apostel oder Apostel-Mitarbeiter schon relativ frith
als sicher bestidtigt und von keinem Autoren des Altertums angefochten
wurde, werden auf zweifelhaften literarischen und philosophischen Grund-

Das Werk des Lukas stellt eine umfassende Synthese von Komponenten des vorhergehenden
Zeitraums dar. Derselbe Gedanke findet sich schon frither bei R. Bultmann, Heilsgeschichte
und Geschichte. Zu O. Cullmann, Christus und die Zeit, ThLZ 73 (1948) 665f.

68 H. von Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei
Jahrhunderten, Tiibingen 1963, 326 ff.

69 7Z.B. die «Gemeindeordnung» von I Kor 14,34f., und I Tim 2,11-15.

70Z.B. éniokonot in Phil 1,1 und &rnioxomnog/éniokonot in I Tim. 3,2; Tit 1,7; Apg
20,28

M Z.B. Phil 2,6-11; Rom 19,9+13=Joel 3,5 (xOpiog=JHWH). Vgl. M. Hengel, Christo-
logie und neutestamentliche Chronologie, in: Neues Testament und Geschichte. Festschrift fiir
O. Cullmann zum 70. Geburtstag, ed. H. Baltensweiler, Tiibingen 1972, 43-67; ibid., Sohn
Gottes (s. A. 53); C.F.D. Moule, The Origin of Christology, Cambridge 1977.



428 E. Earle Ellis

lagen rekonstruiert und dabei zu fiktiven Schopfungen einer spiteren Zeit
gemacht. Nach solch einer Bilanz darf man wohl getrost behaupten, eine
einlinige oder dialektische Interpretation des historischen Prozesses sei ein
willkiirliches Verfahren und keineswegs dazu geeignet, eine befriedigende
Rekonstruktion der friithchristlichen Geschichte zu ermdglichen.

Iv

Hier ist nicht der Ort, eine alternative Methode zur Erforschung und
Darstellung der Geschichte des frithen Christentums zu entwickeln; doch
maogen ein paar vorldufige Hinweise nicht unangebracht sein: In der Evan-
gelienforschung hat sich jetzt weithin die Erkenntnis durchgesetzt, dass
Johannes von den Synoptikern unabhingig ist.”? Das bedeutet unter ande-
rem, dass keine Notwendigkeit mehr besteht, seine Darstellung des Wir-
kens Jesu zeitlich spater anzusetzen als die synoptische. Das Verhéltnis der
Apostelgeschichte zum paulinischen Schrifttum ist wahrscheinlich dhnlich
zu interpretieren.’? Denn man wird den historischen Tatsachen doch wohl
eher gerecht, wenn man zugibt, dass die Apostelgeschichte, welche die
paulinischen Briefe nicht benutzt, durchaus eine andere theologische
und/oder historische Perspektive bieten kann als diese und trotzdem aus
der Generation des Paulus und sogar von dessen zeitweiligem Mitarbeiter
stammen kann.”4 Im Prinzip kann dasselbe vom chronologischen Verhalt-
nis des Jakobusbriefes und des Matthdusevangeliums zu Paulus gesagt
werden, auch wenn bei Jakobus oder Matthaus eine gewisse Spannung zum
paulinischen Kreis oder dessen Vorldufern sichtbar wird. Schliesslich kann
Paulus — in Anbetracht der vorpaulinischen oder nichtpaulinischen Tradi-
tionen, die in seinen Briefen erkennbar sind — sogar fiir die als typisch
paulinisch geltenden Themen schwerlich als alleiniger geistiger Vater ange-
nommen werden.

Die friiheste Christenheit scheint eine Einheit in Vielfalt gewesen zu
sein: Um verschiedene Apostelgestalten sammelte sich jeweils eine ganze

2 Vgl. S.S. Smalley, John: Evangelist and Interpreter, Exeter and Greenwood, SC, 1978,
9-40. Ob es synoptische Quellen benutzt hat, ist eine andere Frage.

3 Vgl. E.E. Ellis, The Gospel of Luke, London and Grand Rapids 41983, 41f., 55-60; J.
Jervell, Paul in the Acts ..., in: Les Actes des Apédtres, ed. J. Kremer, Gembloux 1979,
297-306.

4 Ein oiAvpog mit dem Namen «Lukas» war diesem engagierten Werk wahrscheinlich
von Anfang an beigegeben. Die frithe und unangefochtene Identifikation dieses Lukas mit dem
zeitweiligen Mitarbeiter des Paulus wird durch die innere Evidenz bestitigt und ist kaum
anzuzweifeln. Vgl. Ellis (s. A. 73), 40-50; 64f.



Die Datierung des Neuen Testaments 429

Schar von Propheten und Lehrern; jede dieser Gruppen betrieb ihre eigene
Mission und entwickelte — mit unterschiedlicher Schnelligkeit — sowohl
gemeinsame als auch besondere, fiir sie charakteristische theologische
Motive. Fiir diese Gruppen gibt es innerhalb der neutestamentlichen
Wissenschaft verschiedene Bezeichnungen: man spricht von der «Schule
des Matthdus»’3, vom «johanneischen Kreis»’® von «Paulus und seinen
Mitarbeitern».”’” Ebenso gut konnte man von einem «Kreis des Petrus» (I
Petr 5,12) oder «des Jakobus» (Apg 12,17) reden. Diese gleichzeitig
nebeneinander existierenden, aber voneinander verschiedenen apostoli-
schen Missions-Teams verbanden ihre missionarischen Bemiihungen mit
theologischer Reflexion, die sie auch schriftlich niederlegten. Sie erkannten
sich gegenseitig an und teilten einander, wenn Anlass dazu bestand, ihre
Weissagungen, ihre Auslegungen und Anordnungen mit.’8 Diese Deutung
der vorliegenden Zeugnisse hat viel fiir sich und erlaubt, falls sie zutreffend
ist, eine frithere Datierung der neutestamentlichen Schriften als dies jemals
moglich wire, wenn man eine einlinige oder dialektische Entwicklung des
frithchristlichen Denkens voraussetzt.

Abschliessend kann man sagen: Die literarkritische Beurteilung des
neutestamentlichen Schrifttums, die heute von den meisten Wissenschaft-
lern anerkannt wird, und die Chronologie des Neuen Testaments, die sich
darauf griindet, stehen auf schwachen Fundamenten und beruhen auf
Annahmen, die z. T. nachweislich historisch falsch sind. Wenn dem so ist,
muss sich eine Datierung der neutestamentlichen Schriften notgedrungen
starker auf die den Werken zugeschriebene Verfasserschaft, auf die Uber-
lieferung des Altertums und auf historische Beziehungen solcher Art stiit-
zen, wie sie J.A.T. Robinson aufgezeigt hat. Das bedeutet nicht, dass seine
Neudatierung immer richtig sein muss.”® Gleichwohl hat er in einigen
Fillen, wie es scheint, wirklich Wichtiges und Bleibendes beigetragen.

75 Stendahl (s. A. 60).

76 Cullmann (s. A. 60). Vgl. R.A. Culpepper, The Johannine School, Missoula 1975.

7T Ellis (s. A. 2), 3-22. Vgl. Apg 13, 1f. Zu «pseudoapostolischen» Gruppen vgl. ibid. 12n.,
80-115; M 7,15; 11 Kor 11,13;1Joh 4,1; Apk 2,2.6.14.20-22.

8 Vgl. Rom 1,11f.; 16,3-15; 1 Kor 16,12; Gal 2,7-9. Zur gegenseitigen Ubernahme und
Anwendung der Traditionen vgl. I Kor, 11,16; 14,33b; 15,1f.; Gal 1, 18 (ictopficar); I Tim.
3, 1a et passim (motdg & Adyocg); II Petr 3, 15f.

79 Vgl. die obengenannten Vorbehalte gegeniiber dem Joh. Ein Nachweis fiir eine Entste-
hung der Joh-Briefe vor oder nach 70 wurde meines Wissens nicht erbracht. Auch kénnen die
Past nicht zwischen den iibrigen Paulusbriefen eingeordnet werden. Ich habe mich noch nicht
hinreichend mit dem II Petr beschiftigt, um einen festen Standpunkt beziehen zu konnen;
gleichwohl bin ich, wie Robinson, beeindruckt von den Argumenten Th. Zahns in seiner:
Einleitung in das Neue Testament, Leipzig 1909. Nachdem ich jetzt davon {iberzeugt bin (vgl.



430 E. Earle Ellis

Die Schwierigkeit, der Robinsons Rekonstruktion begegnet, ist jedoch
nicht nur eine Frage der Datierung. Die heftige Reaktion, die seine Vor-
schldge in manchen theologischen Lagern ausldsten, erinnert an das Echo,
das Hieronymus zu horen bekam, als er bei der Ubersetzung der Bibel ins
Lateinische den hebradischen Urtext heranzog, anstatt nur die griechische
Septuaginta zu benutzen. Als ein nordafrikanischer Bischof in der sonn-
tdaglichen Lesung aus der Version des Hieronymus vorlas, Gott habe einen
Efeu wachsen lassen, um Jona Schatten zu spenden, soll seine emp0orte
Gemeinde, die an die altlateinische Textform gewdhnt war, laut protestiert
haben: «Nein, einen Kiirbis! Einen Kiirbis!»8® Doch sah sich die Uberset-
zung des Hieronymus mit noch michtigeren Gegnern konfrontiert als
Kirchengemeinden, die iiber die Abdnderung eines Lieblingstextes aufge-
bracht waren. Sie rief auch den Widerstand von Theologen und Geistlichen
hervor, denen die Septuaginta als Grundlage fiir ein stattliches Gebdude
patristischer Theologie gedient hatte — ein Gebdude, das am Ende vielleicht
in sich zusammenfiele, wenn die Version des Hieronymus sich durchsetzen
sollte.

Es sieht fast so aus, als brichten Vorschlédge fiir eine Neudatierung des
Neuen Testaments, wie sie Bischof Robinson gedussert hat, manche heu-
tigen Theologen in eine dhnliche Verlegenheit. Im Blick auf den gegenwiér-
tigen Stand der Forschung auf diesem Gebiet mochte man aber sagen: das
Studium des Friihchristentums und des Neuen Testaments kann nur davon
profitieren, wenn die anstehende Frage vollstdndig neu iiberpriift wird. Seit
der Veroffentlichung des Buches Robinsons ist seine These in einigen
Aufsitzen,8! in einem Seminar$? und in einem Symposium?®? angespro-
chen, aber die weitere Aufgabe bleibt immer noch offen und eine Auffor-
derung flir die zukiinftige Forschung.

E. Earle Ellis, New Brunswick

A. 2, 226-236), dass der Jud auf die Zeit 55-65 n.Chr. zu datieren ist, werde ich den II Petr
unter diesem Aspekt zu betrachten haben.

80 Vgl. die Briefe 71 und 75 in: The Fathers of the Church, vol. 12: St. Augustine: Letters

1-82, ed. W. Parsons, New York 1951, 327; 366f.

81 Z.B. D. Moody, A New Chronology for the New Testament, Rev Exp 78 (1981)
211-231.

82 An der Generalversammlung der SNTS im August 1980 in Toronto.

83 R. Wegner (Hg.), Die Datierung der Evangelien, Paderborn 21983, mit Arbeitspapieren
von J. Ernst, H. Janssen, G. A. Lehmann, D. Lithrmann, J. A. T. Robinson und H. Staudinger.
Vgl. J. Ernst, Datierung oder Riick-Datierung des Neuen Testaments: Ein Bericht, TheolGlaub
72 (1982) 384-402, und die Besprechungen dort zitiert (400f.).



	Die Datierung des Neuen Testaments

