Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 5

Artikel: Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium
Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878303

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes
im Markusevangelium

Heinrich Baltensweilers erste neutestamentliche Studie galt der synop-
tischen Verklidrungsgeschichte («Die Verkldrung Jesu. Historisches Ereig-
nis und synoptische Berichte», AThANT 33, Ziirich 1959). Die folgenden
Uberlegungen sind durch die Frage motiviert, warum Jesus nach Mk 9,2
nur Petrus, Jakobus und Johannes und warum er gerade diese drei Jiinger
mit auf den Verklarungsberg nimmt. Die Antwort, die ich gefunden habe,
hitte ich gern dem Basler Kollegen unterbreitet. Nun sei sie dem Anden-
ken des Heimgegangenen gewidmet.

Das Thema Nachfolge und Jiingerschaft findet in der Interpretation des
Markusevangeliums zunehmend Beachtung.! Das entspricht der Bedeu-
tung, die die Jiinger im narrativen Gefille des dltesten Evangeliums spie-
len. Nichst Jesus niamlich stellen sie das wichtigste personelle Kontinuum
der Erzdhlung dar. Mit der Schaffung eines Jiingerkreises beginnt nach
Markus der in der Taufe als der erwihlte identifizierte und in der Versu-
chung bewihrte Gottessohn Jesus Christus seinen irdischen Weg (1, 16—
20). Und mit einer Botschaft, welche die Engel den Frauen am Grab
iibermitteln, wendet sich der Auferstandene und zum Himmel Erhéhte

I'Vgl. aus der Fiille der Literatur folgende Monographien und Aufsitze: R.P. Meye, Jesus
and the Twelve. Discipleship and Revelation in Mark’s Gospel, Grand Rapids 1968; K.G.
Reploh, Markus-Lehrer der Gemeinde. Eine redaktionsgeschichtliche Studie zu den Jiinger-
perikopen des Markus-Evangeliums, SBM 9 (1969); G. Schmahl, Die Zwolf im Markusevan-
gelium. Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung, TThST 30, (1974); K. Stock, Boten aus
dem Mit-Ihm-Sein. Das Verhiltnis zwischen Jesus und den Zwdolf nach Markus, AnBib 70
(1975); E. Best, Following Jesus. Discipleship in the Gospel of Mark, JSNT. MS 4 (1981); C.
Breytenbach, Nachfolge und Zukunftserwartung nach Markus. Eine methodenkritische Stu-
die, AThANT 71 (1984). — K. Kertelge, Die Funktion der «Zwolf» im Markusevangelium,
TThZ 78 (1969) 193-206; P.S. Minear, Audience Criticism and Markan Ecclesiology, in:
Neues Testament und Geschichte. FS fiir O. Cullmann, hg. v. H. Baltensweiler und B. Reicke,
Ziirich-Tiibingen 1972, 79-89; W. Bracht, Jiingerschaft und Nachfolge. Zur Gemeindesitua-
tion im Markusevangelium, in: J. Hainz (Hg.), Kirche im Werden. Studien zum Thema Amt
und Gemeinde im Neuen Testament, Miinchen-Paderborn-Wien 1976, 143-165; R.C. Tan-
nehill, The Disciples in Mark. The Function of a Narrative Role, JR 57 (1977) 386-405; H.-J.
Klauck, Die erzdhlerische Rolle der Jiinger im Markusevangelium. Eine narrative Analyse, NT
24 (1982) 1-26.



Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium 367

nach Vollendung seines irdischen Weges noch einmal an die Jiinger und
namentlich an Petrus, den ersten der Erstberufenen (16, 1-8). Dazwischen
aber gibt es kaum eine Perikope, in der die Jiinger nicht irgendwie vor-
kommen, sei es auch nur als ausdriicklich erwidhnte Begleiter Jesu. Ja, selbst
dort, wo sie fehlen, ist ihre Abwesenheit ein Beitrag zur Thematik Nach-
folge und Jiingerschaft, wie vor allem die Darstellung des Todestages Jesu
(Mk 15) zeigt. Denn dass die Jiinger noch nicht einmal als Zuschauer bei
der Kreuzigung dabei sind, liegt, wie der Leser weiss, daran, dass sie aus
Angst, das Leidens- und Todesschicksal Jesu teilen zu miissen, geflohen
sind (14,50). Auch Petrus, der Jesus eigentlich in den Tod folgen wollte
(14,29-31), wagt dann nicht das offene Bekenntnis (14,66-72).

Doch selbst in dieser Situation dusserster Verlassenheit wird vom Evan-
gelisten noch eine Schar von Anhidngern Jesu aufgeboten, Frauen namlich,
die wenigstens «von ferne zusehen» (15,40). Und indem er hinzufiigt, dass
sie Jesus schon, «als er in Galilda war, nachfolgten und ihm dienten»
(15,41), wird erkennbar, dass Markus diese Frauen zur engeren Anhinger-
oder Jiingerschaft zdhlt. Offenbar hat der Evangelist, da er Frauen in der
Nachfolge Jesu — abgesehen vielleicht von der Schwiegermutter des Simon
(1,32) — sonst nicht erwéhnt, bisher also entweder aus typisch patriarcha-
lischer Perspektive nur von den ménnlichen Anhédngern Jesu erzihlt, oder
aber er hat «den in der Antike iiblichen patriarchalischen Sprachgebrauch
verwendet, in dem Frauen in Begriffe miteingeschlossen sind, die Manner
bezeichnen».2

II

Hier wird nun eine der Differenzierungen in der Anhénger- und Jiin-
gerschaft Jesu deutlich, welche fiir das Markusevangelium so charakteri-
stisch sind. Denn in ihm wird nicht nur zwischen weiblichen und ménn-
lichen Nachfolgern unterschieden, sondern auch etwa zwischen der Jesus
im theologisch qualifizierten Sinn nachfolgenden Menge (dyAoc) und den
Jiingern (no®ntai) als dem Kern der Anhdngerschaft.? Dabei fiihrt Markus
den Ausdruck «Jiinger» in 2,15 eher beildufig, aber doch deutlich zur

2 L. Schottroff, Maria Magdalena und die Frauen am Grabe Jesu, EvTh 42 (1982) 3-
25:4,

3 Vgl. Mk 3,7; 5,24 und dazu W. Egger, Frohbotschaft und Lehre. Die Sammelberichte des
Wirkens Jesu im Markusevangelium, FTS 19 (1976), 85ff.; K. Stock, a.a.O. 53ff., und noch
H.-W. Kuhn, Nachfolge nach Ostern, in: D. Liihrmann-G. Strecker (Hg.), Kirche. FS fur G.
Bornkamm, Tiibingen 1980, 105-132: 110f.



368 Ekkehard W. Stegemann

Kennzeichnung einer grosseren, aber zahlenmaissig noch iiberschaubaren
Gruppe von Anhéngern ein, die Jesus stidndig auf seinem Weg folgten
(MxoAovBovv — Imperfekt!). «Jiinger» ist denn auch die Bezeichnung, die
der Evangelist am haufigsten fiir die stindigen Begleiter und eindeutig
identifizierbaren Anhdnger Jesu braucht, und zwar wohl nicht zufdllig
immer im Plural.*

Zu diesen Jiingern zdhlen natiirlich auch Simon (Petrus) und Andreas
sowie die Zebedaiden Jakobus und Johannes, die Erstberufenen, aber auch
der Kreis der Zwolf, den Jesus spiter bildet (3,13-19) und zu dem die
beiden Briiderpaare ja auch gehoren. Allein diese Vier oder Zwolf sind als
namentlich berufene oder erwdhlte und mit bestimmten Aufgaben betraute
Nachfolger Jesu von denen unterschieden, denen kein spezieller Auftrag
ausser eben der der Nachfolge gegeben wird. Der einzige ausserhalb des
Zwolferkreises, den wir mit Namen kennen und der auch von Jesus selbst
in die Nachfolge berufen wird, ist der Zdllner Levi, der Sohn des Alphdus
(2,131£.). Doch so deutlich sein Eintritt in die Nachfolge an die Geschichte
der vier Erstberufenen anklingt,? so wenig kann iibersehen werden, dass er
eben anders als diese keine dariiberhinausgehende spezifische Aufgabe
erhilt und auch nicht in den Zwdlferkreis gewihlt wird.® Deshalb diirfte die
Berufung des Levi das Paradigma eines Rufes in die Nachfolge darstellen,
welche nicht zugleich die speziellen Aufgaben des Zwolferkreises umfasst,
mithin grundsitzlich von allen Menschen gefordert ist oder jedenfalls
geiibt werden konnte.” Wenn aber hier ein Zollner berufen wird, so weist

4R, Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, FRLANT 29 (831970) 369, und
v.a. R.P. Meye, a.a.0. 1371f., nehmen an, dass fiir Markus die «Jiinger» immer identisch mit
dem Zwolferkreis seien. Nicht immer, aber zumeist sei an die Zwolf bei den «Jiingern»
gedacht, meinen demgegeniiber etwa M. Barth, Der Augenzeuge. Eine Untersuchung iiber die
Wahrnehmung des Menschensohnes durch die Apostel, Ziirich 1946, 20; K. G. Reploh, a.a.O.
47. Ahnlich und zum Teil noch deutlicher differenzieren etwa G. Schmahl, a.a.0. 111ff.; K.
Stock, a.a.0. 199f.; W. Bracht, a.a.0. 156; E. Best, Mark’s Use of the Twelve, ZNW 69 (1978)
11-35.

5 Vgl. K. Stock, a.a.0. 42f.

6 Das hat Folgen in der Textgeschichte gezeitigt; vgl. G.G. Gamba, Considerazioni in
margine alla redazione di Mc 2, 13-17, Divus Thomas 90 (1969) 201-226; H. Zimmermann,
Neutestamentliche Methodenlehre. Darstellung der historisch-kritischen Methode, Stuttgart
31970, 90ff. - Zum Problem der Ersetzung des Levi durch Matthdus im Matthdusevangelium
vgl. B.M.F. van lersel, La vocation de Levi, in: I. de la Potterie (Hg.), De Jésus aux Evangiles II,
Gembloux-Paris 1967, 212-232; R. Pesch, Levi-Matthius (Mc 2, 14/Mt 9,9; 10, 3). Ein Beitrag
zur Losung eines alten Problems, ZNW 59 (1968) 40-56.

7 Freilich deutet Markus in der Interpretation der missgliickten Berufung des Reichen
(Vgl. 10,17-27. 28-31) an, dass die Nachfolge das Schicksal von Religionswechslern impli-
ziert; vgl. dazu W. Stegemann, Wanderradikalismus im Urchristentum? Historische und



Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium 369

dies auf die folgende Konfliktszene (2,15-17) voraus, in der Jesu und
seiner Jiinger Tischgemeinschaft mit Zollnern und Siindern Anlass der
Kritik von pharisidischen Schriftgelehrten ist. Dann reprisentiert der Zoll-
ner Levi aber auch den Kreis der Siinder, zu denen Jesus sich vornehmlich
gesandt sieht, und seine Berufung das eigentliche Ziel der Mission Jesu:
«Nicht bin ich gekommen, Gerechte zu berufen, sondern Siinder» (2,17b).
Damit wird der Evangelist aber auch schon auf die spdtere Heidenmission
und die Konflikte um sie anspielen,® bzw. seinen Lesern ermdéglichen, ihr
extratextuelles Wissen iiber diesen umstrittenen Vorgang hier einzutra-
gen.

II1

Die Exklusivitit des Zwdlferkreises wird schon an der Art und Weise,
wie der Evangelist dessen Erwidhlung in Szene setzt (3, 13-19), sichtbar.? In
der Tat bilden sie den engsten Kreis der Jiingerschaft (vgl. das ol neptl adtov
ovVv 101g ddeka in 4,10). Von ihr unterscheiden sie sich freilich zugleich
dadurch, dass allein sie «dazu bestimmt (sind), in der Person Jesu vor den
Menschen aufzutreten, sein eigenes Wirken zu vervielfdltigen, fiir seine
Person Annahme und Ablehnung zu erfahren».!0 Ihre Nachfolge hat dabei
die Intensitit einer Gemeinschaft, eines Mit-Seins mit Jesus (vgl. 3,13), die
von keinem Nachfolger oder Jiinger sonst erreicht und auch keinem ausser
diesen Zwolf gewdhrt wird (vgl. 5,18f.). Nicht zufdllig impliziert ihre
Sendung («Apostel») durch Jesus darum sowohl den Auftrag der Verkiin-
digung (der Busse) als auch die Vollmacht zur Ddmonenaustreibung (vgl.
3,14f; 6,7-15), mithin zwei Merkmale, die das Auftreten des Gottessohnes
selbst kennzeichnen. Ebendieses Privileg unerhorter Ndhe zu Jesus und der
Teilhabe an seiner irdischen Mission und Vollmacht bedeutet aber zugleich
eine Auseinandersetzug mit dem Leidens- und Todesgeschick des Men-
schensohnes und schliesslich auch die Teilnahme daran. Freilich wird diese
Entschlossenheit zur Nachfolge bis zur letzten Konsequenz grundsétzlich

theologische Auseinandersetzung mit einer interessanten These, in: W. Schottroff-W. Stege-
mann (Hg.), Der Gott der kleinen Leute. Sozialgeschichtliche Bibelauslegungen. Neues Testa-
ment, Miinchen 1979, 94-120: 107 {f.

8 Vgl. H.W. Kuhn, Altere Sammlungen im Markusevangelium, SUNT 8 (1971), 91 ff.

9 Vgl. dazu vor allem K. Stock, a.a.0. 7-52; G. Schmahl, a.a.0. 43-65 und noch W. Bieder,
Die Berufung im Neuen Testament, AThANT 38 (1961), 22ff.

10K, Stock, a.a.0. 203. Zur Aussendung vgl. Stock 82ff; G. Schmahl, a.a.0. 67ff.



370 Ekkehard W. Stegemann

von jedem verlangt, der Jesus begleiten will.!! Und die Teilnahme an Jesu
Passion muss nicht unbedingt das gleichzeitige Leiden meinen, sondern
kann durchaus oder jedenfalls zundchst auch nur die Begleitung und den
Gehorsam des Sichfiigens in Gottes Willen fiir Jesu Mission auf der Erde
bedeuten (vgl. unten S. 373) Auch werden nicht nur die Zwolf, sondern alle
Jiinger iiber das Geheimnis und die gottliche Notwendigkeit (d€l) des
Leidens von Jesus belehrt (vgl. 8,31ff; 9,30-32). Doch wenn Jesus in der
dritten dieser sogenannten Leidensweissagungen (10,32-34) hervorhebt,
dass er den Weg nach Jerusalem zu Leiden, Tod und Auferstehung jetzt
konkret zu gehen gedenkt, da wendet er sich ausdriicklich nur an die Zwolf
und bezieht sie als Begleiter uniiberh6rbar mit ein: «Sehet, wir ziehen
hinauf nach Jerusalem» (10,33a).!12 Von hier wird das Ausmass des Ver-
sagens auch und gerade der Zwolf wihrend der Passion deutlich, das oben
schon erwidhnt wurde; ganz zu schweigen davon, welche abgriindige
Dimension dadurch eroffnet wird, dass es «Einer der Zwolf» war, der Jesus
verraten hat.!3

IV

Bemerkenswert ist, dass Markus von diesem Kreis der Zwolf noch
einmal eine Gruppe von drei Jiingern, ndmlich Petrus und die Zebedaiden
Jakobus und Johannes, abhebt. Gewiss, es spielen auch die vier Erstberu-
fenen, also die genannten drei Jiinger und Simons Bruder, Andreas, noch
einmal eine Rolle im Evangelium. Nur diese vier Jiinger ndmlich werden
der eschatologischen Belehrung gewiirdigt, die Jesus auf dem Oelberg
gegeniiber dem Tempel erteilt (13, 3ff.). Dabei fillt jedoch auf, dass Andre-
as gewissermassen den Platz neben seinem Bruder Simon-Petrus verloren
hat und erst nach ihm, Jakobus und Johannes genannt wird. Dasselbe gilt
fir die Zwolferliste, wo Andreas im Evangelium noch einmal ausdriicklich
vorkommt. Auch hier haben ihn die Zebedaidensdhne von der Seite seines
Bruders verdringt (vgl. 3, 15ff.) Anders als diese drei, denen Jesus bei der
Erwédhlung zum Zwdélferkreis einen neuen Namen (Simon wird Petrus und
heisst von nun an auch immer so!4) oder einen Beinamen (die Zebedaiden

11 Mk 8,34ff. fordern natiirlich die Martyriumsbereitschaft; vgl. nur J. Gnilka, Das
Evangelium nach Markus. 2. Teilband EKK 1172, (1979) 21ff.; anders jetzt C. Breytenbach,
a.a.0. 219ff.

12yg]. K. Stock, a.a.0O. 134f.

13Vgl. dazu G. Schmahl, a.a.O. 96 ff; K. Stock, a.a.0. 150fT.

14 Vel. dazu K. Stock, a.a.0. 291f.



Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium 371

werden «Boanerges» genannt!3) gibt und die er an die Spitze stellt, behilt
Andreas wie die iibrigen seinen Namen und gerit an die vierte Stelle. Sicher
ist hier auch schon die hervorgehobene Stellung zu erkennen, die wiederum
Petrus gegeniiber den Zebedaiden auszeichnet. Und dem entspricht, dass
Simon/Petrus im Evangelium vom Anfang bis zum Schluss als einziger
Jiinger immer wieder namentlich erwidhnt wird, die Initiative ergreift und
eine bestimmte reprisentative Rolle spielt.!® Gleichwohl sind es neben und
zusammen mit ihm allein die Zebedaiden, die der Teilnahme an besonde-
ren Ereignissen und der Einweihung in besondere Geheimnisse gewiirdigt
werden. Sie auch werden in einer Szene selbstdndig aktiv, wihrend Andre-
as nur mit diesen Drei im Evangelium eine Rolle spielt. Petrus, Jakobus
und Johannes sind gewissermassen der Kern des Kerns, der innerste Kreis
der Jungerschaft und der Zwolf. Was haben sie gemeinsam, was sie nicht
nur von den iibrigen der Zwolf, sondern selbst noch von Andreas, dem
gemeinsam mit ihnen Erstberufenen, unterscheidet?

v

Es liegt nahe, eine Antwort auf diese Frage vor allem von den drei
Perikopen zu erwarten, in denen Petrus und die Zebedaiden Jakobus und
Johannes gemeinsam, aber ohne die iibrigen Jiinger auftreten. Sie allein
namlich werden Zeugen des grossten Wunders Jesu, der Auferweckung der
Tochter des Jairus, die Ziige einer Offenbarungsszene hat (5,35-40).17
Noch deutlicher wird die gottliche Epiphanie Jesu in der Verkldrungsge-
schichte, an der wiederum allein diese drei Jiinger beteiligt werden (9, 2-
8).183 Doch dieses Privileg der besonderen Enthiillung der Gottessohnschaft
Jesu, seiner quasi-gottlichen Vollmacht und himmlischen Wiirde, wird
jeweils auf verschiedenen Etappen des Weges bzw. zu verschiedenen Sta-
dien der Einsicht der Jiinger in Wesen und Aufgabe Jesu gewdhrt. Wihrend
sie an der ersten Stelle noch vom Unverstidndnis iiber Jesu gottliche Person
und soteriologische Funktion beherrscht sind, haben sie diese Blindheit,

15 Vgl. dazu O. Betz, Donnersohne, Menschenfischer und der davidische Messias, RQum 3
(1961) 41-70: 41-52.

16 Vgl. K. Stock, a.a.0. 205 fund noch P. Dschulnigg, Sprache, Redaktion und Intention des
Markusevangeliums, SBB 11 (1984) 407 ff.

17Vgl. J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus. 1. Teilband, EKK II/1, (1978) 217.

18 Uber die jiingere Forschung bis 1972 informiert J. M. Niitzel, Die Verklarungserzihlung
im Markusevangelium. Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung (FzB 6), Wiirzburg 1973,
10ff; vgl. zuletzt C. Breytenbach, a.a.O. 238 ff.



372 Ekkehard W. Stegemann

wie das — nicht zufdllig von Petrus artikulierte —Christusbekenntnis zeigt
(8,27-30), vor der zweiten Stelle gerade hinter sich gelassen.!? Allein mit
eben diesem Zeitpunkt beginnt ein neues «Jiingerunverstandnis», nimlich
das Verkennen der soteriologischen Notwendigkeit des Leidens- und
Todesschicksals Jesu, iiber das sie nun belehrt werden (vgl. 8,31-33).29 So
aber wird verstdndlich, warum die drei Jiinger nicht nur gewiirdigt werden,
die gottliche Herrlichkeit, die Jesus nach seinem Tod durch die Auferste-
hung und Erhohung in den Himmel auszeichnen wird, gleichsam probe-
weise vorweg zu Gesicht zu bekommen.2! Vielmehr wird ihnen dabei
eingescharft, auf Jesus zu horen (V. 7). Und dazu gibt es auch alsbald beim
Abstieg vom Verkldrungsberg eine wichtige Gelegenheit (9,9-13). Denn
hier belehrt Jesus die Drei, dass er zu eben diesem himmlischen Zustand,
den sie gerade erlebt haben, iiber die Auferstehung von den Toten, mithin
allein durch das Tor von Leiden und Tod durchdringen wird. Und an Elia
wird dieser Vorgang des Abstiegs eines Himmlischen zur Erde zur Erfiil-
lung einer eschatologischen Aufgabe und des « Wiederaufstiegs» zum Him-
mel nach erlittenem Martyrium als ein bereits abgeschlossener vorgestellt.
Denn Jesus identifiziert Johannes den Tadufer mit Elia, d.h. er erklirt ihn
zum Erfiiller der prophetischen Verheissung, wonach der in den Himmel
aufgefahrene Prophet am Ende der Zeiten zur Wiederherstellung Israels
wiederkommen werde (vgl. Mal 3,23). Ebendiese Aufgabe hat aber Johan-
nes der Tdufer wahrgenommen, wie der Evangelist im Prolog (1,2ff.)
dargestellt hat. Dort hat er iibrigens die Identifikation mit dem Elia
redivivus ebenso (mit dem Zitat aus Mal 3,1 bzw. Ex 23,20) vorgenommen.
Wenn nun aber Johannes der Tdufer in der Gestalt des Elia als Himmli-
scher den Jiingern begegnet, so ist der Elia redivivus offenbar schon wieder
zum Himmel erhoht bzw. der enthauptete Taufer ist bereits vom Tode
erweckt worden. Allein nicht vergessen werden darf, was davor lag und was
Jesus beim Abstieg umschreibt mit den Worten «und sie taten ihm, was sie

19 C. Breytenbach hat jiingst behauptet, dass «Mk 8,27-33 kein Wendepunkt im Verstdand-
nis der Jiinger (ist); es wird gezeigt, dass sie immer noch nicht verstehen, wer Jesus ist» (a.a.O.
212; Hervorhebung von mir). Doch verkennt er, dass Markus zwischen der Identitiit oder dem
Wesen Jesu und seinem Weg differenziert.

20 Petrus tritt in der kleinen Szene in Mk 8, 32 bf als Versucher («Satan») auf, der Jesus von
dem Sichfligen in den Willen Gottes, zu dem er schon entschlossen ist, abzubringen trachtet.
Deswegen kontrastiert Markus in V. 33 das Trachten nach dem «Gottlichen» und nach dem
«Menschlichen». Vgl. R. Pesch, Das Markusevangelium. II. Teil (HThK II,2), Freiburg-
Basel-Wien 1977, 54.

21 Mir scheint immer noch einleuchtend, dass Mk 9, 2 ff. auch eine Einl6sung von Mk 9, 1
ist; vgl. dazu nur E. Nardoni, A redactional Interpretation of Mark 9:1, CBQ 43 (1981)
365-384. Anders freilich jiingst wieder C. Breytenbach, a.a.0. 219ff.



Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium 373

wollten» (V.13), das Martyrium also des Johannes — Elia redivivus, das ja
ebenfalls vom Evangelisten bereits ausfiihrlich und kompositionell hochst
dramatisch erzihlt worden ist (6, 141f.).22

Es iiberrascht nun nicht mehr, dass die Drei an der dritten Stelle, an der
sie allein mit Jesus sind (14,32-42), Zeugen seiner Todesangst und seines
Gebetskampfes in Gethsemane werden sollen. Diese Szene wird man kaum
wie die anderen eine Offenbarung nennen konnen.?3 Vielmehr wird Jesus
hier als vorbildlicher Bekenner gezeichnet, der seine — menschlich nur zu
verstdndliche — Angst vor dem Martyrium und seine Reaktion dagegen im
Gebet iiberwindet und sich schliesslich der gottlichen Notwendigkeit des
Leidens gehorsam fiigt.24

Es ist nicht nur das Versagen angesichts der Aufgabe zu wachendem
Mit-Jesus-Sein, das der Evangelist hier vorstellen will, auch wenn es
natiirlich am schlafenden Petrus und an den schlafenden Zebedaiden
besonders sinnfillig wird. Vielmehr deutet 14,38 an, dass sie um ihrer
selbst willen wach bleiben sollen; «denn auch sie sollen erprobt werden».23
Mit ebendieser « Versuchung» diirfte aber genau die Situation der Todes-
angst vor dem Martyrium gemeint sein, mit der Jesus sich gerade ausein-
andersetzen muss.2% Ganz sicher ist dabei vorausgesetzt, dass diese Situa-
tion nicht mit der Jesu gleichzeitig ist, sondern erst noch kommen wird.
Dass dies aber nicht nur eine zufillig mit Petrus und den Zebedaiden
verbundene allgemeine Paridnese ist, sondern am Schicksal dieser drei
Jiinger sich bewahrheitet hat, scheint das Evangelium als extratextuelles
Wissen seiner Leser zu implizieren.2? Ja, es wird auch insofern explizit im
Text, als Jesus zumindest den Zebedaiden mit einer deutlich an die Geth-
semane-Szene auch anklingenden Formulierung den Martyriumstod vor-
aussagt (vgl. 10,38ff. mit 14,36).28 Das aber erklirt sich, wie der ganze
Kontext des Vaticinium zeigt, «<am besten aus dem Wissen, dass die beiden
Briider inzwischen den Martertod gestorben sind».2? Gewiss, es bleibt dies
im Blick auf Johannes bloss wahrscheinlich. Und ebenso hypothetisch,

22 Vgl. dazu nur J. Gnilka, a.a.0. (A. 17) 243ff. — So erfiillt Johannes der T#ufer seine
Vorlduferfunktion auch hinsichtlich des Martyriums (vgl. schon Mk 1, 14f.).

23 »Fiir Markus ist die Offenbarung in Getsemani eine Art Gegengewicht zur Offenbarung
auf dem Berg oder in Jairi Haus» (J. Gnilka, a.a.0. [A.11] 259).

24 Vgl. R. Pesch, a.a.0. (A.20) 387ff.

25 J. Gnilka, a.a.0. (A.11) 259.

26 Vgl. 0.A. 20.

27Vgl. Chr. Maurer, Das Messiasgeheimnis des Markusevangeliums, NTS 14 (1967/68)
515-526: 525.

28 Vgl. dazu R. Pesch, a.a.O. (A.20) 153ff.; J. Gnilka, a.a.O. (A.11) 98ff.

29 Gnilka, a.2.0. 102.



374 Ekkehard W. Stegemann

wenn auch mindestens ebenso wahrscheinlich ist die Annahme, dass das
Markusevangelium auch das Wissen um den Martyrertod des Petrus bei
seinen Lesern voraussetzt. Denn zwar ist davon nicht in gleicher Deutlich-
keit wie vom Tod der Zebedaiden noch einmal im Text die Rede. Allein die
Art, wie der Evangelist den Petrus im Evangelium einerseits zum exem-
plarisch unverstindigen, leidensscheuen und versagenden Jiinger stilisiert,
anderseits aber gerade ihm die fiihrende Rolle zugesteht und eben nicht
zuletzt auch das richtige, wenn auch noch nicht ganz begriffene und
existenziell bewadhrte Bekenntnis zu Jesus als dem Christus in den Mund
legt, spricht doch fiir unsere Vermutung. So aber finde die Auswahl von
Petrus, Jakobus und Johannes ihre Erkldrung darin, dass sie die den Lesern
bereits als Martyrer bekannten Jiinger Jesu und damit Teilnehmer seines
Geschicks im engeren Sinne geworden sind.

Ekkehard W. Stegemann, Basel



	Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium

