
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 5

Artikel: Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes
im Markusevangelium

Heinrich Baltensweilers erste neutestamentliche Studie galt der
synoptischen Verklärungsgeschichte («Die Verklärung Jesu. Historisches Ereignis

und synoptische Berichte», AThANT 33, Zürich 1959). Die folgenden
Überlegungen sind durch die Frage motiviert, warum Jesus nach Mk 9,2
nur Petrus, Jakobus und Johannes und warum er gerade diese drei Jünger
mit auf den Verklärungsberg nimmt. Die Antwort, die ich gefunden habe,
hätte ich gern dem Basler Kollegen unterbreitet. Nun sei sie dem Andenken

des Heimgegangenen gewidmet.

I

Das Thema Nachfolge und Jüngerschaft findet in der Interpretation des

Markusevangeliums zunehmend Beachtung.1 Das entspricht der Bedeutung,

die die Jünger im narrativen Gefälle des ältesten Evangeliums spielen.

Nächst Jesus nämlich stellen sie das wichtigste personelle Kontinuum
der Erzählung dar. Mit der Schaffung eines Jüngerkreises beginnt nach

Markus der in der Taufe als der erwählte identifizierte und in der Versuchung

bewährte Gottessohn Jesus Christus seinen irdischen Weg (1,16—

20). Und mit einer Botschaft, welche die Engel den Frauen am Grab
übermitteln, wendet sich der Auferstandene und zum Himmel Erhöhte

1 Vgl. aus der Fülle der Literatur folgende Monographien und Aufsätze: R. P. Meye, Jesus

and the Twelve. Discipleship and Revelation in Mark's Gospel, Grand Rapids 1968; K. G.
Reploh, Markus-Lehrer der Gemeinde. Eine redaktionsgeschichtliche Studie zu den Jünger-
perikopen des Markus-Evangeliums, SBM 9 (1969); G. Schmahl, Die Zwölf im Markusevangelium.

Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung, TThST 30, (1974); K. Stock, Boten aus
dem Mit-Ihm-Sein. Das Verhältnis zwischen Jesus und den Zwölf nach Markus, AnBib 70

(1975); E. Best, Following Jesus. Discipleship in the Gospel of Mark, JSNT. MS 4 (1981); C.

Breytenbach, Nachfolge und Zukunftserwartung nach Markus. Eine methodenkritische Studie,

AThANT 71 (1984). - K. Kertelge, Die Funktion der «Zwölf» im Markusevangelium,
TThZ 78 (1969) 193-206; P.S. Minear, Audience Criticism and Markan Ecclesiology, in:
Neues Testament und Geschichte. FS für O. Cullmann, hg. v. H. Baltensweiler und B. Reicke,
Zürich-Tübingen 1972, 79-89; W. Bracht, Jüngerschaft und Nachfolge. Zur Gemeindesituation

im Markusevangelium, in: J. Hainz (Hg.), Kirche im Werden. Studien zum Thema Amt
und Gemeinde im Neuen Testament, München-Paderborn-Wien 1976, 143-165; R.C.
Tannehill, The Disciples in Mark. The Function of a Narrative Role, JR 57 (1977) 386-405; H.-J.
Klauck, Die erzählerische Rolle der Jünger im Markusevangelium. Eine narrative Analyse, NT
.24 (1982) 1-26.



Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium 367

nach Vollendung seines irdischen Weges noch einmal an die Jünger und
namentlich an Petrus, den ersten der Erstberufenen (16,1-8). Dazwischen
aber gibt es kaum eine Perikope, in der die Jünger nicht irgendwie
vorkommen, sei es auch nur als ausdrücklich erwähnte Begleiter Jesu. Ja, selbst

dort, wo sie fehlen, ist ihre Abwesenheit ein Beitrag zur Thematik Nachfolge

und Jüngerschaft, wie vor allem die Darstellung des Todestages Jesu

(Mk 15) zeigt. Denn dass die Jünger noch nicht einmal als Zuschauer bei
der Kreuzigung dabei sind, liegt, wie der Leser weiss, daran, dass sie aus

Angst, das Leidens- und Todesschicksal Jesu teilen zu müssen, geflohen
sind (14,50). Auch Petrus, der Jesus eigentlich in den Tod folgen wollte
(14,29-31), wagt dann nicht das offene Bekenntnis (14,66-72).

Doch selbst in dieser Situation äusserster Verlassenheit wird vom
Evangelisten noch eine Schar von Anhängern Jesu aufgeboten, Frauen nämlich,
die wenigstens «von ferne zusehen» (15,40). Und indem er hinzufügt, dass
sie Jesus schon, «als er in Galiläa war, nachfolgten und ihm dienten»
(15,41), wird erkennbar, dass Markus diese Frauen zur engeren Anhängeroder

J üngerschaft zählt. Offenbar hat der Evangelist, da er Frauen in der
Nachfolge Jesu - abgesehen vielleicht von der Schwiegermutter des Simon
(1,32)- sonst nicht erwähnt, bisher also entweder aus typisch patriarchalischer

Perspektive nur von den männlichen Anhängern Jesu erzählt, oder
aber er hat «den in der Antike üblichen patriarchalischen Sprachgebrauch
verwendet, in dem Frauen in Begriffe miteingeschlossen sind, die Männer
bezeichnen».2

II
Hier wird nun eine der Differenzierungen in der Anhänger- und

Jüngerschaft Jesu deutlich, welche für das Markusevangelium so charakteristisch

sind. Denn in ihm wird nicht nur zwischen weiblichen und männlichen

Nachfolgern unterschieden, sondern auch etwa zwischen der Jesus

im theologisch qualifizierten Sinn nachfolgenden Menge (ô"/koç) und den

Jüngern (paGriial) als dem Kern der Anhängerschaft.3 Dabei führt Markus
den Ausdruck «Jünger» in 2,15 eher beiläufig, aber doch deutlich zur

2 L. Schottroff, Maria Magdalena und die Frauen am Grabe Jesu, EvTh 42 (1982) 3-
25:4.

3 Vgl. Mk 3,7 ; 5,24 und dazu W. Egger, Frohbotschaft und Lehre. Die Sammelberichte des

Wirkens Jesu im Markusevangelium, FTS 19 (1976), 85ff.; K. Stock, a.a.O. 53ff., und noch
Fl.-W. Kuhn, Nachfolge nach Ostern, in: D. Lührmann-G. Strecker (Hg.), Kirche. FS für G.
Bornkamm, Tübingen 1980, 105-132: 110 f.



368 Ekkehard W. Stegemann

Kennzeichnung einer grösseren, aber zahlenmässig noch überschaubaren
Gruppe von Anhängern ein, die Jesus ständig auf seinem Weg folgten
(f|KOÀoû0ouv - Imperfekt!). «Jünger» ist denn auch die Bezeichnung, die
der Evangelist am häufigsten für die ständigen Begleiter und eindeutig
identifizierbaren Anhänger Jesu braucht, und zwar wohl nicht zufällig
immer im Plural.4

Zu diesen Jüngern zählen natürlich auch Simon (Petrus) und Andreas
sowie die Zebedaiden Jakobus und Johannes, die Erstberufenen, aber auch
der Kreis der Zwölf, den Jesus später bildet (3,13-19) und zu dem die
beiden Brüderpaare ja auch gehören. Allein diese Vier oder Zwölf sind als
namentlich berufene oder erwählte und mit bestimmten Aufgaben betraute
Nachfolger Jesu von denen unterschieden, denen kein spezieller Auftrag
ausser eben der der Nachfolge gegeben wird. Der einzige ausserhalb des

Zwölferkreises, den wir mit Namen kennen und der auch von Jesus selbst
in die Nachfolge berufen wird, ist der Zöllner Levi, der Sohn des Alphäus
(2,13 f.). Doch so deutlich sein Eintritt in die Nachfolge an die Geschichte
der vier Erstberufenen anklingt,5 so wenig kann übersehen werden, dass er
eben anders als diese keine darüberhinausgehende spezifische Aufgabe
erhält und auch nicht in den Zwölferkreis gewählt wird.6 Deshalb dürfte die
Berufung des Levi das Paradigma eines Rufes in die Nachfolge darstellen,
welche nicht zugleich die speziellen Aufgaben des Zwölferkreises umfasst,
mithin grundsätzlich von allen Menschen gefordert ist oder jedenfalls
geübt werden könnte.7 Wenn aber hier ein Zöllner berufen wird, so weist

4 R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, FRLANT 29 (81970) 369, und
v.a. R. P. Meye, a.a.O. 137 ff., nehmen an, dass für Markus die «Jünger» immer identisch mit
dem Zwölferkreis seien. Nicht immer, aber zumeist sei an die Zwölf bei den «Jüngern»
gedacht, meinen demgegenüber etwa M. Barth, Der Augenzeuge. Eine Untersuchung über die

Wahrnehmung des Menschensohnes durch die Apostel, Zürich 1946, 20; K. G. Reploh, a.a.O.
47. Ähnlich und zum Teil noch deutlicher differenzieren etwa G. Schmahl, a.a.O. 111 ff.; K.
Stock, a.a.O. 199 f.; W. Bracht, a.a.O. 156; E. Best, Mark's Use of the Twelve, ZNW 69 (1978)
11-35.

5 Vgl. K. Stock, a.a.O. 42 f.
6 Das hat Folgen in der Textgeschichte gezeitigt; vgl. G.G. Gamba, Considerazioni in

margine alla redazione di Mc 2,13-17, Divus Thomas 90 (1969) 201-226; H. Zimmermann,
Neutestamentliche Methodenlehre. Darstellung der historisch-kritischen Methode, Stuttgart
31970, 90ff. - Zum Problem der Ersetzung des Levi durch Matthäus im Matthäusevangelium
vgl. B. M. F. van Iersel, La vocation de Levi, in: I. de la Potterie (Hg.), De Jésus aux Évangiles II,
Gembloux-Paris 1967,212-232; R. Pesch, Levi-Matthäus (Mc 2,14/Mt9,9; 10,3). Ein Beitrag
zur Lösung eines alten Problems, ZNW 59 (1968) 40-56.

7 Freilich deutet Markus in der Interpretation der missglückten Berufung des Reichen

(Vgl. 10,17-27. 28-31) an, dass die Nachfolge das Schicksal von Religionswechslern impliziert;

vgl. dazu W. Stegemann, Wanderradikalismus im Urchristentum? Historische und



Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium 369

dies auf die folgende Konfliktszene (2,15-17) voraus, in der Jesu und
seiner Jünger Tischgemeinschaft mit Zöllnern und Sündern Anlass der
Kritik von pharisäischen Schriftgelehrten ist. Dann repräsentiert der Zöllner

Levi aber auch den Kreis der Sünder, zu denen Jesus sich vornehmlich
gesandt sieht, und seine Berufung das eigentliche Ziel der Mission Jesu:

«Nicht bin ich gekommen, Gerechte zu berufen, sondern Sünder» (2,17 b).
Damit wird der Evangelist aber auch schon auf die spätere Heidenmission
und die Konflikte um sie anspielen,8 bzw. seinen Lesern ermöglichen, ihr
extratextuelles Wissen über diesen umstrittenen Vorgang hier einzutragen.

III

Die Exklusivität des Zwölferkreises wird schon an der Art und Weise,
wie der Evangelist dessen Erwählung in Szene setzt (3,13-19), sichtbar.9 In
der Tat bilden sie den engsten Kreis der Jüngerschaft (vgl. das oi 7iepi aùxôv
aùv xoîç ScbSera in 4,10). Von ihr unterscheiden sie sich freilich zugleich
dadurch, dass allein sie «dazu bestimmt (sind), in der Person Jesu vor den
Menschen aufzutreten, sein eigenes Wirken zu vervielfältigen, für seine
Person Annahme und Ablehnung zu erfahren».10 Ihre Nachfolge hat dabei
die Intensität einer Gemeinschaft, eines Mit-Seins mit Jesus (vgl. 3,13), die

von keinem Nachfolger oder Jünger sonst erreicht und auch keinem ausser
diesen Zwölf gewährt wird (vgl. 5,18f.). Nicht zufällig impliziert ihre
Sendung («Apostel») durch Jesus darum sowohl den Auftrag der Verkündigung

(der Busse) als auch die Vollmacht zur Dämonenaustreibung (vgl.
3,14f; 6,7-15), mithin zwei Merkmale, die das Auftreten des Gottessohnes
selbst kennzeichnen. Ebendieses Privileg unerhörter Nähe zu Jesus und der
Teilhabe an seiner irdischen Mission und Vollmacht bedeutet aber zugleich
eine Auseinandersetzug mit dem Leidens- und Todesgeschick des
Menschensohnes und schliesslich auch die Teilnahme daran. Freilich wird diese
Entschlossenheit zur Nachfolge bis zur letzten Konsequenz grundsätzlich

theologische Auseinandersetzung mit einer interessanten These, in: W. Schottroff-W. Stegemann

(Hg.), Der Gott der kleinen Leute. Sozialgeschichtliche Bibelauslegungen. Neues Testament,

München 1979, 94-120: 107 ff.
8 Vgl. H.W. Kuhn, Ältere Sammlungen im Markusevangelium, SUNT 8 (1971), 91 ff.
9 Vgl. dazu vor allem K. Stock, a.a.O. 7-52; G. Schmahl, a.a.O. 43-65 und noch W. Bieder,

Die Berufung im Neuen Testament, AThANT 38 (1961), 22ff.
10 K. Stock, a.a.O. 203. Zur Aussendung vgl. Stock 82ff; G. Schmahl, a.a.O. 67ff.



370 Ekkehard W. Stegemann

von jedem verlangt, der Jesus begleiten will.11 Und die Teilnahme an Jesu
Passion muss nicht unbedingt das gleichzeitige Leiden meinen, sondern
kann durchaus oder jedenfalls zunächst auch nur die Begleitung und den
Gehorsam des Sichfügens in Gottes Willen für Jesu Mission auf der Erde
bedeuten (vgl. unten S. 373) Auch werden nicht nur die Zwölf, sondern alle

Jünger über das Geheimnis und die göttliche Notwendigkeit (8et) des

Leidens von Jesus belehrt (vgl. 8,31 ff; 9,30-32). Doch wenn Jesus in der
dritten dieser sogenannten Leidensweissagungen (10,32-34) hervorhebt,
dass er den Weg nach Jerusalem zu Leiden, Tod und Auferstehung jetzt
konkret zu gehen gedenkt, da wendet er sich ausdrücklich nur an die Zwölf
und bezieht sie als Begleiter unüberhörbar mit ein: «Sehet, wir ziehen
hinauf nach Jerusalem» (10,33a).12 Von hier wird das Ausmass des

Versagens auch und gerade der Zwölf während der Passion deutlich, das oben
schon erwähnt wurde; ganz zu schweigen davon, welche abgründige
Dimension dadurch eröffnet wird, dass es «Einer der Zwölf» war, der Jesus

verraten hat.13

IV

Bemerkenswert ist, dass Markus von diesem Kreis der Zwölf noch
einmal eine Gruppe von drei Jüngern, nämlich Petrus und die Zebedaiden
Jakobus und Johannes, abhebt. Gewiss, es spielen auch die vier Erstberufenen,

also die genannten drei Jünger und Simons Bruder, Andreas, noch
einmal eine Rolle im Evangelium. Nur diese vier Jünger nämlich werden
der eschatologischen Belehrung gewürdigt, die Jesus auf dem Oelberg
gegenüber dem Tempel erteilt (13,3 ff.). Dabei fällt jedoch auf, dass Andreas

gewissermassen den Platz neben seinem Bruder Simon-Petrus verloren
hat und erst nach ihm, Jakobus und Johannes genannt wird. Dasselbe gilt
für die Zwölferliste, wo Andreas im Evangelium noch einmal ausdrücklich
vorkommt. Auch hier haben ihn die Zebedaidensöhne von der Seite seines
Bruders verdrängt (vgl. 3,15 ff.) Anders als diese drei, denen Jesus bei der
Erwählung zum Zwölferkreis einen neuen Namen (Simon wird Petrus und
heisst von nun an auch immer so14) oder einen Beinamen (die Zebedaiden

11 Mk 8,34ff. fordern natürlich die Martyriumsbereitschaft; vgl. nur J. Gnilka, Das

Evangelium nach Markus. 2. Teilband EKK II/2, (1979) 21 ff.; anders jetzt C. Breytenbach,
a.a.O. 219 ff.

12 Vgl. K. Stock, a.a.O. 134 f.
13 Vgl. dazu G. Schmahl, a.a.O. 96ff; K. Stock, a.a.O. 150ff.
14 Vgl. dazu K. Stock, a.a.O. 29 ff.



Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium 371

werden «Boanerges» genannt15) gibt und die er an die Spitze stellt, behält
Andreas wie die übrigen seinen Namen und gerät an die vierte Stelle. Sicher
ist hier auch schon die hervorgehobene Stellung zu erkennen, die wiederum
Petrus gegenüber den Zebedaiden auszeichnet. Und dem entspricht, dass

Simon/Petrus im Evangelium vom Anfang bis zum Schluss als einziger
Jünger immer wieder namentlich erwähnt wird, die Initiative ergreift und
eine bestimmte repräsentative Rolle spielt.16 Gleichwohl sind es neben und
zusammen mit ihm allein die Zebedaiden, die der Teilnahme an besonderen

Ereignissen und der Einweihung in besondere Geheimnisse gewürdigt
werden. Sie auch werden in einer Szene selbständig aktiv, während Andreas

nur mit diesen Drei im Evangelium eine Rolle spielt. Petrus, Jakobus
und Johannes sind gewissermassen der Kern des Kerns, der innerste Kreis
der Jüngerschaft und der Zwölf. Was haben sie gemeinsam, was sie nicht
nur von den übrigen der Zwölf, sondern selbst noch von Andreas, dem
gemeinsam mit ihnen Erstberufenen, unterscheidet?

V

Es liegt nahe, eine Antwort auf diese Frage vor allem von den drei
Perikopen zu erwarten, in denen Petrus und die Zebedaiden Jakobus und
Johannes gemeinsam, aber ohne die übrigen Jünger auftreten. Sie allein
nämlich werden Zeugen des grössten Wunders Jesu, der Auferweckung der
Tochter des Jairus, die Züge einer Offenbarungsszene hat (5,35-40).17
Noch deutlicher wird die göttliche Epiphanie Jesu in der Verklärungsgeschichte,

an der wiederum allein diese drei Jünger beteiligt werden (9,2-
8).18 Doch dieses Privileg der besonderen Enthüllung der Gottessohnschaft
Jesu, seiner quasi-göttlichen Vollmacht und himmlischen Würde, wird
jeweils auf verschiedenen Etappen des Weges bzw. zu verschiedenen
Stadien der Einsicht der Jünger in Wesen und Aufgabe Jesu gewährt. Während
sie an der ersten Stelle noch vom Unverständnis über Jesu göttliche Person
und soteriologische Funktion beherrscht sind, haben sie diese Blindheit,

15 Vgl. dazu O. Betz, Donnersöhne, Menschenfischer und der davidische Messias, RQum 3

(1961) 41-70: 41-52.
16 Vgl. K. Stock, a.a.O. 205 fund noch P. Dschulnigg, Sprache, Redaktion und Intention des

Markusevangeliums, SBB 11 (1984) 407 ff.
17 Vgl. J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus. 1. Teilband, EKK II/l, (1978) 217.
18 Über die jüngere Forschung bis 1972 informiert J. M. Nützel, Die Verklärungserzählung

im Markusevangelium. Eine redaktionsgeschichtliche Untersuchung (FzB 6), Würzburg 1973,
10ff; vgl. zuletzt C. Breytenbach, a.a.O. 238ff.



372 Ekkehard W. Stegemann

wie das - nicht zufällig von Petrus artikulierte -Christusbekenntnis zeigt
(8,27-30), vor der zweiten Stelle gerade hinter sich gelassen.19 Allein mit
eben diesem Zeitpunkt beginnt ein neues «Jüngerunverständnis», nämlich
das Verkennen der soteriologischen Notwendigkeit des Leidens- und
Todesschicksals Jesu, über das sie nun belehrt werden (vgl. 8,31-33).20 So

aber wird verständlich, warum die drei Jünger nicht nur gewürdigt werden,
die göttliche Herrlichkeit, die Jesus nach seinem Tod durch die Auferstehung

und Erhöhung in den Himmel auszeichnen wird, gleichsam probeweise

vorweg zu Gesicht zu bekommen.21 Vielmehr wird ihnen dabei
eingeschärft, auf Jesus zu hören (V. 7). Und dazu gibt es auch alsbald beim
Abstieg vom Verklärungsberg eine wichtige Gelegenheit (9,9-13). Denn
hier belehrt Jesus die Drei, dass er zu eben diesem himmlischen Zustand,
den sie gerade erlebt haben, über die Auferstehung von den Toten, mithin
allein durch das Tor von Leiden und Tod durchdringen wird. Und an Elia
wird dieser Vorgang des Abstiegs eines Himmlischen zur Erde zur Erfüllung

einer eschatologischen Aufgabe und des «Wiederaufstiegs» zum Himmel

nach erlittenem Martyrium als ein bereits abgeschlossener vorgestellt.
Denn Jesus identifiziert Johannes den Täufer mit Elia, d.h. er erklärt ihn
zum Erfüller der prophetischen Verheissung, wonach der in den Himmel
aufgefahrene Prophet am Ende der Zeiten zur Wiederherstellung Israels
wiederkommen werde (vgl. Mal 3,23). Ebendiese Aufgabe hat aber Johannes

der Täufer wahrgenommen, wie der Evangelist im Prolog (1,2 ff.)
dargestellt hat. Dort hat er übrigens die Identifikation mit dem Elia
redivivus ebenso (mit dem Zitat aus Mal 3,1 bzw. Ex 23,20) vorgenommen.
Wenn nun aber Johannes der Täufer in der Gestalt des Elia als Himmlischer

den Jüngern begegnet, so ist der Elia redivivus offenbar schon wieder
zum Himmel erhöht bzw. der enthauptete Täufer ist bereits vom Tode
erweckt worden. Allein nicht vergessen werden darf, was davor lag und was
Jesus beim Abstieg umschreibt mit den Worten «und sie taten ihm, was sie

19 C. Breytenbach hat jüngst behauptet, dass «Mk 8,27-33 kein Wendepunkt im Verständnis

der Jünger (ist); es wird gezeigt, dass sie immer noch nicht verstehen, wer Jesus ist» (a.a.O.
212 ; Hervorhebung von mir). Doch verkennt er, dass Markus zwischen der Identität oder dem
Wesen Jesu und seinem Weg differenziert.

20 Petrus tritt in der kleinen Szene in Mk 8,32 bfals Versucher («Satan») auf, der Jesus von
dem Sichfügen in den Willen Gottes, zu dem er schon entschlossen ist, abzubringen trachtet.
Deswegen kontrastiert Markus in V. 33 das Trachten nach dem «Göttlichen» und nach dem

«Menschlichen». Vgl. R. Pesch, Das Markusevangelium. II. Teil (HThK 11,2), Freiburg-
Basel-Wien 1977, 54.

21 Mir scheint immer noch einleuchtend, dass Mk 9,2 ff. auch eine Einlösung von Mk 9,1

ist; vgl. dazu nur E. Nardoni, A redactional Interpretation of Mark 9:1, CBQ 43 (1981)
365-384. Anders freilich jüngst wieder C. Breytenbach, a.a.O. 219ff.



Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium 373

wollten» (Y. 13), das Martyrium also des Johannes - Elia redivivus, das ja
ebenfalls vom Evangelisten bereits ausführlich und kompositioneil höchst
dramatisch erzählt worden ist (6,14ff.).22

Es überrascht nun nicht mehr, dass die Drei an der dritten Stelle, an der
sie allein mit Jesus sind (14,32-42), Zeugen seiner Todesangst und seines

Gebetskampfes in Gethsemane werden sollen. Diese Szene wird man kaum
wie die anderen eine Offenbarung nennen können.23 Vielmehr wird Jesus

hier als vorbildlicher Bekenner gezeichnet, der seine - menschlich nur zu
verständliche - Angst vor dem Martyrium und seine Reaktion dagegen im
Gebet überwindet und sich schliesslich der göttlichen Notwendigkeit des

Leidens gehorsam fügt.24
Es ist nicht nur das Versagen angesichts der Aufgabe zu wachendem

Mit-Jesus-Sein, das der Evangelist hier vorstellen will, auch wenn es

natürlich am schlafenden Petrus und an den schlafenden Zebedaiden
besonders sinnfällig wird. Vielmehr deutet 14,38 an, dass sie um ihrer
selbst willen wach bleiben sollen; «denn auch sie sollen erprobt werden».25
Mit ebendieser «Versuchung» dürfte aber genau die Situation der Todesangst

vor dem Martyrium gemeint sein, mit der Jesus sich gerade
auseinandersetzen muss.26 Ganz sicher ist dabei vorausgesetzt, dass diese Situation

nicht mit der Jesu gleichzeitig ist, sondern erst noch kommen wird.
Dass dies aber nicht nur eine zufallig mit Petrus und den Zebedaiden
verbundene allgemeine Paränese ist, sondern am Schicksal dieser drei
Jünger sich bewahrheitet hat, scheint das Evangelium als extratextuelles
Wissen seiner Leser zu implizieren.27 Ja, es wird auch insofern explizit im
Text, als Jesus zumindest den Zebedaiden mit einer deutlich an die
Gethsemane-Szene auch anklingenden Formulierung den Martyriumstod
voraussagt (vgl. 10,38ff. mit 14,36).28 Das aber erklärt sich, wie der ganze
Kontext des Vaticinium zeigt, «am besten aus dem Wissen, dass die beiden
Brüder inzwischen den Martertod gestorben sind».29 Gewiss, es bleibt dies
im Blick auf Johannes bloss wahrscheinlich. Und ebenso hypothetisch,

22 Vgl. dazu nur J. Gnilka, a.a.O. (A. 17) 243 ff. - So erfüllt Johannes der Täufer seine
Vorläuferfunktion auch hinsichtlich des Martyriums (vgl. schon Mk 1,14 f.).

23 »Für Markus ist die Offenbarung in Getsemani eine Art Gegengewicht zur Offenbarung
auf dem Berg oder in Jairi Haus» (J. Gnilka, a.a.O. [A. 11] 259).

24 Vgl. R. Pesch, a.a.O. (A.20) 387 ff.
25 J. Gnilka, a.a.O. (A. 11) 259.
26 Vgl. o.A. 20.
27 Vgl. Chr. Maurer, Das Messiasgeheimnis des Markusevangeliums, NTS 14 (1967/68)

515-526: 525.
28 Vgl. dazu R. Pesch, a.a.O. (A.20) 153ff.; J. Gnilka, a.a.O. (A. 11) 98ff.
29 Gnilka, a.a.O. 102.



374 Ekkehard W. Stegemann

wenn auch mindestens ebenso wahrscheinlich ist die Annahme, dass das

Markusevangelium auch das Wissen um den Märtyrertod des Petrus bei
seinen Lesern voraussetzt. Denn zwar ist davon nicht in gleicher Deutlichkeit

wie vom Tod der Zebedaiden noch einmal im Text die Rede. Allein die
Art, wie der Evangelist den Petrus im Evangelium einerseits zum
exemplarisch unverständigen, leidensscheuen und versagenden Jünger stilisiert,
anderseits aber gerade ihm die führende Rolle zugesteht und eben nicht
zuletzt auch das richtige, wenn auch noch nicht ganz begriffene und
existenziell bewährte Bekenntnis zu Jesus als dem Christus in den Mund
legt, spricht doch für unsere Vermutung. So aber fände die Auswahl von
Petrus, Jakobus und Johannes ihre Erklärung darin, dass sie die den Lesern
bereits als Märtyrer bekannten Jünger Jesu und damit Teilnehmer seines
Geschicks im engeren Sinne geworden sind.

Ekkehard W. Stegemann, Basel


	Zur Rolle von Petrus, Jakobus und Johannes im Markusevangelium

