Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 4

Artikel: Festpredigt Uber Gen 32, 23-32 gehalten am 11. Mai 1986 im Munster
zu Basel

Autor: Jungel, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

352

Festpredigt iiber Gen 32, 23-32

gehalten am 11. Mai 1986 im Miinster zu Basel

von Eberhard Jiingel

Und Jakob stand auf in der Nacht und nahm seine beiden Frauen und
die beiden Mdgde und seine elf Kinder und zog an die Furt des Jabbok. Und
er nahm sie, fiihrte sie iiber den Fluss, und brachte alles hiniiber, was sein
war. Und blieb allein.

Da rang ein Mann mit ihm, bis die Morgenrdite anbrach. Und als er sah,
dass er ihn nicht tiberwdltigen konnte, schlug er ihn auf das Gelenk seiner
Hiifte. Und das Gelenk der Hiifte Jakobs verrenkte sich, als er mit ihm rang.
Und jener sprach: Lass mich gehen, denn die Morgenréte bricht an. Aber
Jakob antwortete: Ich lasse Dich nicht, Du segnest mich denn. Er sprach: wie
heissest Du? Er antwortete: Jakob. Er sprach: Du sollst nicht mehr Jakob
heissen, sondern Israel; denn Du hast mit Gott und mit Menschen gekdmpft
und hast gewonnen. Da fragte Jakob ihn und sprach: Sage doch, wie heisst
Du? Er aber sprach: warum fragst Du, wie ich heisse? Und er segnete ihn
daselbst.

Und Jakob nannte die Stdtte Pniel; denn, er sprach, ich habe Gott gesehen
von Angesicht zu Angesicht, und meine Seele wurde gesund. Und als er an
Pniel voriiberkam, ging ihm die Sonne auf. Und er hinkte an seiner Hiif-
te.

Liebe Gemeinde!

Es muss ein unerhorter Sonnenaufgang gewesen sein — nach allem, was
vorausgegangen war in jener langen, dunklen Nacht am Ufer des Jabbok.
Als die Schrecken einer dimonischen Nacht zu weichen beginnen, als der
Bann des Entsetzens sich zu 16sen beginnt, erkennt ein Mensch, dass Gott
1m Spiele war, dass tief verborgen unter dunklen Méchten Gott selbst am
Werke war. Bei der ersten Morgenrdte entdeckt ein Mensch, dass er im
Dunkel der Nacht mit Gott gerungen hat. Nicht nur mit seinen eigenen
Problemen, nicht nur mit den Schatten seiner Vergangenheit, nicht nur mit
seiner Angst vor der Zukunft! Mit all dem hat Jakob wohl auch gerungen.
Vielmehr: von all dem war er nur zu sehr angefochten.

Es sind zunichst immer unsere eigenen Sorgen und Angste, die unser
Leben verfinstern. Und nur zu oft sind es selbsterzeugte, jaselbstver-
schuldete Angste und Sorgen, die uns iiberfallen — so wie gerade eben die



E. Jiingel, Festpredigt iiber Gen 32, 23-32 353

atomare Wolke aus Tschernobyl iiber uns hergefallen ist. Sage niemand,
dass ein hoherer Sinn oder gar ein Gott darin verborgen ist! Gestehen wir
uns vielmehr ein, dass mit dieser Wolke unser menschliches Versagen,
nicht nur technisches, sondern eben auch politisches Versagen, dass da mit
den bdsen Strahlen unser menschlicher Hochmut und unsere menschliche
Dummbheit gemeinsam iiber uns hergefallen sind. Nein, solange das
Schreckliche iiber uns herféllt und unser Leben zu verfinstern oder gar zu
zerstoren droht, ist es nicht Zeit, nach irgendeinem hoheren oder tieferen
Sinn zu suchen. Solange das Schreckliche unser Leben bedroht und ver-
finstert, ist es Zeit sich zur Wehr zu setzen — so wie Jakob in jener Nacht am
Jabbok sich zur Wehr gesetzt und mit der dunklen Macht, die ihn tiberfiel,
gerungen hat.

Es muss schon hell werden, liebe Gemeinde, damit wir wie Jakob
erkennen konnen, dass Gott es war, der uns in all unseren Angsten,
Zweifeln und Sorgen beriihrt und angefochten hat.

Die Geschichte von Jakobs Kampf am Jabbok ist eine Geschichte fiir
Angefochtene. Sie ist auf ihre Weise eine alttestamentliche Seligpreisung.
Denn sie preist einen Menschen selig, der verfolgt wird: nicht um seiner
Gerechtigkeit, sondern um seiner Ungerechtigkeit willen. Unsere Ge-
schichte preist einen Menschen selig, der von dunklen Michten nicht
wundersam geborgen, sondern iiberfallen und entsetzlich zugerichtet wird.
Und der, — obwohl schon fast gelahmt, nicht locker ldsst — bis er Gottes
Gesicht, bis er hinter all den dunklen Michten das wahre Gesicht des
wahren Gottes erkennen darf. Unsere Geschichte preist alle diejenigen
selig, die «in hochsten Noten sein und wissen nicht mehr aus noch einy»:
von den Nichsten allein gelassen, von allen guten Geistern verlassen und
statt dessen von ausgesprochen bosen Geistern iiberfallen und gequilt —
und die doch auch in der dunkelsten Gottesfinsternis gerade auf den
hoffen, der ihnen jetzt so schrecklich verborgen ist.

Wer solche Finsternis nicht kennt, liebe Gemeinde, wer die Anfechtung
nicht kennt, der mag es sich jetzt bequem machen. Fiir ihn ist diese
alttestamentliche Seligpreisung nicht geschrieben. Aber er denke daran,
dass vielleicht schon unmittelbar neben ihm ein Bruder oder eine Schwe-
ster sitzt, die das Entsetzliche kennen lernen mussten. Und die nur zu
sehnsiichtig drauf warten, dass auch ihnen noch einmal die Sonne aufgeht.
Man kann solchen Menschen wenig helfen. Aber man kann ihnen die
Geschichte von Jakob am Jabbok erzihlen.

Der erkannte, als es hell zu werden begann, dass auch in der schreck-
lichsten Finsternis ein Gott verborgen sein kann: und dass dieser Gott mit
sich reden ldsst — mit sich reden lidsst wie ein Mensch.



354 E. Jiingel, Festpredigt iiber Gen 32, 23-32

Die Stunde vor Sonnenaufgang, das war wohl nicht nur damals am
Jabbok die Stunde der Gotteserkenntnis, die Stunde der Theologie sozu-
sagen: derjenigen Theologie, die nicht Sache irgendwelcher Fachgelehr-
ten ist, die noch vor Sonnenaufgang, gut ausgeschlafen, an den Schreibtisch
eilen. Das hat auch seinen Wert, und zwar keinen geringen! Doch was sich
damals am Ende jener Nacht am Jabbok ereignete, das war eine Art von
Theologie, wie sie jedem angefochtenen Menschen, aber wohl auch nur
einem angefochtenen Menschen maéglich ist.

Es ist die Stunde des Anfangs. Noch wirft die Nacht ihre Schatten. Noch
ist der Morgen im Zwielicht. Gotteserkenntnis, Theologie, auch die der
grossen Meister des Faches, beginnt immer im Zwielicht. Aber es ist nicht
jenes Zwielicht einbrechender Abendddmmerung, bei dem die Eule der
Minerva ihren Flug beginnt. Auch in diesem Zwielicht stellt sich Erkennt-
nis ein, beginnt, was man frither einmal philosophische Erkenntnis genannt
hat. Die malt ihr Grau in Grau bekanntlich, wenn eine Welt alt geworden
ist. Und mit Grau in Grau — sagt Hegel — 1dsst sich die Welt nicht verjiingen.
Das Zwielicht hingegen, in dem wahre Gotteserkenntnis ihren Sitz im
Leben hat, ist das Zwielicht des beginnenden Morgens. Es hat die Nacht
hinter sich: es geht dem Tag entgegen. Und was fiir einem Tag — nach
solcher Nacht!

Als dem Mann Jakob an jenem Morgen die Sonne aufging, da brach sie
nicht nur durch triibe Flussnebel hindurch, sondern da durchbrach sie
Nebel von ganz anderer Art noch: driickende, niederdriickende Nebel, die
sehr viel unheimlicher noch als die undurchdringlichsten Nebelschwaden
einer Flusslandschaft iiber uns herfallen konnen — so undurchdringlich, so
grau in grau, so triibe, dass alle Hoffnung schwindet.

Wer dergleichen einmal oder gar 6fter erlebt hat, der weiss, wie wenig
man selber dagegen machen kann. Wo anderen «alles klar» ist, ist ihm alles
tritbe. Hilflos und machtlos wie selten sind wir, wenn uns dergleichen
unheimliche Nebel iiberfallen und niederdriicken. Aufhellung, hilfreiche
Aufkldarung, rettendes Licht kann da nur von anderer Seite kommen:
von driiben, von jenseits des Nebels, von der Quelle des Lichts. Das freilich
ist dann ein unvergleichlicher Sonnenaufgang. Wer ihn erlebt, dem geht
mit der Sonne das Licht des Lebens auf.

Noch aber sind wir mit Jakob, dem Bruder Esaus, im Dunkel der Nacht
allein. Noch beginnt sie erst, diese uralte und doch niemals veraltende
Geschichte. Und sie beginnt als eine ausgesprochene Nacht- und Nebelge-
schichte, ganz dazu angetan, nicht nur Kinder das Fiirchten zu lehren. Das
Dunkel der Nacht bedeckt nicht nur die Landschaft, sondern auch die
Personen der Handlung und die Handlung selbst. Ja, aus der Geschichte



E. Jiingel, Festpredigt iiber Gen 32, 23-32 355

mag entsetzliches Dunkel wohl auch auf uns zukommen, wenn wir wie
Jakob einmal in aller Ehrlichkeit mit uns alleine sind. Haben wir noch den
Mut zu solcher Einsamkeit, in der wir auf keine fremden Stimmen héren, in
der wir weder anderen noch uns selbst etwas vormachen? Haben wir noch
den Mut zu solcher Einsamkeit, in der wir Zeit fiir nichts haben, fiir nichts
als die Stimme des eigenen Gewissens?

Und blieb allein. «Wie ein steinener Block, ... an dem man nicht
vorbeikommt», liegt dieser lapidare Satz am Anfang jener dunklen
Geschichte, bemerkt ein gelehrter Ausleger. Frauen, Migde, Kinder und
Besitz sind an das andere Ufer hiniibergebracht. Jakob hilt inne. Vor vielen
Jahren war er in umgekehrter Richtung ausgezogen, hiniiber in das Ost-
jordanland, in die Fremde — mit nichts als einem Stab in der Hand. Und
nun ist er, einem Befehl seines Gottes folgend, im Begriffe heimzukehren.
Und wie er heimkehrt! Aus dem armen Mann ist ein reicher geworden.
Jetzt hat er Frauen — mehr als eine! —, Migde, Knechte, Kinder und jede
Menge Vieh. Ein sichtbar gesegneter, ein gliicklicher Mensch — sollte man
meinen.

Und in der Tat: gesegnet war der Mann. Doch auf welch’ zweifelhafte
Weise! Er hatte selber gehorig nachgeholfen. Die Geschichte von Jakob und
Esau ist bekannt. Es war ein erschlichener Segen, mit dem sich Jakob
von seinem sterbenden Vater hatte segnen lassen. Es war ein erschliche-
ner Segen, um den er Esau, den Erstgeborenen betrogen hatte, erneut
betrogen hatte, nachdem er ihm bereits sein Erstgeburtsrecht fiir ein
Linsengericht abgehandelt hatte. Jakob hatte sich mit viel List am Recht
seines Bruders und am Heiligen vergriffen, als er sich jenen Segen erschlich,
der ihn dann nur allzu sichtbar begleitete. Aber eben, mit diesem nur allzu
sichtbaren Segen wandert unsichtbar mit: die Schuld. Sie ist es, die ithn
inmitten seiner Familie und inmitten seines Besitzes einsam macht. Wohin
der Mann mit seinen Reichtiimern auch kommt, diese dunkle Vergangen-
heit begleitet ihn. Sie ist wie ein gespenstischer Schatten immer dabei. Mit
Gott im Unreinen, mit dem Bruder entzweit — das ist die finstere Schat-
tenseite jener so sichtbar gesegneten Existenz des Mannes am Jabbok.

Religion, liebe Gemeinde, hat wohl immer auch solche finsteren Seiten.
Religion ist wohl immer auch der Versuch, sich auf Kosten anderer segnen
und gliicklich machen zu lassen. Wieviel erschlichener Segen begleitet auch
die christlichen Kirchen — in threm Verhiltnis zueinander, in ithrem Ver-
hiltnis zu Israel, in ihrem Verhiltnis zu den Heiden und zu den Atheisten
aller Zeiten! Erschlichener Segen — er ist, iiber die Jakobsgeschichte hinaus,
ein krasses Symbol dafiir, wie egoistisch unsere religiosen Bediirfnisse sein
konnen, wie menschenfeindlich unsere Frommigkeit und wie gottlos unser



356 E. Jiingel, Festpredigt iiber Gen 32, 23-32

Verkehr mit Gott sein kann. Jakobs erschlichener Segen — er ist ein krasses
Beispiel dafiir, dass der religiose Mensch seinen Bruder im Namen Gottes
betriigen und dabei Gott selbst missbrauchen, schrecklich missbrauchen
und entstellen kann.

Kein Wunder, dass es dann Stunden gibt, in denen wir Gott erfahren, als
wire er unser Feind. Irgendwann holt die dunkle Vergangenheit, die wir
hinter uns zu haben meinen, die Gegenwart ein. Irgendwann bricht die
finstere Seite der Frommigkeit durch. Der Anlass mag harmlos sein — so
harmlos, wie der Ubergang von einem Flussufer zum anderen, der plotzlich
deutlich macht, dass sich nicht alles so gliicklich hiniiberbringen ldsst zu
anderen, zu neuen Ufern wie in jener Nacht die Familie und der Besitz des
aufso zweifelhafte Art gesegneten Jakob. Unbereinigte Vergangenheit ldsst
sich nicht unbegrenzt in Zukunft iibersetzen, als wire nichts geschehen.

Irgendwann iiberfallen uns jene Nebel, in denen die Zukunft triitbe wird
und in denen der Hauch von Ewigkeit, den wir in jeder neuen Zukunft zu
spiiren meinen, uns kalt und abweisend entgegenschligt. Irgendwann spii-
ren wir’s: «nach driiben ist die Aussicht uns verrannt». Und statt dessen
iiberfdllt es uns hier, mitten im Diesseits, stumm und dunkel und entsetz-
lich: Da rang ein Mann mit ihm.

Jakob, allein mit sich und seiner Geschichte, wird bei Nacht und Nebel
gestellt. Von wem - das bleibt dunkel. Das Schreckliche, das ihn da
iberfdllt, redet nicht. Es bleibt stumm. Und ist gerade in seinem penetran-
ten Schweigen entsetzlich. Jakob weiss nicht, wer oder was da iiber ihn
gekommen ist. War es die Angst des eigenen Gewissens, mit der er da
stundenlang ringen musste wie mit einem Mann: ferror conscientiae — der
moralische Terror des Gewissens? War es ein Flussdimon, der ihm den
Ubergang zum anderen Ufer verwehren will: terror numinis — der religiose
Terror des Damonischen? War es ein Mann von Fleisch und Blut, war’s
einer von den Leuten Esaus, der dem ungeliebten Bruder die Heimkehr
unmaoglich, fiir immer unmaoglich machen soll: terror hominis — der gemei-
ne Terror, mit dem der Mensch den Menschenbruder uiberféllt?

Der Erzahler ldsst das zunédchst aus gutem Grund im Dunkeln. Er weiss,
dass zu unserem Leben auch das gehort, was nicht in der lichten Tagwelt
zuhause ist und fiir das wir keinen treffenden Namen haben. Von Erin-
nyen sprachen die Alten, vom steinernen Gast oder auch vom Fluch
der bésen Tat, dass sie fortzeugend Boses muss gebdren. Man spiirt, dass
es da ist und kann’s doch nicht sehen, nicht beim Namen nennen, nicht
identifizieren. « Wir werden», schreibt Nietzsche, «am schlimmsten von
unsichtbaren Handen gebogen und gequélt». Und er denkt dabei durchaus
auch an die verbiegende und quilende Macht der Religion. War es ein



E. Jiingel, Festpredigt iiber Gen 32, 23-32 357

gemeiner, ein moralischer, ein religidser, ein metaphysischer Uberfall gar —
damals am Jabbok? Jakob weiss es nicht. Er weiss nur, dass er sich wehren
muss. Er schldgt zuriick.

Er schlédgt zuriick — wie es unsere Art ist. Und nun wolle es bitte niemand
missverstehen, liebe Gemeinde, wenn ich fiir diesen einen, aber auch
wirklich nur fiir diesen einen unvergleichlichen Fall zu sagen wage: Gott sei
Dank! Gott sei Dank schldgt er zuriick. Gott sei Dank hat er den Mut und
die Kraft, mit blossen Fausten auf das Unheimliche einzuschlagen. Wohl
dem, der sich in einem solchen Fall zu wehren vermag! Denn was uns aus
dem Dunkel heraus iiberfillt, lihmt nur zu leicht jede Lebens- und Wider-
standskraft. Und wenn das, was auf so unheimliche Weise iiber uns kommt,
auch noch mit der anklagenden Stimme des eigenen Gewissens im Bunde
ist, wenn das Unheimliche, den Erinnyen gleich, uns auch noch mit dem
Anspruch uiberfillt, gegen unsim Recht zu sein, wenn Religion und Moral
mit ithrem Terror sich gegen uns verbiinden, wenn alles Selbstvertrauen
gebrochen werden soll, dann packt wohl auch den religiés und metaphy-
sisch Ahnungslosen blankes Entsetzen. Wie schnell erstarrt man da!

Wohl dem, der sich dann noch wehren kann! Wohl dem, der statt fiir
immer zu erstarren, mit seinem Schicksal zu ringen vermag — wie Jakob am
Ufer des Jabbok.

Ist es das, liebe Gemeinde, was diese dunkle Nacht- und Nebelgeschich-
te uns lehren will: «Allen Gewalten zum Trutz sich erhalten, nimmer sich
beugen, kriftig sich zeigen, rufet die Arme der Gotter herbei»? Ist es
das?

Aufden ersten Blick sieht es so aus. Jakob ringt immerhin mit Erfolg um
sein Leben. Die dunkle Macht, mit der er stumm und verbissen ringt,
scheint seiner nicht Herr werden zu konnen. Selbst mit ausgerenkter Hiifte
kimpft er weiter, wehrt er sich gegen den dunklen Feind, so gut er kann bis
sich dieser, als der Morgen naht, stumm und unerkannt davon machen will.
Was aus dem Dunkel kommt, scheut das Licht. Was aus dem Dunkel
kommt, will auch ins Dunkel zuriick.

Doch genau das weiss Jakob zu verhindern. Er hilt, als wollte er nach
soviel peinigendem Dunkel endlich Gewissheit haben, den Unbekannten
fest. Vielmehr: er hilt sich an ihm fest: «So klammert sich der Schiffer
endlich noch am Felsen fest, an dem er scheitern sollte»? Oh nein, liebe
Gemeinde, hier geschieht mehr, hier geschieht etwas ganz anderes noch.
Denn Jakob bringt die unheimliche Macht zum Reden. Indem er es nicht
mehr los ldsst, indem er sich an ihm festhélt, bringt er das Fremde und ganz
Andere dazu, mit ihm zu reden — so wie ein Mensch mit einem Menschen
spricht. Doch was heisst da: Jakob bringt das ganze Andere zum reden!



358 E. Jiingel, Festpredigt iiber Gen 32, 23-32

Gottist esja, der das Wort nimmt! Gott ist es ja, der von sich aus zu reden
beginnt! Und damit sind wir am Wendepunkt dieser bisher so dunklen
Geschichte. Sie erhellt sich. Die Nebel fangen an zu weichen. Die Personen
der Handlung bleiben einander nicht linger verborgen. Man entdeckt sich,
von Angesicht zu Angesicht.

Nicht wahr, das ist schon unter uns ein grosses Ereignis, liebe Gemeinde,
wenn zwel Menschen einander entdecken, so entdecken, dass man sagen
kann: sie haben sich erkannt von Angesicht zu Angesicht. In der Regel
entdecken wir uns so ja gerade nicht. Wir sehen uns zwar. Doch was sieht
man da schon! In der Regel - so erkldrte vor einigen Tagen eine der grossen
Photographinnen Europas, eine Frau also, die sich auf Gesichter versteht —
in der Regel tragen wir Masken. Wir «setzen ein Gesicht auf» — wie eine
Maske. Und je mehr ein Mensch davon hat, je hdufiger er sein Gesicht
wechseln kann, desto sicherer fiihlt er sich. Offensichtlich brauchen wir
solche aufgesetzten Gesichter, um iiberleben zu kénnen in einer Gesell-
schaft, in der man eine Rolle spielen muss und in der jeder, der keine Rolle
mehr spielt, Angst haben muss, sein Gesicht zu verlieren.

Jene Photographin erzidhlte dann noch, wie sie Staatsminner und
Kiinstler dennoch dazu gebracht hat, ihr natiirliches, ihr wahres Gesicht zu
zeigen. Man muss, so sagte sie, mit ihnen reden. Man muss mit ihnen
sprechen, dass sie Vertrauen gewinnen. Dann werden sie so, wie sie sind.
Unser wahres Gesicht zeigen wir offensichtlich erst, wenn wir Vertrauen
haben. Vielmehr: dann zeigt es sich ganz von selbst. Wenn wir einander
vertrauen kdnnen, wenn wir uns einander anvertrauen — dann zeigen wir
uns, wie wir sind: Von Angesicht zu Angesicht. Dann offenbart sich der
Mensch dem Menschen. Dann kann man einander in die Augen blicken.
Und wo das geschieht, da ist schon viel, da ist sehr viel gewonnen.

So etwa muss es wohl auch Jakob in seinem Kampf mit dem Unbekann-
ten gegangen sein. Als aus dem stummen verbissenen Ringen am Jabbok
ein Gesprich zu werden beginnt, da hat Jakob schon so gut wie gewonnen.
Ja, liebe Gemeinde, es gibt Worte, die sind wie Morgenrote und Sonnen-
aufgang. Als Jakob und der Andere miteinander zu reden begannen, da
kiindete sich die Morgenrote an. Nun ist das Licht des Tages im Steigen und
die Finsternis im Sinken begriffen. Nun muss man nicht mehr mit blossen
Fausten aufeinander einschlagen. Nun werden Worte gewechselt, erhellen-
de Worte, die Vertrauen erzeugen. Die Masken fallen.

Und siehe: Jakob, der an Gott und seinem Bruder schuldig gewordene
Mensch, entdeckt genau eben da, wo er aus gutem Grund einen iibermich-
tigen Feind zu flirchten hat, einen Gott, der zu segnen, der selbst den
schuldigen Menschen zu segnen vermag. Da wurde seine Seele gesund.



E. Jiingel, Festpredigt iiber Gen 32, 23-32 359

Das also ist es, was uns an dieser alten Geschichte aufgehen kann:
Solange wir noch eines Wortes wert sind, solange hat das Leben noch eine
Chance.

Solange Menschen noch miteinander reden, muss der Terror schweigen.
Natiirlich kann man Menschen auch mit Worten terrorisieren. Und wie!
Aber solche Worte zerstoren zugleich den Sinn menschlichen Redens. Sie
sagen aus, dass man sich nichts mehr zu sagen hat. Redend prézisieren sie
nur das todliche Schweigen.

«Kommt, reden wir zusammen! Wer redet, ist nicht tot!» Die Auffor-
derung des Dichters gilt dem Wortwechsel von Mensch zu Mensch. Doch
ich sage Euch: sie gilt erst recht fiir unser Verhiltnis zu Gott.

Solange uns Gott noch eines Wortes wert ist, vor allem aber: solange wir
ihm, Gott, noch eines Wortes wert sind, ist unser Leben in guten, ist es in
den besten Hianden. Das ist in Wahrheit ein gesegneter Mensch, der sich
von Gott anreden ldsst, der mit Gott zu reden wagt — so wie Jakob am
Jabbok. Das ist ein reicher Mensch, das ist in seiner ganzen geistlichen
Verwahrlosung und in seiner ganzen moralischen Armut ein unendlich
reicher Mensch, der so wie Jakob sich an Gott zu klammern wagt: Ich
lasse Dich nicht, Du segnest mich denn.

Ein verwegenes Wort, gewiss: von religidser Unverschimtheit kaum zu
unterscheiden. Ein demiitiges Wort frommer Bescheidenheit, mag man
einwenden, wire wohl eher am Platze. Doch glaubt es mir, liebe Briider und
Schwestern: die verwegenen — und seil es denn: unverschimten — Worte
sind Gott lieber. Sie bewegen etwas, nicht nur auf Erden, sondern auch im
Himmel.

Anders als durch Verwegenheit war Glaube an Gott noch nie zu begriin-
den. Und gibt es eine grossere Verwegenheit, als inmitten all der religiosen
und moralischen Finsternis dieser Welt, in der wir Gott als unseren Feind
am Werke wihnen, mit demselben Gott zu reden wie mit einem Vater und
Freund, von dem man etwas erwarten, von dem man Gutes erwarten kann:
Ich lasse Dich nicht, Du segnest mich denn!

Jakobwurde gesegnet. Am Ende unserer Geschichte ist er, der sich einst
den Segen seines irdischen Vaters auf so zweifelhafte Weise erschlichen
hatte, erneut, vielmehr wirklich gesegnet. Denn nun ist er von seinem
himmlischen Vater gesegnet. Man sieht nicht viel davon. Man sieht nur,
dass Jakob hinkt. Aber der hinkende Jakob ist nun wirklich gesegnet. Er
war es wohl bereits in dem Moment, als der zunichst so stumme Gott ihn
beim Namen rief, bei seinem neuen Namen rief und ihm damit eine neue
Identitdt zusprach: Du sollst nicht mehr Jakob heissen, sondern
Israel, denn Du hast mit Gott und mit Menschen gekdmpft und



360 E. Jiingel, Festpredigt iiber Gen 32, 23-32

hast gewonnen. Ein neuer Name! Eine neue Identitidt! Ein erwdhlter
Mensch, Erzvater eines erwihlten Volkes! Darin wird Gottes Handschrift
offenbar.

Gewiss, Israel, der Gesegnete, wird hinkend seines Weges ziehen. Und
eben damit sich selbst und alle Welt daran erinnern, dass er einst Jakob
war, der mit seinem Bruder und mit Gott Verfeindete. Israel wird hinkend
seine Wege gehen und eben damit sich selbst und alle Welt daran erinnern,
dass der Segen Gottes einen Fluch iiberwinden musste.

Doch wer so wie Israel in den Morgen hineinhinkt, liebe Gemeinde, der
hat den Fluch hinter sich, der ist dem Fluch der bosen Tat, dass sie
fortzeugend Boses muss gebdren, endgiiltig entronnen. Er geht zwar hin-
kend, aber frei davon. Er hat Zukunft. Ja, wer so wie Israel in den Morgen
hineinhinkt, dem geht die Sonne auf. Und ihm entsteht aus triiben,
undurchdringlichen Nebeln eine verjiingte Welt: taufrisch, so frisch, dass
man die klaren Profile und leuchtenden Farben des Schopfungsmorgens zu
erkennen meint.

Und wir beginnen zu ahnen, dass es einen Sonnenaufgang gibt, dem
keine Finsternis mehr folgt. Amen.

Lasset uns beten:

Allmiéchtiger Gott, lieber himmlischer Vater! Dein heiliger Geist macht
uns Mut, Dich anzurufen: um Dich zu loben, wenn Du uns froh und
dankbar machst; um nach Dir zu schreien, wenn uns elend und erbarmlich
ist; und wenn andere Menschen in Not sind, um fiir sie zu bitten. Wir bitten
Dich fiir alle Hungernden; fiir alle Verfolgten; fiir alle Unterdriickten und
ihrer Freiheit Beraubten; fiir alle, die Schuld auf'sich geladen haben; fiir die
Kranken und Sterbenden; Wir bitten Dich fiir unsere und unserer Kinder
Zukunft: um Gesundheit der Luft, Fruchtbarkeit der Erde und friedliche
Zeiten. Vor allem aber gib uns allezeit die Kraft, Dir zu vertrauen und auch
dann mit Dir zu reden, wenn Du uns auf unheimliche und schreckliche
Weise verborgen bist. Wir lassen Dich nicht, Du segnest uns denn. Herr,
erbarme Dich unser! Christe, erbarme Dich unser! Herr, erbarme Dich
unser! Amen.



	Festpredigt über Gen 32, 23-32 gehalten am 11. Mai 1986 im Münster zu Basel

