
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 4

Artikel: Karl Barths ökumenische Solidarität : am Beispiel Osteuropa

Autor: Mili Lochman, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


332

Karl Barths ökumenische Solidarität:
Am Beispiel Osteuropa

von Jan Milic Lochman

Karl Barth war ein Basler Theologe. In dieser Stadt wurde er geboren,
hier ist er gestorben. Der grösste Teil seines Lebenswerkes entstand in
Verbindung mit der Basler Universität. In geistiger Überlieferung und in
der Atmosphäre der Stadt war er zuhause, auch wenn sich sein Verhältnis
zu manchen konkreten Erscheinungen des «Basler Geistes» oft recht
spannungsreich gestaltete. Doch bei dieser unmissverständlichen Verwurzelung

in seiner Stadt dachte und lebte Barth in keinem Sinne provinziell,
sondern (darin übrigens den besten Basler Traditionen entsprechend) in
wahrhaft ökumenischer Solidarität. Jahrzehntelang bewährte er sie

kritisch und hilfsbereit gegenüber dem «in seiner dämonisch-angelischen
Verworrenheit so einzigartig interessanten und liebenswürdigen Deutschland».1

Sie galt nicht weniger anderen europäischen Ländern, besonders
intensiv in der Zeit deren deutschen Okkupation.2 Eine «Wahlverwandtschaft»

spürte er im Verhältnis zu Briten.3 Mit Begeisterung absolvierte
er, wenn auch erst nach seiner Emeritierung, eine anspruchsvolle
Vortragsreise in den Vereinigten Staaten.4 Und vor allem in der Nachriegszeit
zeigte er waches Verständnis für junge Kirchen und neue Nationen in der
«Dritten Welt».

Exemplarisch kommt Barth's ökumenische Solidarität in seinem
Verhältnis zu osteuropäischen Kirchen zum Ausdruck. Diesem ökumenischen

Bereich galt jahrzehntelang seine passionierte Anteilnahme. Nicht
nur deshalb, weil in den reformieren Minderheitskirchen Osteuropas die
Theologie Barths bis in die Gemeinden hinein zur prägenden Auswirkung
gelangte und sein Wort und Rat besonders erwartet und erwünscht wurde;
vielmehr deswegen, weil Christen dort in der Nachkriegszeit inmitten des

radikalen gesellschaftlichen Umbruchs mit besonders bedrängenden
Herausforderungen und Anfechtungen konfrontiert wurden. Wie soll eine

1 Zitiert bei E. Busch, Karl Barth's Lebenslauf, 1975, 415.
2 Vgl. vor allem die Sammlung «Eine Schweizer Stimme», Zürich 1945, mit einer Reihe

von ermutigenden Botschaften an Mitchristen in Frankreich, Holland, Norwegen.
3 »Wäre ich kein Schweizer, so möchte ich am Liebsten ein Brite sein.» (zitiert bei E. Busch

a.a.O. 300).
4 Vgl. dazu E. Busch a.a.O. 473ff.



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 333

«christliche Gemeinde im Wechsel von Staatsordnungen» ihren «schmalen

Weg» finden und gehen?: eine Frage, die für jede verantwortliche
Theologie zum Testfall ihrer Tragfähigkeit werden muss. Barth zögerte
nicht, sich dieser Herausforderung im intensiven, vielseitigen, solidarischen

Dialog mit seinen osteuropäischen Freunden immer wieder zu
stellen. Er bezog sich vor allem auf Theologen und kirchliche Kreise in der
Tschechoslowakei, in Ungarn und in Ostdeutschland.

Die Tschechoslowakei

Karl Barth wurde in der Tschechoslowakei bereits in den frühen zwanziger

Jahren bekannt und zwar vor allem durch Vermittlung des jungen
Systematikers der neubegründeten Hus-Fakultät Josef L. Hromädka.
Dieser einflussreiche Denker entwickelte seine Theologie selbständig in
einer erstaunlichen Parallelität zu Barth: von kulturprotestantischen
Anfängen her bemühte er sich um Wiedergewinnung des zentral biblischen
Fundamentes der Theologie im Versuch, die Majestät des Themas Gott aus
der Umklammerung bürgerlich-humanistischer Ideale zu befreien. Die
erste Reaktion auf Barth war trotzdem eher zurückhaltend: er erschien
Hromädka «zu krampfhaft und negativ».5 Es waren zunächst die
Koryphäen des schweizerischen religiösen Sozialismus, denen sich die jüngeren
tschechischen Theologen verbunden fühlten. Vor allem Leonhard Ragaz
übte einen starken Einfluss aus, besonders nachdem er 1934 und 1936
zweimal hintereinander als Hauptreferent zu wichtigen Konferenzen
christlicher Studentenbewegung eingeladen wurde (wie bereits vor ihm
Fritz Lieb 1928, Eduard Thurneysen 1929 und RudolfLiechtenhahn 1930:
die Wahl der Referenten zeigt die erstaunliche Wahlverwandtschaft
zwischen den Schweizer - den Basler! - und Prager Theologen).

Vor allem Lieb und Thurneysen haben zum besseren Verständnis für
Barth in breiterer Öffentlichkeit beigetragen. Gleichzeitig wuchs unter den
Theologen die direkte Kenntnis der Werke Barths. Manche Vorurteile
wurden dadurch abgebaut. So wurde auf 1935 zur nächsten theologischen
Tagung Karl Barth eingeladen. Der Besuch kam im August 1935 in Mys-
liborice (Mähren) zustanden und wurde - wie Hromädka formulierte -
zum neuen «Glied in der Kette, ja zum Höhepunkt der bemerkenswerten

5 Im Vorwort zu Barths Schrift «Bohoslovecké predpoklady budovänl cirkve, Praha
1936, 7.



334 J. M. Lochman

Dienste, die uns die Nachkommen der schweizerischen Reformation geboten

haben.»6 Barth legte ein umfassendes Referat zum Thema «Theologische

Voraussetzungen kirchlicher Gestaltung»7 vor. Er betonte darin, dass

«die Gestalt der Kirche nicht mehr unbekümmert in ihrem bisherigen
Bestand hingenommen, dass vielmehr an ihr gearbeitet, dass um sie gerungen

und gekämpft wird».8 Solche Arbeit hat, wie alles menschliche Tun,
bestimmte Voraussetzungen - geschichtliche, psychologische und natürlich

theologische. Doch darüber hinaus gilt als das Eine, was da not tut:
«Alle kirchliche Gestaltung... wird genau so viel (oder so wenig) Kraft und
Verheissung haben, als sie begründet und getragen, bestimmt, geleitet und
begrenzt ist durch dieses erste und letzte Bedenken des Geheimnisses der
Gnade und des rechten Gehorsams, als durch das Bedenken, in welchem
wir ganz auf das Wissen um Gott, das Gebet in ihm, den Glauben an ihn
zurückgeworfen sind».9 Dies waren keine überraschenden, sondern nach
den Vorkenntnissen der Teilnehmer von Barth (wie auch von Hromâdka)
durchaus zu erwartenden Akzente. Was jedoch als überraschend und
Vorurteile korrigierend wirkte, war die Tatsache, dass Barth dabei keineswegs

«krampfhaft und negativ», sondern gelassen und positiv argumentierte,

mit weitgehendem Verständnis für die relative Bedeutung auch jener
menschlichen Faktoren der Kirchengestaltung, weil «kirchliche Gestaltung
nicht im duftleeren Raum>, geschieht, sondern immer in bestimmten
Zusammenhängen der politischen, wirtschaftlichen, kulturellen, seelischen
Geschichte... Wir können auch dem Gebot Gottes nicht gehorchen, ohne
dieses Geschehen vor Augen oder im Sinne zu haben.»10

So ist die Beachtung konkret geschichtlicher Situation für Christen
legitim und nötig. Die Geschichte ist ernst zu nehmen, denn Gott ist der
Herr der Geschichte. Doch wenn man aus solcher Feststellung scheinbar
zwingend schliessen möchte, wir bräuchten «vielleicht nur aufmerksam
hineinzusehen in das Gewirr des Geschehens unserer Tage, um in ihm
wenigstens gewisse, entscheidend Richtung gebende Lineamente
wahrzunehmen, in denen uns das uns gegebene und für uns gültige Gebot Gottes
entgegentreten würde»", so würde man sich täuschen und irren. Solch ein
Schluss wäre ein Kurzschluss. Barth widerspricht solcher Versuchung
energisch. Ihr sind die Deutschen Christen auf fatale Weise verfallen. Sie

6 A.a. O. 8.
7 In: Theol. Fragen und Antworten. Gesammelte Vorträge 3. Bd., Zürich 1957, 233-256.
8 Ebda. 232.
9 Ebda. 237.
10 Ebda. 239f.
11 Ebda. 240.



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 335

gefährdet jedoch auch die religiösen Sozialisten. Es gilt klar zu unterscheiden:

Aus geschichtlichen Prozessen ist das Wort Gottes nicht abzuleiten;
doch das Wort Gottes - biblisch verstanden - führt in die Geschichte
hinein.

Der Vortrag Barths und noch mehr intensive Diskussionen, welchen er
sich bereitwillig stellte, hinterliessen einen starken Eindruck. Im Urteil J. L.
Hromädkas: «Der persönliche Kontakt mit Barth zeigte, welche Weite und
Beweglichkeit ihn gerade als konsequenten Theologen auszeichnet... Ein
Theologe, Bekenner und Wissenschafter.»12 Neben Leonhard Ragaz - die
trotz allen Spannungen bestehende Gemeinsamkeit zwischen den beiden
wurde in der Tschechoslowakei stärker empfunden als in der Schweiz13 -
wurde er für kirchliche Öffentlichkeit zum einflussreichsten ausländischen
Theologen, auf welchen man sich in der kommenden kritischen Zeit
dankbar orientierte.

Bald wurde er sogar in breiterer Öffentlichkeit bekannt, nämlich durch
seinen Brief vom 19. September 1938, den er an Josef L. Hromadka
gerichtet hat. Der Anlass war tragisch: die dramatisch verdüsterte politische

Lage um die Tschechoslowakei. Seit Monaten war klar, dass Hitler in
seinem Expansionskurs die tschechoslowakische Demokratie zu zerstören
plante. Die tschechischen Freunde Barths waren - wie der überwiegende
Teil des Volkes - zum Widerstand entschlossen. Aufden Aufruf des letzten
Schweizer Theologen, der sie vor der Krise besuchen konnte, Fritz Lieb,
der sich von ihnen unvergesslich mit dem einzigen Wort verabschiedete:
«Résistez!» gaben sie unisono die Antwort: «Nous résisterons!» Angesichts

des Drucks, dem die Tschechoslowakei dann aber auch seitens ihrer
westlichen Verbündeten ausgesetzt wurde, schrieb Barth folgende
schwerwiegende Worte: «Wenn Sie jetzt dort sicher Tag und Nacht nur noch an
Eines denken können, so dürfen Sie jedenfalls von mir sicher sein, dass ich
in Gedanken ununterbrochen mit Ihnen vor derselben Frage stehe... Mit
der Freiheit Ihres Volkes steht und fällt heute nach menschlichem Ermessen

die von Europa und vielleicht nicht nur von Europa... Ich wage es zu
hoffen, dass die Söhne der alten Hussiten dem überweich gewordenen
Europa zeigen werden, dass es auch heute noch Männer gibt. Jeder
tschechische Soldat, der dann streitet und leidet, wird es auch für uns - und ich
sage es heute ohne Vorbehalt: er wird es auch für die Kirche Jesu Christi

12 Krestanskâ Revue 1936, 17.
13 Vgl. J.M. Lochman, Ragaz und die Tschechoslowakei, in: Neue Wege 1981, 330-334.



336 J. M. Lochman

tun, die in dem Dunstkreis der Hitler und Mussolini nur entweder der
Lächerlichkeit oder der Ausrottung verfallen kann.»14

Man kann sich vorstellen, wie umstritten solche Äusserungen ausserhalb
der Tschechoslowakei werden konnten. «Ein lauter Chor von Protesten
setzte ein: abgesehen von der ganzen deutschen Presse, die aufKommando
einen gleichlautenden Artikel unter verschiedenen Unterschriften (<Theo-
logieprofessor als Kriegshetzen, <Juden - Tschechen - Karl Barth>, <Karl
Barths wahres Gesicht>, usw.) brachten regneten <die besorgten, betrübten
und vor allem entrüsteten Äusserungen auch von sachlich und persönlich
befreundeter Seite nur so auf mich ein>.»15 Sogar die Leitung der
Bekennenden Kirche distanzierte sich in einem «förmlichen Verweisbrief».16

Ganz anders unter den «Söhnen der alten Hussiten». Sie mussten zwar
die Waffen strecken. Aber viele gingen in den Widerstand - und hatten
dafür zu zahlen: gerade unter den Freunden Barths - in der Akademickâ
YMCA - war der Anteil der Opfer im Kampfe gegen die Nazisten besonders

hoch. Für diese und unzählige andere war die Stimme Barths in der
dunklen Stunde inmitten des «überweich gewordenen Europas» die Stimme

der ermutigenden Solidarität: das Wagnis der rückhaltlosen Identifikation

mit den im Unrecht Bedrängten.
Natürlich sind Akte solcher Identifikation in der Geschichte immer

riskant und verwundbar. Dies gilt sicher auch von Barths Brief, vor allem
von den berüchtigten Sätzen über den tschechischen Soldaten. Man kann,
ja man muss die politische Klarsicht Barths in einer verworrenen Zeit
bewundern; es bleibt dennoch der theologische Aspekt: Ist es zulässig,
theologische Aussagen wie die über die Zukunft der Kirche so eindeutig mit
einer bestimmten geschichtlichen Situation zu verbinden? Ist dies zulässig
vor allem im Licht der durch Barth so nachdrücklich vertretenen Erkenntnisse

über die Kurzschlüssigkeit geschichtstheologischer Spekulationen?
Selbst theologische Freunde Barths hatten hier Bedenken. Doch Barth
selbst nahm seine Stellungnahme nie zurück, sondern verteidigte sie auch

gegen viel spätere Angriffe. Und kaum jemand gab auf die durchaus
verständlichen Fragen eine überzeugendere Antwort als der Adressat des

Briefes, J.L. Hromädka. In seiner lesenswerten Antwort auf Barths Brief
schrieb er 1955: «Es gibt Momente und Ereignisse im individuellen Leben
und in der Geschichte, wo man mit einer solchen Eindeutigkeit und

14 In: Eine Schweizer Stimme, Zürich 1945, 58 f.
15 Zitiert bei E. Busch, op. cit. (A. 1) 302.
16 Der Götze wackelt, hg. von Karl Kupisch, Berlin 1961, 150.



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 337

Eindringlichkeit sprechen muss, dass die Formen des Üblichen und die
Grenzen des Korrekten durchbrochen werden müssen. Das was unkorrekt
erscheint, ist eben ein Ausdruck der menschlichen Not, ein Ausdruck
dessen, dass es sich um das Letzte handelt, dass etwas geschieht, was durch
keine ausgeglätteten Formeln und durch keine theoretisch anständigen
Massstäbe bewältigt werden kann. Die ihres Namens würdige Theologie
bewegt sich unablässig am Rande des Erlaubten und Unerlaubten... Wenn
auch Dein Brief vielen Theologen und Kirchenmännern höchst angreifbar
erschien, so haben ihn andere als Bewährung der Echtheit Deiner
theologischen Existenz betrachtet.»17.

Seine ökumenische Solidarität mit tschechoslowakischen Christen hat
Karl Barth nie gekündigt. Aus persönlichen Begegnungen als sein Student
1947/48 kann ich bezeugen, mit welcher Betroffenheit er auf den neuen
Anschlag gegen die tschechoslowakische Demokratie durch die kommunistische

Machtergreifung reagierte, obwohl er dazu keinen neuen «Hromäd-
ka-Brief» konzipierte, weil er es angesichts der diesmal heftigen Reaktion
der westlichen Öffentlichkeit nicht für nötig hielt. Er hatte über die
Entwicklungen keine Illusionen. Trotzdem bejahte er die Entscheidung seiner
tschechischen Studenten, ins Land zurückzukehren: der Dienst der Theologen

soll auch unter den erschwerten Bedingungen weitergehen. Er
verfolgte den «schmalen Weg» seiner Freunde mit nie erlahmender Aufmerksamkeit.

Seine Gesprächspartner waren vor allem Josef L. Hromädka (mit
welchem ihn eine tiefe, wenn auch kritische Freundschaft verband), der
scharfsinnige und umsichtige Neutestamentier Josef B. Soucek (der sich
immer wieder bemühte, Hromädkas Denkweise für Barth zu interpretieren)

und der Schreibende. Der Christlichen Friedenskonferenz gegenüber,
welche Hromädka 1958 begründete und in welcher sich auch manche
westlichen Mitstreiter Barths engagierten (wie Martin Niemöller, H.J.
Iwand, G. Casalis und aus der nächsten Umgebung der Basler Strafanstaltspfarrer

Martin Schwarz) verhielt er sich eher zurückhaltend, deren
Stellungnahmen waren ihm zu einseitig.

Der Vorwurf der Einseitigkeit richtete Barth wiederholt auch an
Hromädka selbst. Bei aller weitgehenden fundamentaltheologischen und auch
kirchenpolitischen Übereinstimmung blieb es ihm schwer verständlich,
«dass Deine Stellungnahmen und, ihnen entsprechend, Deine christlichen
Ermahnungen durchweg bestimmt sind durch eine Geschichtsschau, die
mit der des einen der heute um die Macht ringenden Leviathane in der

17 In: Antwort. Festschrift zum 70. Geburtstag von Karl Barth, Zürich 1956, 3 f.



338 J. M. Lochman

Sache identisch ist, nur dass sie bei Dir in vollem Ernst, aber mir ganz
uneinsichtig, mit dem Verweis auf Jesus Christus und die ganze Heilige
Schrift untermauert wird.»18 Trotz den scharfen Anfragen liess Barth an
seiner bleibenden Solidarität mit Hromädka keinen Zweifel. «Hromâdka
ist mir am kleinen Finger lieber als gewisse andere Zeitgenossen, und denen
möchte ich ihn mit keiner Zeile preisgeben.»19

Die tschechischen Freunde bemühten sich wiederholt, Barth zu einem
theologischen Besuch nach Prag einzuladen, denn auf kein Wort eines

Theologen warteten die tschechischen Theologen so gespannt und
aufnahmebereit wie auf das seine. 1954 hat er bereits zugesagt, doch machte er die
Zusage - mit Hinweis auf seine reduzierte Arbeitskraft und die Not der
Konzentration - zur grossen Enttäuschung der Prager wieder rückgängig.
Das Gespräch mit und um Hromâdka ging aber weiter. Mit intensiver
Sympathie verfolgte Barth den Prozess der Demokratisierung in der
Tschechoslowakei, musste jedoch in seinem letzten Lebensjahr seinen gewaltsamen

Zusammenbruch erleben. Wenn er schon den Tag des Münchner
Abkommens als den «schlimmsten Tag» bezeichnete, der ihm schlaflose
Nächte verursachte und über den er in seinem Kalender den Vermerk
«Katastrophe der europäischen Freiheit»20 schrieb, so war für ihn auch der
21. August 1968 ein europäischer dies ater. Er lag mit einer «ziemlich
grimmigen Sache» im Basler Kantonsspital. Befragt nach seinem Befinden
gab er seinen Besuchern die Antwort: «Mir geht es gut, aber meinen
tschechischen Freunden geht es schlecht.» Kein Zweifel: in Karl Barth
hatten die tschechoslowakischen Christen einen solidarischen «Vater und
Bruder».

18 Briefe 1961-1968, 115.
19 In seinem Nachwort zu: J. L. Hromâdka, Evangelium für Atheisten, 80. - Vgl. auch seine

schönen und zutreffenden Worte an ihn im Geburtstagsbrief vom 6. Juni 1964: «Dein
Lebensweg ist ebenso durch die Originalität, die Tapferkeit und die Freudigkeit, in der du ihn
gewählt und beschritten hast, gekennzeichnet, wie durch die Beweglichkeit und innere
Konsistenz, die in allen Stadien zu beweisen, dir inmitten von so viel ernstlicher und weniger ernst
zu nehmender Anfechtung geschenkt war.» (Briefe 1961-1968, S. 256). - Zum theologisch
zentralen Punkt in der Auseinandersetzung der beiden Freunde vgl. J. M. Lochman, Zur Frage
der «Geschichtstheologie» J. L. Hromâdkas, Evth 25(1965)413-428 ; abgedruckt auch in: Das
radikale Erbe. Versuche theologischer Orientierung in Ost und West, Zürich 1972, 187-204;
H. Ruh, Geschichte und Theologie. Grundlinien der Theologie Hromâdkas, Zürich 1963 ; Josef
Smoli'k, «Die Geschichtsphilosophie» - K. Barth und J.L. Hromâdka. Evth 22 (1969) 341—

348.
20 Der Götze wackelt, (s. A. 16) 151.



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 339

Ungarn

Nicht nur dem tschechoslowakischen, sondern auch dem ungarischen
kirchlichen Geschehen widmete Karl Barth jahrzehntelang seine solidarische

Aufmerksamkeit. Er besuchte das Land zum ersten Mal 1936, nur
einige Wochen nach seiner Reise in die Tschechoslowakei. Die Reise führte
ihn an die theologischen Hochschulen in Debrecen, Sarospatak, Budapest
und Papa und auch die ungarische Fakultät in Klausenburg, Siebenbürgen.
Er hielt hier anspruchsvolle Vorträge, vor allem einen - dem calvinisti-
schen g e n i u s 1 o c i angemessen - über die Prädestination, in welchem er es

im ersten Anlauf unternahm, die Prädestination eindeutig als «Gottes
Gnadenwahl» zu interpretieren, also als befreiende und trostreiche, nicht
als düstere, bedrohliche Lehre.21 Ein anderer Vortrag behandelte das
Thema «Verhältnis von Kirche und Staat». Überall gab es intensive und
ausgedehnte Aussprachen: «Die Zunge tut mir weh vor lauter
Reden».22

Barth war beeindruckt durch die Stärke des ungarischen Calvinismus,
(«eine männliche, eine metallene, eine praktische Sache») auch wenn er auf
direkte Fragen korrigierend vor allem reformierten Konfessionalismus
warnte.23 Auch die Schönheit des Landes, so wie er sie auf seinen Reisen
unter der treuen Begleitung von Professor Béla Vasady erlebte, erfreute ihn.
Weniger begeistert reagierte er aufs kulturpolitische Klima. Er fand manche

seiner Zuhörer «in einem nationalistischen Fieberzustand, neben dem
mir sogar das, was ich eben in Deutschland miterlebt hatte, blass und
jedenfalls künstlich vorkam. Auch die ungarische reformierte Christenheit

schwärmte von der baldigen Wiederherstellung der tausendjährigen
Stephanskrone und überschäumte von gelbem Hass gegen die Tschechen
und Rumänen.»24

Diese Sätze wurden 1948 im Rückblick geschrieben, um den Kontrast
zu den Erfahrungen aus Barths zweiter Reise auszudrücken. Diese zweite

Reise verdient unsere besondere Aufmerksamkeit, weil sie - im
Sammelband «Christliche Gemeinde im Wechsel der Staatsordnungen» reich
dokumentiert - die einzige direkte Erfahrung des Basler Theologen mit

21 K. Barth, Gottes Gnadenwahl. ThEx 47 (1936).
22 Vgl. E. Busch, Karl Barths Lebenslauf (s. A. 1) 291 f.
23 »In einem ernsthaften christlichen Verständnis des Begriffs gibt es keinen Calvinismus.

Calvin selbst wollte nichts anderes sein als Ausleger der heiligen Schrift und Lehrer der

Kirche.» (Gottes Gnadenwahl, 33).
24 Christi. Gemeinde im Wechsel der Staatsordnungen, 56.



340 J. M. Lochman

Osteuropa in seiner realsozialistischen Epoche wiedergibt. Wieder wurde
Barth sehr gastfreundlich aufgenommen, nicht nur von kirchlichen,
sondern auch politischen Repräsentanten bis zum Staatspräsidenten Zoltan
Tildy. Seine Eindrücke von der entstehenden ungarischen Volksdemokratie

(und zum Teil auch von der Kirche) waren gemischt. Positiv würdigte
er, dass das oben aus der Vorkriegszeit monierte Verhalten, «der nationale
Stolz, der nationale Hass, die nationalen Aspirationen»25 weitgehend
überwunden wurde. Doch waren neuen Gefährdungen, diesmal eher von
aussen, durch den Druck des totalitären Regimes, spürbar. Als Barth an
einer Jugendversammlung in Sarospatak einen Vortrag über «Die heutige
Jugend, ihr Erbe und ihre Verantwortung» hielt, erhielt er mit dem Kant-
Zitat «Habe den Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!» einen

«ganz unprogrammässigen, aber sehr deutlichen Beifallssturm»26 - eine
klare Absage der Jungen an die ideologischen Indoktrinierungsversuche
des Staates. In seiner Rede plädierte Barth mit offensichtlichem Erfolg für
kritische Treue dem europäischen Erbe, wie es etwa durch die Musik
Mozarts, die Dichtung Goethes, aber auch durch einen «auf den frei
gebildeten und frei sich aussprechenden Volkswillen begründeten föderativen

Rechtsstaat wie die schweizerische Eidgenossenschaft»27 repräsentiert

wird. Vor allem rief er die jungen Zuhörer zum Ringen um eine

gefüllte - also nicht bloss leere und negative, sondern im Geiste des

Evangeliums positive Freiheit auf.
Um diese im Evangelium begründete Freiheit ging es auch in dem

ausführlichsten und aktuellsten Vortrag, den Barth in Sarospatak und in
Budapest zum Thema hielt: «Die christliche Gemeinde im Wechsel der
Staatsordnungen». Seine These lautete: «Die christliche Gemeinde ist dem
Wechsel der Staatsordnungen gegenüber darin unabhängig, dass sie - im
Worte Gottes begründet und mit ihm allein verpflichtet - in keiner alten
oder neuen Staatsordnung mehr als einen unvollkommenen, bedrohten
und befristeten menschlichen Versuch sehen kann, dem zu Lieb oder zu
Leid sie sich an ihrem eigenen Auftrag nicht irre machen lassen darf.»28 Sie

gefährdet diese Freiheit, wo sie sich entweder auf die alte Ordnung festlegt
und die neue Ordnung von vornherein ablehnt, oder aber dort, wo sie sich
ohne die Geister zu prüfen der neuen Situation anpasst und ihr
gleichschaltet; allerdings auch dort, wo sie den revolutionären Sturm im schein-

25 Ebda. 56.
26 Ebda. 57.
27 Ebda 13.
28 Ebda. 37.



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 341

bar apolitischen Ghetto einer gepflegten Innerlichkeit oder im Rückzug in
«Beschäftigung mit anderem christlichen Schmuckwerk» zu überwintern
versucht.

Christliche Gemeinde ist zum Engagement aufgerufen, weil ihr der
Wechsel der Staatsordnungen «Anlass geben muss, sich durch Gottes Wort
ihrerseits erneuern zu lassen, um von da aus einer prophetischen Würdigung

der Vorgeschichte und der Konsequenzen solchen Wechsels fähig zu
werden.»29 In solchem prophetischen und gesellschaftlichen Dienst lässt
sie sich durch die eine wesentliche Frage leiten: «Was wird aus den
Menschen, denen Gott in Jesus Christus seine Gnade zugewendet hat, für
die Jesus Christus gestorben und auferstanden ist?»30 Dies klingt zunächst
harmlos. Doch die Konsequenzen vor allem in einer unter dem Stichwort
des revolutionären Klassenkampfs programmierten Gesellschaft sind
brisant. Denn «solche Menschen sind alle am Wechsel der Staatsordnungen
Beteiligte: die, die im Recht, und die, die im Unrecht sind, die Triumphierenden

und die Unterliegenden, die Vertreter und die Gegner der alten und
der neuen Ordnung. Die christliche Gemeinde darf und muss alle diese
Menschen im Auge haben.»31

Barth war durch die intensiven Begegnungen in Ungarn sehr
beeindruckt. Nach der Rückkehr schrieb er darüber einen recht positiven
Bericht. «Der entscheidende Eindruck mit dem ich zurückgekehrt bin, ist
ein guter, erleuchtender und ermutigender, ein auch etwas beschämender
Eindruck.»32 Barth bezog dieses Urteil ausdrücklich nicht aufdie
vorherrschenden politischen Verhältnisse. «Es bedarf keiner Worte darüber, dass
sie nicht schön sind... Es ist nicht leicht und nicht angenehm, hinter dem
<eisernen Vorhang> leben zu müssen. Aber ich habe dort kurioserweise
mehr ruhige und heitere Menschen angetroffen als in Basel.»33 Die
ungarischen Christen haben in der vorgegebenen Lage einen «schmalen Weg»
zu gehen, doch ist es offensichtlich ein sinnvoller Weg. Sie verdienen auch
in den westlichen Kirchen solidarische Sympathie.

Barths Interpretation der Lage von ungarischen Christen führte in der
Schweiz zu leidenschaftlichen Auseinandersetzungen. Er wurde (wie er in
einem Brief an Alphons Koechlin mitteilt) mit einem wahren «Regen von

29 Ebda. 41.
30 Ebda. 45.
31 Ebda.
32 Ebda. 55.
33 Ebda.



342 J. M. Lochman

faulen Eiern und toten Katzen» überschüttet.34 Sein Zürcher Freund und
Antipode Emil Brunner machte sich zum Wortsprecher der Kritiker.
«Wie soll man das verstehen?» - unter dem Titel richtet er einen offenen
Briefan Barth. Wie soll man das verstehen, dass Barth, der einmal so klaren
und kategorischen Standpunkt dem Nazismus gegenüber einnahm, nun
plötzlich dem Kommunismus gegenüber «dialektisch», zu wenig
grundsätzlich operiert? Brunner wollte es anders: beide Erscheinungen, Nazismus

und Kommunismus, sind unter dem einen Oberbegriff zu fassen, dem
des Totalitarismus. Es gebe von daher keinen grundsätzlichen Unterschied
zwischen dem kommunistischen und nationalsozialistischen Unrechtstaat.
«Der Totalstaat ist... die grundsätzliche Rechtslosigkeit. Darum ist er auch
die grundsätzliche Unmenschlichkeit, die grundsätzliche Verleugnung der
Personwürde. Er ist darum seinem Wesen nach gottlos... Kann die Kirche
diesem Totalstaat gegenüber etwas anderes als leidenschaftlich und unbedingt

nein sagen?»35

In seiner Antwort an Brunner weigerte sich Barth, Probleme einer
geschichtlichen und politischen Verantwortung der Kirche auf einer
zeitlos-grundsätzlichen Ebene lösen zu wollen - etwa indem man auf verschiedene

Situationen und Bewegungen abstrakte Maßstäbe auflegt. Die Kirche
«hat es nicht zeitlos mit diesen oder jenen -ismen und Systemen, sondern
mit den jeweils in das Licht des Wortes Gottes und des Glaubens tretenden
geschichtlichen Wirklichkeiten zu tun. Sie ist nicht irgend einem Naturrecht,

sondern ihrem lebendigen Herrn verpflichtet. Sie denkt, redet und
handelt darum gerade nie <prinzipiell>.»36 Es ist problematisch und hilflos,
in verschiedenen historischen Situationen gleiche Verhaltensmuster zu
kopieren. Für die ungarischen Christen bedeutet dies: «Es wird für die

Ungarn, aber nicht nur für die Ungarn, alles davon abhängen, ob die Kirche
nicht an Prinzipien, sondern an ihren Herrn gebunden, heute ihren eigenen
Weg suchen und finden wird.»37

In diesem Sinne wusste sich Barth solidarisch mit denjenigen ungarischen

Christen, die sich bemühten, ihren «schmalen Weg» (wie die oft
gebrauchte Formel des Pfarrers und künftigen Bischofs Bereczky lautete)
zwischen den Versuchungen einer geistlosen Anpassung und der sturen
Ablehnung zu gehen. Er verteidigte sie im Westen (und in Ungarn) gegen
Verdächtigungen, als ob sie charakterlose Kollaborateure wären. Er machte

34 Vgl. dazu E. Busch, Lebenslauf 369f.
35 Abgedruckt in: Christi. Gemeinde im Wechsel der Staatsordnungen, 63.
36 Ebda. 66.
37 Ebda 70.



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 343

sich keine Illusionen darüber, dass dies (wie er ihnen nach seiner Rückkehr
schrieb), «ein sehr schmaler, ein sehr schwieriger und gefahrenvoller, aber
auch ein sehr verheissungsvoller Weg» sein wird. «Die Art, wie Sie ihn
gehen werden, wird nicht nur für die Zukunft ihrer Kirche entscheidend,
sondern auch für alle anderen Kirchen im Osten und im Westen von
exemplarischer Bedeutung sein.»38 Gerade darum verdienen solche
osteuropäischen Christen nicht westliche Besserwisserei, sondern unsere
Solidarität.

Diese Solidarität darf und muss dann allerdings eine kritische Solidarität

sein. Darum zögerte Barth nicht, an seine ungarischen Freunde auch
recht kritische Fragen zu stellen - zurückhaltend und behutsam, doch mit
Klarheit und wachsendem Nachdruck. Bereits in seinem ersten Brief «An
meine Freunde in der Reformierten Kirche in Ungarn» äusserte er seine
Besorgnis, ob nicht die Erklärungen des Synodalrates «in der Richtung
einer Verbeugung vor der neuen Ordnung einige Linien zu weit gehen.»39
Und im Verlauf folgender Monate und Jahre verstärkte sich dieser
Eindruck. Sein Gewährsmann und Briefpartner war vor allem der Bischof
Bereczky, den Barth in seiner durch pietistische Frömmigkeit getragenen
persönlichen Integrität schätzte, der ihm jedoch in manchen seinen
Formulierungen und Schritten gelegentlich zu ungeschützt in Richtung
«Anpassung» zu drängen schien. An ihn richtete er am 17. September 1951

einen Brief, in dem er im Blick auf den Ton und Inhalt der öffentlichen
Äusserungen Bereczkys seine Bedenken formulierte. Weil es sich zunächst
um einen privaten, nicht für die Öffentlichkeit bestimmten Briefhandelte,
drückte sich Barth recht deutlich aus. Er protestierte gegen die Aufhebung
der reformierten Hochschulen in Sarospatak und Papa (welche die Unterschrift

Bereczkys trug) und beanstandete die Art, wie Bereczky die
Entwicklungen in der Ökumene kommentierte und seine Friedensarbeit
einseitig konzipierte («mit ihrer Taube, die Krallen hat»). Er fragte sich:
«Geht es denn im reformierten Ungarn gar nicht anders als jedesmal in so

hundertprozentiger Konkordanz mit dem jeweils herrschenden Regime?
Wie kommt es, dass Sie jetzt den <Sozialismus> - als ob es nicht die
geringste Frage gäbe - auf Ihre Fahne (die Fahne der Kirche Jesu Christi!)
setzen können?»40 Barth ging so weit, dass ihm Bereczky und seine Freun-

38 Ebda. 73.
39 Ebda. 75.
40 In: Offene Briefe 1945-1968, hg. vonD. Koch, Zürich 1984, 282. - Zur Korrespondenz

zwischen Barth und Bereczky vgl. D. Koch. Offene Briefe Barths zum Ost-West Konflikt, in:
Richte unsere Füsse aufden Weg des Friedens, Helmut Gollwitzer zum 70. Geburtstag, hg. von
A. Baudis u.a., München 1979, 474-490.



344 J. M. Lochman

de in die Nähe der Deutschen Christen zu rücken schienen - «zum
Verzweifeln ähnlich».41 Er schloss: «Ihre Leitung der ungarischen Kirchen
und ihrer Gemeinden befindet sich in einer Kurve, in der es nach allem,
was ich weiss und verstehe, früher oder später zu einem Unglück kommen
könnte. Es dürfte jetzt noch Zeit sein, es zu vermeiden. Aber ohne einen
sehr starken Ruck am Steuer wird es nicht gehen.»42

Das sind harte, für Bereczky fast verletzende Worte. Doch die letzten
zitierten Sätze definieren die Intention: es handelt sich um einen
«Aufschrei aus der Tiefe» eines ökumenischen Bruders, dem das Geschick der
ungarischen Gemeinden solidarisch am Herzen liegt und der sich darum
um deren kirchenpolitischen und theologischen Kurs Sorgen macht. So

wurde es (wenigstens zum grösseren Teil) auch in Ungarn verstanden.
Jedenfalls wurde durch dieses Wort Barths - selbst nachdem es durch
Indiskretion an die Öffentlichkeit gelangte - die Kommunikation nicht
abgebrochen, sondern eher intensiviert: eine recht reiche Korrespondenz
mit Bereczky und anderen ungarischen Freunden gibt darüber im Basler
Barth-Archiv Auskunft. Sie ging auch nach der Krise 1956 im Zusammenhang

mit dem Ungarnaufstand solidarisch weiter.43

Deutsche Demokratische Republik

Der dritte osteuropäische Bereich, dem sich Karl Barth in seiner
ökumenischen Solidarität verbunden wusste, war Ostdeutschland. Er knüpfte

41 Ebda. 280.
42 Ebda 288f.
43 Diese Krise beschäftigte Barth allerdings nicht nur im ungarischen, sondern vielmehr im

westlichen Kontext. Barth hat sich geweigert, zum Chor der westlichen Stimmen der Entrüstung

angesichts der Niederschlagung des ungarischen Aufstands seine eigene zu erheben. Sein

Schweigen hat viele befremdet, auch unter seinen Freunden, wie E. Thurneysen oder E. Buess.

Wie E. Brunner 1948, so meldete sich diesmal aus der Oekumene R. Niebuhr zum Wort mit
dem Artikel: Why is Karl Barth silent about Hungary? Barth begründete sein Schweigen damit,
dass Niebuhr eigentlich keine echte Frage stellte. «Sie kam nicht aus der praktischen Bedrängnis

eines Christen, der mit anderen Austausch und Gemeinschaft sucht, sondern aus der
sicheren Burg eines hartgesottenen westlichen Politikers, der, wie die Politiker es zu tun
pflegen, einen Gegner aufs Glatteis führen, mich entweder zu einem Bekenntnis zu seinem

primitiven Antikommunismus zwingen oder mich als heimlichen Prokommunisten entlarven
und mich so oder so als Theologen diskreditieren wollte». (Brief an einen Pfarrer in der DDR,
Zürich 1958, 6). Dass solches Schweigen in keinem Fall als Desinteresse am ungarischen
Schicksal gedeutet werden kann, zeigt, dass er sich desto energischer konkret und mit Erfolg
zugunsten von fünf bedrohten Ungarn einsetzte (vgl. E. Busch, Lebenslauf, 433).



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 345

bald nach dem Kriegsende Kontakte zu Menschen in der künftigen DDR,
und zwar erstaunlicherweise nicht nur zu Christen, sondern auch zu
politischen Repräsentanten. So wurde er im Juli 1946 in Ostberlin von den
höchsten Spitzen der Einheitspartei - Staatspräsident Pieck, Otto Grotewohl

und auch schon Walter Ulbricht - zu einem mehrstündigen
Austausch empfangen. Gesprächsweise berichtete Barth darüber launisch:
«Denen hatte jemand zugeflüstert, ich sei ein wichtiger Mann, und so sollte
ich denn mit ihnen sprechen. Schon rein visuell war es eine merkwürdige
Begegnung: dieser lange Tisch... - es hat mich so an das <Abendmahl> von
Leonardo da Vinci erinnert.»44 «Ich sehe noch jetzt die Grimasse, mit der
Ulbricht... meinen wohl allzu schweizerischen Belehrungen zuhörte. Der
alte Pieck tat damals die merkwürdige Äusserung: Was Deutschland jetzt
nottue, sei eine neue Inkraftsetzung - der 10 Gebote. Dazu ich als braver
Theologe: Ja, besonders die des ersten!»45

Seinen überraschenden politischen Kredit setzte Barth wiederholt
zugunsten konkret bedrängter Christen ein. So schrieb er - unter direkter
Berufung auf die Bemerkung Piecks über die Zehn Gebote - 1953 an den
Minister für Staatssicherheit Zaisser, um für die damals verhafteten
Kirchenmänner wie Johannes Hamel und Johannes Althausen zu plädieren.46
Althausen war 1947 sein Student in Basel, denn Barth sorgte dafür, dass
sich unter seinen deutschen Stipendiaten womöglich auch Kandidaten aus
den östlichen Teilen Deutschlands befinden (darunter z.B. der spätere
Bischof der Kirchenprovinz Sachsen Werner Krusche).

Nicht nur solche Schüler, sondern auch manche anderen Kirchenglieder,

zum Teil in leitenden Ämtern, blickten in kritischen Situationen zu
Barth und baten um Rat und Wegweisung. So wandte sich 1958 durch die
Vermittlung des gemeinsamen Freundes Max Geiger ein junger Pfarrer an
ihn mit der Bitte, zur Situation der Kirche in der DDR ein klärendes Wort
zu schreiben. Der Pfarrer schilderte sein Dilemma: «Wir danken Gott, dass

er unsere Regierung dazu benutzt, uns von mancherlei Ballast zu befreien...

Aber blind machen können wir uns nicht für die Gefahr, dass das

Regime in der DDR mehr und mehr sich zu einem regelrechten Hass gegen
Christus... hinreissen lässt.»47 Er nannte eine Reihe von brennenden
Punkten und Fragen.

44 Zitiert bei E. Busch, Lebenslauf, 353.
45 Brief an E. Wolf vom 27.11.1968, in: Briefe 1961-1968, hg. von J. Fangmeier und H.

Stoevesandt, Zürich 1975, 533.
46 Offene Briefe, 332ff.
47 Offene Briefe, 404.



346 J. M. Lochman

Barth war spontan bereit, auf diese Bitte einzugehen. So entstand seine
ausführlichste Stellungnahme zum kirchlichen Weg in Osteuropa: Brief an
einen Pfarrer in der DDR (1958). Barth geht auf die Anfechtungen und
Nöte des jungen Pfarrers mit viel Verständnis ein. Er fühlt sich mit ihm voll
solidarisch. Wenn der Fragesteller freimütig fragt, ob es «ausschliesslich als

Ungehorsam gegenüber dem Evangelium zu bewerten (sei), wenn in einer
verborgenen Herzenskammer die Sehnsucht nach Wiedervereinigung in
Wohlstand und Freiheit westlicher Prägung zehrt»48, so antwortet Barth:
«Solche Sehnsucht ist wahrhaftig wohl verständlich und gewiss auch nicht
unbegründet. Ich denke, dass ich selbst sie, wäre ich an Ihrer Stelle, auch
sehr lebhaft empfinden würde... Es geht aber darum, welchen Raum und
welche Stelle Sie jener Sehnsucht im Verhältnis zu Ihrem Gehorsam dem
Evangelium gegenüber geben wollen. Schwerlich dürfte sie ja mit diesem
einfach identisch sein... Nicht, dass Sie diese Sehnsucht haben, wohl aber,
dass Sie ihr den Primat gegenüber Ihrer Verpflichtung auf das Evangelium
zubilligen könnten, würde allerdings (ausschliesslich als Ungehorsam» zu
werten sein.»49

Im systematischen Teil seines Traktats setzt Barth bei 1. Petrusbrief ein
und fragt, was heute in Ost und West der Aufruf zum «fest im Glauben
widerstehen» bedeuten könnte. Es wäre falsch, unter dem «Teufel, der wie
ein brüllender Löwe umhergeht» 1 Pt 5,9) an den Kommunismus oder an
ein anderes politisches System zu denken. Der eigentliche «Löwe» (ob als
«Ostlöwe» oder «Westlöwe») ist nicht eine Macht, die den Christen von
aussen bedroht, sondern die Versuchung «zum Heulen mit den Wölfen
oder zur Furcht, von innen gefressen zu werden..., zum Kollaborieren oder
zur Obstruktion... kurzum: zur tätlichen Gottlosigkeit.»50 Der ist zu
widerstehen. So darfund soll ein Christ auch den sich als gottlos stellenden
Staat nicht als eine eschatologische Fremdmacht sehen, sondern als Gottes
Werkzeug, vorletzte Macht. «Wer sitzt da im Gericht? nicht jenes Werkzeug,

sondern der, der es braucht und führt: der Gnädige und Barmherzige,
der, auch wenn er zürnt und schlägt, und dann erst recht, nicht will, dass

jemand verloren gehe, sondern dass alle - die Christen und die Menschen
insgemein - gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit
kommen.»51

48 Brief an einen Pfarrer in der DDR, Zürich 1958, 29.
49 Ebda.
50 Ebda. 11.
51 Ebda. 16.



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 347

Dies begründet den Aufrag der Kirche auch in einem totalitären Staat.

«Er, Gott, auch über dem gesetzlichen Totalitarismus Ihres Staates! Fürchten

Sie ihn? Fürchten Sie ihn nicht! Nicht dass er totalitär sondern dass er

gesetzlich ist und darum ungöttlich und unmenschlich totalitär ist, ist die
Grenze jenes Systems, an dem seine Vertreter einmal Halt machen oder
aber scheitern werden.»52 Entscheidend ist, dass sich die Kirche eben vom
Evangelium her, und nicht von jener Gesetzlichkeit, die Richtung und
Linie ihres Dienstes bestimmen lässt. «Sie hat der Gesetzlichkeit des

Staates keine Gesetzlichkeit der Kirche zu entfalten, dem <Diamat> mit
keiner christlichen Weltanschauung... der Partei- und Polizeigewalt mit
keiner bischöflichen und auch mit keiner synodal-presbyterialen Amtsgewalt,

der monotonen marxistischen Litanei, den Massenaufmärschen und
den Spruchbändern des Systems mit keinem entsprechenden Zauber zu
antworten.»53

So schliesst Barth mit einer Frage, die er nicht bloss den Pfarrern in der

DDR, sondern zuletzt allen Christen in osteuropäischen Ländern als den

springenden Punkt seiner Ausführungen ans Herz legt: «Könnte es nicht
sein, liebe Brüder in der so gefährdeten Ostzone, dass wir nun eben dort wie
hier eingeladen sind, dem altbekannten Soli Deo gloria! gerade in dieser
Hinsicht in ganz neuer Demut, Aufgeschlossenheit und Willigkeit gerecht
zu werden und dass es Ihre besondere Berufung werden könnte, uns
anderen das Leben einer den neuen Weg einer Kirche für das Volk (statt
des Volkes) suchenden und vielleicht schon antretenden christlichen
Gemeinde als <Gottes (allen Ernstes besonders) geliebte Ostzone>
exemplarisch vorzuleben?»54

Über die Resonanz und Folgen des Traktats schreibt Barths Biograph
Eberhard Busch: «Der Brief fand bei den betroffenen Christen selber ein
weithin dankbares Echo, dagegen diesmal in der östlichen wie in der
westlichen und ganz besonders in der schweizerischen Presse eine
überwiegend kritische Aufnahme. Etwas enttäuscht stellte Barth fest: «Mit
den Schweizern d'accord zu sein, wird mir wohl in diesem Leben nicht
mehr gelingen.» «Ich denke manchmal des Nachts an eine weitere Schrift
mit dem Titel: <Brief an einen Pfarrer in Seldwyla>, in der ich mich mit
dieser hinter dem Mond lebenden Mannschaft einmal zu Boden stellen
möchte, dass es seine Art hat» Mit den in jenem <Brief> vertretenen
Ansichten erregte Barth aber auch in den westdeutschen Regierungskreisen

52 Ebda. 20.
53 Ebda. 22.
54 Ebda. 28.



348 J. M. Lochman

Missfallen. Als ihm im Herbst 1958 der <Friedenspreis des deutschen
Buchhandels> verliehen werden sollte, wusste Bundespräsident Theodor
Heuss das zu verhindern. Den Preis bekam an seiner Stelle sein Basler

Kollege Karl Jaspers.»55 So hatte auch dieser Akt ökumenischer Solidarität
mit den Christen in der DDR für Barth seinen Preis.56

Um einen freieren Weg

Wir blicken zurück aufKarl Barths ökumenische Beziehungen zu
osteuropäischen Christen - aufein Geschehen, das nicht bloss historisch bedeutsam,

sondern bis heute aktuell ist. Aus der Fülle von Motiven möchte ich
zwei Akzente herausgreifen, die mir - nicht bloss in theoretischer Überlegung,

sondern in persönlicher Erfahrung eines Christen, der Barth vor
allem von Osteuropa her erleben durfte - bleibend hilfreich erscheinen.

1. Mit dem Anfang anfangen

An Barths Stellungnahmen und persönlichen Botschaften an osteuropäische

Christen fällt immer wieder auf, dass ihnen Barth zunächst das

zuruft, was in seiner ganzen Theologie seit ihren authentischen Anfängen
immer schon sein ceterum autem blieb: mit dem Anfang anfangen! Das
Eine, was da not tut, nicht vergessen! So konnte er als seine erste These an
J.L. Hromädka - den gemeinsamen Boden mit ihm absteckend - schreiben:

«Die Gemeinde Jesu Christi hat im Westen und im Osten bei aller
Verschiedenheit ihrer Situation nur eine sie unbedingt bindende, allen
anderen schlechterdings vorgeordnete Aufgabe: die Verkündigung des

55 Lebenslauf, 450.
56 Barth äusserte sich 1963 noch einmal in einem Gutachten zur Frage der theologischen

Orientierung der Kirchen in der DDR, und zwar auf direkte Bitte der Reformierten in
Brandenburg, die ihn aufforderten, sich zu den damals eifrig diskutierten «Zehn Artikeln über
Freiheit und Dienst der Kirche» zu äussern. Er tat dies grundsätzlich positiv: «Ich bin in Ihrem
Text nicht nur auf keinen Satz gestossen, dem ich einzeln oder in seinem Zusammenhang

genommen, theologisch (von Schrift und Bekenntnis her) widersprechen könnte und müsste.

Ich halte vielmehr dafür, dass der Tenor...sachlich richtig und wichtig ist.» Evth 23 (1963)
507). Er hätte nur «grössere theologische Konzentration» gewünscht und fragte, wann «das in
seiner altväterlichen Kälte so unerfreuliche Wort «Obrigkeit» endlich aus der christlichen
Sprache verschwinden wird.» (Ebda. 509).



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 349

Evangeliums als der Kraft Gottes (Rom 1,16) zur Errettung aller.»57 Und
als er vor seinen ungarischen Brüdern und Schwestern über «Christliche
Gemeinde im Wechsel der Staatsordnungen» zu reden hatte, so begann er
nicht mit der Problematik, die gerade brisant aufder Tagesordnung lag, der
staatspolitischen, sondern mit konzentriertem Hinweis auf den «grossen
Wechsel», den die Kirche zu bezeugen hat, den im Kreuz und in der
Auferstehung Jesu Christi realisierten.

Eine Ablenkung, Flucht vor dem politisch Brisanten ins Transpolitische
des Jenseitigen? Keineswegs. So könnte es nur im Blickwinkel eines
kurzsichtigen Aktivismus erscheinen. Für Christen in Osteueropa am Anfang
ihres ungewohnten und beschwerlichen Weges war dies eine kräftige
Wegweisung, die sich dann für Jahrzehnte immer wieder als wesentlich und
befreiend erweisen sollte. Einmal: im Wirbel der dramatischen Ereignisse
nicht zu ertrinken, die geschichtlichen Lektionen ernst, aber nicht todernst
zu nehmen, sich durch das aufdringliche Vorletzte die Sicht zum Letzten,
durch wechselnde «Reiche» zum kommenden Reiche Gottes, nicht
verstellen zu lassen. Und dann, praktisch: sich in der Treue dem grossen
Thema Gott das Gesetz des Handelns durch geschichtliche Mächte und
Ideologien nicht diktieren zu lassen, sondern ihnen vom Eigenen und
Anvertrauten, eben vom Evangelium her zu begegnen. Damit wurde inmitten

all der Zwänge von rechts und links ein Stück christlicher Freiheit
gewonnen und ein schmaler, ungesicherter, doch zukunftskräftiger Weg
jenseits von Anpassung und Trotz gebahnt.

2. Sei nicht allzu gerecht, sei nicht allzu gottlos

Diese Worte zitierte Barth an einem höchst ungewöhnlichen Ort: bei der
Begegnung mit den Mitgliedern des Politbüros der ostdeutschen
kommunistischen Partei. Er zitierte sie aber oft auch im Westen. Es ist ein Zitat aus
dem Prediger-Buch (7,17): «Sei nicht allzu gerecht und allzu weise, dass du
dich nicht verderbest.» Und: «Sei nicht allzu gottlos und narre nicht, dass

du nicht sterbest zur Unzeit.» Das erste Wort adressierte Barth an den
Westen: gegen die Versuchung einer notorischen Selbstgerechtigkeit im
Umgang mit den osteuropäischen Christen, mit Osteuropa überhaupt. Das
andere richtete er an die Adresse des Ostens: gegen die Versuchung des

törichten, ideologisch verfestigten Atheismus. Beiden Weisungen gemeinsam

ist der Ruf zur theoretischen und praktischen Nüchternheit.

57 J.L. Hromâdka, Evangelium für Atheisten, Barth's Nachwort, 81.



350 J. M. Lochman

Dies ist wahrhaftig ein durchgehender Zug in Barths Überlegungen zu
Osteuropa und zur ganzen Ost-West-Frage. Es schaudert ihn vor politischen

Apokalyptikern, die die politischen Konflikte dramatisieren und
verabsolutieren. Es gibt keine teuflischen und keine engelischen Systeme.
Es gibt unterschiedliche menschliche Ordnungen. Die Unterschiede sind
durchaus bedeutend, man darf und soll Optionen treffen. So machte Karl
Barth kein Elehl daraus, dass er aus nüchterner Erwägung die westliche
Option trifft: konkret, dass er die positiven Möglichkeiten eines demokratischen

Rechtsstaates hoch schätzt und sie auch zu verteidigen bereit ist.
Aber eben: in nüchterner Überlegung und das heisst: indem er dessen
Schwächen keineswegs übersah, sondern sich im eigenen Haus für sozialere
Verhältnisse einsetzte; und vor allem: indem er vermied, die Mitmenschen
in anderen Bereichen auf seine Option, auf sein «Gesetz», grundsätzlich zu
verpflichten.

Darum weigerte sich Barth, Richtung Osteuropa allzu laut, «allzu
gerecht und allzu weise» zu sprechen. Darum schwieg er, wenn andere aus

ganzer Kehle schrien. Gerade darum war er aber auch nicht bereit, die nicht
weniger selbstgerechten osteuropäischen Anklagen des Westens
widerspruchslos hinzunehmen. Das war sein «Zwei-Fronten-Kampf» in den
Verhältnissen des «Kalten Krieges»: Er verteidigte seine Brüder und
Schwestern im Osten gegen westliche Verdächtigungen, aber auch umgekehrt:

er stellte sich vor seine westlichen ökumenischen Freunde gegen
Anschuldigungen seitens des Ostens. In einer wahrlich ökumenischen
Solidarität gab er weder die einen noch die anderen auf. Das war der
Grund, warum er sich bemühte, sich «von dem schmalen Ort zwischen Ost
und West nicht verdrängen zu lassen», sondern versuchte, «von diesem Ort
aus mein Bestes zu tun.»58 Denn der Weg der Kirche im Kampf der
Systeme, vor allem dort, wo der Streit die Form eines «Kalten Krieges»
annimmt, ist als ein »dritter Weg» zu verstehen, wohlverstanden: nicht
im Sinne grundsätzlicher Neutralität, sondern im nüchternen Einsatz dort,
wo in der jeweiligen Situation Menschen konkret gefährdet sind. Auch im
spannungsbeladenen politischen Raum hat die Kirche zu bedenken und zu
bezeugen: «Nicht der Kreuzzug, sondern das Wort vom Kreuz ist das, was
die Kirche des Westens dem gottlosen Osten - aber vor allem auch dem
Westen selbst schuldig ist, durch das sie sich selbst ganz neu muss aufbauen
lassen.»59

58 So im Brief an Bischof Bereczky vom 6.1.1952 im Basler Barth-Archiv.
59 Die Kirche zwischen Ost und West, in: Der Götze wackelt, 139.



Karl Barths ökumenische Solidarität: Am Beispiel Osteuropa 351

In seinem Ruf zum evangelischen Anfang, durch das Beispiel seiner
biblischen Nüchternheit hat Karl Barth vielen Christen im Osten - und
auch manchen im Westen - mehr als andere geholfen, in bedrängenden
geschichtlichen Entscheidungssituationen einen freien, oder sagen wir
nüchterner: einen freieren Weg zu finden: eine exemplarische Bewährung
ökumenischer Solidarität.


	Karl Barths ökumenische Solidarität : am Beispiel Osteuropa

