Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 4

Artikel: "Doch was geht uns die Kirche an?" : Eine katholische Besinnung nach
Karl Barth

Autor: Eicher, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

313

«Doch was geht uns die Kirche an?»

Eine katholische Besinnung nach Karl Barth

von Peter Eicher

1. Die Aufhebung der Kirche

Was geht uns die Kirche an?

Das ist die Frage des neuzeitlichen Biirgertums und darin des Sozialis-
mus — gewesen. Das liberale Biirgertum hat im 18. Jahrhundert wesentlich
und die sozialistische Programmatik im 19. Jahrhundert eher beildufig
gerade durch diese Frage zu sich selbst gefunden. Inzwischen haben die
dringlicheren Fragen der wirtschaftlich-technologischen Entwicklung, der
Riistungspolitik und der technokratischen Verwaltung diese Frage fiir die
Triger der Industriegesellschaft {iberfliissig gemacht. Die Frage eriibrigt
sich fiir diesen modernen Betrieb erst recht, wenn die Kirchen lautlos die
doppelte Funktion erfiillen, die ihnen im modernen Staat zukommt: dem
gesellschaftlichen Leben eine religiose Wert-Begriindung und der Sinnbe-
diirftigkeit seiner Biirger im stdhlernen Gehduse der kalt gewordenen Welt
einen Sinn zu geben. Ob dabei die traditionellen Kirchen oder eine diffuse
«civil religion» diese Aufgaben erfiillen, hat der liberalen Gesellschaft
prinzipiell gleichgiiltig zu sein — der sozialistische Staat nimmt die Kirchen
nur dann noch ernst, wenn er sie bekdmpft. Was geht uns die Kirche an,
fragt deshalb auch die Theologie, die jenseits einer bekennenden Kirche
um die kulturelle und soziale Funktion des Christentums in der Gesell-
schaft vor allem besorgt ist. IThre Reflexion zielt nicht auf die Gemeinde,
sondern auf die Gesellschaft: die Frage nach dem Sinn der Kirche wird
durch ihre geschichtliche Aufgabe beantwortet.!

! Darin liegt — bei allerdings entscheidenden inhaltlichen Differenzen — die formale
Gemeinsamkeit der Theologie der Kirche von O. Dibelius (Das Jahrhundert der Kirche.
Geschichte, Betrachtung, Umschau und Ziele, Berlin 1926), T. Rendtorff (Kirche und Theo-
logie. Die systematische Funktion des Kirchenbegriffs in der neueren Theologie, Giitersloh
1966; —, Christentum ausserhalb der Kirche. Konkretionen der Aufkldrung, Hamburg 1966; —,
Theorie des Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfas-
sung, Giitersloh 1972) und W. Pannenberg (Einheit der Kirche und Einheit der Menschheit, in:
R.J. Nelson, W. Pannenberg (Hg.), Um Einheit und Heil der Menschheit, Frankfurta. M. 1973,



314 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

In erkldrter Feindschaft gegen die liberale und sozialistische Gesell-
schaft hat die romisch-katholische Hierarchie im 19. Jahrhundert —
angriffslustig nach aussen und geschlossen in sich — ihr Bollwerk der
«vollkommenen Gesellschaft», die «societas perfecta» der autarken Welt-
kirche mit den ihr eigenen Funktionen gestellt.2 Die Kirche behauptete sich
als Gottes Staat in den Staaten der Welt. Noch Pius XII. bezog diesen
iibernatiirlichen Staat, der die Herrschaft Christi in dieser Welt vertritt,
integralistisch auf die Gesellschaft: die Kirche galt ihm als Lebensprinzip
der Gesellschaft iiberhaupt.3 Aus dieser Position der isolierten Stirke
suchte das 2. Vatikanische Konzil den Weg zur Welt: um ihr zu zeigen, was
sie die Kirche angeht.

Doch was geht uns die Kirche an?

So fragen selbstgewiss die Glaubenden, die vorziiglich als evangelische
Christen im Glauben allein, gleichsam sola fide privata vor Gott und den
Menschen stehen: sie erkennen in der Weltlichkeit der Kirche den grosst-
moglichen Widerspruch zum Evangelium. Fiir sie gilt Bonhoeffers Satz
«Die Unsichtbarkeit macht uns kaputt»* nun umgekehrt: «Die Sichtbar-
keit macht uns kaputt», die Sichtbarkeit von kirchlichen Altertiimern, von
Hierarchie und Sakramentalismus, Biirokratie und (leeren) Gotteshdusern.
Hatte der hierarchische Katholizismus der Neuzeit die absolutistische und
biirokratisierte Welt gleichsam mit ihren eigenen Waffen geschlagen, so
liess sich der Pietismus seit dem 18. Jahrhundert von der biirgerlichen
Gesellschaft selbst den der Religion noch zukommenden Platz anweisen:
im Jenseits des inneren Lebens. Diese Beschrankung auf das innere Leben
machte nunzwar den Geist gegen das Amt, die Liebe gegen den Schein und
die Frommigkeit gegen die Verweltlichung stark, aber die unmittelbare
Gotteskindschaft der religiosen Personlichkeiten erwies je linger je mehr,

7-35; -, Reich Gottes, Kirche und Gesellschaft in der Sicht systematischer Theologie, in: F.
Bockle u.a. (Hg.), Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 29, Gemeinde-Kirche-
Konfessionen-Okumene, Freiburg, Basel, Wien 1982, 119-135); die entscheidende inhaltliche
Differenz zu Dibelius liegt in der kritischen Einschitzung des Nationalismus, die formale
Identitdt in der geschichtsphilosophisch legitimierten Funktionalisierung von Kirche im Blick
auf die gesellschaftlich zu erreichenden Ziele der Geschichte.

2 Vgl. den ersten Entwurf der Konstitution iiber die Kirche, der wegen dem Deutsch-
Franzosischen Krieg nicht mehr verabschiedet werden konnte, in: J. Neuner, H. Roos, Der
Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung, Regensburg 191971, 260-264.

3Vgl. H. Fries, Kirche in moderner Gesellschaft, in: Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft, Bd. 29, a.a.O, 163-179, 165f.

4 D. Bonhoeffer, Brief an Helmut Rossler vom 18.10.1931, in: Gesammelte Schriften,
Bd. 1, Miinchen 1965, 60-62, 61.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 315

dass sie selbst schon eine moderne Form der Verweltlichung, eine Flucht
vor der Verheissung war, durch welche Gottes befreiendes Wort fiir diese
Welt Menschen zusammenruft. Angesichts des «grossen Sterbens des Chri-
stentums» in diesem Jahrhundert wollte Bonhoeffer nicht nur den Akt des
Glaubens selbst mit dem sozialen Sein der Kirche neu vermitteln, sondern
die Sichtbarkeit der Religion auch einmal in Indien kennen lernen’. Heute
finden die nach Innerlichkeit sich sehnenden Getauften die Sichtbarkeit
nicht nur in Indien, sondern vor allem in sich selbst, in ihrer Erfahrung, die
ihnen gerade in der Entbindung von der Kirche zuwichst. Der psycholo-
gische Pietismus braucht heute die Kirche wie der Seefahrer das Festland:
um sich davon abzustossen.

Zum christlichen Glauben gehoren dagegen nach dem romisch-katholi-
schen Recht und der ihm entsprechenden Theologie in der Neuzeit nicht
nur die Sakramente, die «zur kirchlichen Gemeinschaft fiihren»®, sondern
auch die Anerkennung des sichtbaren «Hauptes» der Kirche, des «Stell-
vertreters Christi» im Bischof von Rom und der iibrigen Bischofe als der
eigentlichen Lehrer, Priester und Kirchenleiter’. Fiir den modernen Katho-
lizismus gibt es — sei Bellarmins «Disputationes» von 1586-93 - keinen
christlichen Glauben ohne Kirchenzugehorigkeit und keine Kirchenzuge-
horigkeit ohne die Anerkennung der papstlichen und bischoflichen Hier-
archie. Noch im 2. Vaticanum meint «Volk Gottes» keineswegs nur die
Versammlung von Glaubenden oder eine demokratische Kirchenverfas-
sung, sondern «die mit hierarchischen Organen ausgestattete Gesell-
schaft», in der «das gemeinsame Priestertum aller Glaubenden und
das...hierarchische Priestertum sich dem Wesen und nicht nur dem Grade
nach unterscheiden»8. Die Kirche geht uns — darauf insistiert der moderne
Katholizismus — gerade als sichtbare Gesellschaft an.

Was geht uns die Kirche an?

Das fragen die Gemeinden, die in ihrer Solidaritdt mit dem real existie-
renden Elend von der Kirche Hilfe erwarten. Sie suchen die praktische
Antwort auf die Frage, welche die zunehmende Entwicklung zur Unterent-
wicklung gerade an die Verkiindigung der reichen Kirchen stellt: nicht der
Atheismus der Neuzeit ist ihr Problem, sondern die faktische Gottlosigkeit
eines Christentums, das Gott in der Kirche und dem Mammon in der

5Vgl. a.a.0.

6 CIC (1983), can. 840.
7A.a.0. can. 331, 375.
8 Lumen gentium, 8; 10.



316 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

Industrie zugleich zu dienen vermag. Sie fragen nach dem politischen
Gottesdienst der Gemeinden und zwar nicht nur in ideologiekritischer,
sondern in durchaus praktischer Absicht. Fiir den religidsen Sozialismus
fallt die Frage nach der Kirche mit der Frage nach der Zukunft der
gesellschaftlichen Welt deshalb zusammen, weil sich das Evangelium nicht
auf eine Kirche neben der Welt, sondern auf den sozialen Kampf dieser
Welt selber bezieht. Was das Evangelium des Alten Bundes — «Ich bin der
Herr dein Gott, der dich aus dem Bereich Agypten, aus dem Sklavenhaus
herausgefiihrt» — und was das Evangelium des Neuen Bundes durch die
Botschaft von der Auferweckung des Gekreuzigten bedeutet, erschliesst
sich erst im praktischen Exodus aus den Unterdriickungsverhiltnissen und
im sichtbaren Kampf gegen den sozialen Tod der rechtlosen Klassen und
der an den Rand gedriickten Opfer des starken Biirgertums. Das vorrangige
Interesse an der sozialen Not kommt nicht erst ethisch zur dogmatischen
Bestimmung der Kirche dazu, sondern definiert das Sein der Kirche selbst.
— Die katholische Hierarchie, Pastoral und Theologie suchte dagegen der
sozialen Not gerade durch die Festigkeit ihrer naturrechtlich begriindeten
Sozialethik und durch Caritas entgegenzutreten — und so bleibt die vati-
kanische Glaubenskongregation auch heute hart gegen eine Befreiungs-
theologie, die kritisch zur Sozialethik und zur vorgegebenen Kirchenstruk-
tur in den sozialen Kampf tritt. Denn nur als kirchlich-hierarchisch ver-
mittelte Theologie konne die Theologie der Befreiung das ihr eigene Ziel
erreichen: solidarisch zu werden mit dem Kampf der Unterdriickten fiir
ihre soziale und personale Befreiung.?

Die Frage des Biirgertums (was geht denn Kirche uns an?), des psycho-
logischen Pietismus (was geht uns Kirche an?) und des religiésen Sozia-
lismus (was an der Kirche geht uns an?) artikuliert fiir Karl Barth - eine
kleine Not. Die grosse Not dieser Frage (die er 1919 im Tambacher Vortrag
stellte), kommt «aus der grosse(n) Beunruhigung des Menschen durch
Gott» und darum aus der «grosse(n) Erschiitterung der Grundlagen der
Welt» 19, Beunruhigt werden die sich zu Tode dngstigenden Menschen fiir
Karl Barth allein durch das Was, durch das die Kirche begriindende
Ereignis selbst: durch die leibliche Auferstehung Christi von den Toten,
durch den biblisch bezeugten Sieg des Lebens iiber den Tod. Und erschiit-

9 Zur innerkatholischen Auseinandersetzung vgl. auch P. Eicher (Hg.), Theologie der
Befreiung im Gespriach mit L. Boff, H. Goldstein, G. Gutiérrez, J. Sayer, Miinchen 1985.

10 K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, in: J. Moltmann, Anfdnge der dialektischen
Theologie, Teil 1, Miinchen 1966, 3-36, 16; zum Folg. vgl. a.a.O. 12, 35.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 317

tert werden die Grundlagen der Welt, die wir herstellen und zerstoren,
durch das verheissene Reich, das der auferstandene Herr der Zeit der Welt
selber nahebringt: «Wie furchtbar, wenn gerade die Kirche tatsichlich
von dem allen nichts merken, sondern ihren ganzen Eifer daran setzen
sollte, dem Menschen das Gleichgewicht, das er endlich verlieren sollte,
zu erhalten!»!! Das, was die Kirche meint, — die «Kraft des lebendigen
Gottes, der eine neue Welt schafft..., die Bewegung der Gottesgeschich-
te..., deren Kraft und Bedeutung enthiillt ist in der Auferstehung Jesu
Christi von den Toten» —, dieser die Welt angreifende Inhalt ihrer Ver-
kiindigung, er ist gerade der Kirche nach dem ersten Romerbriefvon 1919
in der Tat «etwas ganz Fremdes»!2. In der zweiten Auslegung des R6mer-
briefs wird noch schirfer formuliert: «Das Evangelium ist die Aufhebung
der Kirche, wie die Kirche die Aufhebung des Evangeliums ist»!3. Was
heisst hier Authebung?

Dass das Evangelium die Kirche aufhebt, heisst zuerst schlicht, dass die
Kirche von der Welt nicht verschieden ist. Aber die Kirche ist die Samm-
lung der Menschen in der Welt, denen es gegeben ist, die Situation der Welt
vor Gott anzuerkennen, sie zu erkennen und in ithr den Herrn der Welt zu
bekennen. Wo Menschen durch Gottes eigene Geschichte, durch die
Geschichte Jesu Christi, zur Anerkennung von Gottes wahrhaft weltbewe-
gendem Handeln sich zusammengerufen finden, da erkennen sie die Tiefe
des Abgrundes, der darin liegt, dass Gott bis zur Hingabe seiner selbst in die
Verlorenheit des Kreuzes die Welt erkannt hat — die Welt ihn aber gerade
am Kreuz nicht erkennen kann. Weil die Kirche der Teil der Gesellschaft
ist, der um ihr eigenes Nichtwissen der Geschichte Gottes in Jesus Christus
weiss, kann sie nur bekennende, um den Geist der Wahrheit flehende
Kirche sein. Und dies im dreifachen Sinne: Sie wird Kirche im Lobpreis
dieses der Welt verborgenen Handelns Gottes. Sie wird Kirche durch die
Anerkennung der in der Versohnung offenbar gewordenen Siinde, die in
der von der Gemeinde beanspruchten « Weltlichkeit» und «Geistlichkeit»,
in ihrer vorgespielten «Miindigkeit» und in ihrer verfligten « Unmiindig-
keit» ganz besonders lebendig wird. Gerade die Kirche hat deshalb zu
beten: «und fiihre uns nicht in die Versuchung». Sie wird bekennende
Kirche aber erst recht im Dienst an der Welt, der die Verborgenheit ihres

11 A a.0. 32; das folg. Zit.: a.a.O. 8fT.

12 K Barth, Der Romerbrief (Erste Fassung) 1919. Karl Barth-Gesamtausgabe, 11, Bd. 16,
Ziirich 1985, 361.

13K, Barth, Der Romerbrief, Neue Bearbeitung, Ziirich (Repr. d. Ausg. Miinchen 1922)
1940, 317.



318 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

gekommenen Versohners und ihres kommenden Erlosers auch in ihren
utopischen Hoffnungen noch nicht offenbar geworden ist. Die Kirche ist in
der Welt dazu befreit, den ihr unbekannten Versohner, Schopfer und
Erloser im gekreuzigten Herrn praktisch zu bekennen. Und weil die Sache
der Kirche so nicht die Kirche, sondern das tdtige Zeugnis von Gottes
Handeln allein sein kann, deshalb geht die Kirche nicht uns, wohl aber
Gott in seiner Menschlichkeit alles an: sie ist «allein sein Eigentum»
(Dritter Barmer Bekenntnissatz). Als Eigentum des Schopfers bleibt sie —
Schopfung, Teil der Welt: gerade dies gibt das Evangelium der Kirche zu
erkennen. Und so kann die Kirche ihre Weltlichkeit auch nur bekennen,
indem sie als versohnte ihre Schuld bekennt und als erwihlte ihre faktische
Gottlosigkeit anerkennt. Nicht resignativ, sondern gerade dadurch befreit
zum Dienst des Zeugnisses an der Welt.

Wo aber zweitens die Kirche nun ihrerseits der Welt zu ithrem Heil
verhilft, weil sie sich als Kirche schon bei Gott und darin von der Welt
unterschieden weiss, da hebt sie selbst das Evangelium auf. Wo die Kirche
nicht als ginzlich arme Kirche, als die vollig eigentumslos gewordene Welt
aus Gottes lebendigem Wort allein lebt, da wird der in ihr bekannte Gott,
wie Aarons goldendes Kalb (Ex 32), zum unterdriickenden Gotzenbild des
befreienden Namens: «Ich bin der mit euch sein will» (Ex 3,14). Wo die
Kirchen nicht Platzhalter fiir Gottes eigenes Handeln, sondern ein sinn-
stiftender Gottesersatz werden, da werden sie zu Gottes ganz besonders
schon geschmiickten Gribern. Deshalb antwortete Karl Barth dem
Washingtoner Magazin «Christianity Today» 1961 auf die Frage, wo heute
die bedeutsamsten falschen Gotter sitzen:

«Der Ort, wo die falschen Gotter stehen und verehrt werden, ist heute wie zu allen Zeiten
zuerst die Kirche selbst. Sie glaubt an die Giite und Macht ihrer eigenen Tradition, Moral und
religiosen Aktivitit. Sie glaubt an die Vortrefflichkeit der Christen im Unterschied zu den sie
umgebenden Indifferenten, Atheisten und Kommunisten. Sie glaubt an das von ihr entworfene
Menschenbild, Weltbild und Gottesbild. Sie tut damit dasselbe wie die, die an das Geld, den
Sport, die Technik, die Sexualitdt oder auch einfach an die Herrlichkeit eines bequemen
Lebens glauben. Die Kirche hat zu beweisen, dass sie selbst an den Gott glaubt, der die
Menschen von allen falschen Gottern befreit hat.»!4

Eine Kirche, die ihre Verkiindigung und ihre institutionelle Verfesti-
gung nicht durch das Evangelium aufheben ldsst, bleibt — unsere Mog-
lichkeit und damit gegen Gott gestellte Religion. Entgegen allen Geriich-

14 K. Barth, Offene Briefe 1945-1968, Karl-Barth Gesamtausgabe, V, Bd. 15, Ziirich 1984,
501.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 319

ten, es sei Barths theologische Frage «Doch was geht uns die Kirche an» nur
der Ausdruck seiner frithen dialektischen Verzweiflung am unendlichen
Abgrund zwischen Gott und Welt, sind doch (trotz der noch ganz uner-
forschten Frage nach dem Verhiltnis von Barths frithem Kirchenverstind-
nis im Verhiltnis zu dem der religiosen Sozialisten) zwei Eckdaten festzu-
halten. Einerseits ensprang Barths Theologie gerade der Frage nach der
Moglichkeit der kirchlichen Verkiindigung aus der eschatologischen
Erkenntnis: «Kirche ist eigentlich eine Unmoglichkeit»!3, d.h. keine uns
zur Verfliigung stehende Maoglichkeit, sondern die uns unmogliche, aber
durch Gottes freie Wahl gegebene Moglichkeit von Gottes Anerkennung
unserer Schwachheit in der Bezeugung seines Wortes. Und anderseits
entsprang Karl Barths Theologie der kirchlichen Not nicht nur, sondern sie
blieb auch bei ihr. Sie begriindete diese Not allerdings theologisch immer
radikaler, d.h. immer tiefer aus der ewigen Erwahlung der Welt, welche
ihr durch das prophetische Werk und Amt Jesu Christ bekannt wird.
Deshalb will Barth gerade in einem «spdten» Band der Kirchlichen Dog-
matik (IV/3, 1959, 946) drei Sidtze zur Sendung der christlichen Gemeinde
wagen, die auch seine «frithe» Theologie zusammenzufassen geeignet
sind:

«(1) Die Welt wire zwar ohne Jesus Christus, ohne sein Werk und Wort verloren. (2) Die
Welt miisste aber nicht verloren sein, wenn es keine Kirche gibe. (3) Wogegen die Kirche, ohne
in der Welt ihr Gegeniiber zu haben, verloren wire. Es ist ja ein Akt freier Gnade, wenn Jesus
Christus ihren Dienst in dieser Sache in Anspruch nehmen will.»

Und das heisst nun drittens, dass das Evangelium die Kirche auch in
dem Sinne aufhebt, wie es unseren falschen Fragen durch seine Antwort
widerspricht, wie es unsere schlechten Widerspriiche durch seinen guten
Widerspruch iiberwindet. Denn das Biirgertum, der religiose Mensch und
der christliche Sozialismus halten nicht zuwenig, sondern durchaus zuviel
von der Kirche und koénnen deshalb auch nur von ihr enttiuscht wer-
den.

Das seiner selbst gewiss gewordene Biirgertum der liberalen und der
sozialistischen Gesellschaft braucht die kirchliche Bestdtigung seiner
Grundwerte und historischen Programme nicht. Und es wendet sich zu
Recht von einer Kirche ab, die selber eine vollkommene Gesellschaft sein
zu konnen vorgibt: was soll ihm diese Gesellschaft, die sich ausser ihr,

15 K. Barth, Not und Verheissung der christlichen Verkiindigung in: —, Das Wort Gottes
und die Theologie. Gesammelte Vortrige, Bd. 1, Miinchen 1924, 99-125, 119.



320 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

neben ihr oder gar iiber ihr von ihrem Elend trennt? Die liberale und die
sozialistische Vergleichgiiltigung der Kirche als eines gesellschaftlichen
Faktors erkennt mit Leichtigkeit, was einer solchen Kirche offenbar ver-
borgen bleibt: dass ihre Sinnstiftung die Widerspriiche der liberalen «Frei-
heitsgeschichte» sowenig zu heilen vermag, wie die Widerspriiche der
sozialistischen «Befreiungsgeschichte». Denn ihre geschichtstheologische
Sinnstiftung verschleiert gerade das absurde Ungliick dieser « Geschichte»
selbst. Und mit Leichtigkeit durchschaut die Religionskritik, dass gerade
die Autarkie der Kirche ihre Weltlichkeit beweist, eine sehr unbefreite
dazu: nichts demonstriert unbefangener die nur von der Kirche verkannte
Gleichartigkeit mit der Welt als ihre ehrwiirdigen Titel, ihre schonen
Uniformen und ihre akkurate Biirokratisierung.

Wo der religiose Privatmensch die weltliche Sichtbarkeit der Kirche
flieht, weil diese Ausserlichkeit seinen unsichtbaren Glauben verletzt, da
flieht er vor seiner Erwidhlung, die ihn dazu befreit, seinem Nichsten in
seiner leiblichen und gesellschaftlichen Not zu begegnen. Wo umgekehrt
dazu die sehr offentliche Kirche in ihre sakramentale und hierarchische
Sichtbarkeit flieht, um die Kraft ihres eigenen Glaubens darzustellen, da
flieht sie vor der von Gott selbst angenommenen Unscheinbarkeit und
Verborgenheit. Beide fliehen vor der Kirche, die das bis in die Tiefen ihrer
Torheit und Verlorenheit von Gott angenommene weltliche Zeichen und
Gleichnis fiir Gottes Kommen in Jesus Christus sein darf. Der Pietismus
und der nicht nur rémisch-katholische Kirchenpositivismus gleichen sich
wie ein Handschuh von innen und aussen: innen ist er psychologisch,
aussen ist er soziologisch stark. Der Versuch, aus der Kirche auszutreten,
um den wahren Glauben zu finden, «ist noch weniger sinnreich als die
Konsequenz, sich das Leben zu nehmen»!6, und der eigenartige Versuch,
der Welt durch die einzigartige Sichtbarkeit der Kirche zum Glauben zu
verhelfen, gleicht dem Versuch, einen Verletzten durch weitere Zufiigung
von Verletzungen zu heilen.

Der religiose Sozialismus und die entsprechende politische Theo-
logie, die sich engagiert fragen, was die Verkiindigung der Welt zu bringen
und wie die Kirche das kommende Reich zu verwirklichen hat, kommen zu
spat, wenn sie bei der Konsequenz statt bei ihrem Grund ansetzen. Denn
Gottes Wort gibt selbst zu tun, es wird nicht erst sozialethisch wirksam: es
fithrt in die Nachfolge und deckt darin die Selbstgerechtigkeit des reichen
Biirgers auf, der nicht ohne die von ihm bewirkte Verelendung zu seinem

16 K. Barth, Der Rémerbrief, Neue Bearbeitung, a.a.O. 320.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 321

materiellen und ethischen Reichtum gekommen ist. Dass sich der Biirger
sozialethisch und karitativ der von ihm zerstorten Welt zuwendet, hilt ihn
erst recht in Distanz zu seinen Opfern und verunmdéglicht ihm in vollen-
deter Selbstrechtfertigung den Eintritt in die Nachfolge, die ja nicht nur
solidarisch mit den Armen macht, sondern dazu einlddt, selber arm zu
werden.!” Weil Karl Barth das Sein der Kirche aus dem Ereignis von Gottes
Zuwendung zur unbefreiten, unversohnten und unerlosten Welt begriinde-
te, erkennt ithn heute die zwar nicht lehramtliche, wohl aber basiskirchliche
Theologie der Befreiung (in ihrem Gegensatz zu Bultmann) nach Gustavo
Gutiérrez als einen der Thren:

»Der, der vom «Himmel» her kommt, hat ein Gespiir fiir die, die in der Holle dieser Welt
lIeben, und der, der von der «Erde» ausgeht, iibersieht, auf welch ausbeuterischer Grundlage
die Erde gebaut ist».18

Das Sein der Kirche liegt im Annehmen unserer Not durch Gott.
Insofern hebt die Botschaft des Evangeliums die Kirche im dreifachen
Sinne auf: sie hebt ihre Selbstindigkeit auf, indem sie diese verneint; sie
anerkennt das bleibende Elend ihrer geschichtlichen Verfasstheit als
Religion!® und sie hebt sie hoch zur Grosse ihres Dienstes an der Welt:
zum Zeugnis von Gottes Erwahlung des armen, des schuldigen und des
verworfenen Menschen. Das wird zu keiner idealistischen Aufhebung, weil
die kirchliche Sendung nicht aufhoért, die Sendung von unbefreiten, siin-
digen und noch nicht erlésten Menschen zu sein. Nur so geht uns die Kirche
an.

Doch in welche Not fithrt diese von Karl Barth nicht nur in der Ruhe der
Romerbriefzeit, sondern im Sturm seines ganzen dogmatischen Werkes
durchgehaltene Lehre von der Erwéhlung und der Sendung der Kirche die
Okumene heute? Was bedeutet das von Gott angenommene Elend auch ge-
rade des religiosen Menschen fiir die romisch-katholische Kirche und was
die Grosse ihrer Berufung fiir die Kirchen der Reformation? Die Frage
verlangt eine prinzipielle Besinnung auf die grosse Not der Kirche (2.) und

17Vgl. K. Barth, Der reiche Jiingling, Hg. u. eing. v. P. Eicher, Miinchen 1986; P. Eicher,
Gottes Wahl: unsere Freiheit. Karl Barths Beitrag zur Theologie der Befreiung, in: Finwiirfe 3
(1986) 215-236.

18 G. Gutiérrez, Die historische Macht der Armen, Miinchen, Mainz 1984, 173
vgl. 201f.

19 Vgl. P. Eicher, M. Weinrich, Der gute Widerspruch. Zum unbegriffenen Zeugnis von
Karl Barth, Diisseldorf, Neukirchen-VIuyn 1986.

3



322 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

eine notwendigerweise zeitgebundene Einschdtzung ihrer kleinen Not in
der «petrinisch» (3.) und der «evangelisch» allgemeinen Kirche (4.) nach
Karl Barth.

2. Der gute Widerspruch

Nach der arithmetischen Regel der Jahrhundertzihlung bringt offenbar
(erst) der 100. Geburtstag eines Theologen die Aufforderung mit, sich zu
besinnen. Eine Besinnung auf die Sache der Theologie nach Karl Barth
kann aber den katholischen Theologen nur in Verlegenheit bringen. Denn
wo «Besinnung...auf das Eine, Notwendige, Unentrinnbare, dem unsere
Kirchen...gegeniiberstehen», sich ereignet, da geschieht Reformation:
«Reformation findet statt, wo Besinnung stattfindet.»2° Sollte nicht auch
das Umgekehrte gelten? Und sollte das Umgekehrte — wo Besinnung, da
Reformation — nicht auch fiir die katholische Besinnung gelten? Immerhin
hat Karl Barth 1948 gerade die Weltkirchen nur vor die eine Seite der
Alternative gestellt: «Ist sie nicht in der Reformation begriffen, dann heisst
das, dass sie der Anfechtung und also dem Absturz in die Nicht-Kirche
verfallen, und zwar rettungslos verfallen ist»2!

Warum gehort Kirche und Reformation so zusammen, dass die eine
nicht ohne die andere sein kann? Da diese Zusammengehorigkeit auch die
Katholische Kirche vor die Frage nach threm Gehorsam oder ihrem Unge-
horsam gegeniiber Gottes Wort stellt, kommt fiir den katholischen Theo-
logen alles darauf an, Barths Begriff von «Reformation» theologisch zu
verstehen. Denn offenbar kann «Reformation» nicht nur das heissen, was
im 16. Jahrhundert gewesen ist, also die Befreiung (und damit faktisch die
Abspaltung) eines Teiles der katholischen Kirche zur Anerkennung von
Gottes lebendigem Wort als dem wirklichen Lehrer, Hirten und Richter
tiiber alle kirchlichen Lehren, sakramentalen Vollmachten und richterli-
chen Amtsgewalten. «Reformation» meint aber auch mehr als jenes geist-
liche Axiom zur permanenten Liuterung aller Glaubigen, das fiir die alte
und mittelalterliche Kirche (besonders in den Orden) selbstverstiandlich

20 K. Barth, Not und Verheissung, a.a.0. 123.

21 K. Barth, Die Schrift und die Kirche. Theologische Studien, H. 22, Ziirich, Zollikon
1947, 35 (der darin enthaltene Vortrag, Die Kirche — die lebendige Gemeinde des lebendigen
Herrn Jesus Christus, war schon 1947 zur Vorbereitung fiir die Amsterdamer Versammlung
des World Council of Churches von 1948 veréffentlicht worden).



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 323

war und nach dem 2. Vatikanischen Konzil?? auch fiir die rémisch-katho-
lische Kirche wieder selbstverstindlich geworden ist. Reformation heisst
fiir Karl Barth das Wesen von Kirche. Und deshalb wird sie in die grosse
Not gestellt.

Ist das erste Erkennungszeichen des «heiligen Haufleins», der «christ-
lichen Gemeine» fiir Martin Luther?? ihre stindige Erschaffung durch
Gottes eigenes Wort, so ist — nach den zwei Sakramenten und Amtern und
dem Lobpreis Gottes — ihr letztes und untriigliches Wahrheitszeichen
Kreuz und Leiden: «Denn wo Gottes Wort gepredigt, angenommen
oder gegldubt wird und Frucht schaffet, da soll das liebe, heilige Kreuz auch
nicht aussen bleiben»24. Es ist nicht zuviel gesagt, dass erst Karl Barth in
nicht unwesentlicher Korrektur zu Luther und Calvin gezeigt hat, warum
der Gekreuzigte und Gottes eigenes Wort in Ewigkeit nicht zu trennen sind.
Dunkel blieb fiir Luther die ewige Erwidhlung und Verwerfung der schul-
digen Menschen, an deren Stelle Christus nach Gottes verborgenem
Ratschluss den Tod aller auf sich nahm.25 Und «nicht ohne die fatale
Parallelitidt der Begriffe Erwdhlung und Verwerfung»2® sprach Calvin
von dem durch Christus ausgefiihrten Willen der ewigen Majestidt Gottes.
Karl Barth machte ganzen Ernst damit, dass in der Geschichte Jesu
Christi Gottes ewige Erwdhlung zeitlich vollzogen wird: denn es gibt — in
Korrektur zu Luther — «nichts..., was hinter oder iiber dieser (Christi)
Stellvertretung noch wahrer und wirklicher wire, weil eben diese Stellver-
tretung das Innerste und Eigentlichste in Gott selber, das Wesen seiner
Gottheit ist»27. An die Stelle jeder metaphysischen Hinterwelt (Nietzsche)
tritt die Offenbarkeit Gottes, die in der Geschichte Jesu Christi zeigt, was
Gott «ehe der Welt Grund gelegt war» (Eph 1,4), fiir den Menschen wihlt:
seine Befreiung. In der Geschichte Jesu von Nazareth begegnet Gottes
offenbarer Wille, der erwihlende Gott und der erwidhlte Mensch; in ihr
nimmt Gott befreiend, verséhnend und verheissungsvoll nicht nur die
prinzipielle Endlichkeit, sondern auch die ganze Schuldigkeit des Men-

22 Vgl. bes. Lumen gentium, 8, Unitatis redintegratio, 6; zur prignanten Zusammenfassung
des historischen und systematischen Sinnes von «Reformation» vgl. H.J. Kraus, Reformation.
Aus evangelischer Sicht, in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, Hg. P. Eicher,
Bd. 4, Miinchen 1985, 23-34.

23 Vgl. bes. M. Luther, Der grosse Katechismus. Der dritte Artikel, in: Die Bekenntnis-
schriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Gottingen 1982, 543-733, 656f.

24A.a.0. 677.

25 Zu K. Barths Kritik vgl. KD 11/2, 70f.

26 A.A.0. 16.

2TKD II/1, 431.



324 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

schen an. Und so wird in dieser Annahme der konkreten Menschlichkeit
auch der ganze Abgrund der Gefangenschaft, Unversohntheit und Tod-
lichkeit der menschlichen Geschichte enthiillt. Barth gibt damit der bei
Calvin aus seelsorgerlicher Erfahrung akzentuierten Lehre von der doppel-
ten Erwdhlung ihre ganze Wahrheit: Christus ist «fiir uns zum Fluch
gemacht» (Gal 3,13), er nimmt das ganze heilige Nein Gottes gegen die
unheiligen Verhiltnisse der unfreien Welt auf sich, er trdgt den ganzen
Widerspruch des Menschen gegen Gottes liebende Gerechtigkeit an sich
aus, er hat diese Holle als seinen Teil erwihlt, so dass fiir die Welt nichts
bleibt als das Ja zu ihrer Befreiung, nichts als «die Vorherbestimmung zu
seinem Reiche, zur Seligkeit, zum Leben»28. Und gerade dies ist Refor-
mation:

«Jesus Christus. .. ist die iiber des Menschen Siinde nicht nur hinwegsehende und hinweg-
gehende, sondern sie beseitigende Versdhnung der Welt mit Gott. Er ist des siindigen
Menschen effektive Rechtfertigung und Heiligung und dariiber hinaus: desselben siindi-
gen Menschen ehrenvolle Berufung in den Dienst Gottes. Er ist das der zerrissenen, aus
tausend Wunden blutenden Menschheit nahe gekommene, trostend und heilend auf den Leib
geriickte Reich Gottes, in welchem auch ihrem ganzen Elend ein Ende gemacht ist. Er ist die
Reformation..»??,

Der Gekreuzigte offenbart die Menschlichkeit Gottes; der durch seine
Auferweckung erhohte Menschensohn aber hort nicht auf, Gottes
Menschlichkeit zu bezeugen. Die Zeuginnen und Zeugen dieses seines
vorbehaltlosen Bekenntnisses zur verlorenen Welt: sie sind sein Leib,
seine Kirche. Das Urbild der Kirche sind deshalb fiir Karl Barth der
Gekreuzigte und die Schicher am Kreuz. Gerade als Zeugin unter dem
Kreuz ist die Kirche jedoch sichtbar. Das heisst auch, dass die Sichtbar-
keit30 der Verkiindigung und des Bekennens, die Sichtbarkeit des Flehens
und Lobpreisens, der Sakramente und des Zeugnis gebenden Handelns, die
Sichtbarkeit von Recht und Institution, der ganze religiose Charakter von
Kirche nicht geflohen werden kann und auch nicht gefiirchtet werden muss.
Aber in ihrer geschichtlichen Auspriagung hat die Kirche das Zeichen und
Gleichnis von Gottes Menschlichkeit in der Geschichte Jesu Christi zu
werden. Einen nur unsichtbaren Leib des erhdhten Gekreuzigten gibt es

B8KD I1/2, 17.

29KD IV/3, 914.

30 Zur zeichenhaften Sichtbarkeit von Kirche, vgl. K. Barth, Die Not der evangelischen
Kirche, ZZ 9(1931) 89-122,97, 104; —, Die Schrift und die Kirche, a.a. 0. 22f., 35f.; KD IV/3,
906-909.



P. Eicher, « Doch was geht uns die Kirche an?» 325

nicht — wohl aber gibt es eine Kirche, die nur noch sichtbar ist und also
aufgehort hat, sein Leib zu sein. Allerdings: ein Zeichen fiir die befreiende
Herrschaft des Auferweckten und ein Gleichnis fiir das kommende Reich
zu sein, das kann nie zum Besitz der sichtbaren Kirche werden: darum kann
sie nur flehen. Denn Reformation ist nicht zu machen, sondern zu bezeu-
gen als Gottes barmherziges, treues und gerechtes Handeln, das sich in
seiner freien Selbsthingabe bis zum Kreuz offenbart.

Jetzt ist inhaltlich erreicht, was programmatisch hiess: « Reformation
findet statt, wo Besinnung stattfindet», und jetzt ahnen wir, was die
reformatorische Besinnung die katholische Kirche angeht. Denn im histo-
rischen Ereignis der Reformation bekannten sich die von Gottes Wort
erwahlten Zeugen zum auferweckten Gekreuzigten als dem menschlichen
Haupt der Kirche3!; und das fiihrte sie in die grosse, in die wahre Not der
Kirche:

«Es war ein Vorgang ganz entsprechend dem, wie einst der Apostel Paulus und die Seinen
das Gesetz und die Propheten in der Hand, von der iraelitischen Volksgemeinde sich ausge-
schlossen und auf sich selbst gestellt, Israel eines Tages ausserhalb Israels sehen mussten. Mit
dem Heiligtum zusammen ausgeschlossen, mussten auch jene Menschen des sechzehnten
Jahrhunderts die eine wahre Kirche fortan da draussen suchen und finden, vor den Toren
Jerusalems, abseits der alten, der gewesenen Kirche, die ihnen darum, um der Verwerfung und
des Verlustes ihres eigenen Heiligtums willen, nur noch Kirche des Scheins und Truges, die
Kirche des Antichrist sein konnte. ...das ausgestossene Heiligtum, das nun automatisch da
draussen Kirche begriindete, war aber das Kreuz. Konkret: der unter Pontius Pilatus gekreu-
zigte Mensch Jesus Christus, der Gott selber ist, er als solcher die Verséhnung des Menschen
mit Gott und das Unterpfand seiner kommenden Erlésung...»32

Die Kirche «draussen», die Kirche des ausgestossenen Herrn der Welt
zu sein, das macht die nicht nur historische Not, sondern die wesentliche,
die nicht abschaffbare, die heilvolle Not der evangelischen Gemeinden aus.
Diese Not ist ihre Herrlichkeit, weil mit dieser Not die Verheissung von
der Erwahlung der verworfenen Welt verkiindet wird. Mit der neueren
Exegese gesprochen: Weil auch der alte Bund von Anfang an der immer
schon von Israel gebrochene und der von Gott in seiner Gerechtigkeit,
Barmherzigkeit und Treue erneuerte Bund war33, weil «Bund» gerade

31 Vgl. dazu und zum Folg. K. Barth, Die Not der evangelischen Kirche, a.a.O.

322 A.a.0. 25.

33 Vgl. die Weiterfithrung der Arbeiten von H. Gese, E. Kutsch und L. Perlitt durch Ch.
Levin, Die Verheissung des neuen Bundes in ihrem theologiegeschichtlichen Zusammenhang
ausgelegt, Gottingen 1985.



326 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

Erneuerung und also Reformation heisst, kann auch der «neue Bund»
nur als der stets erneuerte, als der von der Kirche immer wieder gebroche-
ne, von Christus dem Haupt allein immer wieder zu erneuernde, verkiin-
digt werden. In der Anerkennung ihrer Vergebung und in der Verkiindi-
gung ihrer Verheissung kann auch die evangelische Kirche nur solida-
risch werden mit Israel — und der romisch katholischen Kirche. Wie sich
selbst, so hat sie Israel und der petrinischen Kirche ihren Bundesbruch und
Gottes freie Erwdhlung der Verworfenen zu bezeugen. Die Kontinuitédt der
sichtbaren Kirche liegt im Ereignis ihrer Erwdhlung: im guten Widerspruch
des Evangeliums zu den sehr kontinuierlichen Widerspriichen der Welt,
die gerade in der Kirche am schérfsten offenbar werden.

Kann die evangelische Kirche ihre heilvolle Not nicht abschaffen, so ist
jedoch «Protest und Auflehnung»34 gegen ihre abschaffbare und unheil-
volle Not geboten. Der Protest und die Auflehnung ergab sich in Barths
Theologie nicht aus Kampf- und Spaltlust, der Streit kam nicht von innen,
er ergab sich von selbst. Denn wo die wahre Not der Kirche bekannt wird,
da werden die um ihre kleinen Néte tief Besorgten nervds, sie flirchten,
ihrer eigenen Sorgen beraubt zu werden: ihrer Sorge um das Heil der
Arbeiter (die Fabrikanten von Safenwil und die religiosen Sozialisten
letztlich doch gleichermassen, wenn auch theologisch mit entschieden
umgekehrt zu wertenden Vorzeichen); sie fiirchteten, ihrer Sorge um die
Kultur der deutschen Volkskirche verlustig zu gehen, bei deren Zerfall nach
Otto Dibelius 1928 nicht nur dem wachsenden Einfluss der katholischen
Kraft, sondern auch dem Bolschewismus nicht mehr Einhalt hétte geboten
werden konnen33; sie fiirchteten 1933—-45 ihrer Sorge um den Verlust des
Deutschtums, des Abendlandes und der Kirche zugleich enthoben zu
werden. Die Besorgten fiirchten um die noch immer nicht sichtbare Einheit
aller Kirchen, um die wachsenden Kirchenaustritte in den Industrienatio-
nen, um den Verlust ihrer politischen Macht, um ihre moégliche Missach-
tung und um die materielle und psychologische Armut ihrer evangelischen
Kirche: sie machen aus der kleinen Not die grosse Not, weil sie nicht in der
wirklich grossen Not der Kirche stehen. So fliehen sie bald vor der Sicht-
barkeit in die Innerlichkeit, bald vor der Machtlosigkeit in die Sichtbarkeit,
je nachdem.

In der Fixierung auf die kleine Not der Kirche, d.h. auf die Begrenztheit
ihrer eigenen geschichtlichen Moglichkeiten, lag fiir Karl Barth aber gerade

34 K. Barth, Die Not der evangelischen Kirche, a.a..O. 90.
35Vgl. O. Dibelius, Das Jahrhundert der Kirche, a.a.O., bes. 142-153, 190, 225, 233.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 327

der Grund, warum sie auch diese ihre menschlichen No6te nicht recht in den
Blick bekam — und ihrer Wirklichkeit erst recht nicht heilend entgegentre-
ten konnte. Die Teilnahme an Gottes eigener Not mit dem Ungliick, der
Schuld und der Endlichkeit seiner Geschopfe, die er bis zum Tode seines
Sohnes in liebender Freiheit zu erleiden bereit war, befreit dagegen die
Menschen gerade zur unverstellten Annahme und zum freimiitigen Wider-
stand gegen diese Note der Geschichte. Weil Gottes Not darin gross ist,
dass er diese Note als seinen Teil in der Welt erwihlte, deshalb sind sie fiir
seine Geschopfe nicht mehr allein zu tragen. Gottes grosse Not mit der
Welt relativiert nicht das menschliche Elend zu einer letztlich nichtigen
«quantité négligable». Aber weil die menschlichen N6te Gottes eigene Not
geworden sind, deshalb ist «der Partner Gottes nach Barth... aufgerufen
und befdhigt, das Nichtige in einer Gott entsprechenden Weise ernst
zu nehmen» (W. Kritke)3¢. Und deshalb soll der Mensch den Aufstand
und den Kampf gegen die Nichtigkeit seiner durch die Siinde und die
Endlichkeit geprigten Note wagen.3’
Was geht das alles die katholische Kirche heute an?

3. Was geht Reformation die katholische Kirche an?

Wenn das bisher Gesagte auch nur in Grundziigen richtig sein sollte, so
ergibt sich als die entscheidende 6kumenische Einsicht fiir die katholische
Theologie nach Karl Barth ganz selbstverstiandlich dies ganz und gar
Erfreuliche: Die katholische Kirche darf reformiert werden.

Das ist — erstens — kein konfessionalistischer Thesenanschlag an die
(zumeist geschlossenen) Pforten von St. Peter in Rom. Denn - «Wenn
nichts Dringendes dazwischenkommt»38 — gilt Barth als dkumenische
Maxime durch sein ganzes Werk: «Grundsitzlich kann es hiiben und
driiben nur darum gehen, dass ein jeder sich an seinem Ort in seiner Kirche
zum Glauben an den einen Herrn und in seinen Dienst rufen lasse»39.
Hiiben und driiben heisst gerade, dass es zwischen der romisch-katholi-
schen und den evangelischen Kirchen nicht um eine Kirchendifferenz,

36 W, Krottke, Siinde und Nichtiges bei Karl Barth, Neukirchen-Vluyn 21983, 104.

37 Vgl. bes. KD 1V/4, (Das christliche Leben. Die Kirchliche Dogmatik IV/4. Fragmente aus
dem Nachlass. Vorlesungen 1959-1961, Hg. v. H.-A. Drewes, E. Jiingel, Karl Barth -
Gesamtausgabe 11, Bd. 11, Ziirich 1976) 347-470.

38 K. Barth, Das Wort Gottes und die Theologie, a.a.O. 185.

39 K. Barth, Ad limina Apostolorum, Ziirich 1967, 18; vgl. —, Die Theologie und die Kirche,
Miinchen 1928, 86-90; —, Die Lehre vom Wort Gottes. Prolegomena zur christlichen Dog-
matik, Miinchen 1927.



328 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

sondern um Differenzen innerhalb des einen Raumes der heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche geht.40 Der romisch katholischen Kirche
und ihrer Theologie ist auch nach dem Urteil von Karl Barth die grosse Not
der Kirche des alt- und neutestamentlichen Evangeliums grundsédtzlich
nicht fremd - was 1hre faktische Reformationsbediirftigkeit und Reforma-
tionsfahigkeit gerade begriindet. Weil alle gesiindigt haben und allen die
Verheissung gilt, kann der eine Teil der einen Kirche den andern zur
Reformation nur dadurch auffordern, dass er sich selbst von Gottes Treue
zu seinem Bund in seinem erwidhlenden, versohnenden und befreienden
Wort reformieren ldsst. Die Bedeutung von Karl Barths Theologie fiir die
katholische Kirche liegt darin, dass in dieser Theologie und durch sie
Reformation der neuprotestantischen Kirche sich ereignet hat: gerade
dadurch gab und gibt sie aber der katholischen Kirche und darin der
katholischen Theologie allen Anlass, sich zu besinnen, d.h. reformiert zu
werden.

Das bedeutet zweitens keine Kampfansage, und dies nicht nur wegen
der alten Erfahrung, dass Rom erst stark wird, wo gegen Rom gekdmpft
wird, sondern weil nach Rom 15,1 «die Starken verpflichtet sind, die
Schwachheiten der Unvermoégenden zu tragen und nicht sich selbst zu
gefallen zu leben», woraus Barth schon 1922 den Schluss zog, dass Recht-
haberei gegen die romische Kirche jedenfalls nicht die Stdrke der evange-
lischen Kirche sein kénne: «Nur um Gotteswillen keinen Protestantenkol-
ler, keinen (Kampf gegen Rom>!»*4! Die auffillige Milde Barths in der
Beurteilung romisch-katholischer Theologie und Kircheneigentiimlichkei-
ten, die so weit ging, dass er der katholischen Kirche wirklich alles lassen
wollte (in der angeblich extrem kirchenkritischen «dialektischen Zeit»
sogar das Altarsakrament!)42, wenn sie sich nur unter das Gericht und die
Verheissung ihres Hauptes, unter das lebendige Wort des auferweckten
Gekreuzigten stellen wiirde: diese prinzipielle Geduld in der Zuversicht auf
die Kraft und den Geist des Evangeliums kann nur als die dringlichste
Form der Bitte um die innere Reformation der katholischen Kirche ver-
standen werden. Barths prinzipielle Milde, die der Zuversicht in die Kraft
des Evangeliums zur Reformation auch der petrinischen Kirche entsprang,
macht die Schirfe seiner konkreten Kritik an den «Catholica» fiir die
romische Kirche zur heilsamen Herausforderung.

40 Vgl. K. Barth, Der romische Katholizismus als Frage an die protestantische Kirche, in:
Die Theologie und die Kirche, a.a.0. 329-363, 332.

41 K. Barth, Der Romerbrief, Neue Bearbeitung, a.a.O. 509.

42 K. Barth, Not und Verheissung, a.a.O, 123; vgl. bes. —, Der Begriff der Kirche, ZZ 5



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 329

Dass die katholische Besinnung nach Karl Barth die Reformation fiir die
katholische Kirche bedeutet, ist — drittens — weder eine Ungeheuerlich-
keit noch eine Harmlosigkeit. Keine Ungeheuerlichkeit, weil es um nichts
als um den katholischen Glauben geht, keine Harmlosigkeit, weil es um die
Reformation der romisch-katholischen Kirche geht. Reformation der
romisch-katholischen Theologie und Kirche heisst Abkehr von dem Chri-
stus der «direkt greifbaren, geschichtlich belegbaren, seelisch-leiblich
erfahrbaren und mitteilbaren und sogar juristisch und politisch zu doku-
mentierenden Herrlichkeit»*3 und Zuwendung zum erniedrigten Christus,
zu Gottes Verborgenheit im Gekreuzigten, Abwendung von Christus als
einem immanenten Prinzip der Kirche und Zuwendung zum freien Herrn
der Welt, der selbst seine Zeugen sammelt. Das Zweite Vatikanische
Konzil hat die von Calvin in seiner letzten Ausgabe der Institutio erstmals
systematisierte Lehre von den drei Vollmachten (munera) Jesu Christi —
dem prophetischen, koniglichen und priesterlichen Amt — zum neuen
Lehrstiick von der Teilnahme aller Getauften an diesen Vollmachten Jesu
Christi gemacht.** Aber abgesehen davon, dass in diesem Konzil die
reformatorische Christusverherrlichung zur katholischen Lehre von der
Kirchenverfassung geworden ist, bleibt diese Teilnahme aller Christinnen
und Christen am Werk des Mittlers weiterhin wesentlich verschieden fiir
den Klerus und die Laien. Den Laien wird der Dienst des Zeugnisses in der
Welt und der Empfang der rechten Lehre, des Buss- und Altarsakramentes,
sowie der Gehorsam gegeniiber der Kirchenleitung aufgetragen; der Klerus
iibt dagegen aktiv die verlichenen Vollmachten der verbindlichen Lehre,
des Priestertums und der Kirchenleitung aus. Dagegen bleibt Karl Barths
reformatorische Frage bestehen.

«Wo bleibt die Distanz zwischen Christus als dem Herrn, Konig und Richter und seiner
Kirche; sind nur die Laien seine Zeugen in der Welt, ist die <Hierarchie» mehr als das? Ist
nicht die ganze Kirche das Volk der Zeugen?»43

Die Abwendung von Christus als einem immanenten Prinzip der
Kirche verlangt auch die Abkehr von einem Verstindnis des Lehramtes,
dem es — trotz der Offenbarungskonstitution des 2. Vatikanischen Konzils

(1927) H. 5, 365-378.

43 K. Barth, Die Not der evangelischen Kirche, a.a.O. 94.

44 Vgl. P. Eicher, Priester und Laien — im Wesen verschieden? Zum lehramtlichen Ansatz
der notwendigen Kirchenreform, in: G. Denzler (Hg.), Priester fiir heute, Miinchen 1980,
34-50; -, Hierarchie, in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, Bd. 2, Miinchen 1984,
177-196.

45 K. Barth, Ad limina Apostolorum a.a.O. 27,



330 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

(trotz Dei Verbum, 10!) — nach einem Joseph Kardinal Ratzinger unter-
laufenen Ausdruck — gegeben sei «das letzte Wort iiber das Wort Gottes als
Wort Gottes»#® zu haben. Die Zuwendung zu Christus als dem Herrn der
Kirche verlangt seine — und nicht erst der Kirche - Anerkennung als
«universales Sakrament des Heils» (Lumen gentium, 48). Und das muss
auch zur theologischen Unterscheidung zwischen einem méglichen
Amt fithren, das die Einheit der Kirche manifestieren kann (wenn es der
Einheit dient!) und dem notwendigen Garanten der Einheit der Kirche,
der allein Christus sein kann, weil «ein anderer Garant als er (Christus)
selbst in dieser Sache grundsétzlich nicht in Frage kommen» kann*’. Das
fordert Kritik am jetzt wieder (gegen das 2. Vaticanum) kanonisierten
Verstdndnis des Papstes als dem «Haupt» der Bischofskirche und dem
«Stellvertreter Christi auf Erden» (CIC 331). Und das ermichtigt zur
Verteidigung des jetzt auch wieder in der romisch-katholischen Kirche
geltenden Hebrierbriefs, nach welchem das Messopfer dem Opfer Christi
nichts hinzufiigen kann und nicht wiederholen muss, was «ein fiir allemal»
getan ist, sondern nur noch Lob und Dank fiir die Versohnung sein kann, in
die der gekreuzigte Erhohte die Gemeinde aufnimmt.48

Sollten die evangelischen Gemeinden wegen der ithnen von der petrini-
schen Kirche abgesprochenen Kontinuitidt mit der Kirche der Apostel vom
Herrn der Kirche nicht in diese Eucharistie aufgenommen sein? Und sollte
es wirklich dabei bleiben kénnen, dass die evangelischen Kirchen nur als
kirchliche Gemeinschaften, nicht aber als Kirche im vollen Sinn des
Wortes anzuerkennen sind? Ist die Kirche unter dem Kreuz nicht im vollen
Sinne Kirche? Deutet jetzt das « Volk» in der romisch-katholischen Messe
1im Hochgebet der Eucharistie nicht die Kirche im vollen Sinne aus, wenn es
betet: «Deinen Tod, o Herr verkiinden wir und deine Auferstehung preisen
wir, bis du kommst in Herrlichkeit»? Kein theologischer Satz konnte Karl
Barths reformierte Lehre von der Kirche besser wiedergeben als dieses
Bekenntnis. Kann eine katholische Theologie das Wesen der Kirche anders
definieren als es in dieser Besinnung geschieht?

Die katholische Theologie hat in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik das
Beste ihrer eigenen Tradition wiedererkannt. Aber man kann Barths theo-

46 J. Ratzinger, Zur Lage des Glaubens. Ein Gespridch mit Vittorio Messori, Miinchen,
Ziirich, Wien 1985, 75; vgl. P. Eicher, «Das letzte Wort iiber Gottes Wort»?, in: Publik-Forum
18 (1985) 20f.; -, «Ein Werk _('i,er Kirche»: Anmerkungen zu den Antworten auf Fragen an
Kardinal Ratzinger, in: KNA-Okumenische Information, Nr 10, 5.3.1986, 5-7.

47KD IV/3, 752; vgl. KD I/1, 99ff., 105ff; KD 1/2, 6291T.; KD 11/2, 488ff.; KD IV/I1,
789 ff.

48 Zum erreichten Konsens in der kath. Theologie vgl. J. Hilberath, Th. Schneider, Opfer,
in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, a.a.O., Bd. 3, 287-298, 297.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 331

logisches Zeugnis von Jesus Christus in seiner trinitarischen, gnadentheo-
logischen und schopfungstheologischen Entfaltung nicht annehmen und
gleichzeitig seine Lehre von der Kirche umgehen, verwerfen oder dem
eigenen Kirchentum anpassen. Solange dies die katholische Barth-Rezep-
tion bestimmt4®, kommt sie nicht wirklich zur Besinnung, d.h. nicht zu der
ihr wesentlichen Reformation.

4. Reformation der reformierten Kirche

Was kdnnte schoner fiir die romisch-katholische Kirche anzusehen sein,
als die gegenwirtig so méachtig werdende Katholisierung der evangelischen,
besonders der lutherischen Kirche? Geht es in vielen ihrer Teilkirchen nun
doch aufwirts mit dem Amt, dem Sakrament der Kirche und dem Erfah-
rungsreichtum des glaubenden Menschen, mit der philosophischen Theo-
logie und der wachsenden Sehnsucht nach Liturgie, Reprédsentation und
sozialethischem Einfluss. Nur: wire dies alles mit dem Niedergang des
Amtes Jesu Christi, der Verkennung der Sakramentalitdt seiner Mensch-
werdung, dem Verlust des evangelischen Glaubens trotz aller Erfahrung,
dem Ende der Theologie des Wortes Gottes und der Flucht vor der Not und
der Armut der evangelischen Kirchen erkauft, dann wiirde die wachsende
Konvergenz — das erfreuliche Sich-Herausfordern und Verstehen — zum
Bitterwasser fiir die ganze Kirche, dann wiirden Barth-Feiern und Refor-
mationsfeste doch wohl besser unterlassen. Denn die Konklusion aus der
Kirchlichen Dogmatik kann doch wohl in einem jeder konfessionalisti-
schen Enge entgegengesetzten und also in einem streng theologischen Sinne
nur lauten: Reformierter miissten mir die Reformierten sein! Nicht nur um
der evangelischen, sondern auch um der romisch-katholischen Kirche
willen. Nein: nicht um der Kirche willen, sondern um des Evangeliums
willen, das die Kirche in den Dienst an der Welt stellt. Denn das ist Karl
Barths Antwort auf seine Frage: «Doch was geht uns die Kirche an?»:
nichts als in den Dienst genommen zu sein von der Erwahlung, Versohnung
und Befreiung der verworfenen, unverséhnten und unterdriickten Welt.

49 H. Bouillard (Karl Barth, t. I-III, Paris 1957) iibergeht merkwiirdigerweise die ekklesio-
logischen Fragen bis auf einige Randnotizen souverdn; H.U. von Balthasar (Karl Barth;
Darstellung und Deutung seiner Theologie, Koln 21962) konzipiert dagegen seine kritischen
Stellungnahmen zu Barths «Christomonismus» gerade von der als normativ vorausgesetzten
romisch-katholischen Ekklesiologie her, wihrend H. Kiing, (Rechtfertigung. Die Lehre Karl
Barths und eine katholische Besinnung, Einsiedeln 1957) den Konsens in der Rechtfertigungs-

lehre auf Kosten einer kritischen Analyse des fiir die kath. Rechtfertigungslehre wesentlichen
Zusammenhangs mit der Sakramentenlehre und Ekklesiologie gewinnt.



	"Doch was geht uns die Kirche an?" : Eine katholische Besinnung nach Karl Barth

