
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 4

Artikel: "Doch was geht uns die Kirche an?" : Eine katholische Besinnung nach
Karl Barth

Autor: Eicher, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


313

«Doch was geht uns die Kirche an?»

Eine katholische Besinnung nach Karl Barth

von Peter Eicher

1. Die Aufliebung der Kirche

Was geht uns die Kirche an?
Das ist die Frage des neuzeitlichen Bürgertums und darin des Sozialismus

- gewesen. Das liberale Bürgertum hat im 18. Jahrhundert wesentlich
und die sozialistische Programmatik im 19. Jahrhundert eher beiläufig
gerade durch diese Frage zu sich selbst gefunden. Inzwischen haben die
dringlicheren Fragen der wirtschaftlich-technologischen Entwicklung, der
Rüstungspolitik und der technokratischen Verwaltung diese Frage für die
Träger der Industriegesellschaft überflüssig gemacht. Die Frage erübrigt
sich für diesen modernen Betrieb erst recht, wenn die Kirchen lautlos die
doppelte Funktion erfüllen, die ihnen im modernen Staat zukommt: dem
gesellschaftlichen Leben eine religiöse Wert-Begründung und der
Sinnbedürftigkeit seiner Bürger im stählernen Gehäuse der kalt gewordenen Welt
einen Sinn zu geben. Ob dabei die traditionellen Kirchen oder eine diffuse
«civil religion» diese Aufgaben erfüllen, hat der liberalen Gesellschaft
prinzipiell gleichgültig zu sein - der sozialistische Staat nimmt die Kirchen
nur dann noch ernst, wenn er sie bekämpft. Was geht uns die Kirche an,
fragt deshalb auch die Theologie, die jenseits einer bekennenden Kirche
um die kulturelle und soziale Funktion des Christentums in der Gesellschaft

vor allem besorgt ist. Ihre Reflexion zielt nicht auf die Gemeinde,
sondern auf die Gesellschaft: die Frage nach dem Sinn der Kirche wird
durch ihre geschichtliche Aufgabe beantwortet.1

1 Darin liegt - bei allerdings entscheidenden inhaltlichen Differenzen - die formale
Gemeinsamkeit der Theologie der Kirche von O. Dibelius (Das Jahrhundert der Kirche.
Geschichte, Betrachtung, Umschau und Ziele, Berlin 1926), T. Rendtorff (Kirche und Theologie.

Die systematische Funktion des Kirchenbegriffs in der neueren Theologie, Gütersloh
1966; -, Christentum ausserhalb der Kirche. Konkretionen der Aufklärung, Hamburg 1966; -,
Theorie des Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung,

Gütersloh 1972) und W. Pannenberg (Einheit der Kirche und Einheit der Menschheit, in:
R. J. Nelson, W. Pannenberg (Hg.), Um Einheit und Heil der Menschheit, Frankfurt a. M. 1973,



314 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

In erklärter Feindschaft gegen die liberale und sozialistische Gesellschaft

hat die römisch-katholische Hierarchie im 19. Jahrhundert -
angriffslustig nach aussen und geschlossen in sich - ihr Bollwerk der
«vollkommenen Gesellschaft», die «societas perfecta» der autarken
Weltkirche mit den ihr eigenen Funktionen gestellt.2 Die Kirche behauptete sich
als Gottes Staat in den Staaten der Welt. Noch Pius XII. bezog diesen
übernatürlichen Staat, der die Herrschaft Christi in dieser Welt vertritt,
integralistisch auf die Gesellschaft: die Kirche galt ihm als Lebensprinzip
der Gesellschaft überhaupt.3 Aus dieser Position der isolierten Stärke
suchte das 2. Vatikanische Konzil den Weg zur Welt: um ihr zu zeigen, was
sie die Kirche angeht.

Doch was geht uns die Kirche an?
So fragen selbstgewiss die Glaubenden, die vorzüglich als evangelische

Christen im Glauben allein, gleichsam sola fide privata vor Gott und den
Menschen stehen: sie erkennen in der Weltlichkeit der Kirche den grösst-
möglichen Widerspruch zum Evangelium. Für sie gilt Bonhoeffers Satz

«Die Unsichtbarkeit macht uns kaputt»4 nun umgekehrt: «Die Sichtbarkeit

macht uns kaputt», die Sichtbarkeit von kirchlichen Altertümern, von
Hierarchie und Sakramentalismus, Bürokratie und (leeren) Gotteshäusern.
Hatte der hierarchische Katholizismus der Neuzeit die absolutistische und
bürokratisierte Welt gleichsam mit ihren eigenen Waffen geschlagen, so
liess sich der Pietismus seit dem 18. Jahrhundert von der bürgerlichen
Gesellschaft selbst den der Religion noch zukommenden Platz anweisen:
im Jenseits des inneren Lebens. Diese Beschränkung auf das innere Leben
machte nun zwar den Geist gegen das Amt, die Liebe gegen den Schein und
die Frömmigkeit gegen die Verweltlichung stark, aber die unmittelbare
Gotteskindschaft der religiösen Persönlichkeiten erwies je länger je mehr,

7-35; -, Reich Gottes, Kirche und Gesellschaft in der Sicht systematischer Theologie, in: F.

Böckle u.a. (Hg.), Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 29, Gemeinde-Kirche-
Konfessionen-Ökumene, Freiburg, Basel, Wien 1982, 119-135); die entscheidende inhaltliche
Differenz zu Dibelius liegt in der kritischen Einschätzung des Nationalismus, die formale
Identität in der geschichtsphilosophisch legitimierten Funktionalisierung von Kirche im Blick
auf die gesellschaftlich zu erreichenden Ziele der Geschichte.

2 Vgl. den ersten Entwurf der Konstitution über die Kirche, der wegen dem Deutsch-
Französischen Krieg nicht mehr verabschiedet werden konnte, in: J. Neuner, H. Roos, Der
Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung, Regensburg 101971, 260-264.

3 Vgl. H. Fries, Kirche in moderner Gesellschaft, in: Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft, Bd. 29, a.a.O, 163-179, 165f.

4 D. Bonhoeffer, Brief an Helmut Rössler vom 18.10.1931, in: Gesammelte Schriften,
Bd. 1, München 1965, 60-62, 61.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 315

dass sie selbst schon eine moderne Form der Verweltlichung, eine Flucht
vor der Verheissung war, durch welche Gottes befreiendes Wort für diese
Welt Menschen zusammenruft. Angesichts des «grossen Sterbens des

Christentums» in diesem Jahrhundert wollte Bonhoeffer nicht nur den Akt des

Glaubens selbst mit dem sozialen Sein der Kirche neu vermitteln, sondern
die Sichtbarkeit der Religion auch einmal in Indien kennen lernen5. Heute
finden die nach Innerlichkeit sich sehnenden Getauften die Sichtbarkeit
nicht nur in Indien, sondern vor allem in sich selbst, in ihrer Erfahrung, die
ihnen gerade in der Entbindung von der Kirche zuwächst. Der psychologische

Pietismus braucht heute die Kirche wie der Seefahrer das Festland:
um sich davon abzustossen.

Zum christlichen Glauben gehören dagegen nach dem römisch-katholischen

Recht und der ihm entsprechenden Theologie in der Neuzeit nicht
nur die Sakramente, die «zur kirchlichen Gemeinschaft führen»6, sondern
auch die Anerkennung des sichtbaren «Hauptes» der Kirche, des
«Stellvertreters Christi» im Bischof von Rom und der übrigen Bischöfe als der
eigentlichen Lehrer, Priester und Kirchenleiter7. Für den modernen
Katholizismus gibt es - sei Bellarmins «Disputationes» von 1586-93 - keinen
christlichen Glauben ohne Kirchenzugehörigkeit und keine Kirchenzugehörigkeit

ohne die Anerkennung der päpstlichen und bischöflichen
Hierarchie. Noch im 2. Vaticanum meint «Volk Gottes» keineswegs nur die
Versammlung von Glaubenden oder eine demokratische Kirchenverfassung,

sondern «die mit hierarchischen Organen ausgestattete
Gesellschaft», in der «das gemeinsame Priestertum aller Glaubenden und
das... hierarchische Priestertum sich dem Wesen und nicht nur dem Grade
nach unterscheiden»8. Die Kirche geht uns - darauf insistiert der moderne
Katholizismus - gerade als sichtbare Gesellschaft an.

Was geht uns die Kirche an?
Das fragen die Gemeinden, die in ihrer Solidarität mit dem real existierenden

Elend von der Kirche Hilfe erwarten. Sie suchen die praktische
Antwort auf die Frage, welche die zunehmende Entwicklung zur Unterentwicklung

gerade an die Verkündigung der reichen Kirchen stellt: nicht der
Atheismus der Neuzeit ist ihr Problem, sondern die faktische Gottlosigkeit
eines Christentums, das Gott in der Kirche und dem Mammon in der

5 Vgl. a.a.O.
6CIC (1983), can. 840.
7 A.a.O. can. 331, 375.
8 Lumen gentium, 8; 10.



316 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

Industrie zugleich zu dienen vermag. Sie fragen nach dem politischen
Gottesdienst der Gemeinden und zwar nicht nur in ideologiekritischer,
sondern in durchaus praktischer Absicht. Für den religiösen Sozialismus
fällt die Frage nach der Kirche mit der Frage nach der Zukunft der
gesellschaftlichen Welt deshalb zusammen, weil sich das Evangelium nicht
auf eine Kirche neben der Welt, sondern auf den sozialen Kampf dieser
Welt selber bezieht. Was das Evangelium des Alten Bundes - «Ich bin der
Herr dein Gott, der dich aus dem Bereich Ägypten, aus dem Sklavenhaus
herausgeführt» - und was das Evangelium des Neuen Bundes durch die
Botschaft von der Auferweckung des Gekreuzigten bedeutet, erschliesst
sich erst im praktischen Exodus aus den Unterdrückungsverhältnissen und
im sichtbaren Kampf gegen den sozialen Tod der rechtlosen Klassen und
der an den Rand gedrückten Opfer des starken Bürgertums. Das vorrangige
Interesse an der sozialen Not kommt nicht erst ethisch zur dogmatischen
Bestimmung der Kirche dazu, sondern definiert das Sein der Kirche selbst.

- Die katholische Hierarchie, Pastoral und Theologie suchte dagegen der
sozialen Not gerade durch die Festigkeit ihrer naturrechtlich begründeten
Sozialethik und durch Caritas entgegenzutreten - und so bleibt die
vatikanische Glaubenskongregation auch heute hart gegen eine Befreiungstheologie,

die kritisch zur Sozialethik und zur vorgegebenen Kirchenstruktur
in den sozialen Kampf tritt. Denn nur als kirchlich-hierarchisch

vermittelte Theologie könne die Theologie der Befreiung das ihr eigene Ziel
erreichen: solidarisch zu werden mit dem Kampf der Unterdrückten für
ihre soziale und personale Befreiung.9

Die Frage des Bürgertums (was geht denn Kirche uns an?), des
psychologischen Pietismus (was geht uns Kirche an?) und des religiösen
Sozialismus (was an der Kirche geht uns an?) artikuliert für Karl Barth - eine
kleine Not. Die grosse Not dieser Frage (die er 1919 im Tambacher Vortrag
stellte), kommt «aus der grosse(n) Beunruhigung des Menschen durch
Gott» und darum aus der «grosse(n) Erschütterung der Grundlagen der
Welt»10. Beunruhigt werden die sich zu Tode ängstigenden Menschen für
Karl Barth allein durch das Was, durch das die Kirche begründende
Ereignis selbst: durch die leibliche Auferstehung Christi von den Toten,
durch den biblisch bezeugten Sieg des Lebens über den Tod. Und erschüt-

9 Zur innerkatholischen Auseinandersetzung vgl. auch P. Eicher (Hg.), Theologie der

Befreiung im Gespräch mit L. Boff, H. Goldstein, G. Gutiérrez, J. Sayer, München 1985.
10 K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, in: J. Moltmann, Anfange der dialektischen

Theologie, Teil 1, München 1966, 3-36, 16; zum Folg. vgl. a.a.O. 12, 35.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 317

tert werden die Grundlagen der Welt, die wir herstellen und zerstören,
durch das verheissene Reich, das der auferstandene Herr der Zeit der Welt
selber nahebringt: «Wie furchtbar, wenn gerade die Kirche tatsächlich
von dem allen nichts merken, sondern ihren ganzen Eifer daran setzen

sollte, dem Menschen das Gleichgewicht, das er endlich verlieren sollte,
zu erhalten!»11 Das, was die Kirche meint, - die «Kraft des lebendigen
Gottes, der eine neue Welt schafft..., die Bewegung der Gottesgeschichte...,

deren Kraft und Bedeutung enthüllt ist in der Auferstehung Jesu

Christi von den Toten» -, dieser die Welt angreifende Inhalt ihrer
Verkündigung, er ist gerade der Kirche nach dem ersten Römerbriefvon 1919

in der Tat «etwas ganz Fremdes»12. In der zweiten Auslegung des Römerbriefs

wird noch schärfer formuliert: «Das Evangelium ist die Aufhebung
der Kirche, wie die Kirche die Aufhebung des Evangeliums ist»13. Was
heisst hier Aufhebung?

Dass das Evangelium die Kirche aufhebt, heisst zuerst schlicht, dass die
Kirche von der Welt nicht verschieden ist. Aber die Kirche ist die Sammlung

der Menschen in der Welt, denen es gegeben ist, die Situation der Welt
vor Gott anzuerkennen, sie zu erkennen und in ihr den Herrn der Welt zu
bekennen. Wo Menschen durch Gottes eigene Geschichte, durch die
Geschichte Jesu Christi, zur Anerkennung von Gottes wahrhaft weltbewegendem

Handeln sich zusammengerufen finden, da erkennen sie die Tiefe
des Abgrundes, der darin liegt, dass Gott bis zur Hingabe seiner selbst in die
Verlorenheit des Kreuzes die Welt erkannt hat - die Welt ihn aber gerade
am Kreuz nicht erkennen kann. Weil die Kirche der Teil der Gesellschaft
ist, der um ihr eigenes Nichtwissen der Geschichte Gottes in Jesus Christus
weiss, kann sie nur bekennende, um den Geist der Wahrheit flehende
Kirche sein. Und dies im dreifachen Sinne: Sie wird Kirche im Lobpreis
dieses der Welt verborgenen Handelns Gottes. Sie wird Kirche durch die
Anerkennung der in der Versöhnung offenbar gewordenen Sünde, die in
der von der Gemeinde beanspruchten «Weltlichkeit» und «Geistlichkeit»,
in ihrer vorgespielten «Mündigkeit» und in ihrer verfügten «Unmündigkeit»

ganz besonders lebendig wird. Gerade die Kirche hat deshalb zu
beten: «und führe uns nicht in die Versuchung». Sie wird bekennende
Kirche aber erst recht im Dienst an der Welt, der die Verborgenheit ihres

11 A.a.O. 32; das folg. Zit.: a.a.O. 8ff.
12 K. Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung) 1919. Karl Barth-Gesamtausgabe, II, Bd. 16,

Zürich 1985, 361.
13 K. Barth, Der Römerbrief, Neue Bearbeitung, Zürich (Repr. d. Ausg. München 1922)

1940, 317.



318 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

gekommenen Versöhners und ihres kommenden Erlösers auch in ihren
utopischen Hoffnungen noch nicht offenbar geworden ist. Die Kirche ist in
der Welt dazu befreit, den ihr unbekannten Versöhner, Schöpfer und
Erlöser im gekreuzigten Herrn praktisch zu bekennen. Und weil die Sache

der Kirche so nicht die Kirche, sondern das tätige Zeugnis von Gottes
Handeln allein sein kann, deshalb geht die Kirche nicht uns, wohl aber
Gott in seiner Menschlichkeit alles an: sie ist «allein sein Eigentum»
(Dritter Barmer Bekenntnissatz). Als Eigentum des Schöpfers bleibt sie -
Schöpfung, Teil der Welt: gerade dies gibt das Evangelium der Kirche zu
erkennen. Und so kann die Kirche ihre Weltlichkeit auch nur bekennen,
indem sie als versöhnte ihre Schuld bekennt und als erwählte ihre faktische
Gottlosigkeit anerkennt. Nicht resignativ, sondern gerade dadurch befreit
zum Dienst des Zeugnisses an der Welt.

Wo aber zweitens die Kirche nun ihrerseits der Welt zu ihrem Heil
verhilft, weil sie sich als Kirche schon bei Gott und darin von der Welt
unterschieden weiss, da hebt sie selbst das Evangelium auf. Wo die Kirche
nicht als gänzlich arme Kirche, als die völlig eigentumslos gewordene Welt
aus Gottes lebendigem Wort allein lebt, da wird der in ihr bekannte Gott,
wie Aarons goldendes Kalb (Ex 32), zum unterdrückenden Götzenbild des

befreienden Namens: «Ich bin der mit euch sein will» (Ex 3,14). Wo die
Kirchen nicht Platzhalter für Gottes eigenes Handeln, sondern ein
sinnstiftender Gottesersatz werden, da werden sie zu Gottes ganz besonders
schön geschmückten Gräbern. Deshalb antwortete Karl Barth dem
Washingtoner Magazin «Christianity Today» 1961 auf die Frage, wo heute
die bedeutsamsten falschen Götter sitzen:

«Der Ort, wo die falschen Götter stehen und verehrt werden, ist heute wie zu allen Zeiten
zuerst die Kirche selbst. Sie glaubt an die Güte und Macht ihrer eigenen Tradition, Moral und
religiösen Aktivität. Sie glaubt an die Vortrefflichkeit der Christen im Unterschied zu den sie

umgebenden Indifferenten, Atheisten und Kommunisten. Sie glaubt an das von ihr entworfene
Menschenbild, Weltbild und Gottesbild. Sie tut damit dasselbe wie die, die an das Geld, den

Sport, die Technik, die Sexualität oder auch einfach an die Herrlichkeit eines bequemen
Lebens glauben. Die Kirche hat zu beweisen, dass sie selbst an den Gott glaubt, der die
Menschen von allen falschen Göttern befreit hat.»14

Eine Kirche, die ihre Verkündigung und ihre institutionelle Verfestigung

nicht durch das Evangelium aufheben lässt, bleibt - unsere
Möglichkeit und damit gegen Gott gestellte Religion. Entgegen allen Gerüch-

14 K. Barth, Offene Briefe 1945-1968, Karl-Barth Gesamtausgabe, V, Bd. 15, Zürich 1984,
501.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 319

ten, es sei Barths theologische Frage «Doch was geht uns die Kirche an» nur
der Ausdruck seiner frühen dialektischen Verzweiflung am unendlichen
Abgrund zwischen Gott und Welt, sind doch (trotz der noch ganz
unerforschten Frage nach dem Verhältnis von Barths frühem Kirchenverständnis

im Verhältnis zu dem der religiösen Sozialisten) zwei Eckdaten
festzuhalten. Einerseits ensprang Barths Theologie gerade der Frage nach der
Möglichkeit der kirchlichen Verkündigung aus der eschatologischen
Erkenntnis: «Kirche ist eigentlich eine Unmöglichkeit»15, d.h. keine uns
zur Verfügung stehende Möglichkeit, sondern die uns unmögliche, aber
durch Gottes freie Wahl gegebene Möglichkeit von Gottes Anerkennung
unserer Schwachheit in der Bezeugung seines Wortes. Und anderseits

entsprang Karl Barths Theologie der kirchlichen Not nicht nur, sondern sie

blieb auch bei ihr. Sie begründete diese Not allerdings theologisch immer
radikaler, d.h. immer tiefer aus der ewigen Erwählung der Welt, welche
ihr durch das prophetische Werk und Amt Jesu Christ bekannt wird.
Deshalb will Barth gerade in einem «späten» Band der Kirchlichen Dog-
matik (IV/3, 1959, 946) drei Sätze zur Sendung der christlichen Gemeinde
wagen, die auch seine «frühe» Theologie zusammenzufassen geeignet
sind:

«(1) Die Welt wäre zwar ohne Jesus Christus, ohne sein Werk und Wort verloren. (2) Die
Welt müsste aber nicht verloren sein, wenn es keine Kirche gäbe. (3) Wogegen die Kirche, ohne
in der Welt ihr Gegenüber zu haben, verloren wäre. Es ist ja ein Akt freier Gnade, wenn Jesus

Christus ihren Dienst in dieser Sache in Anspruch nehmen will.»

Und das heisst nun drittens, dass das Evangelium die Kirche auch in
dem Sinne aufhebt, wie es unseren falschen Fragen durch seine Antwort
widerspricht, wie es unsere schlechten Widersprüche durch seinen guten
Widerspruch überwindet. Denn das Bürgertum, der religiöse Mensch und
der christliche Sozialismus halten nicht zuwenig, sondern durchaus zuviel
von der Kirche und können deshalb auch nur von ihr enttäuscht werden.

Das seiner selbst gewiss gewordene Bürgertum der liberalen und der
sozialistischen Gesellschaft braucht die kirchliche Bestätigung seiner
Grundwerte und historischen Programme nicht. Und es wendet sich zu
Recht von einer Kirche ab, die selber eine vollkommene Gesellschaft sein

zu können vorgibt: was soll ihm diese Gesellschaft, die sich ausser ihr,

15 K. Barth, Not und Verheissung der christlichen Verkündigung in: -, Das Wort Gottes
und die Theologie. Gesammelte Vorträge, Bd. 1, München 1924, 99-125, 119.



320 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

neben ihr oder gar über ihr von ihrem Elend trennt? Die liberale und die
sozialistische Vergleichgültigung der Kirche als eines gesellschaftlichen
Faktors erkennt mit Leichtigkeit, was einer solchen Kirche offenbar
verborgen bleibt: dass ihre Sinnstiftung die Widersprüche der liberalen
«Freiheitsgeschichte» sowenig zu heilen vermag, wie die Widersprüche der
sozialistischen «Befreiungsgeschichte». Denn ihre geschichtstheologische
Sinnstiftung verschleiert gerade das absurde Unglück dieser «Geschichte»
selbst. Und mit Feichtigkeit durchschaut die Religionskritik, dass gerade
die Autarkie der Kirche ihre Weltlichkeit beweist, eine sehr unbefreite
dazu: nichts demonstriert unbefangener die nur von der Kirche verkannte
Gleichartigkeit mit der Welt als ihre ehrwürdigen Titel, ihre schönen
Uniformen und ihre akkurate Bürokratisierung.

Wo der religiöse Privatmensch die weltliche Sichtbarkeit der Kirche
flieht, weil diese Äusserlichkeit seinen unsichtbaren Glauben verletzt, da
flieht er vor seiner Erwählung, die ihn dazu befreit, seinem Nächsten in
seiner leiblichen und gesellschaftlichen Not zu begegnen. Wo umgekehrt
dazu die sehr öffentliche Kirche in ihre sakramentale und hierarchische
Sichtbarkeit flieht, um die Kraft ihres eigenen Glaubens darzustellen, da
flieht sie vor der von Gott selbst angenommenen Unscheinbarkeit und
Verborgenheit. Beide fliehen vor der Kirche, die das bis in die Tiefen ihrer
Torheit und Verlorenheit von Gott angenommene weltliche Zeichen und
Gleichnis für Gottes Kommen in Jesus Christus sein darf. Der Pietismus
und der nicht nur römisch-katholische Kirchenpositivismus gleichen sich
wie ein Handschuh von innen und aussen: innen ist er psychologisch,
aussen ist er soziologisch stark. Der Versuch, aus der Kirche auszutreten,
um den wahren Glauben zu finden, «ist noch weniger sinnreich als die
Konsequenz, sich das Feben zu nehmen»16, und der eigenartige Versuch,
der Welt durch die einzigartige Sichtbarkeit der Kirche zum Glauben zu
verhelfen, gleicht dem Versuch, einen Verletzten durch weitere Zufügung
von Verletzungen zu heilen.

Der religiöse Sozialismus und die entsprechende politische Theologie,

die sich engagiert fragen, was die Verkündigung der Welt zu bringen
und wie die Kirche das kommende Reich zu verwirklichen hat, kommen zu
spät, wenn sie bei der Konsequenz statt bei ihrem Grund ansetzen. Denn
Gottes Wort gibt selbst zu tun, es wird nicht erst sozialethisch wirksam: es

führt in die Nachfolge und deckt darin die Selbstgerechtigkeit des reichen
Bürgers auf, der nicht ohne die von ihm bewirkte Verelendung zu seinem

16 K. Barth, Der Römerbrief, Neue Bearbeitung, a.a.O. 320.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 321

materiellen und ethischen Reichtum gekommen ist. Dass sich der Bürger
sozialethisch und karitativ der von ihm zerstörten Welt zuwendet, hält ihn
erst recht in Distanz zu seinen Opfern und verunmöglicht ihm in vollendeter

Selbstrechtfertigung den Eintritt in die Nachfolge, die ja nicht nur
solidarisch mit den Armen macht, sondern dazu einlädt, selber arm zu
werden.17 Weil Karl Barth das Sein der Kirche aus dem Ereignis von Gottes
Zuwendung zur unbefreiten, unversöhnten und unerlösten Welt begründete,

erkennt ihn heute die zwar nicht lehramtliche, wohl aber basiskirchliche
Theologie der Befreiung (in ihrem Gegensatz zu Bultmann) nach Gustavo
Gutiérrez als einen der Ihren:

»Der, der vom «Himmel» her kommt, hat ein Gespür für die, die in der Hölle dieser Welt
leben, und der, der von der «Erde» ausgeht, übersieht, auf welch ausbeuterischer Grundlage
die Erde gebaut ist».18

Das Sein der Kirche liegt im Annehmen unserer Not durch Gott.
Insofern hebt die Botschaft des Evangeliums die Kirche im dreifachen
Sinne auf: sie hebt ihre Selbständigkeit auf, indem sie diese verneint; sie

anerkennt das bleibende Elend ihrer geschichtlichen Yerfasstheit als

Religion19 und sie hebt sie hoch zur Grösse ihres Dienstes an der Welt:
zum Zeugnis von Gottes Erwählung des armen, des schuldigen und des
verworfenen Menschen. Das wird zu keiner idealistischen Aufhebung, weil
die kirchliche Sendung nicht aufhört, die Sendung von unbefreiten,
sündigen und noch nicht erlösten Menschen zu sein. Nur so geht uns die Kirche
an.

Doch in welche Not führt diese von Karl Barth nicht nur in der Ruhe der
Römerbriefzeit, sondern im Sturm seines ganzen dogmatischen Werkes
durchgehaltene Lehre von der Erwählung und der Sendung der Kirche die
Ökumene heute? Was bedeutet das von Gott angenommene Elend auch
gerade des religiösen Menschen für die römisch-katholische Kirche und was
die Grösse ihrer Berufung für die Kirchen der Reformation? Die Frage
verlangt eine prinzipielle Besinnung auf die grosse Not der Kirche (2.) und

17 Vgl. K. Barth, Der reiche Jüngling, Hg. u. eing. v. P. Eicher, München 1986; P. Eicher,
Gottes Wahl: unsere Freiheit. Karl Barths Beitrag zur Theologie der Befreiung, in: Einwürfe 3

(1986) 215-236.
18 G. Gutiérrez, Die historische Macht der Armen, München, Mainz 1984, 173,

vgl. 201 f.
19 Vgl. P. Eicher, M. Weinrich, Der gute Widerspruch. Zum unbegriffenen Zeugnis von

Karl Barth, Düsseldorf, Neukirchen-Vluyn 1986.



322 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

eine notwendigerweise zeitgebundene Einschätzung ihrer kleinen Not in
der «petrinisch» (3.) und der «evangelisch» allgemeinen Kirche (4.) nach
Karl Barth.

2. Der gute Widerspruch

Nach der arithmetischen Regel der Jahrhundertzählung bringt offenbar
(erst) der 100. Geburtstag eines Theologen die Aufforderung mit, sich zu
besinnen. Eine Besinnung auf die Sache der Theologie nach Karl Barth
kann aber den katholischen Theologen nur in Verlegenheit bringen. Denn
wo «Besinnung... auf das Eine, Notwendige, Unentrinnbare, dem unsere
Kirchen...gegenüberstehen», sich ereignet, da geschieht Reformation:
«Reformation findet statt, wo Besinnung stattfindet.»20 Sollte nicht auch
das Umgekehrte gelten? Und sollte das Umgekehrte - wo Besinnung, da
Reformation - nicht auch für die katholische Besinnung gelten? Immerhin
hat Karl Barth 1948 gerade die Weltkirchen nur vor die eine Seite der
Alternative gestellt: «Ist sie nicht in der Reformation begriffen, dann heisst
das, dass sie der Anfechtung und also dem Absturz in die Nicht-Kirche
verfallen, und zwar rettungslos verfallen ist»21

Warum gehört Kirche und Reformation so zusammen, dass die eine
nicht ohne die andere sein kann? Da diese Zusammengehörigkeit auch die
Katholische Kirche vor die Frage nach ihrem Gehorsam oder ihrem
Ungehorsam gegenüber Gottes Wort stellt, kommt für den katholischen Theologen

alles darauf an, Barths Begriff von «Reformation» theologisch zu
verstehen. Denn offenbar kann «Reformation» nicht nur das heissen, was
im 16. Jahrhundert gewesen ist, also die Befreiung (und damit faktisch die
Abspaltung) eines Teiles der katholischen Kirche zur Anerkennung von
Gottes lebendigem Wort als dem wirklichen Lehrer, Hirten und Richter
über alle kirchlichen Lehren, sakramentalen Vollmachten und richterlichen

Amtsgewalten. «Reformation» meint aber auch mehr als jenes geistliche

Axiom zur permanenten Läuterung aller Gläubigen, das für die alte
und mittelalterliche Kirche (besonders in den Orden) selbstverständlich

20K. Barth, Not und Verheissung, a.a.O. 123.
21 K. Barth, Die Schrift und die Kirche. Theologische Studien, H. 22, Zürich, Zollikon

1947, 35 (der darin enthaltene Vortrag, Die Kirche - die lebendige Gemeinde des lebendigen
Herrn Jesus Christus, war schon 1947 zur Vorbereitung für die Amsterdamer Versammlung
des World Council of Churches von 1948 veröffentlicht worden).



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 323

war und nach dem 2. Vatikanischen Konzil22 auch für die römisch-katholische

Kirche wieder selbstverständlich geworden ist. Reformation heisst
für Karl Barth das Wesen von Kirche. Und deshalb wird sie in die grosse
Not gestellt.

Ist das erste Erkennungszeichen des «heiligen Häufleins», der «christlichen

Gemeine» für Martin Luther23 ihre ständige Erschaffung durch
Gottes eigenes Wort, so ist - nach den zwei Sakramenten und Ämtern und
dem Lobpreis Gottes - ihr letztes und untrügliches Wahrheitszeichen
Kreuz und Leiden: «Denn wo Gottes Wort gepredigt, angenommen
oder gegläubt wird und Frucht schaffet, da soll das liebe, heilige Kreuz auch
nicht aussen bleiben»24. Es ist nicht zuviel gesagt, dass erst Karl Barth in
nicht unwesentlicher Korrektur zu Luther und Calvin gezeigt hat, warum
der Gekreuzigte und Gottes eigenes Wort in Ewigkeit nicht zu trennen sind.
Dunkel blieb für Luther die ewige Erwählung und Verwerfung der schuldigen

Menschen, an deren Stelle Christus nach Gottes verborgenem
Ratschluss den Tod aller auf sich nahm.25 Und «nicht ohne die fatale
Parallelität der Begriffe Erwählung und Verwerfung»26 sprach Calvin
von dem durch Christus ausgeführten Willen der ewigen Majestät Gottes.
Karl Barth machte ganzen Ernst damit, dass in der Geschichte Jesu

Christi Gottes ewige Erwählung zeitlich vollzogen wird: denn es gibt - in
Korrektur zu Luther - «nichts..., was hinter oder über dieser (Christi)
Stellvertretung noch wahrer und wirklicher wäre, weil eben diese Stellvertretung

das Innerste und Eigentlichste in Gott selber, das Wesen seiner
Gottheit ist»27. An die Stelle jeder metaphysischen Hinterwelt (Nietzsche)
tritt die Offenbarkeit Gottes, die in der Geschichte Jesu Christi zeigt, was
Gott «ehe der Welt Grund gelegt war» (Eph 1,4), für den Menschen wählt:
seine Befreiung. In der Geschichte Jesu von Nazareth begegnet Gottes
offenbarer Wille, der erwählende Gott und der erwählte Mensch; in ihr
nimmt Gott befreiend, versöhnend und verheissungsvoll nicht nur die
prinzipielle Endlichkeit, sondern auch die ganze Schuldigkeit des Men-

22 Vgl. bes. Lumen gentium, 8; Unitatis redintegratio, 6; zur prägnanten Zusammenfassung
des historischen und systematischen Sinnes von «Reformation» vgl. H. J. Kraus, Reformation.
Aus evangelischer Sicht, in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, Hg. P. Eicher,
Bd. 4, München 1985, 23-34.

23 Vgl. bes. M. Luther, Der grosse Katechismus. Der dritte Artikel, in: Die Bekenntnisschriften

der evangelisch-lutherischen Kirche, Göttingen 1982, 543-733, 656f.
24 A.a.O. 677.
25 Zu K. Barths Kritik vgl. KD II/2, 70f.
26 A.A.O. 16.
27 KD II/l, 431.



324 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

sehen an. Und so wird in dieser Annahme der konkreten Menschlichkeit
auch der ganze Abgrund der Gefangenschaft, Unversöhntheit und
Tödlichkeit der menschlichen Geschichte enthüllt. Barth gibt damit der bei
Calvin aus seelsorgerlicher Erfahrung akzentuierten Lehre von der doppelten

Erwählung ihre ganze Wahrheit: Christus ist «für uns zum Fluch
gemacht» (Gal 3,13), er nimmt das ganze heilige Nein Gottes gegen die
unheiligen Verhältnisse der unfreien Welt auf sich, er trägt den ganzen
Widerspruch des Menschen gegen Gottes liebende Gerechtigkeit an sich

aus, er hat diese Hölle als seinen Teil erwählt, so dass für die Welt nichts
bleibt als das Ja zu ihrer Befreiung, nichts als «die Vorherbestimmung zu
seinem Reiche, zur Seligkeit, zum Leben»28. Und gerade dies ist
Reformation:

«Jesus Christus... ist die über des Menschen Sünde nicht nur hinwegsehende und
hinweggehende, sondern sie beseitigende Versöhnung der Welt mit Gott. Er ist des sündigen
Menschen effektive Rechtfertigung und Heiligung und darüber hinaus: desselben sündigen

Menschen ehrenvolle Berufung in den Dienst Gottes. Er ist das der zerrissenen, aus
tausend Wunden blutenden Menschheit nahe gekommene, tröstend und heilend auf den Leib
gerückte Reich Gottes, in welchem auch ihrem ganzen Elend ein Ende gemacht ist. Er ist die
Reformation.. »29.

Der Gekreuzigte offenbart die Menschlichkeit Gottes ; der durch seine

Auferweckung erhöhte Menschensohn aber hört nicht auf, Gottes
Menschlichkeit zu bezeugen. Die Zeuginnen und Zeugen dieses seines
vorbehaltlosen Bekenntnisses zur verlorenen Welt: sie sind sein Leib,
seine Kirche. Das Urbild der Kirche sind deshalb für Karl Barth der
Gekreuzigte und die Schächer am Kreuz. Gerade als Zeugin unter dem
Kreuz ist die Kirche jedoch sichtbar. Das heisst auch, dass die Sichtbarkeit30

der Verkündigung und des Bekennens, die Sichtbarkeit des Flehens
und Lobpreisens, der Sakramente und des Zeugnis gebenden Handelns, die
Sichtbarkeit von Recht und Institution, der ganze religiöse Charakter von
Kirche nicht geflohen werden kann und auch nicht gefürchtet werden muss.
Aber in ihrer geschichtlichen Ausprägung hat die Kirche das Zeichen und
Gleichnis von Gottes Menschlichkeit in der Geschichte Jesu Christi zu
werden. Einen nur unsichtbaren Leib des erhöhten Gekreuzigten gibt es

28 KD II/2, 17.
29 KD IV/3, 914.
30 Zur zeichenhaften Sichtbarkeit von Kirche, vgl. K. Barth, Die Not der evangelischen

Kirche, ZZ 9 1931 89-122,97, 104; -, Die Schrift und die Kirche, a. a. O. 22 f., 35 f. ; KD IV/3,
906-909.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 325

nicht - wohl aber gibt es eine Kirche, die nur noch sichtbar ist und also

aufgehört hat, sein Leib zu sein. Allerdings: ein Zeichen für die befreiende
Herrschaft des Auferweckten und ein Gleichnis für das kommende Reich
zu sein, das kann nie zum Besitz der sichtbaren Kirche werden: darum kann
sie nur flehen. Denn Reformation ist nicht zu machen, sondern zu bezeugen

als Gottes barmherziges, treues und gerechtes Handeln, das sich in
seiner freien Selbsthingabe bis zum Kreuz offenbart.

Jetzt ist inhaltlich erreicht, was programmatisch hiess: «Reformation
findet statt, wo Besinnung stattfindet», und jetzt ahnen wir, was die
reformatorische Besinnung die katholische Kirche angeht. Denn im
historischen Ereignis der Reformation bekannten sich die von Gottes Wort
erwählten Zeugen zum auferweckten Gekreuzigten als dem menschlichen
Haupt der Kirche31; und das führte sie in die grosse, in die wahre Not der
Kirche:

«Es war ein Vorgang ganz entsprechend dem, wie einst der Apostel Paulus und die Seinen
das Gesetz und die Propheten in der Hand, von der iraelitischen Volksgemeinde sich
ausgeschlossen und auf sich selbst gestellt, Israel eines Tages ausserhalb Israels sehen mussten. Mit
dem Heiligtum zusammen ausgeschlossen, mussten auch jene Menschen des sechzehnten
Jahrhunderts die eine wahre Kirche fortan da draussen suchen und finden, vor den Toren
Jerusalems, abseits der alten, der gewesenen Kirche, die ihnen darum, um der Verwerfung und
des Verlustes ihres eigenen Heiligtums willen, nur noch Kirche des Scheins und Truges, die
Kirche des Antichrist sein konnte. das ausgestossene Heiligtum, das nun automatisch da
draussen Kirche begründete, war aber das Kreuz. Konkret: der unter Pontius Pilatus gekreuzigte

Mensch Jesus Christus, der Gott selber ist, er als solcher die Versöhnung des Menschen
mit Gott und das Unterpfand seiner kommenden Erlösung...»32

Die Kirche «draussen», die Kirche des ausgestossenen Herrn der Welt
zu sein, das macht die nicht nur historische Not, sondern die wesentliche,
die nicht abschaffbare, die heilvolle Not der evangelischen Gemeinden aus.
Diese Not ist ihre Herrlichkeit, weil mit dieser Not die Verheissung von
der Erwählung der verworfenen Welt verkündet wird. Mit der neueren
Exegese gesprochen: Weil auch der alte Bund von Anfang an der immer
schon von Israel gebrochene und der von Gott in seiner Gerechtigkeit,
Barmherzigkeit und Treue erneuerte Bund war33, weil «Bund» gerade

31 Vgl. dazu und zum Folg. K. Barth, Die Not der evangelischen Kirche, a.a.O.
32 A.a.O. 25.
33 Vgl. die Weiterführung der Arbeiten von H. Gese, E. Kutsch und L. Perlitt durch Ch.

Levin, Die Verheissung des neuen Bundes in ihrem theologiegeschichtlichen Zusammenhang
ausgelegt, Göttingen 1985.



326 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

Erneuerung und also Reformation heisst, kann auch der «neue Bund»
nur als der stets erneuerte, als der von der Kirche immer wieder gebrochene,

von Christus dem Haupt allein immer wieder zu erneuernde, verkündigt

werden. In der Anerkennung ihrer Vergebung und in der Verkündigung

ihrer Yerheissung kann auch die evangelische Kirche nur solidarisch

werden mit Israel - und der römisch katholischen Kirche. Wie sich
selbst, so hat sie Israel und der petrinischen Kirche ihren Bundesbruch und
Gottes freie Erwählung der Verworfenen zu bezeugen. Die Kontinuität der
sichtbaren Kirche liegt im Ereignis ihrer Erwählung: im guten Widerspruch
des Evangeliums zu den sehr kontinuierlichen Widersprüchen der Welt,
die gerade in der Kirche am schärfsten offenbar werden.

Kann die evangelische Kirche ihre heilvolle Not nicht abschaffen, so ist
jedoch «Protest und Auflehnung»34 gegen ihre abschaffbare und unheilvolle

Not geboten. Der Protest und die Auflehnung ergab sich in Barths
Theologie nicht aus Kampf- und Spaltlust, der Streit kam nicht von innen,
er ergab sich von selbst. Denn wo die wahre Not der Kirche bekannt wird,
da werden die um ihre kleinen Nöte tief Besorgten nervös, sie fürchten,
ihrer eigenen Sorgen beraubt zu werden: ihrer Sorge um das Heil der
Arbeiter (die Fabrikanten von Safenwil und die religiösen Sozialisten
letztlich doch gleichermassen, wenn auch theologisch mit entschieden
umgekehrt zu wertenden Vorzeichen); sie fürchteten, ihrer Sorge um die
Kultur der deutschen Volkskirche verlustig zu gehen, bei deren Zerfall nach
Otto Dibelius 1928 nicht nur dem wachsenden Einfluss der katholischen
Kraft, sondern auch dem Bolschewismus nicht mehr Einhalt hätte geboten
werden können35; sie fürchteten 1933-45 ihrer Sorge um den Verlust des

Deutschtums, des Abendlandes und der Kirche zugleich enthoben zu
werden. Die Besorgten fürchten um die noch immer nicht sichtbare Einheit
aller Kirchen, um die wachsenden Kirchenaustritte in den Industrienationen,

um den Verlust ihrer politischen Macht, um ihre mögliche Missachtung

und um die materielle und psychologische Armut ihrer evangelischen
Kirche: sie machen aus der kleinen Not die grosse Not, weil sie nicht in der
wirklich grossen Not der Kirche stehen. So fliehen sie bald vor der
Sichtbarkeit in die Innerlichkeit, bald vor der Machtlosigkeit in die Sichtbarkeit,
je nachdem.

In der Fixierung aufdie kleine Not der Kirche, d. h. aufdie Begrenztheit
ihrer eigenen geschichtlichen Möglichkeiten, lag für Karl Barth aber gerade

34K. Barth, Die Not der evangelischen Kirche, a.a..O. 90.
35 Vgl. O. Dibelius, Das Jahrhundert der Kirche, a.a.O., bes. 142-153, 190, 225, 233.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 327

der Grund, warum sie auch diese ihre menschlichen Nöte nicht recht in den
Blick bekam - und ihrer Wirklichkeit erst recht nicht heilend entgegentreten

konnte. Die Teilnahme an Gottes eigener Not mit dem Unglück, der
Schuld und der Endlichkeit seiner Geschöpfe, die er bis zum Tode seines
Sohnes in liebender Freiheit zu erleiden bereit war, befreit dagegen die
Menschen gerade zur unverstellten Annahme und zum freimütigen Widerstand

gegen diese Nöte der Geschichte. Weil Gottes Not darin gross ist,
dass er diese Nöte als seinen Teil in der Welt erwählte, deshalb sind sie für
seine Geschöpfe nicht mehr allein zu tragen. Gottes grosse Not mit der
Welt relativiert nicht das menschliche Elend zu einer letztlich nichtigen
«quantité négligable». Aber weil die menschlichen Nöte Gottes eigene Not
geworden sind, deshalb ist «der Partner Gottes nach Barth... aufgerufen
und befähigt, das Nichtige in einer Gott entsprechenden Weise ernst
zu nehmen» (W. Krötke)36. Und deshalb soll der Mensch den Aufstand
und den Kampf gegen die Nichtigkeit seiner durch die Sünde und die
Endlichkeit geprägten Nöte wagen.37

Was geht das alles die katholische Kirche heute an?

3. Was geht Reformation die katholische Kirche an?

Wenn das bisher Gesagte auch nur in Grundzügen richtig sein sollte, so

ergibt sich als die entscheidende ökumenische Einsicht für die katholische
Theologie nach Karl Barth ganz selbstverständlich dies ganz und gar
Erfreuliche: Die katholische Kirche darf reformiert werden.

Das ist- erstens - kein konfessionalistischer Thesenanschlag an die
(zumeist geschlossenen) Pforten von St. Peter in Rom. Denn - «Wenn
nichts Dringendes dazwischenkommt»38 - gilt Barth als ökumenische
Maxime durch sein ganzes Werk: «Grundsätzlich kann es hüben und
drüben nur darum gehen, dass ein jeder sich an seinem Ort in seiner Kirche
zum Glauben an den einen Herrn und in seinen Dienst rufen lasse»39.

Hüben und drüben heisst gerade, dass es zwischen der römisch-katholischen

und den evangelischen Kirchen nicht um eine Kirchendifferenz,
36 W. Kröttke, Sünde und Nichtiges bei Karl Barth, Neukirchen-Vluyn 21983, 104.
37 Vgl. bes. KD IV/4, (Das christliche Leben. Die Kirchliche Dogmatik IV/4. Fragmente aus

dem Nachlass. Vorlesungen 1959-1961, Hg. v. H.-A. Drewes, E. Jüngel, Karl Barth -
Gesamtausgabe II, Bd. 11, Zürich 1976) 347-470.

38 K. Barth, Das Wort Gottes und die Theologie, a.a.O. 185.
39 K. Barth, Adlimina Apostolorum, Zürich 1967, 18; vgl. -, Die Theologie und die Kirche,

München 1928, 86-90; -, Die Lehre vom Wort Gottes. Prolegomena zur christlichen
Dogmatik, München 1927.



328 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

sondern um Differenzen innerhalb des einen Raumes der heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche geht.40 Der römisch katholischen Kirche
und ihrer Theologie ist auch nach dem Urteil von Karl Barth die grosse Not
der Kirche des alt- und neutestamentlichen Evangeliums grundsätzlich
nicht fremd - was ihre faktische Reformationsbedürftigkeit und
Reformationsfähigkeit gerade begründet. Weil alle gesündigt haben und allen die
Verheissung gilt, kann der eine Teil der einen Kirche den andern zur
Reformation nur dadurch auffordern, dass er sich selbst von Gottes Treue
zu seinem Bund in seinem erwählenden, versöhnenden und befreienden
Wort reformieren lässt. Die Bedeutung von Karl Barths Theologie für die
katholische Kirche liegt darin, dass in dieser Theologie und durch sie

Reformation der neuprotestantischen Kirche sich ereignet hat: gerade
dadurch gab und gibt sie aber der katholischen Kirche und darin der
katholischen Theologie allen Anlass, sich zu besinnen, d.h. reformiert zu
werden.

Das bedeutet zweitens keine Kampfansage, und dies nicht nur wegen
der alten Erfahrung, dass Rom erst stark wird, wo gegen Rom gekämpft
wird, sondern weil nach Rom 15,1 «die Starken verpflichtet sind, die
Schwachheiten der Unvermögenden zu tragen und nicht sich selbst zu
gefallen zu leben», woraus Barth schon 1922 den Schluss zog, dass
Rechthaberei gegen die römische Kirche jedenfalls nicht die Stärke der evangelischen

Kirche sein könne: «Nur um Gotteswillen keinen Protestantenkoller,

keinen <Kampf gegen Rom>!»41 Die auffällige Milde Barths in der
Beurteilung römisch-katholischer Theologie und Kircheneigentümlichkeiten,

die so weit ging, dass er der katholischen Kirche wirklich alles lassen

wollte (in der angeblich extrem kirchenkritischen «dialektischen Zeit»
sogar das Altarsakrament!)42, wenn sie sich nur unter das Gericht und die
Verheissung ihres Hauptes, unter das lebendige Wort des auferweckten
Gekreuzigten stellen würde: diese prinzipielle Geduld in der Zuversicht auf
die Kraft und den Geist des Evangeliums kann nur als die dringlichste
Form der Bitte um die innere Reformation der katholischen Kirche
verstanden werden. Barths prinzipielle Milde, die der Zuversicht in die Kraft
des Evangeliums zur Reformation auch der petrinischen Kirche entsprang,
macht die Schärfe seiner konkreten Kritik an den «Catholica» für die
römische Kirche zur heilsamen Herausforderung.

40 Vgl. K. Barth, Der römische Katholizismus als Frage an die protestantische Kirche, in:
Die Theologie und die Kirche, a.a.O. 329-363, 332.

41 K. Barth, Der Römerbrief, Neue Bearbeitung, a.a.O. 509.
42 K. Barth, Not und Verheissung, a. a. O, 123; vgl. bes. -, Der Begriff der Kirche, ZZ 5



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 329

Dass die katholische Besinnung nach Karl Barth die Reformation für die
katholische Kirche bedeutet, ist- drittens - weder eine Ungeheuerlichkeit

noch eine Harmlosigkeit. Keine Ungeheuerlichkeit, weil es um nichts
als um den katholischen Glauben geht, keine Harmlosigkeit, weil es um die
Reformation der römisch-katholischen Kirche geht. Reformation der
römisch-katholischen Theologie und Kirche heisst Abkehr von dem Christus

der «direkt greifbaren, geschichtlich belegbaren, seelisch-leiblich
erfahrbaren und mitteilbaren und sogar juristisch und politisch zu
dokumentierenden Herrlichkeit»43 und Zuwendung zum erniedrigten Christus,
zu Gottes Verborgenheit im Gekreuzigten, Abwendung von Christus als

einem immanenten Prinzip der Kirche und Zuwendung zum freien Herrn
der Welt, der selbst seine Zeugen sammelt. Das Zweite Vatikanische
Konzil hat die von Calvin in seiner letzten Ausgabe der Institutio erstmals
systematisierte Lehre von den drei Vollmachten (munera) Jesu Christi -
dem prophetischen, königlichen und priesterlichen Amt - zum neuen
Lehrstück von der Teilnahme aller Getauften an diesen Vollmachten Jesu

Christi gemacht.44 Aber abgesehen davon, dass in diesem Konzil die
reformatorische Christusverherrlichung zur katholischen Lehre von der
Kirchenverfassung geworden ist, bleibt diese Teilnahme aller Christinnen
und Christen am Werk des Mittlers weiterhin wesentlich verschieden für
den Klerus und die Laien. Den Laien wird der Dienst des Zeugnisses in der
Welt und der Empfang der rechten Lehre, des Buss- und Altarsakramentes,
sowie der Gehorsam gegenüber der Kirchenleitung aufgetragen; der Klerus
übt dagegen aktiv die verliehenen Vollmachten der verbindlichen Lehre,
des Priestertums und der Kirchenleitung aus. Dagegen bleibt Karl Barths
reformatorische Frage bestehen.

«Wobleibt die Distanz zwischen Christus als dem Herrn, König und Richterund seiner

Kirche; sind nur die Laien seine Zeugen in der Welt, ist die < Hierarchie> mehr als das? Ist
nicht die ganze Kirche das Volk der Zeugen?»45

Die Abwendung von Christus als einem immanenten Prinzip der
Kirche verlangt auch die Abkehr von einem Verständnis des Lehramtes,
dem es - trotz der Offenbarungskonstitution des 2. Vatikanischen Konzils

(1927) H. 5, 365-378.
43 K. Barth, Die Not der evangelischen Kirche, a. a. O. 94.
44 Vgl. P. Eicher, Priester und Laien - im Wesen verschieden? Zum lehramtlichen Ansatz

der notwendigen Kirchenreform, in: G. Denzler (Hg.), Priester für heute, München 1980,

34-50; -, Hierarchie, in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, Bd. 2, München 1984,
177-196.

45 K. Barth, Ad limina Apostolorum a.a.O. 27.



330 P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?»

(trotz Dei Verbum, 10!) - nach einem Joseph Kardinal Ratzinger
unterlaufenen Ausdruck - gegeben sei «das letzte Wort über das Wort Gottes als

Wort Gottes»46 zu haben. Die Zuwendung zu Christus als dem Herrn der
Kirche verlangt seine - und nicht erst der Kirche - Anerkennung als
«universales Sakrament des Heils» (Lumen gentium, 48). Und das muss
auch zur theologischen Unterscheidung zwischen einem möglichen
Amt führen, das die Einheit der Kirche manifestieren kann (wenn es der
Einheit dient!) und dem notwendigen Garanten der Einheit der Kirche,
der allein Christus sein kann, weil «ein anderer Garant als er (Christus)
selbst in dieser Sache grundsätzlich nicht in Frage kommen» kann47. Das
fordert Kritik am jetzt wieder (gegen das 2. Vaticanum) kanonisierten
Verständnis des Papstes als dem «Haupt» der Bischofskirche und dem
«Stellvertreter Christi auf Erden» (CIC 331). Und das ermächtigt zur
Verteidigung des jetzt auch wieder in der römisch-katholischen Kirche
geltenden Hebräerbriefs, nach welchem das Messopfer dem Opfer Christi
nichts hinzufügen kann und nicht wiederholen muss, was «ein für allemal»
getan ist, sondern nur noch Lob und Dank für die Versöhnung sein kann, in
die der gekreuzigte Erhöhte die Gemeinde aufnimmt.48

Sollten die evangelischen Gemeinden wegen der ihnen von der petrinischen

Kirche abgesprochenen Kontinuität mit der Kirche der Apostel vom
Herrn der Kirche nicht in diese Eucharistie aufgenommen sein? Und sollte
es wirklich dabei bleiben können, dass die evangelischen Kirchen nur als

kirchliche Gemeinschaften, nicht aber als Kirche im vollen Sinn des

Wortes anzuerkennen sind? Ist die Kirche unter dem Kreuz nicht im vollen
Sinne Kirche? Deutet jetzt das «Volk» in der römisch-katholischen Messe
im Hochgebet der Eucharistie nicht die Kirche im vollen Sinne aus, wenn es

betet: «Deinen Tod, o Herr verkünden wir und deine Auferstehung preisen
wir, bis du kommst in Herrlichkeit»? Kein theologischer Satz könnte Karl
Barths reformierte Lehre von der Kirche besser wiedergeben als dieses
Bekenntnis. Kann eine katholische Theologie das Wesen der Kirche anders
definieren als es in dieser Besinnung geschieht?

Die katholische Theologie hat in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik das
Beste ihrer eigenen Tradition wiedererkannt. Aber man kann Barths theo-

46 J. Ratzinger, Zur Lage des Glaubens. Ein Gespräch mit Vittorio Messori, München,
Zürich, Wien 1985, 75; vgl. P. Eicher, «Das letzte Wort über Gottes Wort»?, in: Publik-Forum
18 (1985) 20f.; -, «Ein Werk der Kirche»: Anmerkungen zu den Antworten auf Fragen an
Kardinal Ratzinger, in: KNA-Ökumenische Information, Nr 10, 5.3.1986, 5-7.

47 KD IV/3, 752; vgl. KD 1/1, 99ff., 105ff; KD 1/2, 629ff.; KD II/2, 488ff.; KD IV/1,
789 ff.

48 Zum erreichten Konsens in der kath. Theologie vgl. J. Hilberath, Th. Schneider, Opfer,
in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, a.a.O., Bd. 3, 287-298, 297.



P. Eicher, «Doch was geht uns die Kirche an?» 331

logisches Zeugnis von Jesus Christus in seiner trinitarischen, gnadentheologischen

und schöpfungstheologischen Entfaltung nicht annehmen und
gleichzeitig seine Lehre von der Kirche umgehen, verwerfen oder dem
eigenen Kirchentum anpassen. Solange dies die katholische Barth-Rezeption

bestimmt49, kommt sie nicht wirklich zur Besinnung, d. h. nicht zu der
ihr wesentlichen Reformation.

4. Reformation der reformierten Kirche

Was könnte schöner für die römisch-katholische Kirche anzusehen sein,
als die gegenwärtig so mächtig werdende Katholisierung der evangelischen,
besonders der lutherischen Kirche? Geht es in vielen ihrer Teilkirchen nun
doch aufwärts mit dem Amt, dem Sakrament der Kirche und dem
Erfahrungsreichtum des glaubenden Menschen, mit der philosophischen Theologie

und der wachsenden Sehnsucht nach Liturgie, Repräsentation und
sozialethischem Einfluss. Nur: wäre dies alles mit dem Niedergang des

Amtes Jesu Christi, der Verkennung der Sakramentalität seiner
Menschwerdung, dem Verlust des evangelischen Glaubens trotz aller Erfahrung,
dem Ende der Theologie des Wortes Gottes und der Flucht vor der Not und
der Armut der evangelischen Kirchen erkauft, dann würde die wachsende

Konvergenz - das erfreuliche Sich-Herausfordern und Verstehen - zum
Bitterwasser für die ganze Kirche, dann würden Barth-Feiern und
Reformationsfeste doch wohl besser unterlassen. Denn die Konklusion aus der
Kirchlichen Dogmatik kann doch wohl in einem jeder konfessionalisti-
schen Enge entgegengesetzten und also in einem streng theologischen Sinne

nur lauten: Reformierter müssten mir die Reformierten sein! Nicht nur um
der evangelischen, sondern auch um der römisch-katholischen Kirche
willen. Nein: nicht um der Kirche willen, sondern um des Evangeliums
willen, das die Kirche in den Dienst an der Welt stellt. Denn das ist Karl
Barths Antwort auf seine Frage: «Doch was geht uns die Kirche an?»:
nichts als in den Dienst genommen zu sein von der Erwählung, Versöhnung
und Befreiung der verworfenen, unversöhnten und unterdrückten Welt.

49 H. Bouillard (Karl Barth, 1.1—III, Paris 1957) übergeht merkwürdigerweise die ekklesio-

logischen Fragen bis auf einige Randnotizen souverän; H.U. von Balthasar (Karl Barth;
Darstellung und Deutung seiner Theologie, Köln 21962) konzipiert dagegen seine kritischen
Stellungnahmen zu Barths «Christomonismus» gerade von der als normativ vorausgesetzten
römisch-katholischen Ekklesiologie her, während H. Küng, (Rechtfertigung. Die Lehre Karl
Barths und eine katholische Besinnung, Einsiedeln 1957) den Konsens in der Rechtfertigungslehre

auf Kosten einer kritischen Analyse des für die kath. Rechtfertigungslehre wesentlichen
Zusammenhangs mit der Sakramentenlehre und Ekklesiologie gewinnt.


	"Doch was geht uns die Kirche an?" : Eine katholische Besinnung nach Karl Barth

