Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 4

Artikel: Fides quaerens intellectum : die Bewegung der Theologie Karl Barths
Autor: Link, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878297

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

279

Fides quaerens intellectum

Die Bewegung der Theologie Karl Barths

von Christian Link

Wenige Monate vor der Barmer Synode, also auf dem Hohepunkt
seiner Auseinandersetzung mit den Deutschen Christen!, personlich
bereits im Schatten eines drohenden Rede- und Publikationsverbots ste-
hend, hat Karl Barth der Aufgabe, zu der er sich berufen wusste, das
folgende Denkmal gesetzt. «Unter allen Wissenschaften ist die Theologie
die schonste, die den Kopf und das Herz am reichsten bewegende, am
ndchsten kommend der menschlichen Wirklichkeit und den klarsten Aus-
blick gebend auf die Wahrheit, nach der alle Wissenschaft fragt...Aber
unter allen Wissenschaften ist die Theologie auch die schwierigste und
gefdhrlichste, diejenige, bei der man am ehesten in der Verzweiflung
endigen, diejenige, die, zerflatternd oder verkalkend, am schlimmsten von
allen zu ihrer eigenen Karikatur werden kann...Beides ist wahr, und
beides hat seinen Grund darin, dass die Theologie ihre eigene Existenz,
ihre Notwendigkeit und ihre Moglichkeit, ihre Arbeit und ihre Ergebnisse
nicht selbst zu rechtfertigen braucht, nicht selbst rechtfertigen kann und
auch nicht selbst rechtfertigen wollen darf. Sie ist die freieste, sie ist aber
auch die gebundenste unter allen Wissenschaften».2

Die Freiheit, die Barths eigene Theologie zu einem ebenso sichtbaren
wie drgerlichen Zeichen des Widerspruchs gegen eine in ihrer geistigen und
politischen Unfreiheit sich einrichtende Welt hat werden lassen, beruht
also auf einer bewusst eingegangenen Bindung. Sie will nur eines tun: der
Bewegung folgen, in der zuvor Gott selbst sich an den Menschen und seine
Welt gebunden hat, und darin die paulinische Gewissheit entfalten, in der
sich das ganze Neue Testament zusammenfasst: «Gottes Sohn, Jesus Chri-
stus, der unter euch gepredigt worden ist,...war nicht Ja und Nein, son-
dern in ihm ist das Ja Ereignis geworden...Gott zur Ehre durch uns» (II
Kor 1,19f.). Gott hat seine Ehre in diesem Ja unter Beweis gestellt. Das ist
die grosse theologische Entdeckung, die der «Kirchlichen Dogmatik» ihren
Glanz und ihren unvergleichlichen Schwung gibt, und zugleich der Grund

1'Vgl. K. Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie, ThEx 9 (1934) 3-14 (Vorwort).
2 Ebd. 159.



280 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

dafiir, dass Barth, was er als Dogmatiker‘in exemplarischer Konzentration
und Geduld in immer neuen Anldufen zu sagen versuchte, sehr bewusst
unter das Motto Anselms von Canterbury gestellt hat: «fides quaerens
intellectum». Es ist der Glaube, also das unbedingte Vertrauen auf die
Verldsslichkeit dieses gottlichen Ja, das alle Erkenntnisbemiihung auf dem
Feld der Dogmatik erst in Gang und auf den Weg bringt. Die Beweislast fiir
Gottes Ja kann der Theologe unmdoglich auf die eigenen Schultern nehmen.
Er kann nur eines tun (das freilich muss er tun: dazu ist er da!), sich selbst
und der Welt Rechenschaft dariiber ablegen, was dieses Ja fiir den Men-
schen bedeutet, dessen Geschichte sich angesichts militdrischer Aufrii-
stung, fortschreitender Umweltzerstorung und flagranter Verletzung ele-
mentarer Menschenrechte heute wie nie zuvor im Zeichen des Nein zu sich
selbst und zu Gott vollzieht. Er kommt von einer «wahrhaft koniglichen
Voraussetzung»?3 her; das begriindet seine einzigartige Freiheit.

Was Wunder, dass die «Kirchliche Dogmatik» heute gerade dort mit
einer erstaunlichen Unmittelbarkeit zu reden beginnt, wo da Ja Gottes zur
Welt jenseits der Grenzen Europas in einer uns langst verloren gegangenen
Intensitdt wieder zum Hoffnungszeichen wird, in der Welt der Armen
Lateinamerikas: Barth, so hat der Peruaner G. Gutierrez dieses unvermu-
tete Echo beschrieben, «der Theologe der Transzendenz Gottes, der sich im
Gegensatz zu Bultmann kaum fiir den Horer des Wortes interessiert, ist
empfanglich fiir die Situation der Ausbeutung, in der weite Teile der
Menschheitleben...Der, der vom <Himmel» her kommt, hat ein Gespiir fiir
die, die in der Holle dieser Welt leben...Er findet zu einem Begriff von
Gott, der sich flir die Armen und gegen die Méchtigen einsetzt, und zu
einem Verstindnis von Kirche, die fiir die soziale Gerechtigkeit aller
Unterdriickten kampft».4 Das ist durchaus keine Vereinnahmung Barths
durch eine moderne theologische Stromung, sondern eine genaue Ortsan-
gabe, die zeigt, wo eine Theologie ihre Adressaten hat, die mit Joh 8,32
davon ausgeht, dass wir die Wahrheit des Evangeliums erst dann erkannt
haben und nicht nur unseren Vorstellungen von ihr nachgelaufen sind,
wenn sie uns realiter, also auch gesellschaftlich, frei macht: « Erkennen wir
die Wahrheit, dann kann das nur durch die von der Wahrheit selbst
ausgehende Befreiung geschehen».® Wie ist es zu dieser Entdeckung
gekommen?

3 Ebd. 159.
4 G. Gutierrez, Die historische Macht der Armen, 1984, 173.

KD II/1, 234.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 281
1. Die theologische Entscheidung

Barth war Theologe aus Leidenschaft, 10 Jahre als Pfarrer in Safenwil
und dann erst recht 40 Jahre auf dem Katheder in Gottingen, Miinster,
Bonn und Basel. Er hat die Not des Pfarrers, die «Predigtnot», wie kaum
ein zweiter gekannt, so dass er seine Theologie «im Grunde eine Theologie
fiir die Pfarrer»® nennen konnte. Er hat sie — gleichsam verdoppelt — als die
Not des Professors zu spiiren bekommen: «Das Bedringende am Professor
ist die bestindige Fithlung mit der Not des Weiterdenkens, der Einblick in
all die Aporien und Unmoglichkeiten, die man sieht, ahnt, empfindet und
doch nicht zu vermeiden weiss, die Notwendigkeit, immer weiterreden zu
miissen, als wisse man viel besser Bescheid, als man im Grunde weiss...»”’
Die Not des Weiterdenkens wire eine einigermassen akademische Ange-
legenheit geblieben, wenn dieses Denken nicht schon mit seinem ersten
Schritt auf die wirkliche Aporie gestossen wire, an der jede Theologie zu
scheitern droht. Sie sollte das Wort Gottes als Zuspruch in seiner befrei-
enden Kraft und als Anspruch in seiner verwandelnden Kraft an die
Gegenwart richten. Aber jeder Versuch, dies tatsdchlich zu tun, fiihrt sie
unweigerlich in den konkreten Widerspruch gegen die Forderung einer
Freiheit, die unterdriickt, weil sie sich absolut setzt, gegen die Anmassung
einer Vernunft, die Gottes Schopfung zerstort, und gegen das Gesetz einer
Geschichte, in der Gottes Ebenbilder einander vernichten. Angesichts
dieses Widerspruchs bleibt die Antwort, die sie geben sollte, «das Sattwer-
den der Hungrigen, die Er6ffnung der blinden Augen und tauben Ohren»$,
aus. Wir jedenfalls konnen sie nicht geben. Wie aber konnen wir dann von
Gott reden? Schirfer noch: Wie ist Theologie iiberhaupt moglich, wenn sie
diesen Widerspruch, den guten Widerspruch, den das Evangelium fiir jede
Zeit bedeutet, nicht einfach zum Verschwinden bringen und eliminieren
will?

Sollen wir, fragt Barth, den Zeitgenossen mit der Menschwerdung Got-
tes, der Auferstehung Christi oder auch nur mit dem Wort «Gott» kon-
frontieren: «Da, das glaube nun!»®? So geht es offenbar nicht. Denn

6 K. Barth, Musik fiir einen Gast. Eine Radiosendung, in: Letzte Zeugnisse, 1969 (11-31)
19.

7 Karl Barth-Eduard Thurneysen. Briefwechsel Bd. 2, 1921-1930 (Hg. von E. Thurneysen;
Gesamtausgabe: V. Briefe, 1974), 597.

8 K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie (1922), in: J. Moltmann (Hg.),
Anfinge der Dialektischen Theologie I, ThB 17 (1963) 207.

9 Ebd. 2009.



282 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

solange wir die Wahrheit, und sei1 es die bestbeglaubigte, nur dinglich,
gegenstdndlich vor ihm aufpflanzen und ihn mit der Aufforderung stehen
lassen, hier gelte es, sein Ja zu sagen, reissen wir lediglich die Kluft
zwischen ihm und unseren wahren Siatzen auf und priasentieren ihm — darin
besteht das mit Recht geflirchtete sacrificium intellectus — einen Deckel, zu
dem es schlechterdings keinen Topf gibt. In dieser korrekten Objektivitit
kann uns die Wahrheit gar nicht erreichen, weil sie keine Kontaktstelle mit
unserm Leben hat. «Das ist’s ja, dass der Mensch das nicht glauben kann,
was bloss vor ihm steht, das nicht als das, was es dort ist, auch hier
wire,...(was) die Kraft und das Vollbringen nicht hat, zu ihm zu kom-
men».10 — Oder sollen wir — auch dies eine durchaus moderne Frage — ihm
mit den Ergebnissen der kritischen Bibelwissenschaft an die Hand gehen,
ithm die historischen Hintergriinde, Herkunft und Ursprung der biblischen
Texte erkldren? Doch das scheint erst recht nicht zu gehen, denn mit dieser
Erklirung verweisen wir ihn an vergangene Vorstellungen von Gottes
Handeln. Die Wahrheit, nach der er fragt, bleibt — durch den Abstand von
Jahrhunderten getrennt — als ein Fremdkorper vor ihm stehen. Ich kann
alles wissen, was die Gelehrsamkeit der Exegeten aufzubieten hat, und bin
doch nicht bei der Sache, von der die Bibel redet, und die Sache ist nicht bei
mir.

Es ist ein altes Problem und darf daher an einem verhiltnismassig alten
Text veranschaulicht werden, den der von Barth gern als Gewidhrsmann
zitierte Kierkegaard seinem skeptischen Pseudonym Johannes Climacus in
die Feder diktiert hat:

«Es ist ein Mann, der den Glauben haben will. (Oder es ist ein Mann, der sagt, dass er den
Glauben habe; aber er will sich seinen Glauben klar machen); nun kann die Komédie beginnen.
Er will den Glauben haben, aber mit Hilfe der objektiven Erwdgung. .. will er sich sichern. Was
geschieht? Mit Hilfe des Approximierens wird das Absurde etwas anderes, es wird wahrschein-
lich, es wird wahrscheinlicher, es wird vielleicht iiber die Massen und ganz ausnehmend
wahrscheinlich. Nun ist es soweit, er will jetzt dran und es glauben, und er darf von sich selbst
sagen, dass er nicht wie Schuhmacher und Schneider und wie die Einféltigen glaubt, sondern
erst nach langen Uberlegungen. Nun will er aber dran und es glauben; doch siehe, nun gerade ist
es unmaoglich geworden, es zu glauben. Das beinahe Wahrscheinliche, das Wahrscheinliche,
das liber die Massen und ganz ausnehmend Wahrscheinliche, das kann er ja beinahe und so gut
wie wissen, iiber die Massen und ganz ausnehmend wissen — aber es glauben, das ldsst sich
nicht machen...»!!

10 Ebd. 209.
11§, Kierkegaard, Abschliessende Unwissenschaftliche Nachschrift zu den philosophi-

schen Brocken. Erster Teil (SV VII, 177), Ges. Werke, 16. Abt., 1957, 202.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 283

Es glauben — das ldsst sich nicht machen. Den Glauben ermoglichen -
das kann diese Art von Wissenschaft nicht. Denn der Glaube ist doch auf
jeden Fall eine Bewegung auf die Sache hin. Hier aber — das hat den
folgenreichen Protest Barths gegen die exegetischen Schulen seiner Zeit
ausgelost — wird in aller Form der Riickzug angetreten, der Versuch, «sich
mit einem kiihnen Tellsprung aus dem paulinischen Schiff zu retten und
die Verantwortlichkeit fiir den Sinn des Textes der «Personlichkeit> des
Paulus,...dem Spitjudentum, dem Hellenismus, der Antike iiberhaupt
und einigen andern Halbgottern zu iiberlassen».!? Hier bleibt der scharf-
sinnigste Ausleger dort stehen, wo jede Weltanschauung halt macht: bei
blossen Vorstellungen von Gott. Er bewegt sich nicht von der Stelle, auch
wenn er Jahrtausende mit seinem Denken durchmisst. Im letzten Hinter-
grund seiner Erkldarungen sieht er wie in einem Spiegel immer wieder sich
selbst: sein eigenes Gotteserlebnis, seine eigene Religion.

Verstehen — damit beginnt die beriihmte « Wendung um 180 Grad»,
also der vollige Bruch mit den Prinzipien der aufgekldrten Hermeneutik -
ist offenbar etwas ganz anderes: «Mir personlich», schreibt Barth, «ist es
zundchst an Paulus aufgegangen: dieser Mensch sieht und hort ja offenbar
etwas, was aus allen Vergleichen herausfillt, was sich meinen Beobach-
tungsmoglichkeiten und Denkmassstiben zunidchst ganz und gar entzieht.
Mag ich mich zu dem Kommenden, nein Gegenwartigen,...das er da in
ratselhaften Worten zu sehen und zu horen behauptet, stellen, wie ich will,
darum komme ich nicht herum, dass jedenfalls er, Paulus...aus allen
iiblichen Bahnen und vor allem aus (seiner) eigenen Bahn geschleudert,
gerade als Personlichkeit sozusagen aufgehoben ist».!3 Es gibt viele solche
Zeugen in der Bibel, aber es ist immer dasselbe Bild: «immer dasselbe
Sehen des Unsichtbaren, dasselbe Horen des Ungehorten, dasselbe ebenso
unbegreifliche wie unleugbare epidemische Stillgestelltsein und Umge-
kehrtwerden der Menschen».!3 Verstehen also — das ist der entscheiden-
de Punkt — heisst, mit dem Anspruch derselben Sache konfrontiert sein,
heisst, vor demselben «Ritsel» stehen wie Paulus, also nicht schon vor
einer Sammlung altehrwiirdiger « Worter», sondern vor dem heute auf uns
zielenden «Wort in den Wortern» 14,

Damit ist die «Wahrheitsfrage, um die es in der Theologie durchweg

12 K. Barth, Der Romerbrief (2. Aufl.), 1933, XI (Vorwort).
13 K. Barth, Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke (1920), a.a.O. (A. 8). 56f.
14 Der Romerbrief, XII.



284 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

geht» !5 aufeine provozierende Weise neu gestellt: Nichts ist schon deshalb
wahr, weil es Luther, Calvin oder selbst Paulus gesagt hat. Wahr kann ein
theologischer Satz iiberhaupt nur in dem «verbindlichen», uns mit ihm
verbindenden Sinne sein, dass jedermann, der ihn nachspricht, die
Verantwortung fiir ihn nicht nur iibernimmt, so wie man sie fiir historische
Dokumente iibernehmen mag, sondern sie eigens ausbildet. Er ist wahr,
wenn er auf der Hohe der eigenen Zeit «Calvin» oder «Paulus» wahr
macht, und das heisst, wenn «ich selber in seinem Namen reden kanny.!¢
Wo dies geschieht, da bewegt man sich tatsdchlich von der Stelle, da findet
das «Umgekehrtwerden des Menschen» statt, da riickt man sozusagen
selbst in den Ort der Wahrheit ein, und genau das heisst glauben. Man
fingt — mit der wunderbaren Wendung der letzten Vorlesung gesprochen —
noch einmal «mit dem Anfang» an!’. Dieser Anfang macht die Theologie
zur «gebundensten unter allen Wissenschaften»; er bestimmt den ihr
eigentiimlichen Erkenntnisweg, ihre Methode.

II. Die methodische Entscheidung

Methodische Entscheidungen haben es in sich. Hier fallen die Wiirfel,
die Begriff und Verfahren einer Wissenschaft festlegen. Die Notwendig-
keit, hier nichts ungeklart oder auch nur in der Schwebe lassen zu diirfen,
hat Barth mit einer in der Theologie selten gewordenen Klarheit als eine der
dringendsten Aufgaben begriffen. Das Buch, das er «von allen (s)einen
Biichern mit der grossten Liebe geschrieben zu haben» bekannte, das aber
auch «von allen meinen Biichern am wenigsten gelesen worden ist»18 — es
erreichte erst 27 Jahre nach seinem ersten Erscheinen (1931) die zweite
Auflage (1958) —ist in der Gestalt einer ebenso scharfsinnigen wie gelehrten

I5KD I/1,2. — Die kritische Wendung gegen das «allgemeine» Wahrheitsbewusstsein
richtet sich insbesondere gegen das von E. Troeltsch (Uber historische und dogmatische
Methode in der Theologie [1898], in: G. Sauter [Hg.], Theologie als Wissenschaft, ThB
43,105-127) formulierte Analogieprinzip. Sie will zunZchst als eine exegetische Entscheidung
verstanden sein. — Zu der speziellen, in der KD I/1 gefiihrten Auseinandersetzung sei verwiesen
auf H. G. Ulrich, Was ist theologische Wahrheitsfindung? Bemerkungen zu den Fragen von H.
Scholz an K. Barth, EvTh 43 (1983) 350-370.

16 Der Romerbrief, XII.

17 Einfiihrung in die Theologie, 21963, 181f.

18 Fides quaerens intellectum: Anselms Beweis der Existenz Gottes im Zusammenhang
seines theologischen Programms (1931); hg. von E. Jiingel/I. U. Dalferth (Gesamtausgabe/Karl
Barth), 1981. — Das Zitat stammt aus ««<Parergon>. Karl Barth iiber sich selbst», EvTh 8
(1948/49) (268-282), 272.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 285

Interpretation des sogenannten Anselm’schen Gottesbeweises ein metho-
discher Traktat. Er tragt den programmatischen Titel «Fides quaerens
intellectum» und begriindet die bisher nur eben skizzierte Hinwendung zur
«Sache» als den Grundschritt aller theologischen Arbeit. «Den meisten ist
es wohl entgangen», heisst es im Vorwort zur zweiten Auflage, «dass man es
in diesem Anselmbuch wenn nicht mit dem, so doch mit einem sehr
wichtigen Schliissel zum Verstidndnis der Denkbewegung zu tun hat, die
sich mir dann eben in der <Kirchlichen Dogmatik» mehr und mehr als die
der Theologie allein angemessene nahegelegt hat».!? Die epochalen Sach-
entscheidungen dieser Dogmatik, angefangen von dem nicht weniger pro-
grammatischen Titel einer «Kirchlichen» (und eben nicht schon «Christ-
lichen») Dogmatik, iiber das kompromisslose Nein zu jeder «natiirlichen»
Theologie bis hin zu der umso iiberraschenderen Offnung in die profane
Welt «extra muros ecclesiae», gehen mit einer erstaunlichen Konsequenz
aus dieser Bewegung hervor. Da es nicht moglich ist, die Schwelle zu diesen
theologischen Raumen wirklich zu tiberschreiten, sei hier wenigstens das
versucht, was man mit einem Schliissel tun kann, die Tiire zu ihnen zu
offnen.

Dass der Theologe mit dem Glauben bzw. mit der Bibel anféngt, scheint
nicht gerade sensationell zu sein. Aber beginnt er wirklich damit? Der
Dogmatiker Barth hat den Anfang der Theologie ungleich genauer
bestimmt: Thre « Wissenschaftlichkeit», hilt er mit genau gesetzter Pointe
dem Altmeister ihrer wissenschaftlichen Tradition, A. von Harnack, ent-
gegen, ist «ihre Gebundenheit an die Erinnerung, dass ihr Objekt zuvor
Subjekt gewesen ist und immer wieder werden muss».29 Die Theologie
beginnt nicht mit einem «Text», auch nicht mit einem «heiligen» Text. Sie
hat — anders als der Historiker oder Physiker — kein «Objekt», das sie
erkldren kénnte oder miisste. Ihr Objekt «muss» zuvor Subjekt werden,
sich aus einem «Es» in ein «Du» verwandeln, muss ihr mit einer eigenen
Forderung und Frage gegeniibertreten: erst dann kann sie mit ihrer Arbeit
beginnen.

19 Ebda (A. 18), 6. — Man wird dieses Urteil unschwer an der Bewegung der Gotteslehre
(KD II/1,2 bes. 2001f.) sowie am Gleichniskapitel der Verséhnungslehre (KD IV/3,78-95)
iiberpriifen konnen.

20 Ein Briefwechsel mit Adolf von Harnack, in: Theologische Fragen und Antworten. Ges.
Vortrige 3.Bd., 1957, 10. - Die Replik beginnt mit der Feststellung: «Jenseits der <Religion»
und der <Offenbarungen» der Bibel diirfte als das Thema der Theologie auch die eine
Offenbarung Gottes in Betracht kommen. <Geschichtliches Wissen> konnte uns dann freilich
sagen, dass die Mitteilung des <Inhalts des Evangeliumsy jedenfalls nach dessen eigener
Aussage nur durch eine Handlung dieses <Inhalts» selbst sich vollziehen kanny», ebd. 9f.; vgl.
Fides qu. 154!



286 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

Das ist nun allerdings ein sensationell zu nennender Bruch mit allen
Denkgewohnheiten der Neuzeit. Der Schritt, mit dem Kant die Wissen-
schaft in die Rolle «eines bestallten Richters» gewiesen hat, der alle nur
denkbaren Gegenstdnde seines Interesses — vom keimenden Leben des
Menschen bis hin zu Gott — vor sein Tribunal zitieren und nétigen kann,
«auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt»?!; dieser Schritt, der
dem biirgerlichen Zeitalter den Weg zur schrankenlosen Welteroberung
geebnet hat, wird an wenigstens einer Stelle exemplarisch zuriickgenom-
men: Jedenfalls die Theologie soll «in der Qualitit eines Schiilers» (um mit
Kant zu reden) sich im Wortsinne «vorsagen» lassen, «was der Lehrer
will». Sie ldsst Gott das erste Wort und gibt ihm dadurch die Ehre. Eine
kopernikanische Wende — diesmal hinter die Aufkldrung zuriick?

Es ist eine elementare Einsicht, die Barths Theologie in Gang bringt,
eine Forderung, der auch das kritischste Denken wird beistimmen miissen:
Gottes Wahrheit kann nur erkannt, theologisch «gedacht» werden, wenn
man einen wahren Sachverhalt iiber Gott denkt. Wo aber kommt dieser
Sachverhalt her? Wie ist er uns gegeben? Ist das Problem der Existenz
Gottes tatsdchlich, wie die Philosophie unterstellt, schon mit unserer
eigenen Existenz selbstverstindlich auf dem Plan, so dass es sich bei der
Gotteserkenntnis lediglich um eine vertiefte Form menschlicher Selbster-
kenntnis handelt?22 Ist es uns wirklich schon durch die Vermutung eines
letzten, notwendigen Grundes aller Naturgesetzlichkeit oder durch das
Postulat eines tragenden Sinnes aller Geschichte gestellt? Doch wer sagt
uns, dass wir es hier nicht nur mit einer Hypothese unseres Denkens zu tun
haben, die die offenkundigen Liicken unserer Erkenntnis schliessen soll,
also mit einer naheliegenden Verwechslung unseres Gottesgedankens mit
Gott?23 Und ist vor dieser Verwechslung besser geschiitzt, wer Gott als «ein

21 Kant, Kritik der reinen Vernunft; 2. Originalausgabe (1787), B XIII.

22 Vgl. KD I1/1,276 sowie bereits Fides qu., 125. Hier wird die theologische Gegenthese in
ihrer fiir die spatere Dogmatik massgeblichen Form begriindet: «Das Ereignis der Erkenntnis
jenes Namens (sc. Gottes) fiihrt das Problem der Existenz Gottes ... auf den Plan».

23 Auch dieses Problem ist von Kierkegaard in grosser Genauigkeit vorweggenommen
worden, diesmal in den «Philosophischen Brocken» (SV IV, 207), Ges. Werke, 10. Abt., 1952,
37: «Beweisen zu wollen, dass dies Unbekannte (der Gott) da ist, kommt dem Verstande wohl
kaum bei. Wofern namlich der Gott nicht da ist, so ist es ja eine Unmaoglichkeit, es beweisen zu
wollen, aber ist er da, so ist es ja eine Torheit es beweisen zu wollen; denn eben in dem
Augenblick, wo der Beweis beginnt, habe ich es vorausgesetzt, nicht als zweifelhaft, sondern als
ausgemacht ... Meine ich hingegen mit dem Ausdruck «des Gottes Dasein beweisen», dass ich
beweisen will, dass das Unbekannte, welches da ist, der Gott ist, dann driicke ich mich weniger
gliicklich aus; denn da beweise ich nichts, am allerwenigsten ein Dasein, sondern ich entwickle
eine Begriffsbestimmungy.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 287

Element des Lebens des Volkes, des Gemeinwesens, der Familie (oder) der
allgemeinen Bildung» glaubt ans Licht ziehen zu k6nnen?24 Hat er etwas
anderes in der Hand als sein eigenes selbstentworfenes Gottesbild, und tut
er hier etwas anderes, als was thm im Umgang mit der Welt auch sonst zur
zweiten Natur geworden ist: wie auf Menschen und Dinge, so nun auf Gott
seine Hand zu legen, d.h. ithn zu vereinnahmen?

Es ist deutlich: Im Vorfeld dieser Theologie wird in einer nie dagewe-
senen Scharfe die Bilanz der europidischen Aufkldrung gezogen. Was hier
geschieht, ist kein Riickschritt hinter die Wissenschaft, sondern eine emi-
nent kritische Wendung gegen ihren neuzeitlichen Anspruch, hat sie doch,
dem Kantischen Programm folgend, gar keine andere Moglichkeit, als
schon mit ihrer ersten Frage Gott dem Gesetz ihres Fortschritts zu unter-
werfen, ihn der Logik unserer Geschichte anzupassen und ihn damit als
Gott zu verfehlen.?> «In ihr redet niemand Anderes als der Christ als
Bourgeois»,26 resumiert Barth und zieht das religionskritische Fazit gleich
selbst: «Sollten etwa wir selbst (hier) die Frager sein,...dann ist schon
dariiber entschieden, dass unsere Antwort, ob wir das Alles wahrhaben, es
unsererseits so sagen wollen oder nicht, auf der Linie verlaufen wird, auf
der Feuerbach, nachdem er selbst diese Frage gestellt, sich selbst Antwort
gegeben hat».27 Die Absage an die traditionelle Form der Wissenschaft, so
undramatisch sie sich im iibrigen vollzieht,?8 erweist sich als die notwen-

24 Vgl. KD II/1,157.

25 Kant selbst war kritisch genug, Gott dem Zugriff der Wissenschaft zu entziehen. Er hat —
sehr im Unterschied zu seinen modernen Erben - die Verwechslung von Gegenstand und
Begriff («ein blosses Selbstgeschopf ihres Denkens», Kritik, B 612) durchschaut.

26 KD I1/1, 157 (dort bezogen auf die dieser Wissenschaft verschwisterte «natiirliche»
Theologie).

2TKD IV/3,79.

28 Sie besteht in der «trockenen Erklirung», dass «jener zugestandenermassen <heidnische>
allgemeine Wissenschaftsbegriff» der der Theologie «aufkeinen Fall» sein konne (KD 1/1,7.9).
Was Barth von der neuzeitlichen Wissenschaft vergeblich (weil auf ihrem Boden tatsichlich
nicht zu erbringen!) forderte, war ein Kriterium, mit dessen Hilfe entschieden werden kénnte,
ob ein vorgegebenes Denken in einem bestimmten Fall «sachhaltig» ist oder nicht. Denn
«Sachgemadssheit in diesem drgerlich unbestimmbaren Sinn (ist) der allgemeinste Ausdruck der
einen charakteristischen Regel, an die sich die Theologie halten darf und muss» (ebd. 7).
Andererseits hat sich Barth mit einer faktischen Absonderung der Theologie von den iibrigen
Wissenschaften gerade nicht abfinden wollen. In dem Masse, in dem der Ausschliesslichkeits-
anspruch eines bestimmten, ndmlich cartesischen Methodenideals bereits heute problematisch
zu werden beginnt, konnte die Bereitschaft wachsen, mit Barth auf eine «wenn auch verbor-
gene, so doch kommende und als solche wirkliche Einheit aller menschlichen Erkenntnisbe-
miihungen» (ebd. 291) zuzugehen, in welcher die Theologie kein Fremdling mehr zu sein
brauchte.



288 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

dige Bedingung, unter der allein die Theologie zu einem sachgeméissen
Erkennen hinfinden kann. Anders gesagt: Erst wenn sie auf jeden Gottes-
begriff, und damit auf jede eigenmachtige Festlegung: « Das ist Gott» oder
«So ist Gott», verzichtet, macht sie den Weg frei, dass ihr « Gegenstand»
wieder zum Subjekt werden und sich mit einer eigenen Stimme melden
kann.??

Damit sind die Weichen neu gestellt: Was die moderne Gottesfrage
geradezu methodisch unterschlégt, jenes Ereignis, um dessentwillen Altes
und Neues Testament entstanden sind, das Ereignis der Zuwendung Gottes
zum Menschen, in welchem Gott selbst sich aus einem unbekannten zu
einem bekannten Gott gemacht hat, wird zum Ausgangspunkt, zum
qualifizierten Anfang der Theologie Karl Barths. Sie wirft sozusagen mit
ithrem ersten Wort einen jahrhundertealten Ballast rein apologetischer
Fragestellungen ab. Die Frage kann nun ja nicht mehr lauten, wie (d.h.
kraft welcher Disposition unserer Humanitit, der Gesellschaft oder des
Kosmos insgesamt) wir es fertig bringen, «zur Sache» zu kommen. Kann
vielmehr von einem «wahren Sachverhalt» nur die Rede sein, sofern er sich
selbst — jenseits unserer Vorstellungen und Bilder - als «Subjekt» prisen-
tiert, dann sind unsere Anstrengungen in dieser Richtung grundsitzlich
iiberholt. Das Gefille kehrt sich um. Theologisch gesprochen: Nicht wir
sind auf dem Weg zu Gott, sondern Gott ist auf dem Weg zu uns. Das
traditionelle Erkenntnisproblem, in dem uns die Rolle des Subjekts und
damit die Initiative des Anfangs zufdllt, verliert alles Interesse und alles
Gewicht.30 Es ist durch einen neuen Anfang ausser Kraft gesetzt. Mit der

29 Barth resumiert seinen eigenen Umgang mit diesem Problem in der (z. T. noch unver-
offentlichten) ersten Gottinger Dogmatik-Vorlesung («Unterricht in der christlichen Reli-
gion», § 18.1) folgendermassen: «Ungemein stérend» trat unserem Begreifen «fortwihrend
das Doppelte in den Weg ...: einmal, dass das Objekt an jedem Punkt sozusagen nicht Objekt
sein wollte, sondern mit gewaltigem Schritt auf uns zu kam, uns ganz und gar verbot, etwa beil
diesem Begreifen von uns selbst als der entscheidenden einen Voraussetzung dieses Begreifens
zu abstrahieren, so dass wir, weil die Sache gar zu dringlich wurde, nirgends dazu kamen,
unsere Begriffe eben, wie wir so gerne gewollt hitten, zu Ende zu denken — sodann, dass es auch
an sichnicht Objekt sein wollte, sich wiederum an jedem Punkt, kaum hatten wir mit unserem
Begreifen angesetzt, in ein undurchdringliches Dunkel hiillte und jede weitere Anndherung
verbot, so dass wir auch unter diesem Gesichtspunkt mit merkwiirdigen Fragmentbegriffen
oder Begriffsfragmenten in der Hand stehen bleiben mussten» (zit. n. I. Spieckermann,
Gotteserkenntnis. Ein Beitrag zur Grundfrage der neuen Theologie Karl Barths, 1985, 207). —
In der Anselm-Interpretation heisst es lapidar: «Einen Gottesbegriff im strengen Sinn hat nur
Gott selber ... Gott sprengt jeden Syllogismus», Fides qu., 28.

30 Man wird auch dies einmal eigens zu wiirdigen haben, dass sich Barth von der seit
Descartes giiltigen Idee der Wissenschaft bewusstermassen sehr viel friither losgesagt hat als die
in diesem Zusammenhang (mit Recht) immer wieder zitierte Physik.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 289

These der Gotteslehre gesagt: « Der Anfang unserer Erkenntnis Gottes...1st
nicht ein Anfang, den wir mit ihm machen kénnen. Es kann immer nur der
Anfang sein, den er mit uns gemacht hat».3! Begriindet dieser Anfang alles
sachgemisse «wissenschaftliche» Arbeiten in der Theologie, dann ist es die
Auszeichnung des Theologen — nicht ein zu iiberwindender Mangel —, «in
der Qualitédt eines Schiilers» (Kant) und darum «jeden Tag, ja zu jeder
Stunde neu» mit ithm anzufangen.

III. Der Weg der Theologie

Wie aber — das ist nun offenbar die entscheidende Frage — kann man.
mit diesem Anfang anfangen? Dem Glauben mag das Wagnis zumutbar
sein, einer «fremden» Spur zu folgen, aber der theologischen Wissen-
schaft? — noch dazu, wenn sie, wie Barth, mit dem Anspruch auftritt, «den
Schein eines «<Widerspruchs) zwischen ratio und fides», zwischen Glaube
und Vernunft, zu «zerstéren»?32 Der Vorwurf ist bis heute nicht ver-
stummt, hier liege die Achillesferse der «Kirchlichen Dogmatik», Barth
habe sich auf einen hdchst problematischen «Offenbarungspositivismus»
eingelassen nach dem Motto: «Vogel friss oder stirb!» Es ist ausgerechnet
Bonhoeffer gewesen, der dieses Diktum in Umlauf gebracht,33 damit frei-
lich in einer staunenerregenden Schirfe an dem Programm der Dogmatik
vorbei argumentiert hat. Von einem Positivismus solcher Art konnte doch
nur die Rede sein, wenn jener Anfang uns als ein spektakuldres Wunder
entgegentrite, das mit der Wirklichkeit unserer Welt schlechterdings nicht
zu vermitteln ist, das eigentlich nicht «dazu gehort» und darum jedes
verniinftige Denken auf Sand setzen muss. Von einem unbegreiflichen
Wunder hat Barth allerdings reden wollen, nur dass das Wunderbare, auf
das er blickt, sozusagen in die entgegengesetzte Richtung weist: Es ist das
keineswegs Selbstverstindliche und darum in der Tat nurals Anfang, und
zwar als voraussetzungslos-unbegreiflicher Anfang angemessen zu Be-
schreibende, dass Gott sich zur Welt hin 6ffnet, dass er gerade nicht als eine
Art fensterlose Monade in sich selbst verschlossen bleibt, sondern sich ihr
in einer Weise aufschliesst, dass er ihre Vergianglichkeit, selbst ihren Tod

3KD II/1,213.

32 Fides qu., 67.

33 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (Neuausgabe), 1977, 306. 312. Zur Ausein-
andersetzung mit diesem Vorwurf vgl. Chr. Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung
der Dialektischen Theologie, 1977, 3231f.



290 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

teilt und darum ohne diese Welt als Gott nicht einmal zu denken ist.
Dieser Anfang hat Barth ein Leben lang nicht mehr losgelassen. Denn es ist
der Anfang eines Weges, den Gott selbst durch den Widerspruch der
Natur und der menschlichen Geschichte hindurchgeht und der als ein
kreatiirlicher Weg in unserer eigenen Wirklichkeit ankommt. «Es spielt
sich das Leben Gottes und seiner Gnade nicht in irgendeiner fernen Hohe
und also stumm und dunkel ab, sondern es ist konkretes Ereignis in eben
dem Bereich, in dem auch unser eigenes Leben Ereignis ist».34

Das Leben Gottes als «konkretes» Ereignis, als Ereignis in der mensch-
lichen Geschichte Jesu Christi: das ist der Schritt des Theologen iiber den
historischen Anselm und iiber alle rein philosophischen Deutungen hinaus,
die Anselms «Beweis» widerfahren sind. Und ist es nicht auch der ent-
scheidende Schritt, der den im Anselm-Buch gemeinten Anfang erst zu
einem theologischen Anfang macht, der «Brocken» (Kierkegaard) nim-
lich, den kein Philosoph verdaut, ohne anzufangen, ein Theologe zu
werden? Es ist wohl wahr, dass Barth bei Anselm den Schliissel entdeckt hat
fiir das Haus, das erst spdter gebaut wurde. Aber 6ffnet dieser Schliissel
nicht doch nur das Schloss zu einem Seiteneingang des tatsidchlich errich-
teten Gebdudes? Barth hat weiter an ihm gefeilt. Die weithin sichtbare Tiir,
die allen offensteht, ist jedenfalls nicht schon die Frage nach Gott — sie kann
uns erst durch Gott selbst recht gestellt werden —, also nicht schon die
Bewegung unseres Suchens, sondern in einer unmerklichen, aber ent-
scheidenden Wendung des Problems die Bewegung des gottlichen Fin-
dens. Es ist die Christologie. Gott macht sich auf den Weg zu uns. Er
wird in Christus Mensch, um den Menschen zu finden. Und wo findet er
1thn? Dort, wo die Irrwege unserer Gottesfrage offenkundig werden, die
uns statt zu seinem lebendigen Namen immer wieder zu Aarons goldenem
Kalb, zu dem G6tzenbild unseres Fortschritts und unserer Moral fiihren, in
dessen Namen wir uns selbst und andern den Tod bereiten. In diesem Tod,
den er mit uns teilt, dem Tod am Kreuz, findet er ihn. Er findet ihn als den
Gott nicht wollenden und darum sich selbst verfehlenden Menschen und
mutet ihm damit eine Erkenntnis zu, vor der die Philosophie die Augen
verschliesst, die sie nicht fassen kann: die Erkenntnis der Siinde. Eine
Zumutung? Gewiss, doch nicht fiir ihn, sondern zuerst fiir Gott selbst, der
diese Siindhaftigkeit annimmt und sich zu eigen macht. Er sucht ihn in der
gottlosen Welt aufund gibt sich ihm hier und nirgendwo sonst zu erkennen.
Darin besteht seine von Barth immer leuchtender verkiindigte «Mensch-
lichkeit», der Anfang, den er mit uns gemacht hat.

34 KD 1V/3,92.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 291
1. Die neu gestellte Frage

Uber die behauptete, autoritativ verkiindigte Tatsache der Existenz
Gottes kann sich jedes Denken, vollends jedes radikale Denken miihelos
hinwegsetzen. Hier jedoch wird es nicht auf ein Faktum verpflichtet, auf
eine Voraussetzung, zu der es sich so oder so verhalten konnte, sondern auf
ein «Ereignis», iiber das man sachkundig nur reden kann, wenn man
selber dabei gewesen ist. Die Frage nach Gott — das ist die vielleicht
wichtigste Erkenntnis Barths — l4sst sich nicht an jedem beliebigen Ort zur
Klarheit bringen; sie ldsst sich abstrakt, also unter Absehung der Tatsache,
dass schon in die Frage wir selbst mit hineingehdren, nicht einmal stellen.
Dass Gott sich «ereignet», dass er — wie eine grosse Liebe oder auch wie
eine Naturkatastrophe — in unser Leben tritt, unserm Fiihlen, Wollen und
damit auch unserm Denken zum Ereignis wird; dass er in Jesus Christus
selbst «als Gegenstand dieses Denkens auf dem Plan ist, sich selber dem
Denker «zeigt»»,3’ ist vielmehr die Voraussetzung alles sachgemissen Fra-
gens und Erkennens, die Bedingung, die erfiillt sein muss, wenn wir den
«Gegenstand» unseres Suchens nicht verfehlen wollen. Fiir sie konnen wir
in keinem Sinne selbst aufkommen. Nicht wir also haben die Frage nach
Gott aufgebracht; sie ist uns — unabweisbar — durch Gott selbst gestellt: Wir
sind nicht die Fragenden, wir sind gefragt. Mit dieser Wendung des Pro-
blems ist Barth der «Not des Weiterdenkens», den «Aporien und Unmog-
lichkeiten» der philosophischen Gottesfrage entgegengetreten und hat sie —
nun auf dem Boden der Theologie — wirksam von der Stelle gebracht. Von
einer Wendung wird man schon deshalb sprechen miissen, weil es sich nun
nicht mehr um eine Frage handelt, an der man zur Not auch vorbeigehen,
die zu stellen man auch unterlassen kénnte, sondern um eine Frage, in der
es um uns selbst und um unsere Welt geht.

Wodurch ist sie uns denn gestellt? Offenbar nicht schon durch die
Tatsache, dass uns die Bibel als ein Dokument der Vergangenheit iiberlie-
fert ist, das von einem Gott redet, sondern dadurch, dass der dort redende

35 Fides qu., 39. — Diese hier erstmals formulierte Bedingung — Gott muss dem Menschen
«gegeniiber stehen», wenn sein intelligeres «Nicht Schaum» sein soll (ebd.) — entspricht genau
der verdnderten methodischen Einstellung, auf die Barth die Theologie verpflichtet: An die
Stelle der klassischen Trennung von Subjekt und Objekt tritt die Verschrinkung beider
und darum die Forderung der bestdndigen Prédsenz des « Gegenstandes», dem — dies vor allem
istneu! — nun die Initiative im Erkenntnisprozess zuféllt. Der Leitsatz der spateren Gotteslehre
bringt diese Bedingung auf ihren prignantesten Ausdruck: «Gott wird nur durch Gott
erkannt» (KD II/1,200: § 27).



292 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

Gott in der menschlichen Geschichte Jesu Christi unsere eigene Gegenwart
einholt. Die Wahrheit, die sich hinter seinem Namen verbirgt, bedeutet die
hirteste Herausforderung unserer Zeit, weil sie sich als der schlechthinnige
Widerspruch zuden Gesetzen und Regeln meldet, die in der uns bekann-
ten Welt, ihrer Moral, ihrer Wirtschaft und ihrer Politik, gang und gibe
sind. Wer diesen Widerspruch iiberhoren, wer an jener Herausforderung
vorbeigehen wollte, dem hétte Barths Theologie heute kaum etwas zu
sagen. Denn sie beginnt und sie endet mit der Herausstellung dieser
befremdlichen Wahrheit. Sie beginnt im Tambacher Vortrag (1919) mit
der Entdeckung jener ungeheuren von Gott ausgehenden Bewegung, die die
Gegensidtze der Geschichte aufreisst: « Wir miissen ganz hinein in die
Erschiitterung und Umkehrung, in das Gericht und die Gnade, die die
Gegenwart Gottes flir die jetzige und fiir jede uns vorstellbare Welt bedeu-
tet, wenn anders wir nicht zuriickbleibend heraus wollen aus der Wahrheit
Christi, aus der Kraft seiner Auferstehung».3¢ Gott manifestiert sich im
Vollzug einer Bewegung, diec dem Gefille der Welt zuwider 1duft. Nur wer
sich in diese Bewegung hineinnehmen lésst, sich an ihr beteiligt, kann nach
ithm fragen, weil er zuvor selber in Frage gestellt ist. Auch das letzte Wort
dieser Theologie nimmt den Widerspruch nicht zuriick: Das Leben Gottes,
das im Bereich unseres eigenen Lebens Ereignis wird, ist uns, so fiihrt der
Schlussband der Versohnungslehre aus, «daselbst...in seiner ganzen
Eigenart und Fremdheit entgegengesetzt, aber auch zur Seite gesetzt: die
grosse Neuigkeit gegeniiber dem ganzen Altgewohnten, das uns da sonst
begegnet, in strengem Kontrast zu unserm Leben oder zu dem, was wir
dafiir halten, die radikale Infragestellung aller unserer Positionen - das
alles aber darum uniibersehbar und uniiberhorbar real, weil es...das Leben
eines Menschen ist: der inmitten unserer Situation, Zeit und Geschichte
geheiligte Name, das nahe herbeigekommene, uns gewissermassen auf den
Leib geriickte Reich, der nicht nur im Himmel, sondern auch auf Erden
geschehende Wille Gottes».37

Nicht der Widerspruch hat sich gedndert, sondern die Form, in der er
ergeht. Die Fremdheit ist uns sozusagen «zur Seite gesetzt». Das freilich ist
bedeutsam genug: Gott bewegt die Welt nicht als ein ihm gegeniiberste-
hendes Anderes, Fremdes, also gewissermassen «von aussen»; er bewegt
sie, indem er sich in den Widerspruch ihrer Geschichte hineinbegibt und
ihn bis zur Hingabe seiner selbst in der Verlassenheit des Kreuzes iiber-
nimmt, also «von innen». Auch diese Bewegung setzt die MaBstdbe der

36 Der Christ in der Gesellschaft, a.a.O. (A. 8), 31f.
37KD IV/3, 92.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 293

Welt ausser Kraft, ist «Opposition gegen das Bestehende», aber indem sich
Gott diesen Widerspruch zu eigen macht, ihm als der arm gewordene Herr
der Geschichte begegnet, eroffnet er uns nun auch die Moglichkeit, dieser
Bewegung in der Armut Christi zu folgen. — Man begreift, dass eine
Theologie, die von diesem Ausgangspunkt herkommt, sich wie keine zweite
vor ihr nur in ein extrem Kkritisches Verhiltnis zur eigenen Zeit hat setzen
konnen und darum — wie seit der Reformation wiederum keine zweite vor
ihr — auch politische Wirkungen entbunden hat! Sie hat dies getan, nicht
obwohl sondern weil sie — methodisch - ein durchaus begrenztes Ziel
verfolgt. Damit stehen wir vor der Frage nach der charakteristischen
Denkbewegung dieser Theologie, die Barth unter dem Anselm’schen Motto
«Fides quaerens intellectum» entfaltet hat.

2. Die Bewegung des Denkens: der Zirkel

Ist uns die Frage nach Gott durch das Ereignis seines Kommens, durch
das «uns gewissermassen auf den Leib geriickte Reich...Gottes» gestellt,
dann ist uns die Entscheidung iiber das Thema der Theologie abgenom-
men. Die Theologie hat es nicht mit einem «allgemeinen» Gottesgedanken
zu tun, und hat darum keinen Anlass, sich mit dem Philosophen in den
«Debattiersaal» oder auf die «Gasse» zu begeben, wo «die Stimme der
Kirche und alle moglichen anderen Stimmen gleiches Recht haben».38 Thre
Aufgabe wird durch dieses eine Ereignis bestimmt und begrenzt. Das
bedeutet negativ: sie kann ihre Voraussetzung nicht selber begriinden.
Darin liegt ihre Grenze. Sie kann nicht erkldren, geschweige denn bewei-
sen, dass und warum Gott dem Menschen gegeniibertritt, sich ihm offen-
bart, und sie kann erst recht nicht erkldren, warum sich ein Mensch durch
dieses Gegeniiber beanspruchen ldsst, der Bewegung Gottes mit einer
eigenen Bewegung entspricht, also glaubt. Sie miisste ihre Kompetenz

38 Fides qu., 60.68. — Damit ist das Gesprich mit den Nichtchristen keineswegs abgebro-
chen, sondern unter eine neue Bedingung gestellt. Barth rechnet auf der Linie Anselms mit der
«Identitit dessen, was bei dem Fragen des Gldubigen und des Ungldubigen gemeint sei und
angestrebt werde» (ebd. 66). Er tut dies — was die Versohnungslehre im Zeichen des prophe-
tischen Amtes Christi ausfiihrlich begriinden und entfalten wird (KD IV/3, 122ff. bes. 140) -
im Vertrauen «auf die Michtigkeit der objektiven, durch die summa veritas von oben her
erleuchteten und erleuchtenden ratio des Glaubensgegenstandes selber», der gegeniiber «der
Unglaube, ... der Zweifel, das Nein und der Spott des Unglaubens so ernst gar nicht zu nehmen
ist» (ebd. 71).



294 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

«gleich zweifach iiberschreiten, wollte sie leisten, was allein Gott gibt, und
stellvertretend vollziehen, was sich nicht anders als in je konkreter existen-
tieller Erfahrung ereignet».3? Damit aber wiirde sie sich zum Anwalt des
Unglaubens machen und ihre eigene Voraussetzung hintergehen, wihrend
sie, von dem Ereignis Gottes in Anspruch genommen, doch nur Anwalt des
Glaubens sein kann und damit wahrhaftig genug zu tun hat!

Bleibt sie innerhalb ihrer von Barth neu vermessenen Grenzen, dann
kann sie das berechtigte « Verlangen» nach verniinftiger Erkenntnis nur auf
eine Weise, nur unter einer Bedingung erfiillen: unter der Bedingung, dass
der Fragende sich an jenes Ereignis gebunden hat, von ihm herkommt, dass
es also tatsdchlich der Glaube (nicht ein aufkldrerisches Bescheidwissen-
wollen) ist, der ihr die Frage stellt und den Erkenntnisprozess in Gang
bringt. «Dem geglaubten Grund», so lautet die Formel, «soll eine erkannte
Begriindung entsprechen».*0 Die «uns go6ttlich gegebene» Wahrheit soll die
Theologie «nun auch menschlich suchen», weil sie sie erst dann als
Wahrheit versteht.#! Man darf iibersetzen: Was einer glaubt, das soll und
muss er auch erkennen; er kann es aber nur erkennen, wenn er es auf dem
Boden seiner menschlichen Realitdt wahrmacht. Erkennen heisst, die
geglaubte Wahrheit auf dem Boden der Welt einholen. «Unter der Vor-
aussetzung, dass es wahr ist: Gott existiert, Gott ist... Mensch geworden»,
soll der Theologe zeigen, «inwiefern das wahr ist»42 — mehr nicht. Wie
aber konnte er das zeigen, wenn Gottes Mensch gewordene Wahrheit ihn
auf dem Boden seiner Welt nicht schon ein- und iiberholt hitte, wenn er
nicht mit der Bereitschaft Gottes, also mit der Kraft des Heiligen Geistes
(der ja nach Barth nichts anderes ist als das Licht vom Karfreitag und vom
Ostermorgen) rechnen diirfte, ihn «in alle Wahrheit» (Joh 16,13) zu

391.U. Dalferth, Fides quaerens intellectum. Theologie als Kunst der Argumentation in
Anselms Proslogion, ZThK 81 (1984) (54-105), 79.

40 Fides qu., 52.

41 Ebd. 41. - Die Dogmatik prizisiert: Das «Ereignis der Gotteserkenntnis ... ist das
besondere Ereignis einer Begegnung zwischen dem Menschen und einem Stiick der ihn
umgebenden, von Gott verschiedenen gegenstdndlichen Wirklichkeit, in welcher dieses Stiick
Wirklichkeit ... fiir Gott eintritt, ... dazu dienen darf und muss, die Gegenstdndlichkeit Gottes
zu bezeugen», KD II/1, 16f.

42Ebd. 61. - Die Dogmatik erliutert: Erkenntnis Gottes ist «ein Akt menschlicher Ent-
scheidung entsprechend dem Akt gottlicher Entscheidungy», zur Welt zu kommen und sich
dadurch erkennbar zu machen. Unser Erkennen kann daher «nur darin bestehen ..., dass wir
diesem Akt folgen, dass wir selbst eine Entsprechung dieses Aktes, dass wir also mit unserer
ganzen Existenz ... der dem gottlichen Akt entsprechende menschliche Akt werden», KD
II/1,27.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 295

fiihren? Sein Versuch zu erkennen, d.h. zu «verstehen, was man glaubt»,
hat also tatsdchlich ein durchaus begrenztes Ziel, geht es doch nicht um die
Erkundung von etwas Unbekanntem, sondern um die Verstindigung iiber
etwas Bekanntes. Gliickt er, so weiss man am Ende nicht mehr als am
Anfang. Man weiss das, was man im Glauben schon wusste. Man weiss es
aber «besser, weil man weiss, dass es wahr ist, weil man seinen Grund
erkannt hat, weil man sich die Wahrheit dessen angeeignet hat, was man
glaubt. Auch hier lernt man also dazu».43 Man lernt das einzige, was man in
einer Welt, in der das Wort «Gott» zum Fremdwort geworden ist, tiber-
haupt lernen kann und lernen muss: man lernt den Wahrheitsanspruch,
den der Glaube erhebt, in der Kraft des Geistes zu verifizieren. Und wie
geschieht das?

Es ist etwas bestiirzend Elementares und vielleicht deshalb ein wissen-
schaftsgldubiges Zeitalter so Herausforderndes, was sich in den 12 volu-
minosen Binden der Kirchlichen Dogmatik in immer neuen Anldufen
vollzieht. Wie die Hirten des Weihnachtsevangeliums nur eine Moglichkeit
haben, sich iiber die Botschaft der Engel Klarheit zu verschaffen, ndmlich
den Entschluss: «Lasst uns nun gehen gen Bethlehem und die Geschichte
sehen, die da geschehen ist, die uns der Herr kundgetan hat!» (Lk2, 15), so
mutet der Dogmatiker Barth seinen Lesern und Hérern nur eines zu: sich
der Wahrheit, nach der sie fragen, auszusetzen. Statt ihnen die Wahrheit
des Glaubens «von aussen» plausibel zu machen, sie durch den Riickgriff
auf historische «Tatsachen», religiose Erlebnisse oder existentielle Erfah-
rungen zu «erkldren», fiihrt er sie an das Geschehen, das den Glauben
begriindet, heran, stellt sie — wie die Hirten von Bethlehem - sozusagen in
Sichtweite der Sache selbst und fiihrt sie so an den Anfang ihres Glaubens
zuriick. Doch kann das der Dogmatiker tun? Kann er ihnen dariiber
hinweghelfen, dass niemand Gott je gesehen hat (Joh 1,18)? Ist diese
Schranke nicht auch dem vor Christus gestellten Menschen gesetzt? Kann
er also etwas anderes tun, als auch an dieser Stelle auf den Geist hinzu-
weisen, ohne den niemand sagen kann, Jesus sei der Kyrios (I Kor 12,3)?
Darum, so Barth, hat die Theologie hier nichts zu «konstruieren»; sie folgt
lediglich der Bewegung ihres Gegenstandes. Sie denkt dem Weg nach, den
Gottes Wahrheit zur Welt und zum Menschen gegangen ist, und kehrt so zu
ihrem Ausgangspunkt, dem Credo der Kirche zuriick. Ihr Erkennen bewegt
sich offenkundig im Kreis. Also ein Zirkelschluss? Genau das! Die Theo-
logie — das ist die Zumutung Barths — hat gar keine andere Moglichkeit, als

431.U. Dalferth, a.a.0. (A. 39), 62.



296 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

sich am Inhalt ihrer Behauptung klar zu machen, dass und in welchem
Sinne sie wahr ist. Aber, fligt er hinzu, «auch das werden nur die Toren in
ihrem Herzen sprechen: dass dies ein circulus vitiosus sei! Als ob es nicht
auch einen circulus virtuosus geben konnte und in dieser Sache geben
miisste!»44

Virtuos — das muss man heute kaum eigens begriinden — ist in der Tat
zunichst der ausgesprochen narrative, nacherzihlende Charakter, den die
Dogmatik auf dem Weg solchen Nach-denkens gewinnt. Barth erzdhlt die
Geschichte Gottes mit Israel, in dessen Mitte ein Mensch, der Mensch
Jesus von Nazareth, steht. Das Dogma, die zur Formel erstarrte Wahrheit,
wird mit einer Beweglichkeit sondergleichen in das aufgelost, was sie von
threm Ursprung her ist: in einen geschichtlichen Weg, der durch Entschei-
dungen und Krisen hindurchfiihrt. Das ist — historisch geurteilt — der
Gegenentwurf zu Hegel: Wihrend dort die Geschichte ins Dogma einge-
zeichnet wird, wird hier das Dogma durch die Geschichte interpretiert.4>
Durch die Geschichte — das will wortlich verstanden sein: Die Wahrheit,
aufdie sich der Glaube verlasst, mit der er beginnt — Gottes Ja zur Welt —ist
keine in sich verschlossene Wahrheit, die uns als pure Behauptung entge-
gentrate. Sie ist in Jesus von Nazareth «Fleisch», Geschichte vom Stoff
unserer irdischen, menschlichen Geschichte, geworden, und es hiesse gera-
dezu ihre Pointe verfehlen, wollte man sie als abstrakte Norm unserer
Wirklichkeit gegeniiberstellen. Hier, auf dem Boden unserer eigenen Rea-
litdt — nicht in einem schweigenden Hintergrund der Welt — hat Gott seine
Wahrheit unter Beweis gestellt, sich tatsdchlich erkennbar gemacht. Hier
schliesst er sich der Welt in einer Weise auf, dass er ihre Vergéanglichkeit,

44 KD IV/3,95. - Dieser Zirkel wird in KD II/1,276ff. als «circulus veritatis» beschrie-
ben.

45 Wenn man Barth in ein Verhiltnis zum Deutschen Idealismus setzen will (auf die Gefahr
hin, ithn durch eine zureichende geistesgeschichtliche Einordnung auch «einzusperren»), dann
darf die «Philosophie der Offenbarung» des spiten Schelling nicht unerwihnt bleiben. Heisst
es dort nicht auch: «Der wahre Inhalt des Christenthums ist eine Geschichte, in die das
Gottliche selbst verflochten ist, eine gottliche Geschichte ... Das Geschichtliche ist nicht etwas
der Lehre Zufilliges, sondern die Lehre selbst» (WW 11/3,195)? Beschreibt Schelling nicht mit
gleicher Beweglichkeit das Ereignis der Freiheit Gottes? Das ist richtig. Und doch ist der
Sinn, die «Funktion» der hier wie dort berufenen Geschichte denkbar verschieden. Schellings
Gott braucht die Geschichte, das Weltspiel der in Spannung gesetzten Potenzen, um sich zu
sich selbst verhalten zu konnen. Der Gott der Kirchlichen Dogmatik «braucht» sie nicht: er
geht — das ist seine Freiheit — den «Weg ... in die Fremde» (KD IV/1,171), um sich zu einem
Anderen zu verhalten, also den Geschichte gewordenen Widerspruch zwischen sich und der
Welt zu versdhnen. Bei allergrosster Ndhe — die denkbar grosste Differenz!



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 297

ihren Tod und in dem allem — das ist die Basis der Christologie von KD
IV/1 und KD 1IV/2 - ihre Siindhaftigkeit, ihre verfehlte Menschlichkeit
teilt, und darum ohne sie als Gott iiberhaupt nicht zu begreifen ist.46

Von einem circulus vitiosus pflegt man zu sprechen, wenn das Denken
sein Beweisziel schon in den Primissen enthilt, in seinem eigenen Zirkel
befangen bleibt, also nichts beweist. Hier jedoch wird ihm zugemutet, die
eigene Sphire zu verlassen, sich so weit aus der unangefochtenen Ruhe
seiner zeitlosen Begriffsbestimmungen hinauszuwagen, wie Gott selbst
sich aus seiner Ewigkeit in den Widerspruch der Zeit hineinbegeben hat.
Erkennen — das begriindet die Denkfigur der Dogmatik, ihren circulus
virtuosus — heisst in die Sichtweite dieses Ereignisses zu gelangen. Das aber
gelingt nur, wenn man sich mit den Hirten von Lk 2 tatsidchlich auf den
Weg macht und selber sieht, was dort geschehen ist, wenn man also einen
Weg durchschreitet, der durch die Mitte unserer eigenen Existenz fiihrt. Es
sind darum «nicht die Sdtze der Christologie, auf die hier hinzuweisen ist.
Meinten wir sie, dann wiren wir doch wohl wieder in dem Versuch (dem
Versuch des Unglaubens) begriffen, in einem sicheren Hafen Anker zu
werfen, wo es sich doch im Glauben gerade darum handelt, auf Christi
Geheiss ins offene Meer zu fahren».*” Der Ort menschlicher Gotteser-
kenntnis ist der angefochtene Ort des Menschen Jesu und darum ihr
Vollzug nicht das Ankerwerfen, sondern die Ausfahrt. Der Zirkel der
Theologie — das erst gibt ihm den Charakter der «Ausfahrt», auf der man
tatsdchlich neue Erkenntnisse gewinnt — muss auf dem Boden unserer
geschichtlichen Realitdt beschrieben werden. Er durchlduft — bildlich
gesprochen — den Bereich, den das fleischgewordene Wort als Raum seiner
Manifestation beansprucht, und stellt in solchem Durchlaufen die Wahr-
heit Gottes — zeitlich befristet — unter Beweis. Das wiederum hat fiir die
Gestalt der von uns erkennbaren Wahrheit nicht unerhebliche Folgen.
Wir konnen sie gar nicht in ihrer gleichsam reinen Erscheinung (per
proprietatem) aufweisen. Wir konnen, in der zeitlichen Bewegung dieses
Zirkels begriffen, nur von der Welt her (per similitudinem) auf sie hinwei-
sen, sie nur in Analogie zu ihrem urspriinglichen geschichtlichen Ort
an unserem gegenwirtigen geschichtlichen Ort bezeugen.

46 Hier hat die eigentiimlich zirkuldre Struktur des von Barth neu gestellten Erkenntnis-
problems ihren theologischen Grund: Gott will «sich selber nicht erkennen ..., ohne uns an
diesem Geschehen von sich aus in der Gnade seiner Offenbarung Anteil zu geben ... In dieses
Geschehen in der Hohe, im verborgenen Sein und Wesen Gottes ist der Mensch nachfolgend
... mit aufgenommen, so dass Gott nicht nur Objekt seines eigenen, sondern auch Objekt
menschlichen Erkennens ist», KD I1/1,230.

47TKD II/1, 284.



298 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

Es ist also kein geschlossener hermeneutischer Zirkel, in dem sich die
Theologie bewegt, sondern ein Kreis, der sich ausrollen ldsst, der als
offener Zirkel in unserer Lebenswirklichkeit ankommt und in ihr nun
erneut durchlaufen sein will. «Merkt er denn gar nichty», fragt Barth im
Blick auf die Fundamentalisten zur Rechten und die Aufgeklidrten zur
Linken, «dass er die Richtigkeit dieser Sache nur damit erfahren, erweisen,
beweisen kann, dass er entsprechend mit ihr umgeht?», um alsbald zu
resumieren: «Es ist klar: es ist das ganze Leben eines Menschen, in
welchem es sich erweisen muss, dass unsere Voraussetzung und unsere
Behauptung in Ordnung geht»“8. An die Stelle der im Grunde hoffnungs-
losen Aufforderung: «Da, das glaube nun!» tritt die hoffnungsvolle Maxi-
me: «Hier, geh’ einen Weg!» Denn diesen Weg, den Weg der Hirten, auf
dem der Glaube seine Wahrheit auf weltliche Weise bewihrt, geht nie-
mand auf eigenes Risiko und auf eigene Gefahr — und darum auch nicht ins
Ungewisse! Er folgt ja nur dem Weg, den vor ihm Gott selbst gegangen ist.
Dass er dies tun darf und tatsédchlich tun kann, ist seine Auszeichnung, die
ithn zum «Partner» Gottes macht. Er wird, interpretiert Barth, nun selber
als beteiligtes Subjekt «in das Geschehen (der) Offenbarung mit hineinge-
nommen».4? Es ist seine Ehre, sich auf menschliche Weise an Gottes Ja zu
beteiligen. Das ist die konigliche, die «virtuose» Voraussetzung der Kirch-
lichen Dogmatik.

Sie erst begriindet, was sonst gidnzlich unbegriindbar wire: nicht nur die Mdoglichkeit,
sondern dariiberhinaus die « Wahrhaftigkeit» menschlicher Gotteserkenntnis, also die Gewiss-
heit, dass wir mit unseren menschlichen Anschauungen und Begriffen das theologische Ziel,
Gott selbst in seiner Verborgenheit am Kreuz, nicht verfehlen. Uniiberschreitbar ist ja auch fiir
diese Dogmatik die mit Joh 1, 18 gezogene Grenze: « Niemand hat Gott je gesehen». Wenn also
ihr Erkennen kein «esoterisches Mysterium» sein soll, wenn die Theologie tatsdchlich iiber
keine «besonderen Schliissel zu besonderen Tiiren» verfligt®Y, dann steht auch sie vor dem
Problem: Lassen sich unsere Worte und Begriffe {iberhaupt anwenden auf — Gott? Haben sie als
weltliche Worte ihre Grenze nicht darin, dass sie nur « Welt» bezeichnen kénnen und sonst
nichts?

Das scheint unbestreitbar zu sein. Es gibt — das ist geradezu ein Axiom des Barthschen Denkens
—keine Dinge und darum auch keine Worte in der Welt, die sich uns von sich her als Vehikel der

48 KD 1V/3, 82. 86.

49 KD 1/2,259. — Barth spricht KD 1I/1,30 ausdriicklich von einem «Kreislauf» der
Gotteserkenntnis: « Erkenntnis Gottes heisst Erkenntnis des Weges oder der Wege Gottes, die
als solche gut, wahrhaftig, heilig und gerecht sind ... Aber ... wie sollten sie anders erkannt
werden, als indem der Mensch seinerseits solche Wege geht, die in seiner Sphire den Wegen
Gottes entsprechen: Wege der Weisheit, des Lebens, des Friedens. .. Alles hidngt also ebenso an
diesem menschlichen Nachgehen und Mitgehen.»

50 Fides qu., 68; KD 1/1,3 vgl. II/1,203.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 299

Erkenntnis Gottes anbieten kdnnten. Wenn aber Gott selbst sich uns in weltlicher Gestalt und
weltlichen Worten anbietet, wenn er den Weg «in die Fremde» geht, ohne dabei sich selbst
fremd zu werden — er kommt ja «in sein Eigentum» (Joh 1,11), indem er an der Welt, am
Menschen und an unseren menschlichen Worten Anteil nimmt —, dann ist diese «natiirliche»
Grenze keine theologische Schranke mehr. Denn wenn Gott sich der Welt aufschliesst, oder
besser und richtiger: wenn er sie als seine Schopfung in Anspruch nimmt und daraufthin nun
auch als Medium und Material seiner Offenbarung, dann schliesst er sich eben damit ja auch
der geschipflichen, «natiirlichen» Sprache auf. Mit der Schopfung wird auch die Sprache der
Welt in das Geschehen der Offenbarung hineingenommen und dadurch befdhigt, Gott ent-
sprechend der von ihm gewihlten weltlichen Gestalt angemessen, richtig, «wahrhaftig» zu
bezeichnen. Wo also der circulus virtuosus dem gottlichen Vorbild entsprechend als dessen
kreatiirliches Abbild durchlaufen wird — im Raum der Kirche3! —, da erwihlt Gott unsere
Wahrheit zum Ausdruck seiner Wahrheit, da kommt es zur Moglichkeit analoger Gotteser-
kenntnis.>2

Sie hat ihren Grund darin, «dass Gottes wahrhaftige Offenbarung dem, was wir mit
unseren menschlichen Worten sagen konnen, von sich aus entgegenkommt und unter ihm
eine Auswahl vollzieht, der wir uns dann im Gehorsam anschliessen diirfen»,33 und es ist
geradezu der methodische Sinn der hier nachgezeichneten Bewegung, diese Analogie, die
Beziehung zwischen der Weltlichkeit unserer Anschauungen und Begriffe und der Gottlichkeit
ihres «Gegenstandes», die Gott selbst hergestellt hat, nun unsererseits — im Glauben — unter
Beweis zu stellen.

Also kein apriorisches Erkennen, durch das wir iiber Gott verfiigen konnten, erst recht
kein «tumultuarisches Mirakel», durch das Gott unser begrenztes Erkenntnisvermdogen in eine
unmittelbare Schau verwandelte, sondern auch hier das Hineingenommenwerden in den
Raum der Offenbarung. Wir erkennen, indem wir in Sichtweite dieses Ereignisses bleiben,
mit unserer Vernunft seiner Spur durch den Widerspruch der Welt folgen34und derart unsre
Anschauungen, Begriffe und Worte von ihm, zur Bezeichnung seiner weltgewordenen Wirk-
lichkeit, in Anspruch nehmen lassen. In solcher «analoger» Anwendung auf Gott werden sie

51 «Hier in der Kirche findet ein conicere, ein Mutmassen in bezug auf das Wesen Gottes an
Hand der Welterfahrung des Menschen ebenso faktisch statt wie es draussen faktisch nicht
stattfindet ... Die Kirche realisiert mit ihrer Gotteserkenntnis eine Mdoglichkeit der
Menschheit», Fides qu. 120.

52 Die klassische Formel dieser Analogie lautet: «Im Glauben und Bekenntnis wird das
Wort Gottes menschlicher Gedanke und menschliches Wort, gewiss in unendlicher Un#hnlich-
keit und Inadiquatheit, aber nicht in ginzlicher Fremdheit gegeniiber seinem Vorbild, sondern
... dessen wirkliches Abbild», KD I/1,254. Vgl. hierzu H.U. von Balthasar, Karl Barth.
Darstellung und Deutung seiner Theologie, 1962, 116 ff.

53KD 1I/1, 256.

34 Die Theologie — so lautet bereits das Programm der Anselm-Schrift — soll ihrem
Gegenstand folgen und ihn in der ihm eigenen Verniinftigkeit (ratio) zu verstehen versuchen.
Sie hat «das verborgene Gesetz des Glaubensgegenstandes», von dem ihre Sitze reden,
«nachdenkend selber zu denken, es eben damit aufzuweisen und so das Geglaubte nun auch
zu erkennen: die noetische ratio wird zur Entdeckung der ontischen ratio, indem sie ihr
folgtw», Fides qu. 53.



300 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

ihrer Wahrheit nicht entfremdet, es wird auch keine doppelte Wahrheit statuiert, im Gegenteil:
sie werden ihrer urspriinglichen Wahrheit «wieder zugefiihrt».33

Man muss sich das theologische Programm Barths in seiner ganzen
Tragweite vor Augen halten, um es angemessen wiirdigen zu konnen. Sein
Eckpfeiler ist die zentrale Stellung der Person Jesu Christi, in der sich Gott
erkennbar, «denkbar» gemacht hat. Das hat zur Folge, dass der Glaube,
der diese Offenbarung zu seinem Gegenstand hat, niemals nur ein credere,
sondern immer auch ein intelligere ist, und dass dieses intelligere sich
niemals nur in der Sphire der reinen Theorie, sondern, seinem Gegenstand
nach- denkend, immer auch als praktischer Vollzug gelebter Nachfolge
vollzieht. Hier liegt der Grund fiir das Barths Dogmatik vielleicht am
meisten charakterisierende Formmerkmal: die Zusammenbindung von
Glaube und (kritischer!) Theologie. Mit der einen fides kann es auch nur
einen intellectus geben, den man sachgemaéss nennen darf: den intellec-
tus fidei, der die Welt als versohnte Welt wahrnimmt und sich deshalb
ihrer (noch) unverséhnten Wirklichkeit riickhaltlos aussetzt.

3. Das Ziel des Weges

Ein Letztes! Wohin fiihrt uns der Weg dieses Erkennens? Wohin hat er
Barths eigene Theologie gefiihrt? In den Widerspruch zur Welt, in die
Solidaritdt mit der sich selbst verfehlenden, weil ihren ErlGser totschwei-
genden Welt und darum zur Entdeckung einer menschlicheren Welt —
dorthin also, wo der Mensch zu stehen kommt, wenn er sich an den Ort der
in Christus fleischgewordenen Wahrheit begibt. Gibt es einen Schliissel zu
dieser Theologie, so den, dass sie im Unterschied zu einer jahrhunderte-
alten Tradition das Ereignis der Menschwerdung, den Weg, auf dem Gott
sich selbst der Welt und ihrer Geschichte ausgesetzt hat, nicht als Bestiti-
gung dieser Welt begreift, sondern als deren schirfste Kritik, als den
fleischgewordenen Widerspruch zu den Gesetzen und Regeln, die in
unserer Gesellschaft, ihrer Moral, ihrer Wirtschaft und ihrer Politik, gang

>3 »Denn so steht es doch, dass Gott der Schopfer in ihnen allen, so gewiss sie seine
Schopfung zum Gegenstand haben und so gewiss sie selber seine Schopfung sind, um sich selbst
weiss, dass Gott mit ihnen allen wie mit der Existenz der Schépfung iiberhaupt sich selbst
bezeichnet und verkiindigt. Darauthin nimmt er, der Schépfer, in seiner Offenbarung, uns und
damit auch sie in Anspruch ... Unsere Worte sind nicht unser, sondern sein Eigentum», KD
II/1,258f.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 301

und gébe sind. Barth hat mit dem Evangelium Kirche und Welt angegriffen,
schliesst doch Gottes Ja ein Nein notwendig in sich.

Das aber bedeutet: Soll dem geglaubten Grund eine erkannte Begriin-
dung entsprechen, dann fiihrt das theologische Erkennen mitten durch die
soziale und politische Wirklichkeit hindurch — niemals an ihr vorbei — und
hat hat sich dort zu bewidhren. Denn entsprechen kann der Glaube
seinem gottlichen Grund offenbar nur dann, wenn auch er den Wider-
spruch nicht zur gedachten, sondern zur real existierenden Welt riskiert
und angesichts dieses Widerspruchs zu seiner Sache steht. Das erst macht
seine Bewegung zum circulus veritatis, zum Vollzug eines Erkennens, bei
dem er die ihm eigene Wahrheit zu verstehen lernt. In dem Masse, in dem
Barths Theologie diese Konsequenz an vorderster Stelle selbst gezogen hat,
ist sie ihrerseits zu einem geschichtlichen Ereignis geworden. Wer die
Barmer Theologische Erklarung (1934), wer die provozierenden Briefe an
Hromadka (1938) und an den «Pfarrer in der DDR» (1958)3¢ nur fiir
Ausserungen eines engagierten Zeitgenossen halten wollte, hiitte den Zir-
kel, den sie selbst in der Welt zu durchlaufen und immer wieder einzuiiben
versucht hat, und damit ihr lebendigstes Zentrum, verfehlt.

Wohin fiihrt uns der Zirkel, in dem der Glaube seine Wahrheit zu
verstehen lernt?, haben wir gefagt, und wir haben geantwortet: in den
Widerspruch der unversthnten Welt. Das ist richtig, und ist doch nur die
halbe Antwort. Barths Theologie hat durch ihre starken Negationen —
durch ihren Protest gegen alle Formen der biirgerlichen Religion — Epoche
gemacht. Ihr Nein aber steht im Zeichen des gottlichen Ja. Es liegt also
nicht an uns, an unserm Glauben oder an unserm Mut, die Wahrheit des
Evangeliums allererst in die Welt einzufiihren. Wer sich in die Bewegung
des zur Welt kommenden Gottes — in das Geschehen der Offenbarung —
hineinnehmen lésst, darf vielmehr damit rechnen, dass diese Bewegung,
die den Widerspruch der Welt nicht nur aufgedeckt, sondern iiberwunden
hat, vor ihm zum Ziel geckommen ist, dass sie seine eigenen Versuche, ithr zu
folgen, grundsdtzlich iiberholt hat. Dass das menschlich gelebte Leben
Jesu, das in ihm zeichenhaft sichtbar gewordene Reich Gottes nicht in der
Historie steckenbleibt, sondern in unserer heutigen Welt des Hungers und
der Kriege, der politischen Katastrophen und der Zukunftsangst ankommt,
sich durchsetzt: das — lehrt Barth — geschieht auch ohne uns, ja oft genug

56 yDer Gotze wackelt». Zeitkritische Aufsitze, Reden und Briefe von 1930-1960, hg. von
K. Kupisch, 1961, 157f.; Offene Briefe 1945-1968, hg. von D. Koch (Gesamtausgabe/Karl
Barth V), 1984, 401-439.



302 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

gegen uns. Es ist das « Vermdégen Jesu Christi», auch die Welt der Profanitét
— etwa die Radikalitét ihrer Erlosungsbediirftigkeit, ihre nicht zu stillende
«Unruhe...angesichts der grossen Unordnung in Staat und Gesellschaft» —
zum Anschauungsunterricht zu machen, in dem der Glaube seine Wahrheit
in weltlicher Gestalt entdeckt: als ein «wahres Wort», das der gottlosen
Kreatur «auf die Lippen gelegt» ist3’. Weil Gott nicht aufhért, mit uns
einen Weg zu gehen, weil er sich — sagt Barth — «wiederholt» und in diesen
Wiederholungen den «circulus virtuosus» selbst durchlduft — in der Welt
der Armen Lateinamerikas, aber auch in der Welt der Reichen Europas —,
darum gibt es auch aufunserer Seite einen Weg, der das Thema probandum
der Theologie nicht verfehlt. Keine zweite Dogmatik hat denn auch in
neutestamentlicher Unbefangenheit den Anspruch des Glaubens so umfas-
send zu denken gewagt, dass sie sich fiir dessen Wahrheit sogar auf die von
keiner Predigt beriihrte profane Welt berufen und ihr zugetraut hitte, mit
ihren Verlautbarungen, mehr noch: durch ihr praktisches Verhalten, sich
auch einmal zur Peripherie eines Kreises machen zu lassen, der auf die
Offenbarung als sein verborgenes Zentrum verweist.

Wird aber die Welt von diesem Zentrum her entdeckt — und nur dann
wird sie theologisch, im Licht der geschehenen Vers6hnung entdeckt —
dann wird sie (trotz allem, was wir ihr heute antun) als eine fiir Gott und
fir den mit Gott auf dem Wege befindlichen Menschen sprechende und
darum als eine menschlichere Welt entdeckt. Deshalb — so liest man es
bereits in der Schopfungslehre Karl Barths — gibt es fiir den Menschen, der
seinen Glauben verstehen will «nur die grosse Offenheit fiir die ganze
Wirklichkeit..., nur das grosse Vertrauen der ganzen Wirklichkeit gegen-
iber. Es ist das notwendige und darum gewisse Vertrauen derer, die Gott
zuerst in sein Vertrauen gezogen hat und immer wieder in sein Vertrauen
zieht durch die Offenbarung seines Handelns. .. Wir sind in einem Kreis, in
dem wir uns wohl bewegen diirfen und miissen, den wir aber nur in einer
Richtung durchlaufen und den wir nicht mehr verlassen konnen».38

5T KD 1IV/73;132.141.
S8 KD III/1, 445.



	Fides quaerens intellectum : die Bewegung der Theologie Karl Barths

