
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 4

Artikel: Fides quaerens intellectum : die Bewegung der Theologie Karl Barths

Autor: Link, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


279

Fides quaerens intellectum

Die Bewegung der Theologie Karl Barths

von Christian Link

Wenige Monate vor der Barmer Synode, also auf dem Höhepunkt
seiner Auseinandersetzung mit den Deutschen Christen1, persönlich
bereits im Schatten eines drohenden Rede- und Publikationsverbots
stehend, hat Karl Barth der Aufgabe, zu der er sich berufen wusste, das

folgende Denkmal gesetzt. «Unter allen Wissenschaften ist die Theologie
die schönste, die den Kopf und das Herz am reichsten bewegende, am
nächsten kommend der menschlichen Wirklichkeit und den klarsten
Ausblick gebend auf die Wahrheit, nach der alle Wissenschaft fragt...Aber
unter allen Wissenschaften ist die Theologie auch die schwierigste und
gefährlichste, diejenige, bei der man am ehesten in der Verzweiflung
endigen, diejenige, die, zerflatternd oder verkalkend, am schlimmsten von
allen zu ihrer eigenen Karikatur werden kann... Beides ist wahr, und
beides hat seinen Grund darin, dass die Theologie ihre eigene Existenz,
ihre Notwendigkeit und ihre Möglichkeit, ihre Arbeit und ihre Ergebnisse
nicht selbst zu rechtfertigen braucht, nicht selbst rechtfertigen kann und
auch nicht selbst rechtfertigen wollen darf. Sie ist die freieste, sie ist aber
auch die gebundenste unter allen Wissenschaften».2

Die Freiheit, die Barths eigene Theologie zu einem ebenso sichtbaren
wie ärgerlichen Zeichen des Widerspruchs gegen eine in ihrer geistigen und
politischen Unfreiheit sich einrichtende Welt hat werden lassen, beruht
also auf einer bewusst eingegangenen Bindung. Sie will nur eines tun: der
Bewegung folgen, in der zuvor Gott selbst sich an den Menschen und seine
Welt gebunden hat, und darin die paulinische Gewissheit entfalten, in der
sich das ganze Neue Testament zusammenfasst: «Gottes Sohn, Jesus Christus,

der unter euch gepredigt worden ist,...war nicht Ja und Nein,
sondern in ihm ist das Ja Ereignis geworden... Gott zur Ehre durch uns» (II
Kor 1,19f.). Gott hat seine Ehre in diesem Ja unter Beweis gestellt. Das ist
die grosse theologische Entdeckung, die der «Kirchlichen Dogmatik» ihren
Glanz und ihren unvergleichlichen Schwung gibt, und zugleich der Grund

1 Vgl. K. Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie, ThEx 9 (1934) 3-14 (Vorwort).
2 Ebd. 159.



280 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

dafür, dass Barth, was er als Dogmatiker in exemplarischer Konzentration
und Geduld in immer neuen Anläufen zu sagen versuchte, sehr bewusst
unter das Motto Anselms von Canterbury gestellt hat: «fides quaerens
intellectum». Es ist der Glaube, also das unbedingte Vertrauen auf die
Verlässlichkeit dieses göttlichen Ja, das alle Erkenntnisbemühung auf dem
Feld der Dogmatik erst in Gang und auf den Weg bringt. Die Beweislast für
Gottes Ja kann der Theologe unmöglich aufdie eigenen Schultern nehmen.
Er kann nur eines tun (das freilich muss er tun: dazu ist er da!), sich selbst
und der Welt Rechenschaft darüber ablegen, was dieses Ja für den
Menschen bedeutet, dessen Geschichte sich angesichts militärischer Aufrüstung,

fortschreitender Umweltzerstörung und flagranter Verletzung
elementarer Menschenrechte heute wie nie zuvor im Zeichen des Nein zu sich
selbst und zu Gott vollzieht. Er kommt von einer «wahrhaft königlichen
Voraussetzung»3 her; das begründet seine einzigartige Freiheit.

Was Wunder, dass die «Kirchliche Dogmatik» heute gerade dort mit
einer erstaunlichen Unmittelbarkeit zu reden beginnt, wo da Ja Gottes zur
Welt jenseits der Grenzen Europas in einer uns längst verloren gegangenen
Intensität wieder zum Hoffnungszeichen wird, in der Welt der Armen
Lateinamerikas: Barth, so hat der Peruaner G. Gutierrez dieses unvermutete

Echo beschrieben, «der Theologe der Transzendenz Gottes, der sich im
Gegensatz zu Bultmann kaum für den Hörer des Wortes interessiert, ist
empfänglich für die Situation der Ausbeutung, in der weite Teile der
Menschheit leben... Der, der vom <Himmel> her kommt, hat ein Gespür für
die, die in der Hölle dieser Welt leben...Er findet zu einem Begriff von
Gott, der sich für die Armen und gegen die Mächtigen einsetzt, und zu
einem Verständnis von Kirche, die für die soziale Gerechtigkeit aller
Unterdrückten kämpft».4 Das ist durchaus keine Vereinnahmung Barths
durch eine moderne theologische Strömung, sondern eine genaue Ortsangabe,

die zeigt, wo eine Theologie ihre Adressaten hat, die mit Joh 8,32
davon ausgeht, dass wir die Wahrheit des Evangeliums erst dann erkannt
haben und nicht nur unseren Vorstellungen von ihr nachgelaufen sind,
wenn sie uns realiter, also auch gesellschaftlich, frei macht: «Erkennen wir
die Wahrheit, dann kann das nur durch die von der Wahrheit selbst
ausgehende Befreiung geschehen».5 Wie ist es zu dieser Entdeckung
gekommen?

3 Ebd. 159.

4G. Gutierrez, Die historische Macht der Armen, 1984, 173.
5 KD II/l, 234.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 281

I. Die theologische Entscheidung

Barth war Theologe aus Leidenschaft, 10 Jahre als Pfarrer in Safenwil
und dann erst recht 40 Jahre auf dem Katheder in Göttingen, Münster,
Bonn und Basel. Er hat die Not des Pfarrers, die «Predigtnot», wie kaum
ein zweiter gekannt, so dass er seine Theologie «im Grunde eine Theologie
für die Pfarrer»6 nennen konnte. Er hat sie - gleichsam verdoppelt - als die
Not des Professors zu spüren bekommen: «Das Bedrängende am Professor
ist die beständige Fühlung mit der Not des Weiterdenkens, der Einblick in
all die Aporien und Unmöglichkeiten, die man sieht, ahnt, empfindet und
doch nicht zu vermeiden weiss, die Notwendigkeit, immer weiterreden zu
müssen, als wisse man viel besser Bescheid, als man im Grunde weiss.. ,»7

Die Not des Weiterdenkens wäre eine einigermassen akademische
Angelegenheit geblieben, wenn dieses Denken nicht schon mit seinem ersten
Schritt auf die wirkliche Aporie gestossen wäre, an der jede Theologie zu
scheitern droht. Sie sollte das Wort Gottes als Zuspruch in seiner befreienden

Kraft und als Anspruch in seiner verwandelnden Kraft an die
Gegenwart richten. Aber jeder Versuch, dies tatsächlich zu tun, führt sie

unweigerlich in den konkreten Widerspruch gegen die Forderung einer
Freiheit, die unterdrückt, weil sie sich absolut setzt, gegen die Anmassung
einer Vernunft, die Gottes Schöpfung zerstört, und gegen das Gesetz einer
Geschichte, in der Gottes Ebenbilder einander vernichten. Angesichts
dieses Widerspruchs bleibt die Antwort, die sie geben sollte, «das Sattwerden

der Hungrigen, die Eröffnung der blinden Augen und tauben Ohren»8,
aus. Wir jedenfalls können sie nicht geben. Wie aber können wir dann von
Gott reden? Schärfer noch: Wie ist Theologie überhaupt möglich, wenn sie
diesen Widerspruch, den guten Widerspruch, den das Evangelium für jede
Zeit bedeutet, nicht einfach zum Verschwinden bringen und eliminieren
will?

Sollen wir, fragt Barth, den Zeitgenossen mit der Menschwerdung Gottes,

der Auferstehung Christi oder auch nur mit dem Wort «Gott»
konfrontieren: «Da, das glaube nun!»9? So geht es offenbar nicht. Denn

6 K. Barth, Musik für einen Gast. Eine Radiosendung, in: Letzte Zeugnisse, 1969 (11-31)
19.

7 Karl Barth-Eduard Thurneysen. Briefwechsel Bd. 2, 1921-1930 (Hg. vonE. Thurneysen;
Gesamtausgabe: V. Briefe, 1974), 597.

8K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie (1922), in: J. Moltmann (Hg.),
Anfänge der Dialektischen Theologie I, ThB 17 (1963) 207.

9 Ebd. 209.



282 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

solange wir die Wahrheit, und sei es die bestbeglaubigte, nur dinglich,
gegenständlich vor ihm aufpflanzen und ihn mit der Aufforderung stehen
lassen, hier gelte es, sein Ja zu sagen, reissen wir lediglich die Kluft
zwischen ihm und unseren wahren Sätzen aufund präsentieren ihm - darin
besteht das mit Recht gefiirchtete sacrificium intellectus - einen Deckel, zu
dem es schlechterdings keinen Topf gibt. In dieser korrekten Objektivität
kann uns die Wahrheit gar nicht erreichen, weil sie keine Kontaktstelle mit
unserm Leben hat. «Das ist's ja, dass der Mensch das nicht glauben kann,
was bloss vor ihm steht, das nicht als das, was es dort ist, auch hier
wäre,... (was) die Kraft und das Vollbringen nicht hat, zu ihm zu
kommen».10 - Oder sollen wir - auch dies eine durchaus moderne Frage - ihm
mit den Ergebnissen der kritischen Bibelwissenschaft an die Hand gehen,
ihm die historischen Hintergründe, Herkunft und Ursprung der biblischen
Texte erklären? Doch das scheint erst recht nicht zu gehen, denn mit dieser
Erklärung verweisen wir ihn an vergangene Vorstellungen von Gottes
Handeln. Die Wahrheit, nach der er fragt, bleibt - durch den Abstand von
Jahrhunderten getrennt - als ein Fremdkörper vor ihm stehen. Ich kann
alles wissen, was die Gelehrsamkeit der Exegeten aufzubieten hat, und bin
doch nicht bei der Sache, von der die Bibel redet, und die Sache ist nicht bei
mir.

Es ist ein altes Problem und darf daher an einem verhältnismässig alten
Text veranschaulicht werden, den der von Barth gern als Gewährsmann
zitierte Kierkegaard seinem skeptischen Pseudonym Johannes Climacus in
die Feder diktiert hat:

«Es ist ein Mann, der den Glauben haben will. (Oder es ist ein Mann, der sagt, dass er den

Glauben habe ; aber er will sich seinen Glauben klar machen) ; nun kann die Komödie beginnen.
Er will den Glauben haben, aber mit Hilfe der objektiven Erwägung... will er sich sichern. Was

geschieht? Mit Hilfe des Approximierens wird das Absurde etwas anderes, es wird wahrscheinlich,

es wird wahrscheinlicher, es wird vielleicht über die Massen und ganz ausnehmend
wahrscheinlich. Nun ist es soweit, er will jetzt dran und es glauben, und er darf von sich selbst

sagen, dass er nicht wie Schuhmacher und Schneider und wie die Einfältigen glaubt, sondern
erst nach langen Überlegungen. Nun will er aber dran und es glauben ; doch siehe, nun gerade ist
es unmöglich geworden, es zu glauben. Das beinahe Wahrscheinliche, das Wahrscheinliche,
das über die Massen und ganz ausnehmend Wahrscheinliche, das kann er ja beinahe und so gut
wie wissen, über die Massen und ganz ausnehmend wissen - aber es glauben, das lässt sich
nicht machen...»11

10 Ebd. 209.
11 S. Kierkegaard, Abschliessende Unwissenschaftliche Nachschrift zu den philosophischen

Brocken. Erster Teil (SV VII, 177), Ges. Werke, 16. Abt., 1957, 202.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 283

Es glauben - das lässt sich nicht machen. Den Glauben ermöglichen -
das kann diese Art von Wissenschaft nicht. Denn der Glaube ist doch auf
jeden Fall eine Bewegung auf die Sache hin. Hier aber - das hat den
folgenreichen Protest Barths gegen die exegetischen Schulen seiner Zeit
ausgelöst - wird in aller Form der Rückzug angetreten, der Versuch, «sich
mit einem kühnen Tellsprung aus dem paulinischen Schiff zu retten und
die Verantwortlichkeit für den Sinn des Textes der Persönlichkeit) des

Paulus,...dem Spätjudentum, dem Hellenismus, der Antike überhaupt
und einigen andern Halbgöttern zu überlassen».12 Hier bleibt der
scharfsinnigste Ausleger dort stehen, wo jede Weltanschauung halt macht: bei
blossen Vorstellungen von Gott. Er bewegt sich nicht von der Stelle, auch

wenn er Jahrtausende mit seinem Denken durchmisst. Im letzten Hintergrund

seiner Erklärungen sieht er wie in einem Spiegel immer wieder sich
selbst: sein eigenes Gotteserlebnis, seine eigene Religion.

Verstehen - damit beginnt die berühmte «Wendung um 180 Grad»,
also der völlige Bruch mit den Prinzipien der aufgeklärten Hermeneutik -
ist offenbar etwas ganz anderes: «Mir persönlich», schreibt Barth, «ist es

zunächst an Paulus aufgegangen: dieser Mensch sieht und hört ja offenbar
etwas, was aus allen Vergleichen herausfällt, was sich meinen
Beobachtungsmöglichkeiten und Denkmassstäben zunächst ganz und gar entzieht.
Mag ich mich zu dem Kommenden, nein Gegenwärtigen,... das er da in
rätselhaften Worten zu sehen und zu hören behauptet, stellen, wie ich will,
darum komme ich nicht herum, dass jedenfalls er, Paulus...aus allen
üblichen Bahnen und vor allem aus (seiner) eigenen Bahn geschleudert,
gerade als Persönlichkeit sozusagen aufgehoben ist».13 Es gibt viele solche

Zeugen in der Bibel, aber es ist immer dasselbe Bild: «immer dasselbe
Sehen des Unsichtbaren, dasselbe Hören des Ungehörten, dasselbe ebenso

unbegreifliche wie unleugbare epidemische Stillgestelltsein und
Umgekehrtwerden der Menschen». 13Verstehen also - das ist der entscheidende

Punkt - heisst, mit dem Anspruch derselben Sache konfrontiert sein,
heisst, vor demselben «Rätsel» stehen wie Paulus, also nicht schon vor
einer Sammlung altehrwürdiger «Wörter», sondern vor dem heute auf uns
zielenden «Wort in den Wörtern»14.

Damit ist die «Wahrheitsfrage, um die es in der Theologie durchweg

12 K. Barth, Der Römerbrief (2. Aufl.), 1933, XI (Vorwort).
13 K. Barth, Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke (1920), a.a.O. (A. 8). 56f.
14 Der Römerbrief, XII.



284 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

geht»15, aufeine provozierende Weise neu gestellt: Nichts ist schon deshalb
wahr, weil es Luther, Calvin oder selbst Paulus gesagt hat. Wahr kann ein
theologischer Satz überhaupt nur in dem «verbindlichen», uns mit ihm
verbindenden Sinne sein, dass jedermann, der ihn nachspricht, die
Verantwortung für ihn nicht nur übernimmt, so wie man sie für historische
Dokumente übernehmen mag, sondern sie eigens ausbildet. Er ist wahr,
wenn er auf der Höhe der eigenen Zeit «Calvin» oder «Paulus» wahr
macht, und das heisst, wenn «ich selber in seinem Namen reden kann».16
Wo dies geschieht, da bewegt man sich tatsächlich von der Stelle, da findet
das «Umgekehrtwerden des Menschen» statt, da rückt man sozusagen
selbst in den Ort der Wahrheit ein, und genau das heisst glauben. Man
fängt - mit der wunderbaren Wendung der letzten Vorlesung gesprochen -
noch einmal «mit dem Anfang» an17. Dieser Anfang macht die Theologie
zur «gebundensten unter allen Wissenschaften»; er bestimmt den ihr
eigentümlichen Erkenntnisweg, ihre Methode.

II. Die methodische Entscheidung

Methodische Entscheidungen haben es in sich. Hier fallen die Würfel,
die Begriff und Verfahren einer Wissenschaft festlegen. Die Notwendigkeit,

hier nichts ungeklärt oder auch nur in der Schwebe lassen zu dürfen,
hat Barth mit einer in der Theologie selten gewordenen Klarheit als eine der
dringendsten Aufgaben begriffen. Das Buch, das er «von allen (s)einen
Büchern mit der grössten Liebe geschrieben zu haben» bekannte, das aber
auch «von allen meinen Büchern am wenigsten gelesen worden ist»18 - es

erreichte erst 27 Jahre nach seinem ersten Erscheinen (1931) die zweite
Auflage 19 5 8) - ist in der Gestalt einer ebenso scharfsinnigen wie gelehrten

15 KD 1/1,2. - Die kritische Wendung gegen das «allgemeine» Wahrheitsbewusstsein
richtet sich insbesondere gegen das von E. Troeltsch (Über historische und dogmatische
Methode in der Theologie [1898], in: G. Sauter [Hg.], Theologie als Wissenschaft, ThB
43,105-127) formulierte Analogieprinzip. Sie will zunächst als eine exegetische Entscheidung
verstanden sein. - Zu der speziellen, in der KD 1/1 geführten Auseinandersetzung sei verwiesen
aufH. G. Ulrich, Was ist theologische Wahrheitsfindung? Bemerkungen zu den Fragen von H.
Scholz an K. Barth, EvTh 43 (1983) 350-370.

16 Der Römerbrief, XII.
17 Einführung in die Theologie, 21963, 181 f.
18 Fides quaerens intellectum: Anselms Beweis der Existenz Gottes im Zusammenhang

seines theologischen Programms (1931); hg. von E. Jüngel/I.U. Dalferth (Gesamtausgabe/Karl
Barth), 1981. - Das Zitat stammt aus «<Parergon>. Karl Barth über sich selbst», EvTh 8

(1948/49) (268-282), 272.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 285

Interpretation des sogenannten Anselm'schen Gottesbeweises ein
methodischer Traktat. Er trägt den programmatischen Titel «Fides quaerens
intellectum» und begründet die bisher nur eben skizzierte Hinwendung zur
«Sache» als den Grundschritt aller theologischen Arbeit. «Den meisten ist
es wohl entgangen», heisst es im Yorwort zur zweiten Auflage, «dass man es

in diesem Anselmbuch wenn nicht mit dem, so doch mit einem sehr

wichtigen Schlüssel zum Verständnis der Denkbewegung zu tun hat, die
sich mir dann eben in der < Kirchlichen Dogmatik> mehr und mehr als die
der Theologie allein angemessene nahegelegt hat».19 Die epochalen
Sachentscheidungen dieser Dogmatik, angefangen von dem nicht weniger
programmatischen Titel einer «Kirchlichen» (und eben nicht schon «Christlichen»)

Dogmatik, über das kompromisslose Nein zu jeder «natürlichen»
Theologie bis hin zu der umso überraschenderen Öffnung in die profane
Welt «extra muros ecclesiae», gehen mit einer erstaunlichen Konsequenz
aus dieser Bewegung hervor. Da es nicht möglich ist, die Schwelle zu diesen
theologischen Räumen wirklich zu überschreiten, sei hier wenigstens das

versucht, was man mit einem Schlüssel tun kann, die Türe zu ihnen zu
öffnen.

Dass der Theologe mit dem Glauben bzw. mit der Bibel anfängt, scheint
nicht gerade sensationell zu sein. Aber beginnt er wirklich damit? Der
Dogmatiker Barth hat den Anfang der Theologie ungleich genauer
bestimmt: Ihre «Wissenschaftlichkeit», hält er mit genau gesetzter Pointe
dem Altmeister ihrer wissenschaftlichen Tradition, A. von Harnack,
entgegen, ist «ihre Gebundenheit an die Erinnerung, dass ihr Objekt zuvor
Subjekt gewesen ist und immer wieder werden muss».20 Die Theologie
beginnt nicht mit einem «Text», auch nicht mit einem «heiligen» Text. Sie

hat - anders als der Historiker oder Physiker - kein «Objekt», das sie

erklären könnte oder müsste. Ihr Objekt «muss» zuvor Subjekt werden,
sich aus einem «Es» in ein «Du» verwandeln, muss ihr mit einer eigenen
Forderung und Frage gegenübertreten: erst dann kann sie mit ihrer Arbeit
beginnen.

19 Ebda (A. 18), 6. - Man wird dieses Urteil unschwer an der Bewegung der Gotteslehre

(KD 11/1,2 bes. 200ff.) sowie am Gleichniskapitel der Versöhnungslehre (KD IV/3,78-95)
überprüfen können.

20 Ein Briefwechsel mit Adolf von Harnack, in: Theologische Fragen und Antworten. Ges.

Vorträge 3. Bd., 1957,10. - Die Replik beginnt mit der Feststellung: «Jenseits der <Religion>
und der <Offenbarungen> der Bibel dürfte als das Thema der Theologie auch die eine
Offenbarung Gottes in Betracht kommen. Geschichtliches Wissen> könnte uns dann freilich
sagen, dass die Mitteilung des <Inhalts des Evangeliums) jedenfalls nach dessen eigener
Aussage nur durch eine Handlung dieses <Inhalts> selbst sich vollziehen kann», ebd. 9f.; vgl.
Fides qu. 154!



286 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

Das ist nun allerdings ein sensationell zu nennender Bruch mit allen
Denkgewohnheiten der Neuzeit. Der Schritt, mit dem Kant die Wissenschaft

in die Rolle «eines bestallten Richters» gewiesen hat, der alle nur
denkbaren Gegenstände seines Interesses - vom keimenden Leben des

Menschen bis hin zu Gott - vor sein Tribunal zitieren und nötigen kann,
«auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt»21; dieser Schritt, der
dem bürgerlichen Zeitalter den Weg zur schrankenlosen Welteroberung
geebnet hat, wird an wenigstens einer Stelle exemplarisch zurückgenommen:

Jedenfalls die Theologie soll «in der Qualität eines Schülers» (um mit
Kant zu reden) sich im Wortsinne «vorsagen» lassen, «was der Lehrer
will». Sie lässt Gott das erste Wort und gibt ihm dadurch die Ehre. Eine
kopernikanische Wende - diesmal hinter die Aufklärung zurück?

Es ist eine elementare Einsicht, die Barths Theologie in Gang bringt,
eine Forderung, der auch das kritischste Denken wird beistimmen müssen:
Gottes Wahrheit kann nur erkannt, theologisch «gedacht» werden, wenn
man einen wahren Sachverhalt über Gott denkt. Wo aber kommt dieser
Sachverhalt her? Wie ist er uns gegeben? Ist das Problem der Existenz
Gottes tatsächlich, wie die Philosophie unterstellt, schon mit unserer
eigenen Existenz selbstverständlich auf dem Plan, so dass es sich bei der
Gotteserkenntnis lediglich um eine vertiefte Form menschlicher
Selbsterkenntnis handelt?22 Ist es uns wirklich schon durch die Vermutung eines

letzten, notwendigen Grundes aller Naturgesetzlichkeit oder durch das

Postulat eines tragenden Sinnes aller Geschichte gestellt? Doch wer sagt

uns, dass wir es hier nicht nur mit einer Hypothese unseres Denkens zu tun
haben, die die offenkundigen Lücken unserer Erkenntnis schliessen soll,
also mit einer naheliegenden Verwechslung unseres Gottesgedankens mit
Gott?23 Und ist vor dieser Verwechslung besser geschützt, wer Gott als «ein

21 Kant, Kritik der reinen Vernunft; 2. Originalausgabe (1787), B XIII.
22 Vgl. KD II/l, 276 sowie bereits Fides qu., 125. Hier wird die theologische Gegenthese in

ihrer für die spätere Dogmatik massgeblichen Form begründet: «Das Ereignis der Erkenntnis
jenes Namens (sc. Gottes) führt das Problem der Existenz Gottes auf den Plan».

23 Auch dieses Problem ist von Kierkegaard in grosser Genauigkeit vorweggenommen
worden, diesmal in den «Philosophischen Brocken» (SV IV, 207), Ges. Werke, 10. Abt., 1952,
37: «Beweisen zu wollen, dass dies Unbekannte (der Gott) da ist, kommt dem Verstände wohl
kaum bei. Wofern nämlich der Gott nicht da ist, so ist es ja eine Unmöglichkeit, es beweisen zu
wollen, aber ist er da, so ist es ja eine Torheit es beweisen zu wollen; denn eben in dem

Augenblick, wo der Beweis beginnt, habe ich es vorausgesetzt, nicht als zweifelhaft, sondern als

ausgemacht... Meine ich hingegen mit dem Ausdruck «des Gottes Dasein beweisen», dass ich
beweisen will, dass das Unbekannte, welches da ist, der Gott ist, dann drücke ich mich weniger
glücklich aus; denn da beweise ich nichts, am allerwenigsten ein Dasein, sondern ich entwickle
eine Begriffsbestimmung».



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 287

Element des Lebens des Volkes, des Gemeinwesens, der Familie (oder) der
allgemeinen Bildung» glaubt ans Licht ziehen zu können?24 Hat er etwas
anderes in der Hand als sein eigenes selbstentworfenes Gottesbild, und tut
er hier etwas anderes, als was ihm im Umgang mit der Welt auch sonst zur
zweiten Natur geworden ist: wie auf Menschen und Dinge, so nun auf Gott
seine Hand zu legen, d. h. ihn zu vereinnahmen?

Es ist deutlich: Im Vorfeld dieser Theologie wird in einer nie dagewesenen

Schärfe die Bilanz der europäischen Aufklärung gezogen. Was hier
geschieht, ist kein Rückschritt hinter die Wissenschaft, sondern eine
eminent kritische Wendung gegen ihren neuzeitlichen Anspruch, hat sie doch,
dem Kantischen Programm folgend, gar keine andere Möglichkeit, als

schon mit ihrer ersten Frage Gott dem Gesetz ihres Fortschritts zu
unterwerfen, ihn der Logik unserer Geschichte anzupassen und ihn damit als

Gott zu verfehlen.25 «In ihr redet niemand Anderes als der Christ als

Bourgeois»,26 resümiert Barth und zieht das religionskritische Fazit gleich
selbst: «Sollten etwa wir selbst (hier) die Frager sein,...dann ist schon
darüber entschieden, dass unsere Antwort, ob wir das Alles wahrhaben, es

unsererseits so sagen wollen oder nicht, auf der Linie verlaufen wird, auf
der Feuerbach, nachdem er selbst diese Frage gestellt, sich selbst Antwort
gegeben hat».27 Die Absage an die traditionelle Form der Wissenschaft, so

undramatisch sie sich im übrigen vollzieht,28 erweist sich als die notwen-

24 Vgl. KD 11/1,157.
25 Kant selbst war kritisch genug, Gott dem Zugriffder Wissenschaft zu entziehen. Er hat -

sehr im Unterschied zu seinen modernen Erben - die Verwechslung von Gegenstand und
Begriff («ein blosses Selbstgeschöpf ihres Denkens», Kritik, B 612) durchschaut.

26 KD II/l, 157 (dort bezogen auf die dieser Wissenschaft verschwisterte «natürliche»
Theologie).

27 KD IV/3,79.
28 Sie besteht in der «trockenen Erklärung», dass «jener zugestandenermassen <heidnische>

allgemeine Wissenschaftsbegriff» der der Theologie «aufkeinen Fall» sein könne (KD 1/1,7.9).
Was Barth von der neuzeitlichen Wissenschaft vergeblich (weil auf ihrem Boden tatsächlich
nicht zu erbringen!) forderte, war ein Kriterium, mit dessen Hilfe entschieden werden könnte,
ob ein vorgegebenes Denken in einem bestimmten Fall «sachhaltig» ist oder nicht. Denn
«Sachgemässheit in diesem ärgerlich unbestimmbaren Sinn (ist) der allgemeinste Ausdruck der
einen charakteristischen Regel, an die sich die Theologie halten darf und muss» (ebd. 7).
Andererseits hat sich Barth mit einer faktischen Absonderung der Theologie von den übrigen
Wissenschaften gerade nicht abfinden wollen. In dem Masse, in dem der Ausschliesslichkeits-
anspruch eines bestimmten, nämlich cartesischen Methodenideals bereits heute problematisch
zu werden beginnt, könnte die Bereitschaft wachsen, mit Barth auf eine «wenn auch verborgene,

so doch kommende und als solche wirkliche Einheit aller menschlichen Erkenntnisbemühungen»

(ebd. 291) zuzugehen, in welcher die Theologie kein Fremdling mehr zu sein
brauchte.



288 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

dige Bedingung, unter der allein die Theologie zu einem sachgemässen
Erkennen hinfinden kann. Anders gesagt: Erst wenn sie auf jeden
Gottesbegriff, und damit aufjede eigenmächtige Festlegung: «Das ist Gott» oder
«So ist Gott», verzichtet, macht sie den Weg frei, dass ihr «Gegenstand»
wieder zum Subjekt werden und sich mit einer eigenen Stimme melden
kann.29

Damit sind die Weichen neu gestellt: Was die moderne Gottesfrage
geradezu methodisch unterschlägt, jenes Ereignis, um dessentwillen Altes
und Neues Testament entstanden sind, das Ereignis der Zuwendung Gottes
zum Menschen, in welchem Gott selbst sich aus einem unbekannten zu
einem bekannten Gott gemacht hat, wird zum Ausgangspunkt, zum
qualifizierten Anfang der Theologie Karl Barths. Sie wirft sozusagen mit
ihrem ersten Wort einen jahrhundertealten Ballast rein apologetischer
Fragestellungen ab. Die Frage kann nun ja nicht mehr lauten, wie (d.h.
kraft welcher Disposition unserer Humanität, der Gesellschaft oder des

Kosmos insgesamt) wir es fertig bringen, «zur Sache» zu kommen. Kann
vielmehr von einem «wahren Sachverhalt» nur die Rede sein, sofern er sich
selbst - jenseits unserer Vorstellungen und Bilder - als «Subjekt» präsentiert,

dann sind unsere Anstrengungen in dieser Richtung grundsätzlich
überholt. Das Gefälle kehrt sich um. Theologisch gesprochen: Nicht wir
sind auf dem Weg zu Gott, sondern Gott ist auf dem Weg zu uns. Das
traditionelle Erkenntnisproblem, in dem uns die Rolle des Subjekts und
damit die Initiative des Anfangs zufällt, verliert alles Interesse und alles
Gewicht.30 Es ist durch einen neuen Anfang ausser Kraft gesetzt. Mit der

29 Barth resümiert seinen eigenen Umgang mit diesem Problem in der (z. T. noch
unveröffentlichten) ersten Göttinger Dogmatik-Vorlesung («Unterricht in der christlichen
Religion», § 18.1) folgendermassen: «Ungemein störend» trat unserem Begreifen «fortwährend
das Doppelte in den Weg ..einmal, dass das Objekt an jedem Punkt sozusagen nicht Objekt
sein wollte, sondern mit gewaltigem Schritt auf uns zu kam, uns ganz und gar verbot, etwa bei
diesem Begreifen von uns selbst als der entscheidenden einen Voraussetzung dieses Begreifens
zu abstrahieren, so dass wir, weil die Sache gar zu dringlich wurde, nirgends dazu kamen,
unsere Begriffe eben, wie wir so gerne gewollt hätten, zu Ende zu denken - sodann, dass es auch

an sich nicht Objekt sein wollte, sich wiederum an jedem Punkt, kaum hatten wir mit unserem
Begreifen angesetzt, in ein undurchdringliches Dunkel hüllte und jede weitere Annäherung
verbot, so dass wir auch unter diesem Gesichtspunkt mit merkwürdigen Fragmentbegriffen
oder Begriffsfragmenten in der Hand stehen bleiben mussten» (zit. n. I. Spieckermann,
Gotteserkenntnis. Ein Beitrag zur Grundfrage der neuen Theologie Karl Barths, 1985, 207). -
In der Anselm-Interpretation heisst es lapidar: «Einen Gottesbegriff im strengen Sinn hat nur
Gott selber Gott sprengt jeden Syllogismus», Fides qu., 28.

30 Man wird auch dies einmal eigens zu würdigen haben, dass sich Barth von der seit
Descartes gültigen Idee der Wissenschaft bewusstermassen sehr viel früher losgesagt hat als die
in diesem Zusammenhang (mit Recht) immer wieder zitierte Physik.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 289

These der Gotteslehre gesagt: «Der Anfang unserer Erkenntnis Gottes... ist
nicht ein Anfang, den wir mit ihm machen können. Es kann immer nur der
Anfang sein, den er mit uns gemacht hat».31 Begründet dieser Anfang alles
sachgemässe «wissenschaftliche» Arbeiten in der Theologie, dann ist es die
Auszeichnung des Theologen - nicht ein zu überwindender Mangel -, «in
der Qualität eines Schülers» (Kant) und darum «jeden Tag, ja zu jeder
Stunde neu» mit ihm anzufangen.

III. Der Weg der Theologie

Wie aber - das ist nun offenbar die entscheidende Frage - kann man
mit diesem Anfang anfangen? Dem Glauben mag das Wagnis zumutbar
sein, einer «fremden» Spur zu folgen, aber der theologischen Wissenschaft?

- noch dazu, wenn sie, wie Barth, mit dem Anspruch auftritt, «den
Schein eines <Widerspruchs> zwischen ratio und fides», zwischen Glaube
und Vernunft, zu «zerstören»?32 Der Vorwurf ist bis heute nicht
verstummt, hier liege die Achillesferse der «Kirchlichen Dogmatik», Barth
habe sich auf einen höchst problematischen «Offenbarungspositivismus»
eingelassen nach dem Motto: «Vogel friss oder stirb!» Es ist ausgerechnet
Bonhoeffer gewesen, der dieses Diktum in Umlauf gebracht,33 damit freilich

in einer staunenerregenden Schärfe an dem Programm der Dogmatik
vorbei argumentiert hat. Von einem Positivismus solcher Art könnte doch

nur die Rede sein, wenn jener Anfang uns als ein spektakuläres Wunder
entgegenträte, das mit der Wirklichkeit unserer Welt schlechterdings nicht
zu vermitteln ist, das eigentlich nicht «dazu gehört» und darum jedes
vernünftige Denken auf Sand setzen muss. Von einem unbegreiflichen
Wunder hat Barth allerdings reden wollen, nur dass das Wunderbare, auf
das er blickt, sozusagen in die entgegengesetzte Richtung weist: Es ist das

keineswegs Selbstverständliche und darum in der Tat nur alsAnfang, und
zwar als voraussetzungslos-unbegreiflicher Anfang angemessen zu
Beschreibende, dass Gott sich zur Welt hin öffnet, dass er gerade nicht als eine
Art fensterlose Monade in sich selbst verschlossen bleibt, sondern sich ihr
in einer Weise aufschliesst, dass er ihre Vergänglichkeit, selbst ihren Tod

31 KD 11/1,213.
32 Fides qu., 67.
33 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (Neuausgabe), 1977, 306. 312. Zur

Auseinandersetzung mit diesem Vorwurf vgl. Chr. Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung
der Dialektischen Theologie, 1977, 323 ff.



290 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

teilt und darum ohne diese Welt als Gott nicht einmal zu denken ist.
Dieser Anfang hat Barth ein Leben lang nicht mehr losgelassen. Denn es ist
der Anfang eines Weges, den Gott selbst durch den Widerspruch der
Natur und der menschlichen Geschichte hindurchgeht und der als ein
kreatürlicher Weg in unserer eigenen Wirklichkeit ankommt. «Es spielt
sich das Leben Gottes und seiner Gnade nicht in irgendeiner fernen Höhe
und also stumm und dunkel ab, sondern es ist konkretes Ereignis in eben

dem Bereich, in dem auch unser eigenes Leben Ereignis ist».34
Das Leben Gottes als «konkretes» Ereignis, als Ereignis in der menschlichen

Geschichte Jesu Christi: das ist der Schritt des Theologen über den
historischen Anselm und über alle rein philosophischen Deutungen hinaus,
die Anselms «Beweis» widerfahren sind. Und ist es nicht auch der
entscheidende Schritt, der den im Anselm-Buch gemeinten Anfang erst zu
einem theologischen Anfang macht, der «Brocken» (Kierkegaard) nämlich,

den kein Philosoph verdaut, ohne anzufangen, ein Theologe zu
werden? Es ist wohl wahr, dass Barth bei Anselm den Schlüssel entdeckt hat
für das Haus, das erst später gebaut wurde. Aber öffnet dieser Schlüssel
nicht doch nur das Schloss zu einem Seiteneingang des tatsächlich errichteten

Gebäudes? Barth hat weiter an ihm gefeilt. Die weithin sichtbare Tür,
die allen offensteht, ist jedenfalls nicht schon die Frage nach Gott - sie kann
uns erst durch Gott selbst recht gestellt werden -, also nicht schon die
Bewegung unseres Suchens, sondern in einer unmerklichen, aber
entscheidenden Wendung des Problems die Bewegung des göttlichen
Findens. Es ist die Christologie. Gott macht sich auf den Weg zu uns. Er
wird in Christus Mensch, um den Menschen zu finden. Und wo findet er
ihn? Dort, wo die Irrwege unserer Gottesfrage offenkundig werden, die
uns statt zu seinem lebendigen Namen immer wieder zu Aarons goldenem
Kalb, zu dem Götzenbild unseres Fortschritts und unserer Moral führen, in
dessen Namen wir uns selbst und andern den Tod bereiten. In diesem Tod,
den er mit uns teilt, dem Tod am Kreuz, findet er ihn. Er findet ihn als den
Gott nicht wollenden und darum sich selbst verfehlenden Menschen und
mutet ihm damit eine Erkenntnis zu, vor der die Philosophie die Augen
verschliesst, die sie nicht fassen kann: die Erkenntnis der Sünde. Eine
Zumutung? Gewiss, doch nicht für ihn, sondern zuerst für Gott selbst, der
diese Sündhaftigkeit annimmt und sich zu eigen macht. Er sucht ihn in der
gottlosen Welt aufund gibt sich ihm hier und nirgendwo sonst zu erkennen.
Darin besteht seine von Barth immer leuchtender verkündigte «Menschlichkeit»,

der Anfang, den er mit uns gemacht hat.

34 KD IV/3,92.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 291

1. Die neu gestellte Frage

Über die behauptete, autoritativ verkündigte Tatsache der Existenz
Gottes kann sich jedes Denken, vollends jedes radikale Denken mühelos
hinwegsetzen. Hier jedoch wird es nicht auf ein Faktum verpflichtet, auf
eine Voraussetzung, zu der es sich so oder so verhalten könnte, sondern auf
ein «Ereignis», über das man sachkundig nur reden kann, wenn man
selber dabei gewesen ist. Die Frage nach Gott - das ist die vielleicht
wichtigste Erkenntnis Barths - lässt sich nicht an jedem beliebigen Ort zur
Klarheit bringen; sie lässt sich abstrakt, also unter Absehung der Tatsache,
dass schon in die Frage wir selbst mit hineingehören, nicht einmal stellen.
Dass Gott sich «ereignet», dass er - wie eine grosse Liebe oder auch wie
eine Naturkatastrophe - in unser Leben tritt, unserm Fühlen, Wollen und
damit auch unserm Denken zum Ereignis wird; dass er in Jesus Christus
selbst «als Gegenstand dieses Denkens auf dem Plan ist, sich selber dem
Denker <zeigt>»,35 ist vielmehr die Voraussetzung alles sachgemässen
Fragens und Erkennens, die Bedingung, die erfüllt sein muss, wenn wir den
«Gegenstand» unseres Suchens nicht verfehlen wollen. Für sie können wir
in keinem Sinne selbst aufkommen. Nicht wir also haben die Frage nach
Gott aufgebracht; sie ist uns - unabweisbar - durch Gott selbst gestellt: Wir
sind nicht die Fragenden, wir sind gefragt. Mit dieser Wendung des
Problems ist Barth der «Not des Weiterdenkens», den «Aporien und
Unmöglichkeiten» der philosophischen Gottesfrage entgegengetreten und hat sie -
nun auf dem Boden der Theologie - wirksam von der Stelle gebracht. Von
einer Wendung wird man schon deshalb sprechen müssen, weil es sich nun
nicht mehr um eine Frage handelt, an der man zur Not auch vorbeigehen,
die zu stellen man auch unterlassen könnte, sondern um eine Frage, in der
es um uns selbst und um unsere Welt geht.

Wodurch ist sie uns denn gestellt? Offenbar nicht schon durch die
Tatsache, dass uns die Bibel als ein Dokument der Vergangenheit überliefert

ist, das von einem Gott redet, sondern dadurch, dass der dort redende

35 Fides qu., 39. - Diese hier erstmals formulierte Bedingung - Gott muss dem Menschen
«gegenüber stehen», wenn sein intelligeres «Nicht Schaum» sein soll (ebd.) - entspricht genau
der veränderten methodischen Einstellung, auf die Barth die Theologie verpflichtet: An die
Stelle der klassischen Trennung von Subjekt und Objekt tritt die Verschränkung beider
und darum die Forderung der beständigen Präsenz des «Gegenstandes», dem - dies vor allem
ist neu - nun die Initiative im Erkenntnisprozess zufallt. Der Leitsatz der späteren Gotteslehre
bringt diese Bedingung auf ihren prägnantesten Ausdruck: «Gott wird nur durch Gott
erkannt» (KD 11/1,200: § 27).



292 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

Gott in der menschlichen Geschichte Jesu Christi unsere eigene Gegenwart
einholt. Die Wahrheit, die sich hinter seinem Namen verbirgt, bedeutet die
härteste Herausforderung unserer Zeit, weil sie sich als der schlechthinnige
Widerspruch zu den Gesetzen und Regeln meldet, die in der uns bekannten

Welt, ihrer Moral, ihrer Wirtschaft und ihrer Politik, gang und gäbe
sind. Wer diesen Widerspruch überhören, wer an jener Herausforderung
vorbeigehen wollte, dem hätte Barths Theologie heute kaum etwas zu
sagen. Denn sie beginnt und sie endet mit der Herausstellung dieser
befremdlichen Wahrheit. Sie beginnt im Tambacher Vortrag (1919) mit
der Entdeckung jener ungeheuren von Gott ausgehenden Bewegung, die die
Gegensätze der Geschichte aufreisst: «Wir müssen ganz hinein in die
Erschütterung und Umkehrung, in das Gericht und die Gnade, die die
Gegenwart Gottes für die jetzige und für jede uns vorstellbare Welt bedeutet,

wenn anders wir nicht zurückbleibend heraus wollen aus der Wahrheit
Christi, aus der Kraft seiner Auferstehung».36 Gott manifestiert sich im
Vollzug einer Bewegung, die dem Gefälle der Welt zuwider läuft. Nur wer
sich in diese Bewegung hineinnehmen lässt, sich an ihr beteiligt, kann nach
ihm fragen, weil er zuvor selber in Frage gestellt ist. Auch das letzte Wort
dieser Theologie nimmt den Widerspruch nicht zurück: Das Leben Gottes,
das im Bereich unseres eigenen Lebens Ereignis wird, ist uns, so führt der
Schlussband der Versöhnungslehre aus, «daselbst...in seiner ganzen
Eigenart und Fremdheit entgegengesetzt, aber auch zur Seite gesetzt: die

grosse Neuigkeit gegenüber dem ganzen Altgewohnten, das uns da sonst
begegnet, in strengem Kontrast zu unserm Leben oder zu dem, was wir
dafür halten, die radikale Infragestellung aller unserer Positionen - das
alles aber darum unübersehbar und unüberhörbar real, weil es... das Leben
eines Menschen ist: der inmitten unserer Situation, Zeit und Geschichte
geheiligte Name, das nahe herbeigekommene, uns gewissermassen aufden
Leib gerückte Reich, der nicht nur im Himmel, sondern auch auf Erden
geschehende Wille Gottes».37

Nicht der Widerspruch hat sich geändert, sondern die Form, in der er
ergeht. Die Fremdheit ist uns sozusagen «zur Seite gesetzt». Das freilich ist
bedeutsam genug: Gott bewegt die Welt nicht als ein ihm gegenüberstehendes

Anderes, Fremdes, also gewissermassen «von aussen»; er bewegt
sie, indem er sich in den Widerspruch ihrer Geschichte hineinbegibt und
ihn bis zur Hingabe seiner selbst in der Verlassenheit des Kreuzes
übernimmt, also «von innen». Auch diese Bewegung setzt die Maßstäbe der

36 Der Christ in der Gesellschaft, a.a.O. (A. 8), 31 f.
37 KD IV/3, 92.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 293

Welt ausser Kraft, ist «Opposition gegen das Bestehende», aber indem sich
Gott diesen Widerspruch zu eigen macht, ihm als der arm gewordene Herr
der Geschichte begegnet, eröffnet er uns nun auch die Möglichkeit, dieser

Bewegung in der Armut Christi zu folgen. - Man begreift, dass eine

Theologie, die von diesem Ausgangspunkt herkommt, sich wie keine zweite

vor ihr nur in ein extrem kritisches Verhältnis zur eigenen Zeit hat setzen
können und darum - wie seit der Reformation wiederum keine zweite vor
ihr - auch politische Wirkungen entbunden hat! Sie hat dies getan, nicht
obwohl sondern weil sie - methodisch - ein durchaus begrenztes Ziel
verfolgt. Damit stehen wir vor der Frage nach der charakteristischen
Denkbewegung dieser Theologie, die Barth unter dem Anselm'schen Motto
«Fides quaerens intellectum» entfaltet hat.

2. Die Bewegung des Denkens: der Zirkel

Ist uns die Frage nach Gott durch das Ereignis seines Kommens, durch
das «uns gewissermassen auf den Leib gerückte Reich... Gottes» gestellt,
dann ist uns die Entscheidung über das Thema der Theologie abgenommen.

Die Theologie hat es nicht mit einem «allgemeinen» Gottesgedanken
zu tun, und hat darum keinen Anlass, sich mit dem Philosophen in den
«Debattiersaal» oder auf die «Gasse» zu begeben, wo «die Stimme der
Kirche und alle möglichen anderen Stimmen gleiches Recht haben».38 Ihre
Aufgabe wird durch dieses eine Ereignis bestimmt und begrenzt. Das
bedeutet negativ: sie kann ihre Voraussetzung nicht selber begründen.
Darin liegt ihre Grenze. Sie kann nicht erklären, geschweige denn beweisen,

dass und warum Gott dem Menschen gegenübertritt, sich ihm offenbart,

und sie kann erst recht nicht erklären, warum sich ein Mensch durch
dieses Gegenüber beanspruchen lässt, der Bewegung Gottes mit einer
eigenen Bewegung entspricht, also glaubt. Sie müsste ihre Kompetenz

38 Fides qu., 60.68. - Damit ist das Gespräch mit den NichtChristen keineswegs abgebrochen,

sondern unter eine neue Bedingung gestellt. Barth rechnet auf der Linie Anselms mit der
«Identität dessen, was bei dem Fragen des Gläubigen und des Ungläubigen gemeint sei und
angestrebt werde» (ebd. 66). Er tut dies - was die Versöhnungslehre im Zeichen des prophetischen

Amtes Christi ausführlich begründen und entfalten wird (KD IV/3, 122 ff. bes. 140) -
im Vertrauen «auf die Mächtigkeit der objektiven, durch die summa veritas von oben her
erleuchteten und erleuchtenden ratio des Glaubensgegenstandes selber», der gegenüber «der
Unglaube,... der Zweifel, das Nein und der Spott des Unglaubens so ernst gar nicht zu nehmen
ist» (ebd. 71).



294 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

«gleich zweifach überschreiten, wollte sie leisten, was allein Gott gibt, und
stellvertretend vollziehen, was sich nicht anders als in je konkreter existentieller

Erfahrung ereignet».39 Damit aber würde sie sich zum Anwalt des

Unglaubens machen und ihre eigene Voraussetzung hintergehen, während
sie, von dem Ereignis Gottes in Anspruch genommen, doch nur Anwalt des

Glaubens sein kann und damit wahrhaftig genug zu tun hat!
Bleibt sie innerhalb ihrer von Barth neu vermessenen Grenzen, dann

kann sie das berechtigte «Verlangen» nach vernünftiger Erkenntnis nur auf
eine Weise, nur unter einer Bedingung erfüllen: unter der Bedingung, dass

der Fragende sich an jenes Ereignis gebunden hat, von ihm herkommt, dass

es also tatsächlich der Glaube (nicht ein aufklärerisches Bescheidwissenwollen)

ist, der ihr die Frage stellt und den Erkenntnisprozess in Gang
bringt. «Dem geglaubten Grund», so lautet die Formel, «soll eine erkannte
Begründung entsprechen».40 Die «uns göttlich gegebene» Wahrheit soll die
Theologie «nun auch menschlich suchen», weil sie sie erst dann als
Wahrheit versteht.41 Man darf übersetzen: Was einer glaubt, das soll und
muss er auch erkennen; er kann es aber nur erkennen, wenn er es auf dem
Boden seiner menschlichen Realität wahrmacht. Erkennen heisst, die
geglaubte Wahrheit auf dem Boden der Welt einholen. «Unter der
Voraussetzung, d a s s es wahr ist: Gott existiert, Gott ist... Mensch geworden»,
soll der Theologe zeigen, «inwiefern das wahr ist»42 - mehr nicht. Wie
aber könnte er das zeigen, wenn Gottes Mensch gewordene Wahrheit ihn
auf dem Boden seiner Welt nicht schon ein- und überholt hätte, wenn er
nicht mit der Bereitschaft Gottes, also mit der Kraft des Heiligen Geistes
(der ja nach Barth nichts anderes ist als das Licht vom Karfreitag und vom
Ostermorgen) rechnen dürfte, ihn «in alle Wahrheit» (Joh 16,13) zu

391. U. Dalferth, Fides quaerens intellectum. Theologie als Kunst der Argumentation in
Anselms Proslogion, ZThK 81 (1984) (54-105), 79.

40 Fides qu., 52.
41 Ebd. 41. - Die Dogmatik präzisiert: Das «Ereignis der Gotteserkenntnis ist das

besondere Ereignis einer Begegnung zwischen dem Menschen und einem Stück der ihn
umgebenden, von Gott verschiedenen gegenständlichen Wirklichkeit, in welcher dieses Stück
Wirklichkeit... für Gott eintritt,... dazu dienen darfund muss, die Gegenständlichkeit Gottes
zu bezeugen», KD II/l, 16 f.

42 Ebd. 61. - Die Dogmatik erläutert: Erkenntnis Gottes ist «ein Akt menschlicher
Entscheidung entsprechend dem Akt göttlicher Entscheidung», zur Welt zu kommen und sich
dadurch erkennbar zu machen. Unser Erkennen kann daher «nur darin bestehen dass wir
diesem Akt folgen, dass wir selbst eine Entsprechung dieses Aktes, dass wir also mit unserer
ganzen Existenz der dem göttlichen Akt entsprechende menschliche Akt werden», KD
11/1,27.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 295

führen? Sein Versuch zu erkennen, d.h. zu «verstehen, was man glaubt»,
hat also tatsächlich ein durchaus begrenztes Ziel, geht es doch nicht um die
Erkundung von etwas Unbekanntem, sondern um die Verständigung über
etwas Bekanntes. Glückt er, so weiss man am Ende nicht mehr als am
Anfang. Man weiss das, was man im Glauben schon wusste. Man weiss es

aber «besser, weil man weiss, dass es wahr ist, weil man seinen Grund
erkannt hat, weil man sich die Wahrheit dessen angeeignet hat, was man
glaubt. Auch hier lernt man also dazu».43 Man lernt das einzige, was man in
einer Welt, in der das Wort «Gott» zum Fremdwort geworden ist,
überhaupt lernen kann und lernen muss: man lernt den Wahrheitsanspruch,
den der Glaube erhebt, in der Kraft des Geistes zu verifizieren. Und wie
geschieht das?

Es ist etwas bestürzend Elementares und vielleicht deshalb ein
wissenschaftsgläubiges Zeitalter so Herausforderndes, was sich in den 12

voluminösen Bänden der Kirchlichen Dogmatik in immer neuen Anläufen
vollzieht. Wie die Hirten des Weihnachtsevangeliums nur eine Möglichkeit
haben, sich über die Botschaft der Engel Klarheit zu verschaffen, nämlich
den Entschluss: «Lasst uns nun gehen gen Bethlehem und die Geschichte
sehen, die da geschehen ist, die uns der Herr kundgetan hat!» (Lk2,15), so

mutet der Dogmatiker Barth seinen Lesern und Hörern nur eines zu: sich
der Wahrheit, nach der sie fragen, auszusetzen. Statt ihnen die Wahrheit
des Glaubens «von aussen» plausibel zu machen, sie durch den Rückgriff
auf historische «Tatsachen», religiöse Erlebnisse oder existentielle
Erfahrungen zu «erklären», führt er sie an das Geschehen, das den Glauben
begründet, heran, stellt sie - wie die Hirten von Bethlehem - sozusagen in
Sichtweite der Sache selbst und führt sie so an den Anfang ihres Glaubens
zurück. Doch kann das der Dogmatiker tun? Kann er ihnen darüber
hinweghelfen, dass niemand Gott je gesehen hat (Joh 1,18)? Ist diese
Schranke nicht auch dem vor Christus gestellten Menschen gesetzt? Kann
er also etwas anderes tun, als auch an dieser Stelle auf den Geist
hinzuweisen, ohne den niemand sagen kann, Jesus sei der Kyrios (I Kor 12,3)?
Darum, so Barth, hat die Theologie hier nichts zu «konstruieren»; sie folgt
lediglich der Bewegung ihres Gegenstandes. Sie denkt dem Weg nach, den
Gottes Wahrheit zur Welt und zum Menschen gegangen ist, und kehrt so zu
ihrem Ausgangspunkt, dem Credo der Kirche zurück. Ihr Erkennen bewegt
sich offenkundig im Kreis. Also ein Zirkelschluss? Genau das! Die Theologie

- das ist die Zumutung Barths - hat gar keine andere Möglichkeit, als

431.U. Dalferth, a.a.O. (A. 39), 62.



296 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

sich am Inhalt ihrer Behauptung klar zu machen, dass und in welchem
Sinne sie wahr ist. Aber, fügt er hinzu, «auch das werden nur die Toren in
ihrem Herzen sprechen: dass dies ein circulus vitiosus sei! Als ob es nicht
auch einen circulus virtuosus geben könnte und in dieser Sache geben
müsste!»44

Virtuos - das muss man heute kaum eigens begründen - ist in der Tat
zunächst der ausgesprochen narrative, nacherzählende Charakter, den die
Dogmatik auf dem Weg solchen Nach-denkens gewinnt. Barth erzählt die
Geschichte Gottes mit Israel, in dessen Mitte ein Mensch, der Mensch
Jesus von Nazareth, steht. Das Dogma, die zur Formel erstarrte Wahrheit,
wird mit einer Beweglichkeit sondergleichen in das aufgelöst, was sie von
ihrem Ursprung her ist: in einen geschichtlichen Weg, der durch Entscheidungen

und Krisen hindurchführt. Das ist - historisch geurteilt - der
Gegenentwurf zu Hegel: Während dort die Geschichte ins Dogma
eingezeichnet wird, wird hier das Dogma durch die Geschichte interpretiert.45
Durch die Geschichte - das will wörtlich verstanden sein: Die Wahrheit,
aufdie sich der Glaube verlässt, mit der er beginnt - Gottes Ja zur Welt - ist
keine in sich verschlossene Wahrheit, die uns als pure Behauptung
entgegenträte. Sie ist in Jesus von Nazareth «Fleisch», Geschichte vom Stoff
unserer irdischen, menschlichen Geschichte, geworden, und es hiesse geradezu

ihre Pointe verfehlen, wollte man sie als abstrakte Norm unserer
Wirklichkeit gegenüberstellen. Hier, auf dem Boden unserer eigenen Realität

- nicht in einem schweigenden Hintergrund der Welt - hat Gott seine
Wahrheit unter Beweis gestellt, sich tatsächlich erkennbar gemacht. Hier
schliesst er sich der Welt in einer Weise auf, dass er ihre Vergänglichkeit,

44 KD IV/3,95. - Dieser Zirkel wird in KD II/l,276ff. als «circulus veritatis» beschrieben.

45 Wenn man Barth in ein Verhältnis zum Deutschen Idealismus setzen will (auf die Gefahr
hin, ihn durch eine zureichende geistesgeschichtliche Einordnung auch «einzusperren»), dann
darf die «Philosophie der Offenbarung» des späten Schelling nicht unerwähnt bleiben. Heisst
es dort nicht auch: «Der wahre Inhalt des Christenthums ist eine Geschichte, in die das

Göttliche selbst verflochten ist, eine göttliche Geschichte... Das Geschichtliche ist nicht etwas
der Lehre Zufälliges, sondern die Lehre selbst» (WW II/3,195)? Beschreibt Schelling nicht mit
gleicher Beweglichkeit das Ereignis der Freiheit Gottes? Das ist richtig. Und doch ist der
Sinn, die «Funktion» der hier wie dort berufenen Geschichte denkbar verschieden. Schellings
Gott braucht die Geschichte, das Weltspiel der in Spannung gesetzten Potenzen, um sich zu
sich selbst verhalten zu können. Der Gott der Kirchlichen Dogmatik «braucht» sie nicht: er
geht - das ist seine Freiheit - den «Weg in die Fremde» (KD IV/1,171), um sich zu einem
Anderen zu verhalten, also den Geschichte gewordenen Widerspruch zwischen sich und der
Welt zu versöhnen. Bei allergrösster Nähe - die denkbar grösste Differenz!



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 297

ihren Tod und in dem allem - das ist die Basis der Christologie von KD
IV/1 und KD IV/2 - ihre Sündhaftigkeit, ihre verfehlte Menschlichkeit
teilt, und darum ohne sie als Gott überhaupt nicht zu begreifen ist.46

Von einem circulus vitiosus pflegt man zu sprechen, wenn das Denken
sein Beweisziel schon in den Prämissen enthält, in seinem eigenen Zirkel
befangen bleibt, also nichts beweist. Hier jedoch wird ihm zugemutet, die
eigene Sphäre zu verlassen, sich so weit aus der unangefochtenen Ruhe
seiner zeitlosen Begriffsbestimmungen hinauszuwagen, wie Gott selbst
sich aus seiner Ewigkeit in den Widerspruch der Zeit hineinbegeben hat.
Erkennen - das begründet die Denkfigur der Dogmatik, ihren circulus
virtuosus - heisst in die Sichtweite dieses Ereignisses zu gelangen. Das aber

gelingt nur, wenn man sich mit den Hirten von Lk 2 tatsächlich auf den

Weg macht und selber sieht, was dort geschehen ist, wenn man also einen
Weg durchschreitet, der durch die Mitte unserer eigenen Existenz führt. Es

sind darum «nicht die Sätze der Christologie, aufdie hier hinzuweisen ist.
Meinten wir sie, dann wären wir doch wohl wieder in dem Versuch (dem
Versuch des Unglaubens) begriffen, in einem sicheren Hafen Anker zu
werfen, wo es sich doch im Glauben gerade darum handelt, auf Christi
Geheiss ins offene Meer zu fahren».47 Der Ort menschlicher Gotteserkenntnis

ist der angefochtene Ort des Menschen Jesu und darum ihr
Vollzug nicht das Ankerwerfen, sondern die Ausfahrt. Der Zirkel der
Theologie - das erst gibt ihm den Charakter der «Ausfahrt», auf der man
tatsächlich neue Erkenntnisse gewinnt - muss auf dem Boden unserer
geschichtlichen Realität beschrieben werden. Er durchläuft - bildlich
gesprochen - den Bereich, den das fleischgewordene Wort als Raum seiner
Manifestation beansprucht, und stellt in solchem Durchlaufen die Wahrheit

Gottes - zeitlich befristet - unter Beweis. Das wiederum hat für die
Gestalt der von uns erkennbaren Wahrheit nicht unerhebliche Folgen.
Wir können sie gar nicht in ihrer gleichsam reinen Erscheinung (per
proprietatem) aufweisen. Wir können, in der zeitlichen Bewegung dieses

Zirkels begriffen, nur von der Welt her (per similitudinem) auf sie hinweisen,

sie nur in Analogie zu ihrem ursprünglichen geschichtlichen Ort
an unserem gegenwärtigen geschichtlichen Ort bezeugen.

46 Hier hat die eigentümlich zirkuläre Struktur des von Barth neu gestellten Erkenntnisproblems

ihren theologischen Grund: Gott will «sich selber nicht erkennen ohne uns an
diesem Geschehen von sich aus in der Gnade seiner Offenbarung Anteil zu geben In dieses

Geschehen in der Höhe, im verborgenen Sein und Wesen Gottes ist der Mensch nachfolgend
mit aufgenommen, so dass Gott nicht nur Objekt seines eigenen, sondern auch Objekt

menschlichen Erkennens ist», KD 11/1,230.
47 KD II/l, 284.



298 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

Es ist also kein geschlossener hermeneutischer Zirkel, in dem sich die
Theologie bewegt, sondern ein Kreis, der sich ausrollen lässt, der als

offener Zirkel in unserer Lebenswirklichkeit ankommt und in ihr nun
erneut durchlaufen sein will. «Merkt er denn gar nicht», fragt Barth im
Blick auf die Fundamentalisten zur Rechten und die Aufgeklärten zur
Linken, «dass er die Richtigkeit dieser Sache nur damit erfahren, erweisen,
beweisen kann, dass er entsprechend mit ihr umgeht?», um alsbald zu
resümieren: «Es ist klar: es ist das ganze Leben eines Menschen, in
welchem es sich erweisen muss, dass unsere Voraussetzung und unsere
Behauptung in Ordnung geht»48. An die Stelle der im Grunde hoffnungslosen

Aufforderung: «Da, das glaube nun!» tritt die hoffnungsvolle Maxime:

«Hier, geh' einen Weg!» Denn diesen Weg, den Weg der Hirten, auf
dem der Glaube seine Wahrheit auf weltliche Weise bewährt, geht
niemand auf eigenes Risiko und aufeigene Gefahr - und darum auch nicht ins
Ungewisse! Er folgt ja nur dem Weg, den vor ihm Gott selbst gegangen ist.
Dass er dies tun darf und tatsächlich tun kann, ist seine Auszeichnung, die
ihn zum «Partner» Gottes macht. Er wird, interpretiert Barth, nun selber
als beteiligtes Subjekt «in das Geschehen (der) Offenbarung mit
hineingenommen».49 Es ist seine Ehre, sich auf menschliche Weise an Gottes Ja zu
beteiligen. Das ist die königliche, die «virtuose» Voraussetzung der Kirchlichen

Dogmatik.
Sie erst begründet, was sonst gänzlich unbegründbar wäre: nicht nur die Möglichkeit,

sondern darüberhinaus die «Wahrhaftigkeit» menschlicher Gotteserkenntnis, also die Gewissheit,

dass wir mit unseren menschlichen Anschauungen und Begriffen das theologische Ziel,
Gott selbst in seiner Verborgenheit am Kreuz, nicht verfehlen. Unüberschreitbar ist ja auch für
diese Dogmatik die mit Joh 1,18 gezogene Grenze: «Niemand hat Gott je gesehen». Wenn also

ihr Erkennen kein «esoterisches Mysterium» sein soll, wenn die Theologie tatsächlich über
keine «besonderen Schlüssel zu besonderen Türen» verfügt50, dann steht auch sie vor dem
Problem: Lassen sich unsere Worte und Begriffe überhaupt anwenden auf- Gott? Haben sie als

weltliche Worte ihre Grenze nicht darin, dass sie nur «Welt» bezeichnen können und sonst
nichts?
Das scheint unbestreitbar zu sein. Es gibt - das ist geradezu ein Axiom des Barthschen Denkens

- keine Dinge und darum auch keine Worte in der Welt, die sich uns von sich her als Vehikel der

48 KD IV/3, 82. 86.
49 KD 1/2,259. - Barth spricht KD 11/1,30 ausdrücklich von einem «Kreislauf» der

Gotteserkenntnis: «Erkenntnis Gottes heisst Erkenntnis des Weges oder der Wege Gottes, die
als solche gut, wahrhaftig, heilig und gerecht sind Aber wie sollten sie anders erkannt
werden, als indem der Mensch seinerseits solche Wege geht, die in seiner Sphäre den Wegen
Gottes entsprechen: Wege der Weisheit, des Lebens, des Friedens... Alles hängt also ebenso an
diesem menschlichen Nachgehen und Mitgehen.»

s0 Fides qu„ 68; KD 1/1,3 vgl. 11/1,203.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 299

Erkenntnis Gottes anbieten könnten. Wenn aber Gott selbst sich uns in weltlicher Gestalt und
weltlichen Worten anbietet, wenn er den Weg «in die Fremde» geht, ohne dabei sich selbst

fremd zu werden - er kommt ja «in sein Eigentum» (Joh 1,11), indem er an der Welt, am
Menschen und an unseren menschlichen Worten Anteil nimmt -, dann ist diese «natürliche»
Grenze keine theologische Schranke mehr. Denn wenn Gott sich der Welt aufschliesst, oder
besser und richtiger: wenn er sie als seine Schöpfung in Anspruch nimmt und daraufhin nun
auch als Medium und Material seiner Offenbarung, dann schliesst er sich eben damit ja auch

der geschöpflichen, «natürlichen» Sprache auf. Mit der Schöpfung wird auch die Sprache der
Welt in das Geschehen der Offenbarung hineingenommen und dadurch befähigt, Gott
entsprechend der von ihm gewählten weltlichen Gestalt angemessen, richtig, «wahrhaftig» zu
bezeichnen. Wo also der circulus virtuosus dem göttlichen Vorbild entsprechend als dessen

kreatürliches Abbild durchlaufen wird - im Raum der Kirche51 -, da erwählt Gott unsere
Wahrheit zum Ausdruck seiner Wahrheit, da kommt es zur Möglichkeit analoger
Gotteserkenntnis.52

Sie hat ihren Grund darin, «dass Gottes wahrhaftige Offenbarung dem, was wir mit
unseren menschlichen Worten sagen können, von sich aus entgegenkommt und unter ihm
eine Auswahl vollzieht, der wir uns dann im Gehorsam anschliessen dürfen»,53 und es ist
geradezu der methodische Sinn der hier nachgezeichneten Bewegung, diese Analogie, die

Beziehung zwischen der Weltlichkeit unserer Anschauungen und Begriffe und der Göttlichkeit
ihres «Gegenstandes», die Gott selbst hergestellt hat, nun unsererseits - im Glauben - unter
Beweis zu stellen.

Also kein apriorisches Erkennen, durch das wir über Gott verfügen könnten, erst recht
kein «tumultuarisches Mirakel», durch das Gott unser begrenztes Erkenntnisvermögen in eine

unmittelbare Schau verwandelte, sondern auch hier das Hineingenommenwerden in den

Raum der Offenbarung. Wir erkennen, indem wir in Sichtweite dieses Ereignisses bleiben,
mit unserer Vernunft seiner Spur durch den Widerspruch der Welt folgen54 und derart unsre
Anschauungen, Begriffe und Worte von ihm, zur Bezeichnung seiner weltgewordenen
Wirklichkeit, in Anspruch nehmen lassen. In solcher «analoger» Anwendung auf Gott werden sie

51 «Hier in der Kirche findet ein conicere, ein Mutmassen in bezug aufdas Wesen Gottes an
Hand der Welterfahrung des Menschen ebenso faktisch statt wie es draussen faktisch nicht
stattfindet Die Kirche realisiert mit ihrer Gotteserkenntnis eine Möglichkeit der

Menschheit», Fides qu. 120.
52 Die klassische Formel dieser Analogie lautet: «Im Glauben und Bekenntnis wird das

Wort Gottes menschlicher Gedanke und menschliches Wort, gewiss in unendlicher Unähnlich-
keit und Inadäquatheit, aber nicht in gänzlicher Fremdheit gegenüber seinem Vorbild, sondern

dessen wirkliches Abbild», KD 1/1,254. Vgl. hierzu H.U. von Balthasar, Karl Barth.
Darstellung und Deutung seiner Theologie, 1962, 116 ff.

53 KD II/l, 256.
54 Die Theologie - so lautet bereits das Programm der Anselm-Schrift - soll ihrem

Gegenstand folgen und ihn in der ihm eigenen Vernünftigkeit (ratio) zu verstehen versuchen.
Sie hat «das verborgene Gesetz des Glaubensgegenstandes», von dem ihre Sätze reden,
«nachdenkend selber zu denken, es eben damit aufzuweisen und so das Geglaubte nun auch

zu erkennen: die noetische ratio wird zur Entdeckung der ontischen ratio, indem sie ihr
folgt», Fides qu. 53.



300 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

ihrer Wahrheit nicht entfremdet, es wird auch keine doppelte Wahrheit statuiert, im Gegenteil:
sie werden ihrer ursprünglichen Wahrheit «wieder zugeführt».55

Man muss sich das theologische Programm Barths in seiner ganzen
Tragweite vor Augen halten, um es angemessen würdigen zu können. Sein
Eckpfeiler ist die zentrale Stellung der Person Jesu Christi, in der sich Gott
erkennbar, «denkbar» gemacht hat. Das hat zur Folge, dass der Glaube,
der diese Offenbarung zu seinem Gegenstand hat, niemals nur ein credere,
sondern immer auch ein intelligere ist, und dass dieses intelligere sich
niemals nur in der Sphäre der reinen Theorie, sondern, seinem Gegenstand
nach- denkend, immer auch als praktischer Vollzug gelebter Nachfolge
vollzieht. Hier liegt der Grund für das Barths Dogmatik vielleicht am
meisten charakterisierende Formmerkmal: die Zusammenbindung von
Glaube und (kritischer!) Theologie. Mit der einen fides kann es auch nur
einen intellectus geben, den man sachgemäss nennen darf: den intellec-
tus fiidei, der die Welt als versöhnte Welt wahrnimmt und sich deshalb
ihrer (noch) unversöhnten Wirklichkeit rückhaltlos aussetzt.

3. Das Ziel des Weges

Ein Letztes! Wohin führt uns der Weg dieses Erkennens? Wohin hat er
Barths eigene Theologie geführt? In den Widerspruch zur Welt, in die
Solidarität mit der sich selbst verfehlenden, weil ihren Erlöser totschweigenden

Welt und darum zur Entdeckung einer menschlicheren Welt-
dorthin also, wo der Mensch zu stehen kommt, wenn er sich an den Ort der
in Christus fleischgewordenen Wahrheit begibt. Gibt es einen Schlüssel zu
dieser Theologie, so den, dass sie im Unterschied zu einer jahrhundertealten

Tradition das Ereignis der Menschwerdung, den Weg, auf dem Gott
sich selbst der Welt und ihrer Geschichte ausgesetzt hat, nicht als Bestätigung

dieser Welt begreift, sondern als deren schärfste Kritik, als den
fleischgewordenen Widerspruch zu den Gesetzen und Regeln, die in
unserer Gesellschaft, ihrer Moral, ihrer Wirtschaft und ihrer Politik, gang

55 »Denn so steht es doch, dass Gott der Schöpfer in ihnen allen, so gewiss sie seine
Schöpfung zum Gegenstand haben und so gewiss sie selber seine Schöpfung sind, um sich selbst
weiss, dass Gott mit ihnen allen wie mit der Existenz der Schöpfung überhaupt sich selbst
bezeichnet und verkündigt. Daraufhin nimmt er, der Schöpfer, in seiner Offenbarung, uns und
damit auch sie in Anspruch Unsere Worte sind nicht unser, sondern sein Eigentum», KD
II/1,258 f.



Ch. Link, Fides quaerens intellectum 301

und gäbe sind. Barth hat mit dem Evangelium Kirche und Welt angegriffen,
schliesst doch Gottes Ja ein Nein notwendig in sich.

Das aber bedeutet: Soll dem geglaubten Grund eine erkannte Begründung

entsprechen, dann führt das theologische Erkennen mitten durch die
soziale und politische Wirklichkeit hindurch - niemals an ihr vorbei - und
hat hat sich dort zu bewähren. Denn entsprechen kann der Glaube
seinem göttlichen Grund offenbar nur dann, wenn auch er den Widerspruch

nicht zur gedachten, sondern zur real existierenden Welt riskiert
und angesichts dieses Widerspruchs zu seiner Sache steht. Das erst macht
seine Bewegung zum circulus veritatis, zum Vollzug eines Erkennens, bei
dem er die ihm eigene Wahrheit zu verstehen lernt. In dem Masse, in dem
Barths Theologie diese Konsequenz an vorderster Stelle selbst gezogen hat,
ist sie ihrerseits zu einem geschichtlichen Ereignis geworden. Wer die
Barmer Theologische Erklärung (1934), wer die provozierenden Briefe an
Hromadka (1938) und an den «Pfarrer in der DDR» (1958)56 nur für
Äusserungen eines engagierten Zeitgenossen halten wollte, hätte den Zirkel,

den sie selbst in der Welt zu durchlaufen und immer wieder einzuüben
verbucht hat, und damit ihr lebendigstes Zentrum, verfehlt.

Wohin führt uns der Zirkel, in dem der Glaube seine Wahrheit zu
verstehen lernt?, haben wir gefagt, und wir haben geantwortet: in den
Widerspruch der unversöhnten Welt. Das ist richtig, und ist doch nur die
halbe Antwort. Barths Theologie hat durch ihre starken Negationen -
durch ihren Protest gegen alle Formen der bürgerlichen Religion - Epoche
gemacht. Ihr Nein aber steht im Zeichen des göttlichen Ja. Es liegt also
nicht an uns, an unserm Glauben oder an unserm Mut, die Wahrheit des

Evangeliums allererst in die Welt einzuführen. Wer sich in die Bewegung
des zur Welt kommenden Gottes - in das Geschehen der Offenbarung -
hineinnehmen lässt, darf vielmehr damit rechnen, dass diese Bewegung,
die den Widerspruch der Welt nicht nur aufgedeckt, sondern überwunden
hat, vor ihm zum Ziel gekommen ist, dass sie seine eigenen Versuche, ihr zu
folgen, grundsätzlich überholt hat. Dass das menschlich gelebte Leben
Jesu, das in ihm zeichenhaft sichtbar gewordene Reich Gottes nicht in der
Historie steckenbleibt, sondern in unserer heutigen Welt des Hungers und
der Kriege, der politischen Katastrophen und der Zukunftsangst ankommt,
sich durchsetzt: das - lehrt Barth - geschieht auch ohne uns, ja oft genug

56 »Der Götze wackelt». Zeitkritische Aufsätze, Reden und Briefe von 1930-1960, hg. von
K. Kupisch, 1961, 157 f. ; Offene Briefe 1945-1968, hg. von D. Koch (Gesamtausgabe/Karl
Barth V), 1984, 401-439.



302 Ch. Link, Fides quaerens intellectum

gegen uns. Es ist das «Vermögen Jesu Christi», auch die Welt der Profanität
- etwa die Radikalität ihrer Erlösungsbedürftigkeit, ihre nicht zu stillende
«Unruhe... angesichts der grossen Unordnung in Staat und Gesellschaft» -
zum Anschauungsunterricht zu machen, in dem der Glaube seine Wahrheit
in weltlicher Gestalt entdeckt: als ein «wahres Wort», das der gottlosen
Kreatur «auf die Lippen gelegt» ist57. Weil Gott nicht aufhört, mit uns
einen Weg zu gehen, weil er sich - sagt Barth - «wiederholt» und in diesen
Wiederholungen den «circulus virtuosus» selbst durchläuft - in der Welt
der Armen Lateinamerikas, aber auch in der Welt der Reichen Europas -,
darum gibt es auch aufunserer Seite einen Weg, der das Thema probandum
der Theologie nicht verfehlt. Keine zweite Dogmatik hat denn auch in
neutestamentlicher Unbefangenheit den Anspruch des Glaubens so umfassend

zu denken gewagt, dass sie sich für dessen Wahrheit sogar aufdie von
keiner Predigt berührte profane Welt berufen und ihr zugetraut hätte, mit
ihren Verlautbarungen, mehr noch: durch ihr praktisches Verhalten, sich
auch einmal zur Peripherie eines Kreises machen zu lassen, der auf die
Offenbarung als sein verborgenes Zentrum verweist.

Wird aber die Welt von diesem Zentrum her entdeckt - und nur dann
wird sie theologisch, im Licht der geschehenen Versöhnung entdeckt -
dann wird sie (trotz allem, was wir ihr heute antun) als eine für Gott und
für den mit Gott auf dem Wege befindlichen Menschen sprechende und
darum als eine menschlichere Welt entdeckt. Deshalb - so liest man es

bereits in der Schöpfungslehre Karl Barths - gibt es für den Menschen, der
seinen Glauben verstehen will «nur die grosse Offenheit für die ganze
Wirklichkeit..., nur das grosse Vertrauen der ganzen Wirklichkeit gegenüber.

Es ist das notwendige und darum gewisse Vertrauen derer, die Gott
zuerst in sein Vertrauen gezogen hat und immer wieder in sein Vertrauen
zieht durch die Offenbarung seines Handelns... Wir sind in einem Kreis, in
dem wir uns wohl bewegen dürfen und müssen, den wir aber nur in einer
Richtung durchlaufen und den wir nicht mehr verlassen können».58

57 KD IV/3,132.141.
58 KD III/1,445.


	Fides quaerens intellectum : die Bewegung der Theologie Karl Barths

