Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 42 (1986)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

267

Rezensionen

S.Amsler, D.Barthlélemy, G.Bavaud, G.Bedouelle, P.Fraenkel, E.Junod, J.-D. Kaestli,

F.Nuvolone, H.-P. Riiger, J. A. Sanders, O. Wermelinger, Le Canon de I’Ancien Testament.

Sa formation et son histoire, Labor et Fides, Genf 1984. 400 S., SFr. 40.-.

Der hier anzuzeigende Band verdankt seine Entstehung einem interkonfessionellen Seminar
der theol. Fakultdten von Fribourg, Genf, Lausanne und Neuenburg im Winter 1981/82. Er
enthilt in 3 Teilen 10 selbstdndige Aufsidtze zum Kanon des ATs, zu seiner Gestalt und seiner
Geschichte. Der abschliessende 4. Teil von Sanders (339 ff.) befasst sich mit der Kanonskritik
und ist der Hermeneutik zuzuordnen. Gegen die historische Kritik, die alle Bereiche der
Bibelforschung erfasst hat, erhoben sich fundamentalistische Kreise vor allem in den USA, um
mit einem definitiven Kanon die Inspiriertheit der Schrift zu sichern. Die Bewegung hat ldngst
Europa erreicht und wirkt sich nicht nur in Kirchen und Gemeinschaften aus, sondern hat auch
an etlichen. theol. Fakultdten Fuss gefasst. Zumeist hat sich indessen die Erkenntnis durch-
gesetzt, dass sog. sekundére Zusitze erste Kommentierungen sind und dass sich die Tradition
dialogisch fortpflanzt. Charakteristisch fiir die kanonische Schrift ist u.a. Kennzeichen die
Repetition, die das Zeugnis in einer neuen Situation realisieren will (346 ff.). Der kanonische
Pluralismus (350 ff.) belédsst das Wort in seinem Kontext und verzichtet auf Harmonisierung;
sodarfneben Jes2,4 - auch in der heutigen politischen Diskussion! — Joel 3, 10 nicht iibersehen
werden (351).

Der englischsprachige Beitrag von Sanders geht als einziger auf aktuelle Beziige und
Fragestellungen ein; die Geschichte des atl. Kanons wird in 3 umfassenden Teilen abgehandelt,
die zugleich die historischen und sachlichen Zédsuren markieren. Der 1. Teil (mit den Aufsdtzen
von Barthélémy, Riiger und Kaestli, 7-102) ist dem jiidischen Kanon gewidmet. Dabei zeigt
sich, dass die verschiedenen Gruppen (z. B. Samaritaner, Sadduzéer, Pharisder) auch in bezug
aufden Kanon miteinander im Streit liegen. Weit {iber die Thora hinaus geht die Bibliothek der
Gemeinde von Qumran. Nach der Zerstorung Jerusalems war der jiidische Kanon praktisch
abgeschlossen; die sog. Synode von Jabne/Jamnia wahrscheinlich zwischen 90 und 105 n. Chr.
befasste sich nur noch mit letzten Unsicherheiten (Cant, Qoh); nach dem Aufstand gegen die
Roémer (131-135 n.Chr.) ging es noch — wohl aus ideologischen Griinden — um die Biicher
Sirach, Esther und 4. Esra. — Der 2. Hauptteil mit den Beitrdgen von Junod, Wermelinger und
Nuvolone (103-242) hat den atl. Kanon in der alten Kirche bis zum 4.Jh. zum Gegenstand.
Hier geben die Namen Klemens von Rom, Klemens von Alexandria, Origenes, Athanasius und
spater Hiernonymus und Augustin den Ton an. Dabei ist die Kanonsfrage nicht das einzige
Problem; die regula fidei und das Bischofsamt haben gleiches, wenn nicht sogar grosseres
Gewicht bei der Konsolidierung der Kirche. Hier fand auch die Abgrenzung gegeniiber
apokryphen und héretischen Schriften ihren Abschluss, die sich schon relativ friih angebahnt
hatte. — Der Bestand kanonischer Schriften des ATs war dann unangefochten bis zur Refor-
mation; die mit ihr beginnenden Auseinandersetzungen behandelt der 3. Hauptteil (243-338)
mit Monographien von Bavaud, Bedouelle, Fraenkel und Amsler. Kontroverstheologische
Argumente prigen Kirchen und Theologien, hier eingeleitet durch Ausserungen des Reforma-
tors Pierre Viret, spéter die Auseinandersetzungen im Anschluss an das Konzil von Trient und
verscharft durch die Orthodoxie (Bellarmin contra Chemnitz) um die sog. deuterokanonischen
Biicher. Noch einmal schlagen die Wellen hoch: als die im19.Jh. entstandenen Bibelgesell-
schaften iiber die Aufahme oder Weglassung der Apokryphen entscheiden mussten.



268 Rezensionen

Der Ertrag des interkonfessionellen Seminars iiber den Kanon des ATs wird umso wert-
voller, als in Anhédngen zu den einzelnen Beitrigen Quellentexte meist in franzosischer
Sprache, aber auch in Latein (der Traktat Bellarmins faksimiliert!) und Griechisch reprodu-
ziert werden. Es wiirde wohl den Rahmen des Werkes gesprengt haben, wenn die grundsitz-
liche Infragestellung des ATs mitberiicksichtigt worden wire, die seit Beginn unseres Jahr-
hunderts Kirche und Theologie erschiittert und in den beriichtigten Ausserungen Harnacks in
seinem Marcion-Buch ihren ersten Hohepunkt erreicht hat. Diese « Vergangenheit» harrt noch
ihrer « Bewiltigung». Dankbar ist jeder Beniitzer des hier angezeigten Standardwerkes fiir die
umfassende und klare Information. Es kommt neben die vielfach verkannte Dokumentation
von Ludwig Diestel (Geschichte des Alten Testaments in der christlichen Kirche, 1869;
Reprint 1981) und Hans-Joachim Kraus (Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des
Alten Testaments von der Reformation bis zur Gegenwart, 11956, 21969) zu stehen.

Otto Bdchli, Suhr

Heinzpeter Hempelmann, Die Auferstehung Jesu Christi - eine historische Tatsache? Eine

engagierte Analyse, Theologische Verlagsgemeinschaft (R. Brockhaus), Wuppertal 1982.

96 S., DM 14,80.

Der Literaturnobelpreistrager Heinrich Boll fragte 1981 bei einer Fernsehdiskussion: «Hétte
ich, wenn ich dabeigewesen wire, die Auferstehung (bzw. den Auferstandenen) fotografieren
konnen?» Theologen modgen das fiir eine undifferenzierte Ausdruckweise halten, aber ein
betrachtlicher Teil unserer Zeitgenossen wird eher so als in abgesicherten Formulierungen
nach der Wirklichkeit des Ostergeschehens fragen. Der junge Philosoph und Theologe Heinz-
peter Hempelmann hat sich durch Bélls Frage herausfordern lassen.

Im 1. Hauptteil «Die Auferstehung Jesu Christi — eine historische Tatsache?» beantwortet
der Verfasser die durch den Titel gestellte Frage positiv: «Die Auferstehung ist ein Geschehen,
dem historische Faktizitdt nicht einfach abgesprochen werden kann, andererseits aber eine
Wirklichkeit, die eine solch’ beschrinkte Kategorie wie die der historischen Faktizitit
schlechthin transzendiert» (28). Seinen Standpunkt vertritt H. nicht in blossen apologetischen
Affirmationen, sondern sorgfdltig und, wenn notig, auch vorsichtig argumentierend. Er zeigt
dabei eine Vertrautheit mit der aktuellen exegetischen Diskussion, die flir einen systematisch-
en Theologen bemerkenswert ist. Vorsichtiger hitte H. allerdings mit der Voraussetzung einer
«allgemeinen jiidischen Auferstehungshoffnung» (23) sein sollen. Entgegen einer weitverbrei-
teten Annahme waren die Anschauungen im Judentum der Zeit vor 70 n. Chr. auch hier weit
vielfdltiger, als es ein erster Blick auf die rabbinische Literatur scheinen ldsst. Das wurde vor
allem von H.C.C. Cavallin gezeigt (ANRW II 19, 1, Berlin 1979, 240-345).

Der 2. Hauptteil hat eine «Auseinandersetzung mit Spezial- und Grundsatzfragen» zum
Inhalt. Besonders interessant ist hier die Behandlung der philosophischen Kritik an der
Auferstehung Jesu. Dabei kann der Verf. seine Kenntnis des modernen wissenschaftstheore-
tischen Gesprichs theologisch fruchtbar machen, die er schon in einer Auseinandersetzung mit
Hans Albert unter Beweis gestellt hat (Kritischer Rationalismus und Theologie als Wissen-
schaft. Zur Frage nach dem Wirklichkeitsbezug des christlichen Glaubens, Wuppertal 1980).
H.s Studie gehort zu den seltenen Arbeiten, die fiir den Fachtheologen Neues bringen und die
man dennoch interessierten Laien empfehlen kann.

Rainer Riesner, Tiibingen

Karl-Heinz Michel, Sehen und glauben. Schriftauslegung in der Auseinandersetzung mit
Kerygmatheologie und historisch-kritischer Forschung, Theologische Verlagsgemeinschaft
(R.Brockhaus), Theologie und Dienst 31, Wuppertal 1982. 64 S., DM. §,80.



Rezensionen 269

Hier handelt es sich um eine theologische Programmschrift. Wer aufgrund des Untertitels
einen kenntnislosen Rundumschlag befiirchtet hat, wird angenehm enttduscht. Provozierend
allerdings ist diese Studie und das beginnt schon beim Titel «Sehen und glauben». Vor
Drucklegung liess der Verlag beim Autor anfragen, ob das nicht ein Irrtum sei, Es miisse doch
heissen «Glauben und sehen»! Dieser Vorgang beleuchtet schlaglichtartig unsere kirchlich-
theologische Situation: Gottes Wirklichkeit ist unseren Sinnen unzugénglich. Er offenbart sich
dem einzelnen allein im Wort und die Antwort darauf ist Glaube, nicht Wissen. Hinter diese
Einsichten kann protestantische Theologie nach Kant nicht mehr zuriick. Wirklich? Michel
jedenfalls bestreitet das vehement.

Er setzt bei der kirchlichen Praxis ein, die er durch eine doppelte Predigtnot gekennzeichnet
sieht: Entweder wird abstrakt geredet oder es begegnen stereotyp dieselben gesellschaftspoli-
tischer Appelle. Die Tendenz zu Abstraktion und Moralismus fiihrt M. auf die Kapitulation
betridchtlicher Teile der Theologie vor dem erkenntnistheoretischen Skeptizismus Kants
zuriick. Paradigmatisch setzt er sich mit G.Ebelings «Dogmatik des christlichen Glaubens»
(Tiibingen 1979) auseinander, der er eine Verdriangung des factum durchs verbum vorwirft.
Nun scheint aber eine heilsgeschichtliche Theologie nach iiber 200 Jahren historisch-kritischer
Bibelforschung nicht mehr méglich. Der Verf. fordert deshalb eine «Grundsatzrevision der
historisch-kritischen Methoden» (29), allerdings nicht durch ihre Abschaffung (G.Maier),
sondern (vor allem in Anschluss an M. Hengel) durch Befreiung aus philosophischer Umklam-
merung.

M. bleibt jedoch nicht bei einer Kritik der gegenwirtigen Situation stehen, sondern
versucht abschliessend, einen eigenen hermeneutischen Ansatz zu formulieren, den er unter
das Leitwort « Wir sahen seine Herrlichkeit» (Joh 1, 14) stellt. Viele wird erstaunen, dass M. die
Erkennbarkeit Gottes nicht nur aus dem AT, sondern vor allem auch aus Joh aufweisen will.
Aber besonders hinsichtlich des Verhiltnisses von Sehen und Glauben bei Joh finden sich
Hinweise, die auch den Exegeten herausfordern. Das Buch schliesst mit einer Predigt iiber
Lk24,1-12, welche die Probe aufs Exempel fiir die hermeneutischen Grundsétze M.s darstellt.
Die eindringliche Sprache des Buches zwingt geradezu auch den zum Lesen, der dauernd
widersprechen mochte. Man ist gespannt darauf, von diesem Verfasser noch mehr zu horen,
vor allem zur theologischen Kritik an Kant.

Rainer Riesner, Tiibingen

Gottfried Nebe, «Hoffnung» bei Paulus. Elpis und ihre Synonyme im Zusammenhang der
Eschatologie, Studien zur Umwelt des Neues Testaments 16, Gottingen, Vandenhoeck
& Ruprecht, 1983. 440 S., Kt. DM. 68,-.
Die vorliegende Untersuchung wurde 1977 in Heidelberg als Diss. angenommen und 1979 fiir
den Druck iiberarbeitet und mit ausfiihrlichen Registern versehen (Wortregister: akkadisch,
401; hebridisch/aramiisch, 401f.; 4thiopisch, 402; syrisch, 402; griechisch, 402-405; koptisch,
406; lateinisch, 406 - Stellenregister: 406-427; Namen- und Sachregister: 428-440). Schon
allein diese Register verraten, was einen in diesem Buch erwartet, ndmlich der Niederschlag
ausserordentlichen Fleisses und grosser Gelehrsamkeit. Leider steht der gelehrte Aufwand der
Untersuchung im umgekehrten Verhiltnis zu ihrem Ertrag. N. findet fast nur das heraus, was
ohnehin selbstverstiandlich ist: «Sprachlich» wiirden e/pis und ihre Synonyme «bei Paulus stets
zur Bezeichnung einer Zukunftseinstellung verwendet» (169) und theologisch sei «das escha-
tologische Heil als der urspriingliche, primére und eigentliche <Ort» der <Hoffnung» bei Paulus
anzusehen» (169f.; vgl. 138;171); fir Paulus sei «die <Hoffnung» in einen eschatologischen
Prozess eingebettet, der mit dem zuriickliegenden Kommen Jesu Christi. .. beginnt und dessen
Vollendung im Sinn eines endgiiltigen Abschlusses mit seiner Wiederkunft anhebt» (171). Es



270 Rezensionen

ist nicht zu sehen, worin dieser Ertrag von dem abweicht, was einst z. B. schon R.Bultmann
iiber «Hoffnung» bei Paulus ausfiihrte (im ThWNT II, 1935, 527-529, und in seiner «Theo-
logie des Neuen Testaments», § 35.40). Deshalb fillt es schwer, zu verstehen, warum N. selbst
gerade in der kritischen Auseinandersetzung mit Bultmann das Recht fiir seine Untersuchung
finden zu konnen meint («Hinfithrung», 7-37, bes.10-13; 15f.). Bei der Einzelanalyse
(«Theologische Untersuchung», 39-168; ihr Zentrum bildet die penible Exegese von Rom
8,18-25;1Thess 5,1-1; 11 Kor 3,12; Rém 5, 1-5) akzentuiert N. natiirlich manches anders als
Bultmann. Doch das édndert nichts daran, dass er mit ihm in den Grundziigen iibereinstimmt,
und ist angesichts der Breite der Darstellung N.s nicht weiter verwunderlich. Erstaunlich ist
hingegen, dass N. eine derart ausfithrliche Begriffsuntersuchung zu e/pis und ihren Synonymen
bei Paulus vorlegt, ohne auf die bekannten kritischen Einwidnde von J. Barr gegen ein solches
Unternehmen (The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961; deutsche Ubersetzung:
Bibelexegese und moderne Semantik, Miinchen 1965) auch nur andeutungsweise einzugehen.
Immerhin hatte Barr bezweifelt, dass man {iberhaupt durch die Untersuchung von einzelnen
Wortern und ihren Synonymen im Alten und/oder Neuen Testament theologische Sachver-
halte zureichend erfassen kdnne. Indirekt liefert N. selbst den Beleg dafiir, dass Barrs Zweifel
berechtigt sind. Denn N. rdumt in seiner «Schlussbetrachtung» (169-197) sowohl ein, dass er
«nicht alle Bereiche des Hoffnungsproblems analysiert» habe, als auch, dass die Eschatologie
des Paulus «umfassender» sei als seine Verwendung von elpis und ihren Synonymen (174;
vgl.4). Auf diesem Hintergrund ist N.s Buch als ein Anachronismus zu beurteilen. Dieses
Urteil ist auch dann nicht zuriickzunehmen, wenn man erfdhrt, dass die relativ modernen
Programme einer «Theologie der Hoffnung» und einer «Philosophie der Hoffnung» den
Anstoss fiir N.s Untersuchung gaben (15; 174-179, der zusammenfassende Text auf der
Riickseite des Buches). Im Gegenteil! Aufgrund ihres Gegenstandes ist die Auslegung des NTs
ein viel zu ernstes Geschéft, um sich ihre Fragen und Themen in dieser Weise vorgeben und
einengen zu lassen.

Martin Rese, Miinster

W.Pannenberg (Hg.), Die Erfahrung der Abwesenheit Goites in der modernen Kultur. Mit
Beitrigen von W.Pannenberg, V.Verra, H.R. Picard, A.Caracciolo, G.Zacher, J.A.
Schmoll gen. Eisenwerth, G6ttingen, Verlag Vandenhoeck & Ruprecht 1984. 192S., 24T.,
DM 64.-.

Die vorliegende Dokumentation der 1978 von der Thyssen-Stiftung veranstalteten Tagung

iiber die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kultur gibt die 6 Hauptvortrige:

Theologie, Philosophie, Literaturwissenschaft (zu autobiographischen Zeugnissen der franzo-

sischen Literatur), Ethik, Musik und Bildende Kunst, und die jeweilige Diskussion in gestraff-

ter Form wieder. Die leitende Frage ist, ob und wie Gott in der modernen Kultur als abwesend
erfahren wird, so dass der neuzeitliche autonome Atheismus entweder Endprodukt einer

Abfallsgeschichte und somit Ausdruck des Gerichtes desjenigen Gottes ist, der als «unendli-

ches Sein» vorausgesetzt und in der Ndhe des Menschen bleibt (Varianten von K. Barth bis zu

W.Pannenberg) — oder dass die miindige Welt den bisherigen theistisch-unmittelbaren Gott

iiberfliissig gemacht und das Warten auf Gott «in der mittelbaren Kommunikationsform der

Stellvertretung» als zeitgemassen Glaubensvollzug gebracht hat (Varianten von D. Bonhoeffer

bis D. Solle) — oder dass schliesslich der neuzeitliche Atheismus die christlich (Th. Altizer) wie

marxistisch (E.Bloch) deutbare endgiiltige Kenose Gottes in Jesus von Nazareth bedeutet

(Gott-ist-tot-Theologie im Sinne Altizers).

Welche Phidnomene haben zur Gottlosigkeit der Moderne, zum «Tod Gottes» gefiihrt:
moderne Wissenschaft ohne die Arbeitshypothese «Gott», technischer Weltumgang, sozial-



Rezensionen 271

biirokratische Organisation und besonders die emanzipatorische Anthropozentrik seit der
Renaissance. Worin griinden diese Phianomene: Sie sind Folge «der geschichtlichen Katastro-
phe der christlichen Glaubensspaltung» (19). Und wohin fiihren sie: «in» Erfahrung der
Sinnlosigkeit des 6ffentlichen und schliesslich auch des individuellen Lebens... bis hin zu
Familie und Ehe» (22). Was ist das angemessene Heilmittel: Da das Christentum (wie alle
Religionen) «mit der westlichen sdkularen Kultur keineswegs so eng verbunden (ist), dass
deren Krise ohne weiteres auch seine eigene sein miisste» (22), deswegen bedeutet z. B. die
«Konkretisierung des Redens von Gott in der Verfassung» (sc. der USA) «nicht Riickkehr zu
einer sakralen Bestimmtheit des 6ffentlichen Lebens mit totalitdren Konsequenzen, sondern
vielmehr die 6ffentliche und auch politisch bedeutsame Anerkenntnis, dass gerade das plurale
und autonome Freiheitsverstindnis der modernen Welt von dieser religiosen Tradition
abhingig ist» (33) — was aber gerade historisch und sachlich umstritten ist als Grundlegung
einer auch von Prédsident Reagan reklamierten «Zivilreligion». Nicht umsonst moniert
L. Oeing-Hanhoff die Gefahr «einer Sakralisierung der Welt»; schon frither haben H. Blumen-
berg u.a. auf die (deistische) «kEmporung der moralischen Vernunft gegen einen unsittlichen
Gott» und z. B. J. Matthes auf die «kEmigration der Kirche aus der Welt» als Gegenbewegung
zur sonst iiblichen Sdkularisierungsthese hingewiesen. Das Problem bleibt uns also erhalten:
Die Abwesenheit Gottes als Erfahrung der Abwesenheit Gottes zu interpretieren und nicht als
«die Erfahrung der Leere, der Ode, der Sinnlosigkeit» (157).

In den weiteren Referaten und vor allem in den Diskussionen stecken viele bemerkens-
werte Informationen, weiterfithrende Erkenntnisse, gewinnversprechende Fragestellungen,
die weiterhelfen konnen. Schade nur, dass keine Vertreter der analytischen und der kritischen
Theorie(n) zu Wort kamen.

Noch ein theologisch zentraler Gedankengang soll kurz gestreift werden: Abwesenheit
Gottes und Christus-Bild (159ff.). Beispiel: Zur Zeit des wilhelminischen Reiches wurde das
Herrscherportrit ins Theatralisch-Pathetische iibersteigert und parallel das 6ffentliche Chri-
stus-Bild als Kolossalstatue z. B. auf dem Zuckerhut von Rio de Janeiro: «Kein Zweifel, dass
solche Ubersteigerungen im umgekehrten Verhiltnis zur inneren Bedeutung christlich-religié-
ser Werte ihrer Zeit stehen» (164) — gerade im monumentalen Bild des Bildungsbiirgertums ist
Gott abwesend; im Aufschrei des Sterbenden bei den Expressionisten um Corinth, Kokoschka,
Nolde, Beckmann will Gott den Menschen nahe sein.

Man wird dem Schlusswort zustimmen, dass das Thema der Abwesenheit Gottes als
«indirekte Rede iiber die Anwesenheit Gottes in der modernen Kultur» behandelt wurde. Das
lag vielleicht mit daran, dass vornehmlich in (ontologisch) hermeneutischer Tradition argu-
mentiert und dabei methodologisch die mit dem Neuzeitproblem aufgegebene Spannung von
Deskription und normativer Aussageform nicht diskutiert wurde (z. B. Hinweis von Dux, 102).
Der Gesamtertrag wird auch durch das Fehlen eines nichtwestlichen Beitrages geschmilert.
Umgekehrt sind die Interdisziplinaritdt und viele Detailhinweise wichtig, z. B. auf die Erfor-
schung der Zeit zwischen 1555 und 1648 als Umbruch zur Neuzeit und auf Luthers Stellung
(18f.), auf die Erarbeitung einer musikalisch-akkustischen Theologie (157), auf die Leiblichkeit
der Gottes-Erfahrungen (143) und die biirgerliche «Filterung» der Religion (164 u.8.).

Uwe Gerber, Hannover

Martin Nicol, Meditation bei Luther, Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 34,
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1984. 195 S., kart. DM 42.-.

Meditation hat z.Zt. Konjunktur. Auch fiir evangelische Christen hat der Begriff etwas

Anziehendes. Er signalisiert Aktualitdt. Freilich: Gibt es so etwas wie ein evangelisches

Verstindnis von Meditation? Kann es so etwas iiberhaupt geben? Mit Fragen dieser Art greift



272 Rezensionen

man zu der vorliegenden Arbeit. Und: die Erwartungen werden durchaus nicht enttduscht.

Die vorliegende Untersuchung wurde im WS 1982/83 von der Theol. Fakultit zu Erlangen
im Fachgebiet der Praktischen Theologie als Diss. angenommen. Sie versteht sich selbst als
Ausdruck der Suche nach Kriterien zur Beurteilung des Phdinomens Meditation. Das Thema
wird in zweifacher Hinsicht begrenzt: zum einen soll es um Meditation in einem priizisen Sinn
des Begriffes gehen, ndimlich um «Meditation als eine spezifische Weise des individuellen
Umgangs mit dem Wort Gottes», nicht um die Frage des geistlichen Lebens {iberhaupt; zum
andern soll es vornehmlich um den praktischen Gesichtspunkt gehen: «Wie hat Luther
meditiert?» (12). Dass dabei wesentliche Aspekte der Theologie Luthers ins Spiel kommen,
liegt auf der Hand.

Kap. | der Arbeit bietet eine knappe Skizze von Strukturen und Stationen mittelalterlichen
Meditation. Kap. 2 erortert die Meditation bei den Augustinereremiten. Ertrag: Die Frage, in
welcher spezifischen Prigung der Strom des mittelalterlichen Meditierens Luther erreicht hat,
ist nicht zur vollen Befriedigung zu kldren. Der Reformator ist einer Praxis von Meditation
begegnet, die man als notwendig ansah. Zugleich hat er dabei einen grossen Freiheitsspielraum
in den jeweiligen Ausformungen kennengelernt.

Das umfangreiche 3. Kap. enthilt die Untersuchungen zur Meditation bei Luther. In
minutioser Analyse werden hier die Quellen bearbeitet und in umsichtiger Weise interpre-
tiert:

Zunichst wird nach Definitionen von Meditation bei Luther gefragt. Sodann werden
Grundelemente von Luthers Meditationspraxis erhoben. Hier geht es um den Zusammenhang
von Meditation und Gebet, um Ort und Zeit, Gesten des Korpers sowie die Beteiligung der
Stimme. Weiterhin wird dem Zusammenhang von Meditation und religioser Erfahrung
nachgegangen. Schliesslich wird nach Stoff und Methode der Meditation gefragt. Hier finden
sich eindringende Analysen zur Frage der (1) Bussmeditation, (2) Passionsmeditation, (3)
Katechismusmeditation sowie (4) Meditation der Hl. Schrift.

Besondere Hohepunkte sind dabei die Analyse zum «Sermon von der Betrachtung des
heiligen Leidens Christi (1519)» sowie die Darstellung der Katechismusmeditation nach der
Schrift fiir Meister Peter (1535). Das Meditationsschema vom vierfachen Krénzlein, das in
dieser Schrift entfaltet wird, stellt eine eingidngige Form von Meditation dar und kann als
konkrete Anleitung zum Meditieren dienen. Anhand von Luthers Vorreden zur Bibel wird
schliesslich nach der Meditation der heiligen Schrift gefragt. Hier wird deutlich, «privates
Meditieren der Heiligen Schrift gehort fiir Luther zur Aufgabe eines jeden Christen. Neben den
dusseren Regeln des Vollzugs, die durch die Frommigkeit der Jahrhunderte geprégt sind, ist es
in beherrschender Weise das inhaltliche Kriterium der Rechtfertigung bzw. der rechten
Unterscheidung von Gesetz und Evangelium, dem Luthers Bemiihen in seinen Vorreden zur
Bibel gilt» (170).

Der Autor formuliert am Schluss selbst als Ertrag: «Als Ergebnis kénnte man insgesamt
festhalten, dass Meditation als eine klar umrissene Frommigkeitspraxis das selbstverstandliche
Zentrum seines Lebens und Wirkens darstellt. Der Umgang mit dem Wort ist bei ihm nicht,
wie in Teilen des spiteren Protestantismus, ein weitgehend gestaltloses und oft genug reichlich
kopflastiges Horen, sondern eine konkrete, den ganzen Menschen in allen Beziigen seiner
Existenz erfassende Frommigkeitspraxis, fiir deren Nachvollzug sich Ratschldge und Regeln
aufstellen lassen (182).

Die Arbeit leistet einen wichtigen Beitrag zur Luther-Forschung. Sie erhellt einen Bereich,
von dem G. Ebeling (Evangelische Evangelienauslegung, 1942, 436) festgestellt hatte, dass er
der Exegese im strengen Sinne vorausliege. Die minutiésen Analysen lassen ein plastisches Bild
von der Frommigkeitspraxis Luthers entstehen. Es ist verdienstvoll, dass das vierfache



Rezensionen 273

Krinzlein Luthers (vgl. 160/161) aus der Versenkung hervorgeholt wird. Ohne Zweifel stellt
das Buch eine Grundlage bereit, um weiter dariiber nachdenken zu kénnen, wie ein evange-
lisches, und d. h. ein am Wort der Bibel festgemachtes Verstindnis von Meditation, in unseren
Tagen aussehen kann, das einerseits das Anliegen, um das es bei der gegenwirtigen Zuwendung
zu Meditation geht, ndmlich die Suche nach einem ganzheitlichen Lebensstil aufzunehmen
vermag, und das andererseits im Riickbezug auf den reformatorischen Grundsatz evangelisch-
reformatorischen Massstdben gerecht wird.

So ist die Arbeit, die neben den historischen Detailanalysen durch ihre systematische
Orientierungskraft besticht, ein hervorragender Beitrag zu einem aktuellen und wichtigen
praktisch-theologischen Thema.

Gottfried Adam, Wiirzburg

Ernst Lange, Chancen des Alltags. Uberlegungen zur Funktion des christlichen Gottesdienstes
in der Gegenwart (Edition Ernst Lange, Bd.4), hg. und mit einem Nachwort von Peter
Cornehl, Miinchen, Kaiser-Verlag, 1984. 357 S., DM 38.-.

Nach den Beitrdgen zur Bildungsproblematik (Bd. 1), den Aufsdtzen zur Theorie kirchlichen

Handelns (Bd.2) und den Veré6ffentlichungen zur Homiletik, Liturgie und Pfarramt (Bd. 3)

erscheint jetzt in der Werkausgabe von E. Lange der Band iiber die «Chancen des Alltags». Dies

Buch war 1965 erstmals als 8. Band in der «Handbiicherei des Christen in der Welt» erschie-

nen. Bei der neuerlichen Veroffentlichung handelt sich es um einen unverianderten Nachdruck,

dem im Anhang «Thesen zur Theorie und Praxis des evangelischen Gemeindegottesdienstes»

(313-321) sowie «Thesen zur Theologie und zur Praxis der Predigt» (321-345) hinzugefiigt

sind. Beide Thesenreihen sind fiir das Gesprich mit den Studenten an der Kirchlichen

Hochschule in Berlin zwischen 1963 und 1965 formuliert worden.

In einem Nachwort (346-357) stellt der Hamburger Praktische Theologe P. Cornehl einige
Aspekte des vorliegenden Werkes und seine Relevanz fiir unsere heutige Situation heraus. Ich
stimme ihm zu, dass mit der Neuauflage einer der wichtigsten Beitrige «der deutschen
Nachkriegstheologie zum Verstindnis des Gottesdienstes in der modernen Welt» und zugleich
eine « Fundgrube bislang noch unausgeschopfter Anregungen, Beobachtungen und Einsichten,
die die Diskussion in der Praktischen Theologie auch dort produktiv bereichern konnen, wo
man sie kritisch rezipiert» (346), wieder zugidnglich gemacht wird.

Es ist gewiss kein Zufall, dass das Werk seinerzeit in der Handbiicherei des Christen in der
Welt erschienen ist und nicht in einer wissenschatlichen Reihe. E. Lange passt nicht in das
«iibliche» Raster: hier wissenschaftlicher Theologe, dort Praktiker vor Ort, dort Fachmann fiir
Kirchenleitung. Er war Gemeindepfarrer, Hochschullehrer und Mitarbeiter in der Planungs-
abteilung der EKD sowie beigeordneter Generalsekretdr beim Weltrat der Kirchen in
Genf.

Die Verbindung von Praxis und theologischer Reflexion verleiht den «Chancen des
Alltags» ihre besondere Ausstrahlungskraft. E. Langes homiletischer Impuls ist seit 1968 in
einem eminenten Masse fruchtbar geworden. Allerdings ist er teilweise in einseitiger Weise
rezipiert worden, zum Teil einfach als Rezeptologie missverstanden worden. Deswegen
bediirfen die «Chancen des Alltags» dringend der eingehenden Beachtung durch die Praktische
Theologie. Nur so wird deutlich, in welchem Gesamtzusammenhang der Entwurf des neuen
Konzeptes der Predigtvorbereitung seinen Ort hat. Denn: Die « Chancen des Alltags» enthalten
zum Teil die prinzipielle Homiletik E.Langes, die in den Aufsdtzen zur Praxis der Predigt-
vorbereitung vorausgesetzt wird. So kann der Band deutlich machen, in welch eminentem
Masse Begriff und Sache der Verheissung fiir Langes theologisches Denken und homiletisches
Reflektieren zentral sind. Dies ist bei der Rezeption seines Predigtvorbereitungskonzeptes



274 Rezensionen

nicht immer gesehen worden. Die Beitrdge zur Homiletik sind vom literarischen Genus her in
einer bestimmten Situation mit einer bestimmten Abzweckung geschrieben worden und nicht
als systematische Entwiirfe einer Predigttheorie. Ohne Zweifel ist das Werk auch sonst voll von
Einsichten und Beobachtungen, die auch heute noch ins Nachdenken bringen kdnnen. Man
lese z. B. nur einmal, was auf S. 241-243 unter dem Stichwort «Streit der Generationen» zum
Verhiltnis der Generationen gesagt wird.

Ebenso sind der Zusammenhang von Sonntag und Alltag, von Beten und Tun, die Frage des
Anfechtungshorizontes heutigen Christseins in beachtenswerter Weise herausgearbeitet.
Gleichwohl begriisse ich das Wiedererscheinen dieses Werkes besonders vom homiletischen
Gesichtspunkt her. Hier stehen noch einmal einige Neuentdeckungen im Blick auf die Lan-
gesche Homiletik und ihren Zusammenhang mit der Gottesdiensttheorie an.

Gottfried Adam, Wiirzburg



	Rezensionen

