Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 3

Artikel: Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert : der geistige
und geschichtlichliche Griindung Johann Ludwig Schnellers

Autor: Hammer, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

255

Die christliche Jerusalemsehnsucht
mm 19.Jahrhundert

Der geistige und geschichtliche Hintergrund der Griindung
Johann Ludwig Schnellers.*

«Einst zog Er iiber Galildas Fluren,

Ein Himmelsarzt fiir alle Leidenden,

Und Segen triefte dort auf Seinen Spuren,

Und alle durften gliicklich von Thm gehn.

Doch hat man iiber Thn den Stab gebrochen

Und Ihn belohnt mit Kreuz und Schmach und Tod -
Und Er? Er hat geliebt, bis Thn das Herz gebrochen
Auf Golgatha im triiben Abendrot.

Ihm folge nach!...»

So beginnt Ludwig Schneller Sohn, Pastor in Koln, seine dazumal
vielgelesenen «Apostelfahrten», in denen er auf Vaters Spuren « Wande-
rungen durchs Heilige Land» beschreibt (Leipzig 21895). Denn es war
seinerzeit noch nicht jedem Pfarrer moglich, mit seiner Gemeinde Flug-
und Busreisen ins Heilige Land zu unternehmen und auf «Seinen Spuren»
zu wandeln an dem Ort, wo «ER» — stets gross geschrieben — wandelte, und
noch viel weniger in Seinem Geist zu wirken. Die Schnellers waren hierin
Pioniere, und sie waren in der wackeren Schule von St. Chrischona in dem
unerschiitterlichen Glauben gewachsen, dass es gerade an jenem kurzen
Ostlichen Kiistenstrich des Mittelmeers von Verheissung sei, in Jesu Geist
zu handeln und zu wandeln, hinter dem er selbst wiahrend 33 Jahren seine
irdische Wanderschaft begonnen und vollendet hat.

Die Schnellers waren in diesem Glauben nicht allein. Es waren nicht nur
andere wiirttembergische Landsleute, die ebenfalls auf der Chrischona
waren, wie die Hoffmannsbriider, die mehr von der alttestamentlichen
Erneuerungsidee des heiligen Tempels ins Heilige Land getrieben wurden,
von der noch zu reden sein wird; es waren Christen aller 6stlichen und
westlichen, ausschliesslich jedoch europiischer und vorderasiatischer Kul-
turnationen, die eine mit verschiedenerlei Interessen gemischte, aber stets
von der alten internationalen Kreuzzugsidee, das Heilige Land miisse von
der Vorherrschaft der «Ungldubigen» irgendwie befreit werden, geleitete
Sehnsucht vor allem nach der Heiligen Stadt des Alten und Neuen Bundes,

* Festvortrag zum 125jdhrigen Bestehen des Syrischen Waisenhauses, gehalten im Basler
Missionshaus am 3. November 1985.



256 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

Jerusalem und ihrer Umgebung, beseelte und die dann auch vom Land
ihrer Sehnsucht in irgendeiner Weise in Besitz zu nehmen suchten.

In meinem Buch «Weltmission und Kolonialismus» versuchte ich all
das, was sich im 19. Jahrhundert im Namen des Christentums von Europa
nach aussereuropdischen Lindern «hinausbewegte», sei es der Kolonial-
drang, der politische Drang, den vielen zu klein gewordenen européischen
Binnenrahmen durch iiberseeische Gebiete zu vergrossern oder auch den
scheinbar uneigenniitzigen Drang der vielfiltigsten Missionen, das Evan-
gelium den Heiden zu bringen, unter dem Begriff «Sendungsideen» zusam-
menzufassen.! Dieser vielfdltige Drang, von Europa aus zu expandieren, ist
natiirlich ilter als das 19. Jahrhundert. Da der christliche Missionsauftrag
«Gehet hin in alle Welt...» gemeinsame und urspriingliche Wurzel auch all
jener sdkularen Sendungsideen der Neuzeit ist, denen sich damals die
neuen Sendungsideen der Franzdsischen Revolution hinzugesellten, gilt es
gerade im 19. Jahrhundert genau zu unterscheiden, welcher Sendungs-
drang die Européer und Nordamerikaner der verschiedensten Konfessio-
nen und Kirchen in die Ferne trieb. Warum sollte dieser in alle Himmels-
richtungen sich ausdehnende vielfiltige Drang ausgerechnet vor dem
Gebiet haltmachen, in dem der Ursprung der christlichen Religion zu
suchen war? Schon Kaiser Konstantin liess ja zur Legitimierung seiner
christlichen Herrschaft seine fromme Mutter Helena das wahre Kreuz des
Erlosers im Heiligen Land suchen und finden. Seine Nachfolger in Byzanz
feierten dieses Wiederauffindungsfest des wahren Kreuzes bis zum Ende
ithrer Herrschaft am Bosporus als eins der hochsten Feste im Kirchen-
jahr.

Der vielfdltige Drang zum Heiligen Land war denn auch nach dem
Untergang des «Heiligen Romischen Reiches deutscher Nation» 1803 im
Westen durchaus nicht untergegangen, sondern erneuerte sich in den
vielfiltigsten Gruppierungen und Institutionen. Er beginnt schon ein Jahr
darauf in der Griindung der «British and Foreign Bible Society» und der
weitere fiinf Jahre spéter erfolgenden Griindung der «London Society for
Promoting Christianity among the Jews». Zur Missionierung der Heiden-
welt gesellte sich die Berufung zur Bekehrung der Juden und spéter auch,
im Erfolg noch vergeblicher, die der Mohammedaner. Das Argernis iiber
deren Beherrschung des Heiligen Landes war das gleiche wir zur Zeit der
Kreuzziige, nur ohne deren militédrische Folgen.

' K.Hammer, Weltmission und Kolonialismus. Sendungsideen des 19.Jahrhunderts im
Konflikt, Miinchen 11978, 21981.



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 257

Der deutschen Griindung des «Evang. Lutherischen Zentralvereins fiir
Mission unter Israel» 1871 waren mehrere kleinere Vereine mit dem Ziel
der Judenmission vorausgegangen. Auf katholischer Seite machte T. Ra-
tisbonne mit seiner Griindung der «Zionspriester», einer Vereinigung
franzosischer Weltpriester, 1842/43 zur Bekehrung palédstinensischer
Juden den Anfang, dem der «Deutsche Verein vom Heiligen Grab» 1855
an die Seite trat. 1885 kam noch der «Paldstinaverein der Katholiken
Deutschlands» hinzu, der sich mit dem vorgenannten 1895 unter Vorsitz
des Kolner Erzbischofs Krementz zum «Deutschen Verein vom Heiligen
Land» vereinigte. Ob er heuer auch sein 100jdhriges Bestehen feiern kann
oder bereits gefeiert hat, entzieht sich meiner Kenntnis.

Das Gebet fiir die Wiedererlangung des Heiligen Landes gibt die Ziel-
richtung der Vereine an: «O Gott, der Du in Deiner wunderbaren Vorse-
hung alles lenkst, wir bitten Dich flehentlich, Du wollest dieses Land,
welches Dein Eingeborener durch Sein eigenes Blut geheiligt hat, aus den
Hinden aller Seiner Feinde befreien, auf dass es in der christlichen Reli-
gion Deinem Namen diene...»

Der evangelischen Griindung des Syrischen Waisenhauses durch Lud-
wig Schneller parallel zu achten ist die diakonischen Aufgaben gewidmete
katholische Griindung des Sionsvereins 1866 in Miinchen. Er unterhielt in
der Folge drei Anstalten zur christlichen Erziehung armer Paldstinenser-
kinder in oder nahe bei Jerusalem.

Die Anregung zu solchen religiosen Werken war jedoch nicht zuletzt
dem schrittweisen Vordringen deutsch-protestantischer Sendboten im
Heiligen Land zuzuschreiben, die mit den Vertretern der britischen Juden-
mission in Jerusalem und der Regierung in London in den 1840er Jahren
den originellen Plan eines evangelischen Bistums von Jerusalem eingefi-
delt hatten. Schliisselfigur des dem Romantiker auf dem Preussenthron,
Friedrich Wilhelm IV., entsprechenden Gedankens war der ehemalige
preussische Gesandte und Griinder einer lutherischen Gemeinde in Rom
(1817), Christian Karl Josias Freiherr von Bunsen. 1841 insgeheim nach
London geschickt, beschreibt er die Sendung seines Lebens wie folgt:

«Die gegenwirtige, offenbar nicht ohne gottliche Leitung herbeigefiihrte
Gestaltung der tiirkischen Angelegenheiten, und namentlich die politische
Stellung Englands und Preussens zu derselben, hat der evangelischen
Christenheit zum ersten Male die Moglichkeit gegeben, in der Wiege der
Christenheit und im gelobten Lande sich neben den uralten Kirchen des
Morgenlandes und der romischen als ebenbiirtiges Glied der allgemeinen
Kirche Christi eine Stellung zu fordern, um dem Evangelium freie Ver-
kiindung, den Bekennern der evangelischen Wahrheit freies Bekenntnis



258 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

und gleichen Schutz zu sichern. Dieser Augenblick ist ein weltgeschichtlich
wichtiger: nach seiner Beachtung und Benutzung oder Missachtung und
Versdiumung wird die evangelische Kirche von der Geschichte und von
Gott gerichtet werden.»

Der Plan sah die Schaffung eines unter englisch-preussischem Patronat
abwechselnd stehenden «Bischofs der Kirche des hl. Jakobus in Jerusa-
lem» vor, der, nach anglikanischem Ritus geweiht, einmal von London, ein
andermal von Berlin ernannt werden sollte mit kirchlicher Gerichtsbarkeit
«liber die Geistlichen britischer Gemeinden aus der Vereinigten Kirche
von England und Irland sowie iiber diejenigen anderen protestantischen
Gemeinden in jenen Lindern, welche wiinschen mochten, sich unter seine
oder ihre Gewalt zu stellen». Das Novum wurde noch im gleichen Jahr
1841 vom britischen Parlament genehmigt. Anfang 1842 konnte bereits der
allen drei Anforderungen genau entsprechende erste solchermassen
geweihte Bischof Michael Salomon Alexander in Jerusalem einziehen. Er
stammte aus der Provinz Posen, war als Jude geboren und 1825 in England
zum anglikanischen Christentum iibergetreten und galt als ernster Wissen-
schaftler und frommer Theologe. Somit entsprach er der wichtigsten eng-
lischen Bedingung, der Bekehrung der Juden dort, bis zu seinem plotzli-
chen Tod 1845.

Alexanders Nachfolger, Samuel Gobat aus Crémines in der Schweiz, der
vom Basler Missionshaus an die CMS vermittelt worden war und in
Abessinien und auf Malta gewirkt hatte, bevor ihn Friedrich Wilhelm IV.
zum Bischof von Jerusalem bestellte, war mit der Tochter des wiirttem-
bergischen Pietisten Zeller verheiratet und symbolisierte fiir die konserva-
tiven Anglikaner zunichst allzusehr den kontinentalen Typ des Protestan-
tismus. Doch rdumte Gobat die gegen ihn erhobenen Hiresieverdichti-
gungen aus und wirkte von 1846 an auch fiir die Mohammedanermission in
Jerusalem. Gobats Herkunft und Werdegang war es auch zuzuschreiben,
dass sich noch weitere Wiirttemberger aus dem Umkreis der St. Chrischona
und des Basler Missionshauses als Grundstock einer stetig wachsenden
deutsch-protestantischen Kolonie in Jerusalem niederliessen. Die Chri-
schonabriider Schick, Palmer, Baldensperger und Miiller griindeten im
Spittlerschen Geist ein Bruderhaus mit dem Ziel, «eintrachtig beieinander
zu wohnen, die eigene Haushaltung zu fiihren, daneben fiir den Herrn zu
arbeiten, wie es sich an die Hand gebe, womaoglich ihren Unterhalt selbst zu
verdienen, mehr durch Beispiel als durch Predigten und Lehren zu mis-
sionieren zu suchen und iiberhaupt heilsamen Einfluss auf jedermann, mit
dem sie in Beriihrung kdamen, auszuiiben».

Auch wenn es sich als zu schwierig erwies, diese edlen Grundsitze



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 259

durchzufiihren und die vier bald eigene geschéftliche Wege gingen, wurde
doch hier erstmals der Versuch gemacht, diakonische Modelle aus Mittel-
europa in die gidnzlich anders geartete mohammedanische Umgebung
Paldstina zu verpflanzen.

Auf die Dauer haben sich diese Modelle doch durchgesetzt, wie die
Geschichte des Syrischen Waisenhauses von Ludwig Schneller beweist, das
man sich nicht gut ohne Vorbilder der Beuggener «Freiwilligen Armen-
schullehrer- und Armenkinderanstalt» von Gobats Schwiegervater Zeller
vorstellen kann. Auch das Werk des Griinders der Kaiserswerther Diako-
nissenanstalt, Theodor Fliedner, das aus einem «Evangelischen Asyl fiir
entlassene weibliche Strafgefangene» erwachsen war, stand Pate und fand
seinen verlingerten Arm in Palidstina durch die Ubersiedlung von vier
Kaiserswerther Diakonissen nach Jerusalem 1851. Die erste protestan-
tische Kirche im Nahen Osten durfte Gobat schon 1849 einweihen. Die
Christ-Church hatte zugleich der Judenmission wie als britische Konsu-
latskapelle zu dienen.

All diese Fortschritte waren ohne Mitwirkung der Staatsmichte in
Berlin, Konstantinopel und London nicht zu denken. So stiess der rheini-
sche Pfarrer Fliedner bei Friedrich Wilhelm IV. auf ebenso offene Ohren
wie spiter Pastor Bodelschwingh bei den nachfolgenden Hohenzollern.
Berliner koniglich-diakonische Mustergriindungen erhielten im Heiligen
Land bald ihre getreuen Abbilder. Von Kolonialismus kann also bei diesen
Unternehmungen keine Rede sein. Dennoch gingen die koniglichen Plidne
schon damals weiter: «Das bewihrte Fiinfgespann der fiihrenden Kolonial-
maichte: Missionar, Handelsvertreter, Wissenschaftler, Militarberater und
Konsul» wurde allméhlich auch fiir Preussen komplettiert, am vollkom-
mensten freilich unter Wilhelm II. Erst gegen Ende des Jahrhunderts
begeisterten sich auch die Deutschen in grosstem Umfang an den hoch-
fliegenden Expansionsplinen ihrer Hohenzollern.

Die Anfinge im Mutterland waren keineswegs vielversprechend: « We-
der die 1843 angeregte Jerusalemfeier, die jahrlich an den Amtsantritt des
ersten Bischofs erinnern sollte, noch die Kollekten fiir das ferne Bistum
fanden die erwiinschte Resonanz.» So musste auf Anregung des vielseitigen
Berliner Hofpredigers Wilhelm Hoffmann 1853 der «Jerusalemverein»
gegriindet werden mit dem Ziel, «die im Morgenland, im Bereich des
evangelischen Bistums zu Jerusalem hervorgerufenen deutsch-evangeli-
schen Anstalten und Unternehmungen zu unterstiitzen, zu erweitern und
zu vermehren».

Grossere Leistungen der Wissenschaft, von Preussen gleichfalls seit den
1840er Jahren grossziigig gefordert, waren vorausgegangen. Parallel zu den



260 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

Wiener, Pariser und Moskauer Akademien fiir die orientalischen Sprachen
war 1845 eine «Deutsche morgenldandische Gesellschaft» ins Leben geru-
fen worden. Thr dienten der preussische Konsul in Jerusalem Georg Rosen
und sein Vorginger J. G. Wetzstein in Kombination deutscher Orientfor-
schung und -politik. Aber andere Staaten riickten sofort nach mit der
Entsendung konsularischer Vertreter nach Jerusalem: Frankreich 1843, die
USA 1844, Osterreich 1849 und Spanien 1854.

1847 stellte Pius IX. das seit den Kreuzziigen verwaiste Lateinische
Patriarchat Jerusalem wieder her, und nachdem 1850 den protestantischen
Kirchgemeinschaften aus England, Deutschland und Amerika staatliche
Anerkennung durch die Hohe Pforte zugebilligt worden war, besann sich
auch die russisch-orthodoxe Kirche aufihre alte Rolle als Drittes Rom nach
dem Fall des Zweiten 1453. Denn der griechisch-orthodoxe Patriarch
verlegte 1845 seine Residenz von Konstantinopel nach Jerusalem. neben
ithm residierten nun also der Monch Porfirij als Vertreter des Moskauer
Patriarchen und Josef Valerga als Lateinischer Patriarch in der Heiligen
Stadt nebeneinander, ohne dass die Zahl der diesen Konfessionen angeho-
rigen Gldaubigen diese hochste Vertretung irgendwie gerechtfertigt hitte.
Nur mit dem Anspruch der Mission an den dazu keineswegs aufgeschlos-
senen mohammedanischen oder jiidischen Bewohnern Paldstinas und
Syriens und mit hoher, aber geheimer Politik im Hintergrund, am offen-
sichtlichsten vom russischen Vertreter geiibt, konnte dieser jederzeit zu
Kompetenz- und Gebietsstreitigkeiten flihrende Prestigeeinsatz begriindet
werden. Valerga verstand es glinzend, Angehdrige von mehr als 20 katho-
lischen Orden in Palistina anzusiedeln, Kirchen, Kloster, Priestersemina-
re, Schulen und Internate zu bauen und grosse Festtage zu feiern. Einen
Vorsprung an Prestige sicherte sich demgegeniiber die russische Kirchen-
mission mit ithren zunehmenden Pilgerscharen. Unverhiillt beschrieb
Uspenskij in seinem Tagebuch den Sinn seines Daseins: «In Jerusalem hilt
mich niemand fiir einen Pilger zu den heiligen Stédtten; alle sehen in mir
einen diplomatischen Vertreter des russischen Reichs!»

Schliesslich brachte die Enge des Platzes fiir so viele Anspriiche die
Spannung auf heiligem Boden aber doch zum Platzen: Frankreich und
Russland, deren Staatsoberhdupter Napoleon III. und NikolausI. sich
auch anderweitig gram waren, fiihrten via Tiirkei 1852-1856 den «einzigen
vOllig nutzlosen modernen Krieg» (Sir Morrier). Ob seines Palédstinahin-
tergrundes wurde er gleichwohl von russischen Zeitgenossen mit dem
«Megiddo der Apokalypse» verglichen — was den hohen Blutzoll anbelangt,
sicher nicht zu Unrecht. Russland verlor ausser seiner Schwarzmeer-
Kriegsflotte und einiger Gebiete auch das Protektorat iiber die orthodoxe



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 261

Christenheit, was aber die romantische Sehnsucht glaubiger russischer
Dichter von Dostojewski bis Solowjew vom «Miitterchen Russland» und
seiner missionarischen Erloserrolle fiir die iibrige Menschheit nur verstar-
ken konnte. Russische Expansionsgeliiste richten sich seit 1858 mehr gegen
die Mandschurei und China.

Im Heiligen Land selbst wiesen die blutigen Massaker von 1860, als
Zigtausende von Christen durch die Drusen und Mohammedaner des
Libanon und Hermon ermordet wurden, die protestantische Diakonie in
eine neue Richtung. Der schwibische Chrischonabruder Johann Ludwig
Schneller, welcher mit Familie seit 1854 eine rege Tétigkeit entfaltet hatte,
vernahm den «Ruf Gottes», von nun an seine Kraft den Waisenkindern zu
widmen. Statt der 70 vorgesehenen Kinder konnte der ins Katastrophen-
gebiet geeilte Schneller wegen verschiedener Widrigkeiten nur neun Kna-
ben mit nach Jerusalem nehmen, wo er das bis heute bestehende «Syrische
Waisenhaus» eroffnete. Da die Methode, iiber die Aufnahme von Waisen
in Rettungshdusern missionarisch christliche Erziehung und Néchstenlie-
be an eine unchristliche Umgebung weiterzuvermitteln, damals weder total
neu war noch allenthalben auf Gegenliebe stiess, widren eingehendere
Analysen dariiber anzustellen, aus welchen Griinden die antichristlichen
Ausschreitungen in Missionsgebieten jeweils ausgebrochen sind, wie die
Ablehnung karitativer Hilfsmassnahmen jeweils motiviert war und was fiir
die Zukunft bei dhnlicher Problemlage aus der Geschichte zu lernen wire.
War die Verquickung von «Kirche und Handel, Mission und Eisenbahn,
Bibel und Dampfmaschine» gemeint, wie sie der Unionstheologe Imma-
nuel Nitzsch am Pietismus Elberfelder Prigung verurteilte? Wurde sein
ausbeuterisch wirkender Patriarchalismus, wie ihn Friedrich Engels geis-
selte, auch an den politisch privilegierten maronitischen Christen des
Libanon, von den benachteiligten Drusen und Mohammedanern erkannt?
Oder war es die Fiihrerrolle Frankreichs, die zu den Feindseligkeiten von
1860 fiihrte? In den zeitgendssischen Aufzeichnungen der deutschen Kolo-
nisten finden wir dariiber keine ausreichende Aufklidrung.

Jedenfalls sehen wir das Haus Schneller in der Folge in enger Verkniip-
fung mit dem Haus Hohenzollern. Besonders der zweite Sohn des Waisen-
vaters, Ludwig Schneller, in Jerusalem geboren und in Berlin erzogen,
wurde zum «lautstarken Wortfiihrer des evangelischen Deutschtums unter
preussischer Fiihrung und «vor allem ein Herold Konig Wilhelms I.».
Jedes Jahr liess er zusammen mit dem deutschen Konsul am 22. Mérz,
Wilhelms Geburtstag, alle in Jerusalem lebenden Deutschen und Schwei-
zer in dem zwischen Tempelplatz und Grabeskirche prichtig gelegenen
preussischen Konsulat versammeln. Der Konsul «schloss dann seine Rede



262 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

auf den fernen Konig mit einem Hoch, in das die Anwesenden» gern
einstimmten. Als Nebenwirkungen dieser Verbindung flossen kaiserliche
Spendengelder fiir die Schnellerschen Unternehmungen im Heiligen Land,
der seine Mission auf die islamische Hochburg Hebron ausdehnte, Weih-
nachten 1886 in Beitschala eine evangelische Kapelle einweihte und in
Bethlehem den Bau der ersten evangelischen Kirche, der Weihnachtskir-
che, betrieb.

Erst durch die personliche Intervention des Kaiserpaares in Konstanti-
nopel 1893 konnte sie schliesslich eingeweiht werden. Verheiratet war
Schneller mit der Tochter des Entdeckers des Codex Sinaiticus, einer der
dltesten Handschriften des Neuen Testaments im Katharinenkloster am
Sinai, Konstantin Tischendorf, der seiner kurz nach dieser Entdeckung
geborenen Tochter den Namen Katharina gegeben hatte. «Das Ringen um
die urspriingliche Gestalt des Neuen Testaments» hatte schon der junge
Forscher als seine «heilige Lebensaufgabe» bezeichnet. Er hatte die wert-
volle Handschrift dem russischen Zaren Alexander II. {iberbracht und war
dafiir von ihm in den erblichen Adelsstand erhoben worden. Sein Sohn
Paul von Tischendorf hat bis 1899 als deutscher Konsul in Jerusalem
gewirkt. So war das verwandtschaftliche Zusammenwirken im Dienst von
Kirche und Altertumswissenschaft, Politik und Kolonisation, wie es im
19. Jahrhundert nicht selten zu beobachten ist, um eine Variante reicher.
Tischendorf war sich schon vor Antritt seiner ersten Sinaireise stolz
bewusst, «in einer heissen Schlacht... mit dem ewigen Lorbeer Segen fiir
die Kirche, fiir die Wissenschaft, fiirs Vaterland» zu erkdmpfen.

Auch die schwibische Dynastie Hoffmann? aus Leonberg ist unter
diesem Gesichtspunkt eine umfassende und kritische Wiirdigung wert.
Wihrend der ehemalige Basler Missionsinspektor und spétere Berliner
Oberhofprediger Wilhelm Hoffmann einerseits mit seiner Griindung des
deutschen «Jerusalemvereins» die Verbindung zwischen deutschen Aus-
siedlern im Heiligen Land und deren kirchlichen Unternehmungen in der
Heimat finanziell abzustiitzen suchte und andererseits die weltgeschicht-
liche Bedeutung der Hohenzollern auf eine historisch abgesicherte Basis
stellen wollte, wurde sein Bruder Christoph Hoffmann zum Griinder des
«Deutschen Tempels im Heiligen Land». Nachdem er mit zwei Gesin-
nungsgenossen, dem Kaufmann Hardegg und dem Bauern Bubeck, 1858
eine Erholungsfahrt nach Paldstina unternommen hatte, unterzeichnete
sein Anhang 1861 ein separatistisches, apokalyptisch-utopisches Doku-

2 Vgl. K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes. Zur Erinnerung an Wilhelm
Hoffmann, ThZ 25 (1969) 182ff.



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 263

ment, mit dem er sich zur Auswanderung aus Wiirttemberg und zu kolo-
nisatorischer Arbeit im Gelobten Land verpflichtete. In dieser Griindungs-
urkunde des «Deutschen Tempels» heisst es:

«Angesichts der allgemeinen Zerriittung der Menschen, die ihre Ursa-
che darin hat, dass keine der bestehenden Kirchen die Herstellung des
Menschen zum Tempel Gottes und die Herstellung des Heiligtums fiir alle
Volker zu Jerusalem anstrebt, erkldren wir Unterzeichneten unsere Lossa-
gung von Babylon, das heisst von den bestehenden Kirchen und Sekten,
und verbinden uns zur Herstellung des Deutschen Tempels zur Ausfithrung
des Gesetzes, des Evangeliums und der Weissagung.» In dieser Grundsat-
zerkldrung schwingen manche heterogenen Bestandteile mit, unter ande-
rem auch viterliches Erbe. Hat doch Vater Gottlieb Wilhelm Hoffmann als
Biirgermeister von Leonberg die pietistischen Musterdorfer Korntal bei
Stuttgart und Wilhelmsdorf in Oberschwaben als Erbauungszentren mit
briiderlicher Sozialordnung und koniglicher Hilfe aufgebaut.

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts geniigte den pietistischen Separatisten
noch die Kolonisation und Emigration innerhalb der wiirttembergischen
Landesgrenzen, zumal Konig Wilhelm I. fiir die religiOs zersplitterten
Traditionalisten im Weichbild Stuttgarts zwischen Calw, Leonberg, Back-
nang und Schorndorf Verstindnis zeigte. Nach der Revolution von 1848,
als Christoph Hoffmann, Gegenkandidat des liberalen David Friedrich
Strauss, in Ludwigsburg fiir das Frankfurter Parlament gewidhlt wurde,
geniigte das eigene Vaterland nicht mehr, um dem schwibischen Drang
nach Absonderung und Erwihlung Geniige zu tun. Uberdies wurde
Chr. Hoffmann 1857 das Recht, die Sakramente zu spenden, entzogen.
Diese «Exkommunikation» traf auch seine Anhinger, so dass sie nicht
mehr auf dem Marbach nahegelegenen Kirschenhardthof bleiben konn-
ten.

Die Zusammenhidnge von religiosem Enthusiasmus und lebendiger
Reich-Gottes-Hoffnung mit den sozialen Verhiltnissen und den betroffe-
nen Gemeinden, von demokratischem Verstdndnis und Revolution, Kolo-
nisation und Berufung sind jiingst von Alex Carmel3? nidher untersucht
worden.

Inzwischen ist auch der dtv-Band «Das Heilige Land in Augenzeugen-
berichten» (Hg. R. Gradenwitz, Miinchen 1984) erschienen, der nicht
weniger als ca. 25 Reiseberichte allein aus dem 19. Jahrhundert verwertet

3 A.Carmel, Die Siedlungen der wiirttembergischen Templer in Paldstina 1868-1918,
Stuttgart 1973; ders., Christen als Pioniere im Heiligen Land. Ein Beitrag zur Geschichte der
Pilgermission und des Wiederaufbaus Paldstinas im 19.Jh., Basel 1981.



264 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

und dabei einen ebenso vielfiltigen wie jedoch zugleich inhaltlich homo-
genen Eindruck iiber die Jerusalemsehnsucht dieses Jahrhunderts vermit-
telt. Darunter sind besonders die 762 Seiten dicken «Denkblédtter aus
Jerusalem» (St. Gallen, Konstanz 1853) des «praktischen Arztes in Horn
am Bodensee» Titus Tobler, neben zahlreichen anderen Biichern von ihm
erwidhnenswert, da er nicht weniger als vier Paldstinafahrten zwischen
1839 und 1865 unternommen hat und prizise Angaben iiber Kultur und
Religionen im Heiligen Land machen kann.

Dennoch zitiere ich hier lieber einen Passus aus dem «Reisebericht nach
dem Morgenland...» (Hamburg 1858) des evangelischen Pfarrers Dr.
Fridrich Liebetrut, weil er mehr zum Nachdenken iiber das Zueinander
von Christen, Juden und Moslems in Palédstina aussagt und fragen ldsst, ob
sich die heutigen Probleme dieser Region nicht auch teilweise aus solchem
Erbe erkldaren lassen:

«Den michtigeren Parteien der orientalischen Kirchen, den Griechen,
den Armeniern, gelingt es, wie den Lateinern, recht betrachtet ebensowenig
wie den Mohammedanern, von denen sie nur ebenso tief verachtet werden,
als sie selbst einander hassen und verfolgen, ihre Hohlheit u. Nichtigkeit zu
verbergen; ja ihr Abfall vom Leben erscheint bei ihnen um soviel grosser,
als sie Hass und Wahn an die Stelle des Glaubens, Hochmut u. Unwissen-
heit an die der Demut und Erkenntnis setzen, und so durch ihr Bekenntnis
zu Christo den Fiirsten des Lebens viel mehr kreuzigen u. verleugnen, als
diejenigen, welche sich nicht zu ihm bekennen. I. ii.zieht sich ein grosser
Teil des Lebens der Christen in die Mauern der Kloster u. heiligen Gebidude
zuriick. Gewiss nimmt die Zahl der lediglich dem Dienst des Heiligen in
Kirchen u. Klostern gewidmeten Personen einen sehr grossen Teil der
christlichen Bevdlkerung ein...»

Wer da alles schon 1835 miteinander konkurrierend sich in Kloster auf
geweihtem Boden zuriickzog und das soziale Elend der Umwelt sich selbst
iiberliess, dariiber berichtet sehr exakt das aus Leipzig im Brockhaus-
Verlag in einer Auflage von 100000 Exemplaren erscheinende «Illustrierte
Magazin»: «In Paldstina und iiberhaupt in Syrien sind die Christen sehr
zahlreich, die abendldndischen Katholiken oder die sog. Lateiner geniessen
gewisse Vorrechte und stehen unter dem bes. Schutze einiger européischer
Fiirsten, doch sind ihre Rechte seit der franz. Revolution sehr geschmailert
worden. IThren Gottesdienst verrichten Franziskaner, Kapuziner, Karme-
liter u. Lazaristen, die aus den Klostern Europas dahin gesendet werden.
Die Franziskaner, die fast iiberall allein die Seelsorge haben, siedelten bald
nach der Stiftung ihres Ordens schon im 13. Jh. sich in Palédstina an. Seit
1342 bewohnen sie ein Kloster auf dem Berge Zion, u. als sie es 1369



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 265

verloren hatten, zogen sie ins Kloster St. Salvator zu Jerusalem, wo sie noch
wohnen... Die zur romischen Kirche gehérenden Griechen in Paldstina u.
Syrien stehen unter einem Patriarchen u. mehreren Bischofen, die aus den
Monchen von dem Volke gewidhlt werden. Das Volk wihlt auch die Pfarrer.
Sie verrichten den Gottesdienst in arabischer Sprache. Katholische Arme-
nier gibt es nicht in Pal&stina, in Syrien aber ist ihre Zahl ansehnlich. Die
zahlreichste u. méchtigste aller christlichen Parteien in Syrien, die sich zur
romischen Kirche halten, sind die Maroniten, die vorziiglich auf dem
Libanon u. in der Umgegend desselben ihren Sitz haben. Nichst den
Katholiken sind die griechischen Christen die zahlreichsten. Sie stehen
unter 2 Patriarchen, welchen mehrere Bischofe unterworfen sind. Sie
haben verschiedene Monchs- u. Nonnenkldster in Paldstina, deren Bewoh-
ner aus den Inseln des Archipels u. den iibrigen griechischen Provinzen
kommen... Zwischen den Griechen und den Katholiken herrscht ein
unversohnlicher Hass, dessen Quelle hauptsidchlich der Eigennutz, der
Streit um den Besitz der Heiligtiimer ist...

Die christlichen Parteien in Paldstina und Syrien leben sehr abgesondert
voneinander. So dulden die Maroniten kaum abendldndische Katholiken,
griechische Christen und Mohammedaner aber nie in ihrem Gebiete.
Katholiken haben Miihe, sich in Dorfern anzusiedeln, wo nur Griechen
wohnen. Gemischte Ehen sind sehr selten u. die Schulen der christlichen
Parteien immer getrennt. Der Ubertritt von einer Kirche zur andern findet
selten statt... Die Christen unterscheiden sich in ihrer Tracht nicht von den
Mohammedanern, ausgenommen dass diese gewohnlich einen weissen,
rotgrauen oder griitnen Turban, jene einen blauen, aschgrauen oder schwar-
zen tragen. Nur die Abendldnder haben das Vorrecht, einen weissen Tur-
ban zu tragen. Alle morgenldndischen Christen geniessen wihrend der
Fasten nichts von warmbliitigen Tieren u. lassen alle Speisen mit Ol
bereiten. Die Geistlichen leben von den milden Gaben der Gemeinden.
Predigen u. Katechisieren ist bei ihnen fast unbekannt, u. nur die abend-
landischen Katholiken horen an Sonn- und Feiertagen eine Predigt. Sie
verrichten ihren Gottesdienst in lat. Sprache, aber einzelne Gebete u. das
Evangelium in der Messe werden in der arabischen Sprache gelesen. Die
Maroniten u. die syrischen Christen lesen die Messe in der syrischen, das
Evangelium aber gleichfalls in arabischer Sprache...»

Ich k6nnte stundenlang im Zitieren solcher Schilderungen des religiosen
und kulturellen Lokalkolorits fortfahren. Das alles tont vielleicht recht
negativ im Blickwinkel der nur beobachtenden und schon damals nicht
kommunizierenden Journalisten, und wir konnten uns einmal mehr von
der historischen Betrachtung mit der iiblichen Begriindung abwenden, dass



266 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

sie eben doch nur negative Beispiele bringt und darum wenig taugt. Ich
habe diese bedenkenswerten Zitate an den Schluss gestellt, um am heutigen
Jubildumstag des 125jdhrigen Bestehens des Syrischen Waisenhauses diese
Kulisse gerade darum aufzubauen, um uns das bleibende Werk Ludwig
Schnellers und seiner Getreuen als verheissungsvolles Zeichen in jenem
gepriiften und allzeit zerrissenen Land weiterhin anzuempfehlen als den
Weg, auf dem protestantisches, zupackendes Christentum in Einzelinitia-
tive, aber getragen von einer Vielzahl heimischer Mitchristen, etwas aus-
richten kann in dieser von Machtkdmpfen und blutigen Rivalitdten zerris-
senen Welt, auch und besonders in jener des Heiligen Landes, dass viel-
leicht der einzige Beweis fiir die Uberlegenheit unserer Konfession der
Tatbeweis der zupackenden Liebe und Hilfe am leidenden Mitmenschen
war und ist und bleiben wird.

Karl Hammer, Basel



	Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert : der geistige und geschichtlichliche Gründung Johann Ludwig Schnellers

