
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 3

Artikel: Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert : der geistige
und geschichtlichliche Gründung Johann Ludwig Schnellers

Autor: Hammer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


255

Die christliche Jerusalemsehnsucht
im 19. Jahrhundert

Der geistige und geschichtliche Hintergrund der Gründung
Johann Ludwig Schnellers. *

«Einst zog Er über Galiläas Fluren,
Ein Himmelsarzt für alle Leidenden,
Und Segen triefte dort auf Seinen Spuren,
Und alle durften glücklich von Ihm gehn.
Doch hat man über Ihn den Stab gebrochen
Und Ihn belohnt mit Kreuz und Schmach und Tod -
Und Er? Er hat geliebt, bis Ihn das Herz gebrochen
Auf Golgatha im trüben Abendrot.
Ihm folge nach!...»

So beginnt Ludwig Schneller Sohn, Pastor in Köln, seine dazumal
vielgelesenen «Apostelfahrten», in denen er auf Vaters Spuren «Wanderungen

durchs Heilige Land» beschreibt (Leipzig 21895). Denn es war
seinerzeit noch nicht jedem Pfarrer möglich, mit seiner Gemeinde Flug-
und Busreisen ins Heilige Land zu unternehmen und auf «Seinen Spuren»
zu wandeln an dem Ort, wo «ER» - stets gross geschrieben - wandelte, und
noch viel weniger in Seinem Geist zu wirken. Die Schnellers waren hierin
Pioniere, und sie waren in der wackeren Schule von St. Chrischona in dem
unerschütterlichen Glauben gewachsen, dass es gerade an jenem kurzen
östlichen Küstenstrich des Mittelmeers von Verheissung sei, in Jesu Geist
zu handeln und zu wandeln, hinter dem er selbst während 33 Jahren seine
irdische Wanderschaft begonnen und vollendet hat.

Die Schnellers waren in diesem Glauben nicht allein. Es waren nicht nur
andere württembergische Landsleute, die ebenfalls auf der Chrischona
waren, wie die Hoffmannsbrüder, die mehr von der alttestamentlichen
Erneuerungsidee des heiligen Tempels ins Heilige Land getrieben wurden,
von der noch zu reden sein wird; es waren Christen aller östlichen und
westlichen, ausschliesslich jedoch europäischer und vorderasiatischer
Kulturnationen, die eine mit verschiedenerlei Interessen gemischte, aber stets

von der alten internationalen Kreuzzugsidee, das Heilige Land müsse von
der Vorherrschaft der «Ungläubigen» irgendwie befreit werden, geleitete
Sehnsucht vor allem nach der Heiligen Stadt des Alten und Neuen Bundes,

* Festvortrag zum 125jährigen Bestehen des Syrischen Waisenhauses, gehalten im Basler
Missionshaus am 3. November 1985.



256 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

Jerusalem und ihrer Umgebung, beseelte und die dann auch vom Land
ihrer Sehnsucht in irgendeiner Weise in Besitz zu nehmen suchten.

In meinem Buch «Weltmission und Kolonialismus» versuchte ich all
das, was sich im 19. Jahrhundert im Namen des Christentums von Europa
nach aussereuropäischen Ländern «hinausbewegte», sei es der Kolonialdrang,

der politische Drang, den vielen zu klein gewordenen europäischen
Binnenrahmen durch überseeische Gebiete zu vergrössern oder auch den
scheinbar uneigennützigen Drang der vielfältigsten Missionen, das
Evangelium den Heiden zu bringen, unter dem Begriff «Sendungsideen»
zusammenzufassen. 1 Dieser vielfältige Drang, von Europa aus zu expandieren, ist
natürlich älter als das 19. Jahrhundert. Da der christliche Missionsauftrag
«Gehet hin in alle Welt...» gemeinsame und ursprüngliche Wurzel auch all
jener säkularen Sendungsideen der Neuzeit ist, denen sich damals die
neuen Sendungsideen der Französischen Revolution hinzugesellten, gilt es

gerade im 19. Jahrhundert genau zu unterscheiden, welcher Sendungsdrang

die Europäer und Nordamerikaner der verschiedensten Konfessionen

und Kirchen in die Ferne trieb. Warum sollte dieser in alle
Himmelsrichtungen sich ausdehnende vielfältige Drang ausgerechnet vor dem
Gebiet haltmachen, in dem der Ursprung der christlichen Religion zu
suchen war? Schon Kaiser Konstantin liess ja zur Legitimierung seiner
christlichen Herrschaft seine fromme Mutter Helena das wahre Kreuz des

Erlösers im Heiligen Land suchen und finden. Seine Nachfolger in Byzanz
feierten dieses Wiederauffindungsfest des wahren Kreuzes bis zum Ende
ihrer Herrschaft am Bosporus als eins der höchsten Feste im Kirchenjahr.

Der vielfältige Drang zum Heiligen Land war denn auch nach dem
Untergang des «Heiligen Römischen Reiches deutscher Nation» 1803 im
Westen durchaus nicht untergegangen, sondern erneuerte sich in den
vielfältigsten Gruppierungen und Institutionen. Er beginnt schon ein Jahr
darauf in der Gründung der «British and Foreign Bible Society» und der
weitere fünf Jahre später erfolgenden Gründung der «London Society for
Promoting Christianity among the Jews». Zur Missionierung der Heidenwelt

gesellte sich die Berufung zur Bekehrung der Juden und später auch,
im Erfolg noch vergeblicher, die der Mohammedaner. Das Ärgernis über
deren Beherrschung des Heiligen Landes war das gleiche wir zur Zeit der
Kreuzzüge, nur ohne deren militärische Folgen.

1 K.Hammer, Weltmission und Kolonialismus. Sendungsideen des 19.Jahrhunderts im
Konflikt, München '1978, 21981.



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 257

Der deutschen Gründung des «Evang. Lutherischen Zentralvereins für
Mission unter Israel» 1871 waren mehrere kleinere Vereine mit dem Ziel
der Judenmission vorausgegangen. Auf katholischer Seite machte T. Ra-
tisbonne mit seiner Gründung der «Zionspriester», einer Vereinigung
französischer Weltpriester, 1842/43 zur Bekehrung palästinensischer
Juden den Anfang, dem der «Deutsche Verein vom Heiligen Grab» 1855

an die Seite trat. 1885 kam noch der «Palästinaverein der Katholiken
Deutschlands» hinzu, der sich mit dem vorgenannten 1895 unter Vorsitz
des Kölner Erzbischofs Krementz zum «Deutschen Verein vom Heiligen
Land» vereinigte. Ob er heuer auch sein lOOjähriges Bestehen feiern kann
oder bereits gefeiert hat, entzieht sich meiner Kenntnis.

Das Gebet für die Wiedererlangung des Heiligen Landes gibt die
Zielrichtung der Vereine an: «O Gott, der Du in Deiner wunderbaren Vorsehung

alles lenkst, wir bitten Dich flehentlich, Du wollest dieses Land,
welches Dein Eingeborener durch Sein eigenes Blut geheiligt hat, aus den
Händen aller Seiner Feinde befreien, auf dass es in der christlichen Religion

Deinem Namen diene...»
Der evangelischen Gründung des Syrischen Waisenhauses durch Ludwig

Schneller parallel zu achten ist die diakonischen Aufgaben gewidmete
katholische Gründung des Sionsvereins 1866 in München. Er unterhielt in
der Folge drei Anstalten zur christlichen Erziehung armer Palästinenserkinder

in oder nahe bei Jerusalem.
Die Anregung zu solchen religiösen Werken war jedoch nicht zuletzt

dem schrittweisen Vordringen deutsch-protestantischer Sendboten im
Heiligen Land zuzuschreiben, die mit den Vertretern der britischen
Judenmission in Jerusalem und der Regierung in London in den 1840er Jahren
den originellen Plan eines evangelischen Bistums von Jerusalem eingefädelt

hatten. Schlüsselfigur des dem Romantiker auf dem Preussenthron,
Friedrich Wilhelm IV., entsprechenden Gedankens war der ehemalige
preussische Gesandte und Gründer einer lutherischen Gemeinde in Rom
(1817), Christian Karl Josias Freiherr von Bunsen. 1841 insgeheim nach
London geschickt, beschreibt er die Sendung seines Lebens wie folgt:

«Die gegenwärtige, offenbar nicht ohne göttliche Leitung herbeigeführte
Gestaltung der türkischen Angelegenheiten, und namentlich die politische
Stellung Englands und Preussens zu derselben, hat der evangelischen
Christenheit zum ersten Male die Möglichkeit gegeben, in der Wiege der
Christenheit und im gelobten Lande sich neben den uralten Kirchen des

Morgenlandes und der römischen als ebenbürtiges Glied der allgemeinen
Kirche Christi eine Stellung zu fordern, um dem Evangelium freie
Verkündung, den Bekennern der evangelischen Wahrheit freies Bekenntnis



258 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

und gleichen Schutz zu sichern. Dieser Augenblick ist ein weltgeschichtlich
wichtiger: nach seiner Beachtung und Benutzung oder Missachtung und
Versäumung wird die evangelische Kirche von der Geschichte und von
Gott gerichtet werden.»

Der Plan sah die Schaffung eines unter englisch-preussischem Patronat
abwechselnd stehenden «Bischofs der Kirche des hl. Jakobus in Jerusalem»

vor, der, nach anglikanischem Ritus geweiht, einmal von London, ein
andermal von Berlin ernannt werden sollte mit kirchlicher Gerichtsbarkeit
«über die Geistlichen britischer Gemeinden aus der Vereinigten Kirche
von England und Irland sowie über diejenigen anderen protestantischen
Gemeinden in jenen Ländern, welche wünschen möchten, sich unter seine
oder ihre Gewalt zu stellen». Das Novum wurde noch im gleichen Jahr
1841 vom britischen Parlament genehmigt. Anfang 1842 konnte bereits der
allen drei Anforderungen genau entsprechende erste solchermassen
geweihte Bischof Michael Salomon Alexander in Jerusalem einziehen. Er
stammte aus der Provinz Posen, war als Jude geboren und 1825 in England
zum anglikanischen Christentum übergetreten und galt als ernster
Wissenschaftler und frommer Theologe. Somit entsprach er der wichtigsten
englischen Bedingung, der Bekehrung der Juden dort, bis zu seinem plötzlichen

Tod 1845.
Alexanders Nachfolger, Samuel Gobat aus Crémines in der Schweiz, der

vom Basler Missionshaus an die CMS vermittelt worden war und in
Abessinien und auf Malta gewirkt hatte, bevor ihn Friedrich Wilhelm IV.
zum Bischof von Jerusalem bestellte, war mit der Tochter des
württembergischen Pietisten Zeller verheiratet und symbolisierte für die konservativen

Anglikaner zunächst allzusehr den kontinentalen Typ des Protestantismus.

Doch räumte Gobat die gegen ihn erhobenen Häresieverdächtigungen

aus und wirkte von 1846 an auch für die Mohammedanermission in
Jerusalem. Gobats Herkunft und Werdegang war es auch zuzuschreiben,
dass sich noch weitere Württemberger aus dem Umkreis der St. Chrischona
und des Basler Missionshauses als Grundstock einer stetig wachsenden
deutsch-protestantischen Kolonie in Jerusalem niederliessen. Die Chri-
schonabrüder Schick, Palmer, Baldensperger und Müller gründeten im
Spittlerschen Geist ein Bruderhaus mit dem Ziel, «einträchtig beieinander
zu wohnen, die eigene Haushaltung zu führen, daneben für den Herrn zu
arbeiten, wie es sich an die Hand gebe, womöglich ihren Unterhalt selbst zu
verdienen, mehr durch Beispiel als durch Predigten und Lehren zu
missionieren zu suchen und überhaupt heilsamen Einfluss aufjedermann, mit
dem sie in Berührung kämen, auszuüben».

Auch wenn es sich als zu schwierig erwies, diese edlen Grundsätze



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 259

durchzuführen und die vier bald eigene geschäftliche Wege gingen, wurde
doch hier erstmals der Versuch gemacht, diakonische Modelle aus Mitteleuropa

in die gänzlich anders geartete mohammedanische Umgebung
Palästina zu verpflanzen.

Auf die Dauer haben sich diese Modelle doch durchgesetzt, wie die
Geschichte des Syrischen Waisenhauses von Ludwig Schneller beweist, das

man sich nicht gut ohne Vorbilder der Beuggener «Freiwilligen Armen-
schullehrer- und Armenkinderanstalt» von Gobats Schwiegervater Zeller
vorstellen kann. Auch das Werk des Gründers der Kaiserswerther
Diakonissenanstalt, Theodor Fliedner, das aus einem «Evangelischen Asyl für
entlassene weibliche Strafgefangene» erwachsen war, stand Pate und fand
seinen verlängerten Arm in Palästina durch die Übersiedlung von vier
Kaiserswerther Diakonissen nach Jerusalem 1851. Die erste protestantische

Kirche im Nahen Osten durfte Gobat schon 1849 einweihen. Die
Christ-Church hatte zugleich der Judenmission wie als britische
Konsulatskapelle zu dienen.

All diese Fortschritte waren ohne Mitwirkung der Staatsmächte in
Berlin, Konstantinopel und London nicht zu denken. So stiess der rheinische

Pfarrer Fliedner bei Friedrich Wilhelm IV. auf ebenso offene Ohren
wie später Pastor Bodelschwingh bei den nachfolgenden Flohenzollern.
Berliner königlich-diakonische Mustergründungen erhielten im Heiligen
Land bald ihre getreuen Abbilder. Von Kolonialismus kann also bei diesen
Unternehmungen keine Rede sein. Dennoch gingen die königlichen Pläne
schon damals weiter: «Das bewährte Fünfgespann der führenden Kolonialmächte:

Missionar, Handelsvertreter, Wissenschaftler, Militärberater und
Konsul» wurde allmählich auch für Preussen komplettiert, am vollkommensten

freilich unter Wilhelm II. Erst gegen Ende des Jahrhunderts
begeisterten sich auch die Deutschen in grösstem Umfang an den
hochfliegenden Expansionsplänen ihrer Hohenzollern.

Die Anfänge im Mutterland waren keineswegs vielversprechend: «Weder

die 1843 angeregte Jerusalemfeier, die jährlich an den Amtsantritt des

ersten Bischofs erinnern sollte, noch die Kollekten für das ferne Bistum
fanden die erwünschte Resonanz.» So musste aufAnregung des vielseitigen
Berliner Hofpredigers Wilhelm Hoffmann 1853 der «Jerusalemverein»
gegründet werden mit dem Ziel, «die im Morgenland, im Bereich des

evangelischen Bistums zu Jerusalem hervorgerufenen deutsch-evangelischen

Anstalten und Unternehmungen zu unterstützen, zu erweitern und
zu vermehren».

Grössere Leistungen der Wissenschaft, von Preussen gleichfalls seit den
1840er Jahren grosszügig gefordert, waren vorausgegangen. Parallel zu den



260 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

Wiener, Pariser und Moskauer Akademien für die orientalischen Sprachen
war 1845 eine «Deutsche morgenländische Gesellschaft» ins Leben gerufen

worden. Ihr dienten der preussische Konsul in Jerusalem Georg Rosen
und sein Vorgänger J. G. Wetzstein in Kombination deutscher Orientforschung

und -politik. Aber andere Staaten rückten sofort nach mit der
Entsendung konsularischer Vertreter nach Jerusalem: Frankreich 1843, die
USA 1844, Österreich 1849 und Spanien 1854.

1847 stellte Pius IX. das seit den Kreuzzügen verwaiste Lateinische
Patriarchat Jerusalem wieder her, und nachdem 1850 den protestantischen
Kirchgemeinschaften aus England, Deutschland und Amerika staatliche
Anerkennung durch die Hohe Pforte zugebilligt worden war, besann sich
auch die russisch-orthodoxe Kirche auf ihre alte Rolle als Drittes Rom nach
dem Fall des Zweiten 1453. Denn der griechisch-orthodoxe Patriarch
verlegte 1845 seine Residenz von Konstantinopel nach Jerusalem, neben
ihm residierten nun also der Mönch Porfirij als Vertreter des Moskauer
Patriarchen und Josef Valerga als Lateinischer Patriarch in der Heiligen
Stadt nebeneinander, ohne dass die Zahl der diesen Konfessionen angehö-
rigen Gläubigen diese höchste Vertretung irgendwie gerechtfertigt hätte.
Nur mit dem Anspruch der Mission an den dazu keineswegs aufgeschlossenen

mohammedanischen oder jüdischen Bewohnern Palästinas und
Syriens und mit hoher, aber geheimer Politik im Hintergrund, am
offensichtlichsten vom russischen Vertreter geübt, konnte dieser jederzeit zu
Kompetenz- und Gebietsstreitigkeiten führende Prestigeeinsatz begründet
werden. Valerga verstand es glänzend, Angehörige von mehr als 20
katholischen Orden in Palästina anzusiedeln, Kirchen, Klöster, Priesterseminare,

Schulen und Internate zu bauen und grosse Festtage zu feiern. Einen
Vorsprung an Prestige sicherte sich demgegenüber die russische Kirchenmission

mit ihren zunehmenden Pilgerscharen. Unverhüllt beschrieb
Uspenskij in seinem Tagebuch den Sinn seines Daseins: «In Jerusalem hält
mich niemand für einen Pilger zu den heiligen Stätten; alle sehen in mir
einen diplomatischen Vertreter des russischen Reichs!»

Schliesslich brachte die Enge des Platzes für so viele Ansprüche die
Spannung auf heiligem Boden aber doch zum Platzen: Frankreich und
Russland, deren Staatsoberhäupter Napoleon III. und Nikolaus I. sich
auch anderweitig gram waren, führten via Türkei 1852-1856 den «einzigen
völlig nutzlosen modernen Krieg» (Sir Morrier). Ob seines Palästinahintergrundes

wurde er gleichwohl von russischen Zeitgenossen mit dem
«Megiddo der Apokalypse» verglichen - was den hohen Blutzoll anbelangt,
sicher nicht zu Unrecht. Russland verlor ausser seiner Schwarzmeer-
Kriegsflotte und einiger Gebiete auch das Protektorat über die orthodoxe



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 261

Christenheit, was aber die romantische Sehnsucht gläubiger russischer
Dichter von Dostojewski bis Solowjew vom «Mütterchen Russland» und
seiner missionarischen Erlöserrolle für die übrige Menschheit nur verstärken

konnte. Russische Expansionsgelüste richten sich seit 1858 mehr gegen
die Mandschurei und China.

Im Heiligen Land selbst wiesen die blutigen Massaker von 1860, als

Zigtausende von Christen durch die Drusen und Mohammedaner des

Libanon und Hermon ermordet wurden, die protestantische Diakonie in
eine neue Richtung. Der schwäbische Chrischonabruder Johann Ludwig
Schneller, welcher mit Familie seit 1854 eine rege Tätigkeit entfaltet hatte,
vernahm den «RufGottes», von nun an seine Kraft den Waisenkindern zu
widmen. Statt der 70 vorgesehenen Kinder konnte der ins Katastrophengebiet

geeilte Schneller wegen verschiedener Widrigkeiten nur neun Knaben

mit nach Jerusalem nehmen, wo er das bis heute bestehende «Syrische
Waisenhaus» eröffnete. Da die Methode, über die Aufnahme von Waisen
in Rettungshäusern missionarisch christliche Erziehung und Nächstenliebe

an eine unchristliche Umgebung weiterzuvermitteln, damals weder total
neu war noch allenthalben auf Gegenliebe stiess, wären eingehendere
Analysen darüber anzustellen, aus welchen Gründen die antichristlichen
Ausschreitungen in Missionsgebieten jeweils ausgebrochen sind, wie die
Ablehnung karitativer Hilfsmassnahmen jeweils motiviert war und was für
die Zukunft bei ähnlicher Problemlage aus der Geschichte zu lernen wäre.
War die Verquickung von «Kirche und Handel, Mission und Eisenbahn,
Bibel und Dampfmaschine» gemeint, wie sie der Unionstheologe Immanuel

Nitzsch am Pietismus Elberfelder Prägung verurteilte? Wurde sein
ausbeuterisch wirkender Patriarchalismus, wie ihn Friedrich Engels geis-
selte, auch an den politisch privilegierten maronitischen Christen des

Libanon, von den benachteiligten Drusen und Mohammedanern erkannt?
Oder war es die Führerrolle Frankreichs, die zu den Feindseligkeiten von
1860 führte? In den zeitgenössischen Aufzeichnungen der deutschen
Kolonisten finden wir darüber keine ausreichende Aufklärung.

Jedenfalls sehen wir das Haus Schneller in der Folge in enger Verknüpfung

mit dem Haus Hohenzollern. Besonders der zweite Sohn des Waisenvaters,

Ludwig Schneller, in Jerusalem geboren und in Berlin erzogen,
wurde zum «lautstarken Wortführer des evangelischen Deutschtums unter
preussischer Führung und «vor allem ein Herold König Wilhelms I.».
Jedes Jahr liess er zusammen mit dem deutschen Konsul am 22. März,
Wilhelms Geburtstag, alle in Jerusalem lebenden Deutschen und Schweizer

in dem zwischen Tempelplatz und Grabeskirche prächtig gelegenen
preussischen Konsulat versammeln. Der Konsul «schloss dann seine Rede



262 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

auf den fernen König mit einem Hoch, in das die Anwesenden» gern
einstimmten. Als Nebenwirkungen dieser Verbindung flössen kaiserliche
Spendengelder für die Schnellerschen Unternehmungen im Heiligen Land,
der seine Mission auf die islamische Hochburg Hebron ausdehnte,
Weihnachten 1886 in Beitschala eine evangelische Kapelle einweihte und in
Bethlehem den Bau der ersten evangelischen Kirche, der Weihnachtskirche,

betrieb.
Erst durch die persönliche Intervention des Kaiserpaares in Konstantinopel

1893 konnte sie schliesslich eingeweiht werden. Verheiratet war
Schneller mit der Tochter des Entdeckers des Codex Sinaiticus, einer der
ältesten Handschriften des Neuen Testaments im Katharinenkloster am
Sinai, Konstantin Tischendorf, der seiner kurz nach dieser Entdeckung
geborenen Tochter den Namen Katharina gegeben hatte. «Das Ringen um
die ursprüngliche Gestalt des Neuen Testaments» hatte schon der junge
Forscher als seine «heilige Lebensaufgabe» bezeichnet. Er hatte die wertvolle

Handschrift dem russischen Zaren Alexander II. überbracht und war
dafür von ihm in den erblichen Adelsstand erhoben worden. Sein Sohn
Paul von Tischendorf hat bis 1899 als deutscher Konsul in Jerusalem
gewirkt. So war das verwandtschaftliche Zusammenwirken im Dienst von
Kirche und Altertumswissenschaft, Politik und Kolonisation, wie es im
19. Jahrhundert nicht selten zu beobachten ist, um eine Variante reicher.
Tischendorf war sich schon vor Antritt seiner ersten Sinaireise stolz
bewusst, «in einer heissen Schlacht... mit dem ewigen Lorbeer Segen für
die Kirche, für die Wissenschaft, fürs Vaterland» zu erkämpfen.

Auch die schwäbische Dynastie Hoffmann2 aus Leonberg ist unter
diesem Gesichtspunkt eine umfassende und kritische Würdigung wert.
Während der ehemalige Basler Missionsinspektor und spätere Berliner
Oberhofprediger Wilhelm Hoffmann einerseits mit seiner Gründung des

deutschen «Jerusalemvereins» die Verbindung zwischen deutschen
Aussiedlern im Heiligen Land und deren kirchlichen Unternehmungen in der
Heimat finanziell abzustützen suchte und andererseits die weltgeschichtliche

Bedeutung der Hohenzollern auf eine historisch abgesicherte Basis
stellen wollte, wurde sein Bruder Christoph Hoffmann zum Gründer des

«Deutschen Tempels im Heiligen Land». Nachdem er mit zwei
Gesinnungsgenossen, dem Kaufmann Hardegg und dem Bauern Bubeck, 1858

eine Erholungsfahrt nach Palästina unternommen hatte, unterzeichnete
sein Anhang 1861 ein separatistisches, apokalyptisch-utopisches Doku-

2 Vgl. K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes. Zur Erinnerung an Wilhelm
Hoffmann, ThZ 25 (1969) 182ff.



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 263

ment, mit dem er sich zur Auswanderung aus Württemberg und zu
kolonisatorischer Arbeit im Gelobten Land verpflichtete. In dieser Gründungsurkunde

des «Deutschen Tempels» heisst es:

«Angesichts der allgemeinen Zerrüttung der Menschen, die ihre Ursache

darin hat, dass keine der bestehenden Kirchen die Herstellung des

Menschen zum Tempel Gottes und die Herstellung des Heiligtums für alle
Völker zu Jerusalem anstrebt, erklären wir Unterzeichneten unsere Lossagung

von Babylon, das heisst von den bestehenden Kirchen und Sekten,
und verbinden uns zur Herstellung des Deutschen Tempels zur Ausführung
des Gesetzes, des Evangeliums und der Weissagung.» In dieser
Grundsatzerklärung schwingen manche heterogenen Bestandteile mit, unter anderem

auch väterliches Erbe. Hat doch Vater Gottlieb Wilhelm Hoffmann als

Bürgermeister von Leonberg die pietistischen Musterdörfer Korntal bei
Stuttgart und Wilhelmsdorf in Oberschwaben als Erbauungszentren mit
brüderlicher Sozialordnung und königlicher Hilfe aufgebaut.

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts genügte den pietistischen Separatisten
noch die Kolonisation und Emigration innerhalb der württembergischen
Landesgrenzen, zumal König Wilhelm I. für die religiös zersplitterten
Traditionalisten im Weichbild Stuttgarts zwischen Calw, Leonberg, Backnang

und Schorndorf Verständnis zeigte. Nach der Revolution von 1848,
als Christoph Hoffmann, Gegenkandidat des liberalen David Friedrich
Strauss, in Ludwigsburg für das Frankfurter Parlament gewählt wurde,
genügte das eigene Vaterland nicht mehr, um dem schwäbischen Drang
nach Absonderung und Erwählung Genüge zu tun. Überdies wurde
Chr. Hoffmann 1857 das Recht, die Sakramente zu spenden, entzogen.
Diese «Exkommunikation» traf auch seine Anhänger, so dass sie nicht
mehr auf dem Marbach nahegelegenen Kirschenhardthof bleiben konnten.

Die Zusammenhänge von religiösem Enthusiasmus und lebendiger
Reich-Gottes-Hoffnung mit den sozialen Verhältnissen und den betroffenen

Gemeinden, von demokratischem Verständnis und Revolution,
Kolonisation und Berufung sind jüngst von Alex Carmel3 näher untersucht
worden.

Inzwischen ist auch der dtv-Band «Das Heilige Land in Augenzeugenberichten»

(Hg. R. Gradenwitz, München 1984) erschienen, der nicht
weniger als ca. 25 Reiseberichte allein aus dem 19. Jahrhundert verwertet

3 A. Carmel, Die Siedlungen der württembergischen Templer in Palästina 1868-1918,
Stuttgart 1973; ders., Christen als Pioniere im Heiligen Land. Ein Beitrag zur Geschichte der
Pilgermission und des Wiederaufbaus Palästinas im 19. Jh., Basel 1981.



264 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

und dabei einen ebenso vielfältigen wie jedoch zugleich inhaltlich homogenen

Eindruck über die Jerusalemsehnsucht dieses Jahrhunderts vermittelt.

Darunter sind besonders die 762 Seiten dicken «Denkblätter aus
Jerusalem» (St. Gallen, Konstanz 1853) des «praktischen Arztes in Horn
am Bodensee» Titus Tobler, neben zahlreichen anderen Büchern von ihm
erwähnenswert, da er nicht weniger als vier Palästinafahrten zwischen
1839 und 1865 unternommen hat und präzise Angaben über Kultur und
Religionen im Heiligen Land machen kann.

Dennoch zitiere ich hier lieber einen Passus aus dem «Reisebericht nach
dem Morgenland...» (Hamburg 1858) des evangelischen Pfarrers Dr.
Fridrich Liebetrut, weil er mehr zum Nachdenken über das Zueinander
von Christen, Juden und Moslems in Palästina aussagt und fragen lässt, ob
sich die heutigen Probleme dieser Region nicht auch teilweise aus solchem
Erbe erklären lassen:

«Den mächtigeren Parteien der orientalischen Kirchen, den Griechen,
den Armeniern, gelingt es, wie den Lateinern, recht betrachtet ebensowenig
wie den Mohammedanern, von denen sie nur ebenso tiefverachtet werden,
als sie selbst einander hassen und verfolgen, ihre Hohlheit u. Nichtigkeit zu
verbergen; ja ihr Abfall vom Leben erscheint bei ihnen um soviel grösser,
als sie Hass und Wahn an die Stelle des Glaubens, Hochmut u. Unwissenheit

an die der Demut und Erkenntnis setzen, und so durch ihr Bekenntnis
zu Christo den Fürsten des Lebens viel mehr kreuzigen u. verleugnen, als

diejenigen, welche sich nicht zu ihm bekennen. I. ü.zieht sich ein grosser
Teil des Lebens der Christen in die Mauern der Klöster u. heiligen Gebäude
zurück. Gewiss nimmt die Zahl der lediglich dem Dienst des Heiligen in
Kirchen u. Klöstern gewidmeten Personen einen sehr grossen Teil der
christlichen Bevölkerung ein...»

Wer da alles schon 1835 miteinander konkurrierend sich in Klöster auf
geweihtem Boden zurückzog und das soziale Elend der Umwelt sich selbst
überliess, darüber berichtet sehr exakt das aus Leipzig im Brockhaus-
Verlag in einer Auflage von 100000 Exemplaren erscheinende «Illustrierte
Magazin»: «In Palästina und überhaupt in Syrien sind die Christen sehr
zahlreich, die abendländischen Katholiken oder die sog. Lateiner geniessen
gewisse Vorrechte und stehen unter dem bes. Schutze einiger europäischer
Fürsten, doch sind ihre Rechte seit der franz. Revolution sehr geschmälert
worden. Ihren Gottesdienst verrichten Franziskaner, Kapuziner, Karmeliter

u. Lazaristen, die aus den Klöstern Europas dahin gesendet werden.
Die Franziskaner, die fast überall allein die Seelsorge haben, siedelten bald
nach der Stiftung ihres Ordens schon im 13. Jh. sich in Palästina an. Seit
1342 bewohnen sie ein Kloster auf dem Berge Zion, u. als sie es 1369



K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert 265

verloren hatten, zogen sie ins Kloster St. Salvator zu Jerusalem, wo sie noch
wohnen... Die zur römischen Kirche gehörenden Griechen in Palästina u.
Syrien stehen unter einem Patriarchen u. mehreren Bischöfen, die aus den
Mönchen von dem Volke gewählt werden. Das Volk wählt auch die Pfarrer.
Sie verrichten den Gottesdienst in arabischer Sprache. Katholische Armenier

gibt es nicht in Palästina, in Syrien aber ist ihre Zahl ansehnlich. Die
zahlreichste u. mächtigste aller christlichen Parteien in Syrien, die sich zur
römischen Kirche halten, sind die Maroniten, die vorzüglich auf dem
Libanon u. in der Umgegend desselben ihren Sitz haben. Nächst den
Katholiken sind die griechischen Christen die zahlreichsten. Sie stehen
unter 2 Patriarchen, welchen mehrere Bischöfe unterworfen sind. Sie

haben verschiedene Mönchs- u. Nonnenklöster in Palästina, deren Bewohner

aus den Inseln des Archipels u. den übrigen griechischen Provinzen
kommen... Zwischen den Griechen und den Katholiken herrscht ein
unversöhnlicher Hass, dessen Quelle hauptsächlich der Eigennutz, der
Streit um den Besitz der Heiligtümer ist...

Die christlichen Parteien in Palästina und Syrien leben sehr abgesondert
voneinander. So dulden die Maroniten kaum abendländische Katholiken,
griechische Christen und Mohammedaner aber nie in ihrem Gebiete.
Katholiken haben Mühe, sich in Dörfern anzusiedeln, wo nur Griechen
wohnen. Gemischte Ehen sind sehr selten u. die Schulen der christlichen
Parteien immer getrennt. Der Übertritt von einer Kirche zur andern findet
selten statt... Die Christen unterscheiden sich in ihrer Tracht nicht von den
Mohammedanern, ausgenommen dass diese gewöhnlich einen weissen,

rotgrauen oder grünen Turban, jene einen blauen, aschgrauen oder schwarzen

tragen. Nur die Abendländer haben das Vorrecht, einen weissen Turban

zu tragen. Alle morgenländischen Christen geniessen während der
Fasten nichts von warmblütigen Tieren u. lassen alle Speisen mit Öl
bereiten. Die Geistlichen leben von den milden Gaben der Gemeinden.
Predigen u. Katechisieren ist bei ihnen fast unbekannt, u. nur die
abendländischen Katholiken hören an Sonn- und Feiertagen eine Predigt. Sie

verrichten ihren Gottesdienst in lat. Sprache, aber einzelne Gebete u. das

Evangelium in der Messe werden in der arabischen Sprache gelesen. Die
Maroniten u. die syrischen Christen lesen die Messe in der syrischen, das

Evangelium aber gleichfalls in arabischer Sprache...»
Ich könnte stundenlang im Zitieren solcher Schilderungen des religiösen

und kulturellen Lokalkolorits fortfahren. Das alles tönt vielleicht recht
negativ im Blickwinkel der nur beobachtenden und schon damals nicht
kommunizierenden Journalisten, und wir könnten uns einmal mehr von
der historischen Betrachtung mit der üblichen Begründung abwenden, dass



266 K. Hammer, Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert

sie eben doch nur negative Beispiele bringt und darum wenig taugt. Ich
habe diese bedenkenswerten Zitate an den Schluss gestellt, um am heutigen
Jubiläumstag des 125jährigen Bestehens des Syrischen Waisenhauses diese
Kulisse gerade darum aufzubauen, um uns das bleibende Werk Ludwig
Schnellers und seiner Getreuen als verheissungsvolles Zeichen in jenem
geprüften und allzeit zerrissenen Land weiterhin anzuempfehlen als den
Weg, auf dem protestantisches, zupackendes Christentum in Einzelinitiative,

aber getragen von einer Vielzahl heimischer Mitchristen, etwas
ausrichten kann in dieser von Machtkämpfen und blutigen Rivalitäten zerrissenen

Welt, auch und besonders in jener des Heiligen Landes, dass
vielleicht der einzige Beweis für die Überlegenheit unserer Konfession der
Tatbeweis der zupackenden Liebe und Hilfe am leidenden Mitmenschen
war und ist und bleiben wird.

Karl Hammer, Basel


	Die christliche Jerusalemsehnsucht im 19. Jahrhundert : der geistige und geschichtlichliche Gründung Johann Ludwig Schnellers

