Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 3

Artikel: Die durch Barmen definierte Zweireichelehre
Autor: Kern, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878294

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

237

Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

1. Irrgarten Zweireichelehre

Wer sich heute mit der Zweireichelehre! beschiftigt, kann sich des
Eindrucks kaum erwehren, sich in einem Irrgarten zu befinden. So nennt
Johannes Heckel sein schon 1957 erschienenes Buch «Im Irrgarten der
Zwei-Reiche-Lehre». Gerhard Sauter spricht von einem «unentwirrbaren
Problemknéuel» 2 in bezug auf die Zweireichelehre. Fast uniibersehbar ist
die Literatur zum Thema Zweireichelehre.3 Bernhard Lohse konstatiert,
dass die Zweireichelehre «wohl dasjenige Thema in Luthers Theologie (sc.
ist), das in den letzten Jahrzehnten am intensivsten erortert worden ist».4
Allerdings scheint die intensive Behandlung der Zweireichelehre nicht nur
zur Klarheit und Eindeutigkeit des mit ihr Gemeinten beigetragen zu
haben. Eine «Art Geheimwissenschaft» ist fiir Ernst Wolf die Lehre von
den zwei Reichen geworden.’

Obwohl die Zweireichelehre als «ein zentrales Instrument lutherischer
Theologie» ° gilt, ist der Begriff der Zweireichelehre erst ein « Konstrukt der
neuesten Theologiegeschichte» 7. Erstmalig taucht er wohl bei Karl Barth in
seinen «Grundfragen der christlichen Sozialethik» von 1922 in der Aus-
einandersetzung mit Paul Althaus auf.® Dort redet Karl Barth von der

1'Wenn ich im Folgenden von der Zweireichelehre rede, so ist das als Kiirzel fiir die Lehre
von den zwei Reichen und Regimenten zu verstehen.

2 G.Sauter, Zur Einfiihrung, in: ders. (Hg.), Zur Zwei-Reiche-Lehre Luthers, 1973, VII-
X1V, VII; zitiert nach M. Honecker, Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, ZThK 78 (1981)
128-140, hier: 137.

3 Wichtige Literaturhinweise sind u. a. zu finden bei: Martin Luther, Studienausgabe, hg. v.
H.-U. Delius III, Berlin 1983, 29f.; B. Lohse, Martin Luther. Eine Einfithrung in sein Leben
und sein Werk, Berlin 1983, 208-211; N. Hasselmann (Hg.), Gottes Wirken in seiner Welt. Zur
Diskussion um die Zweireichelehre II, Hamburg 1980, 174-179.

4 B.Lohse, a.a.0 (A. 3), 206.

3 E. Wolf, Sozialethik. Theologische Grundfragen, hg. v. Th.Strohm, Gottingen 21982,
269.

6 H.E. Todt, Die Bedeutung von Luthers Reiche- und Regimentenlehre fiir heutige Theo-
logie und Ethik, in: N. Hasselmann (Hg.), a.a.O. (A.3), II, 52—-126, hier: 65.

7M. Honecker, Zur gegenwiirtigen Interpretation der Zweireichelehre, ZKG 89 (1978)
150-162, hier: 160f.

8 Abgedruckt in: J. Moltmann (Hg.), Anfinge der dialektischen Theologie, I, Miinchen
1962, 152-165; auszugsweise verdffentlicht bei U. Duchrow/W.Huber (Hg.), Die Ambivalenz
der Zweireichelehre in lutherischen Kirchen des 20.Jahrhunderts, Giitersloh 1976, 40-43.



238 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

«paradoxe(n) Lehre von den zwei Reichen» bzw. von «der Lutherschen
Lehre von den zwei Reichen».?

Wenn auch die Begriffsbildung Zweireichelehre jiingeren theologiege-
schichtlichen Datums ist, so ist doch die Sache, die diese Lehre artikuliert,
ein altes Thema. Fiir Ulrich Duchrow!? «handelt es sich beim Thema von
zwel Reichen und zwei Regimenten um eine beliebig komplexe Frage. Alle
denkbaren Beziehungsmoglichkeiten zwischen Gott, der menschlichen
Einzelperson, der menschlichen Gesellschaft und der Welt im ganzen
stehen zur Debatte.» Erscheint schon diese thematische Bestimmung der
Zweireichelehre zu generalisierend und zu universalistisch, so dass man die
Frage stellt, was eigentlich nicht zur Zweireichelehre gehort, so gilt das im
verstarkten Masse fiir Duchrows Aussage: «die Vorstellung von zwei Rei-
chen und Regimenten ist einer der grossen Entwiirfe der Menschheitsge-
schichte, mit der gesamten menschlichen Wirklichkeitserfahrung theolo-
gisch fertig zu werden.»!! Richtig ist, dass mit der Zweireichelehre ein
wichtiges Thema lutherischer Theologie angesprochen wird. Aber man
muss sich davor hiiten, lutherische Theologie nur auf diese Fragestellung zu
verdichten. — Fiir Bernhard Lohse!2 ist die Zweireichelehre ein spezifisches
Charakteristikum der jiidisch-christlichen Tradition. Die Zweireichelehre
hat so eine lange Traditionsgeschichte. Mit dem Verhiltnis «von weltli-
chem und geistlichem Bereich... von imperium und sacerdocium» proble-
matisiert sie ein von der Theologie zu jeder Zeit behandeltes Thema.!3

Zu Missverstdndnis und Verharmlosung ihrer theologischen und kirch-
lichen Relevanz hat die landldufige, kirchlich-etablierte «durchschnittliche
Anschauung»!4 der Zweireichelehre beigetragen. In deren Mitte «steht die
Vorstellung von dem Christen in der Welt als dem Biirger zweier Reiche,
der sich dennoch nicht zu sehr auf die Welt einlassen diirfte».!5 Exempla-

9 K.Barth, Grundfragen der christlichen Sozialethik (1922), in: U.Duchrow/W.Huber
(Hg.), a.a.0. 41. Zur Begriffsbildung Zweireichelehre vergleiche: K. Nowak, Zweireichelehre.
Anmerkungen zum Entstehungsprozess einer umstrittenen Begriffspriagung und kontroversen
Lehre, ZThK 78 (1981) 105 ff.; W.Huber, Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der
Kirche im Horizont der Barmer Theologischen Erkldrung, Neukirchen-Vluyn 1983, 42.

10 Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei Reichen und zwei Regi-
menten, in: ders. (Hg.), Zwei Reiche und Regimente. Ideologie oder evangelische Orientie-
rung? Internationale Fall- und Hintergrundstudien zur Theologie und Praxis lutherischer
Kirchen im 20.Jahrhundert, Giitersloh 1977 (SEE 13), 273-304, hier: 273.

11'U. Duchrow 273.

12 vgl. B.Lohse 207.

13 B. Lohse 207.

14 E, Wolf 269.

I5E. Wolf 268.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 239

risch wird diese durchschnittliche Interpretation der Zweireichelehre — so
Ernst Wolf!6 — von der Bischofskonferenz der VELKD in einer Verlaut-
barung zur politischen Verantwortung der Kirche vom 12. Midrz 1952
deutlich.

«Damit die frohe Botschaft von dem allein in Jesus Christus geschenkten Heil durch nichts
verdunkelt wird, unterscheidet unsere Kirche in ihren Bekenntnisschriften (sc. gemaiss der
<biblische(n) Lehre von den zwei Reichen») zwischen dem geistlichen und dem weltlichen
Regiment Gottes. Im geistlichen Regiment vermittelt Gott durch die Predigt des Evangeliums
und die Darreichung der Sakramente das ewige Heil. .., im weltlichen Regiment erhilt Gott in
dieser der Siinde verfallenen und vom Chaos bedrohten Welt eine dussere irdische Ordnung
aufrecht... beide Regimente sind also gottliche Stiftungen und haben ihre Wiirde aus Gottes
Wort. Aber sie sollen nach dem Willen Gottes verschiedenen Zwecken dienen. Darum darf das
weltliche Regiment nicht in das Amt der Kirche greifen, indem es ihren Dienst fiir weltliche
Zwecke einzuspannen versucht. Umgekehrt darf das geistliche Regiment keine Befugnisse
beanspruchen, die nach Gottes Willen allein dem weltlichen Regiment zustehen. Wo der von
Gott gesetzte Unterschied zwischen Kirche und Staat missachtet wird, entstehen immer, wie
die Kirchengeschichte zeigt, die Zerrbilder der Vergewaltigung der Kirche durch den Staat
(Caesaropapismus, politischer Totalitarismus) oder die Bevormundung des Staates durch die
Kirche (Theokratie, Klerikalismus).»!7

Weiter ist in der Erkldrung der lutherischen Bischéfe von 1952 die Rede von der gegen-
seitigen Zuordnung der beiden Regimente, davon, dass auch das weltliche Regiment «den
Zielen des Heilsplanes Gottes» dient. «Jeder Christ ist von Gott in die Ordnungen beider
Reiche gestellt und muss sich in den daraus erwachsenden Spannungen bewihren.» Die Kirche
habe nicht «in die weltliche Ordnung durch Einzelanweisung» einzugreifen «und das Gewis-
sen der Christen daran (sc. zu) binden». Gottes Gebote gelten den Christen als «grundlegende
Richtlinien und weisen vor allem die Schranken fiir das konkrete Handeln in der Welt deutlich
auf». «Vor allem ruft die Kirche den einzelnen Christen mit Nachdruck zum Dienst im
offentlichen Leben. Ihm in erster Linie verhilft sie durch die Verkiindigung des geoffenbarten
Willens Gottes zur Einsicht in den Ursprung und das Wesen der weltlichen Ordnung und zur
rechten Beurteilung der im 6ffentlichen Leben wirksamen Krifte.»

Diese durchschnittliche, kirchlich-etablierte Interpretation der Zwei-
reichelehre enthilt zweifelsohne wichtiges Material der Zweireichelehre.
Aber sie etabliert diese Lehre in eine glatte bourgeoise Idealwelt hinein.
Angepasste Kirchlichkeit und biirgerliche Staatswirklichkeit sind die Gros-
sen, an denen hier die Zweireichelehre orientiert wird. Das fruchtbare
theologische Potential der Zweireichelehre wird vertan. Das Nadelohr,
durch das hier die Zweireichelehre gepresst wird, nimmt dieser die leben-
dige theologische, den Menschen verdndernde Kraft.

16 Ebda. 268f. _
17 Zitiert nach E. Wolf 268. Ebda. 268f. auch das Folgende.



240 U.Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre
2. Definition der Zweireichelehre

Gerhard Ebeling versteht zu Recht die Zweireichelehre als Theologu-
menon des Weltverhiltnisses der Christen. «Die Zweireichelehre behaftet
in einzigartiger Weise bei der theologischen Fragestellung, weil sie das
Verhdltnis zum Politischen von der theologischen Fundamentalunter-
scheidung her bedenkt, weil sie ferner die umfassendste und differenzier-
teste theologische Reflexionsgestalt in bezug auf das Weltverhiltnis des
Christen darstellt und weil sie endlich zu besonders intensiver gegenwér-
tiger Rechenschaft n6tigt, indem sie in weiteste geschichtliche Zusammen-
hinge fiihrt.»!8 Ebelings Definition der Zweireichelehre fiihrt heraus aus
dem Irrgarten. Sie zeigt den theologischen Ansatz der Zweireichelehre,
deren geschichtlich-kontextualen Bezug und theologisch-politische Rele-
vanz.

Uberhaupt ist es erfreulich, wie die intensive theologische Reflexion der
Zweireichelehre — entgegen dem ersten Eindruck — in ihrer oft auch sehr
kontrovers gefiihrten Diskussion wichtige Kriterien einer rechten Interpre-
tation erarbeitet hat, die herausfiihren aus der Sackgasse der Missinterpre-
tation der Zweireichelehre. Das gilt auch fiir deren Definition durch den
Bonner Systematiker Martin Honecker, der diese als eine «multiform
interpretierbare Hintergrundsideologie einer Konfessionsfamilie» ver-
steht, die «je nach historischem und gesellschaftlichem Kontext ganz
verschiedene Zwecke» hat.1® Hier ist die theologische Dynamik bedacht
auf ihre gesellschaftliche Bewegung. Zweireichelehre ist nicht abstrakt,
a-geschichtlich zu formulieren, sondern bedarf als Theologumenon der
Artikulation, der konkret-gesellschaftlichen Geschichtlichkeit. Der gesell-
schaftliche Kontext ist notwendiger Interpretationsrahmen der Zweirei-
chelehre.

Martin Honecker?® macht darauf aufmerksam, dass die lutherische
Thematik um die Zweireichelehre nicht nur ein lutherisches, sondern ein
Okumenisches, allgemein christlich-theologisches Problem ist. «Dieses
theologische Problem betrifft das Verhiltnis von allgemeinen ethischen
und politischen Einsichten... und theologischer Beurteilung.»2?! So wird
diese Thematik in der romisch-katholischen Moraltheologie zum Beispiel

18 G. Ebeling, Leitsitze zur Zweireichelehre, ZThK 69 (1972) 331-349, hier: 332.

19 M. Honecker, Hilfe zur Entschliisselung. Welchen Sinn hat heute die Zweireichelehre?
LM 16 (1977) 70-74, hier: 70.

20 M. Honecker, Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, ZThK 78 (1981) 128-140, hier:
129.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 241

in der kontroversen Debatte um eine «autonome Moral» und in der
anglikanischen moralphilosophischen Erdrterung des «Naturrechts» be-
handelt. Ja, das «christliche Proprium» in der Ethik und das Verhéltnis
von «Humanitdt und Christentum», Wohl und Heil, stehen hier zur
Debatte.

Weiter optiert Martin Honecker??2 fiir eine anthropologische Interpre-
tation der Lehre von den zwei Reichen, die das ethische Subjekt unbedingt
zur Sprache bringt in den Beziigen desselben zur Welt und zu Gott. Diese
von Martin Honecker zu Recht angemahnte anthropologische Interpreta-
tion in bezug auf das Subjekt, den handelnden Christen, muss hineinge-
stellt werden in die theologische Spannung der Zweireichlehre, damit sie
nicht theologisch verkommt und zur anthropologischen Idealchiffre depra-
viert wird. Ulrich Duchrows Definition von Luthers Reiche- und Regi-
mentenlehre 23 als «die doppelte Kampfstrategie Gottes in der Geschichte
gegen die Michte des Bosen und die empfangend-titige Kooperation der
Menschen und ihrer Institutionen zur Heilung der Welt in Gerechtigkeit»
wahrt diese theologisch-anthropologische Spannung. Ausserdem ist Duch-
rows Definition der Gefahr einer individualistisch-anthropologischen Ver-
engung entgegengetreten, indem hier ausdriicklich die Menschen und ihre
Institutionen, also auch die gesellschaftliche Dimension, genannt wer-
den.

Trutz Rendtorff?4 nennt die Zweireichelehre «die Kunst des Unter-
scheidens». Als «Distinktionslehrex» 25 eignet der Zweireichelehre die wich-
tige theologische Funktion der Unterscheidung. Theologische Arbeit kann
auf Distinktion nicht verzichten. Sie bedarf analytisch der Unterschei-
dung. Wo Theologie sich ihrer distinguierenden Pflicht entzieht, wird sie
zu opportunistischer Ideologie.

Aber der Zweireichelehre eignet nicht nur das Vermogen der Unter-
scheidung, sondern ebenso das der Zuordnung. Heinz Eduard To6dt26
nennt das Vermogen der Zweireichelehre zur «Unterscheidung bei gleich-
zeitiger Zuordnung» eine «synthetische Leistungy». Die Arbeit der Unter-

21 M. Honecker, ebda. Vgl. hier auch das Folgende.

22 M. Honecker, a.a.0. 136f.

23 ygl. U.Duchrow, Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei Reichen
und zwei Regimenten; in: a.a.0. 303.

24 T, Rendtorff, Die Zweireichelehre oder die Kunst des Unterscheidens. Bemerkungen zur
theologischen Deutung des Politischen, in: U. Duchrow (Hg.), Zwei Reiche und Regimente,
53f.

25 Rendtorff 54.

26 H.E. Todt 91.



242 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

scheidung bzw. Zuordnung der beiden Reiche und Regimente geschieht
stindig neu und verbietet reaktionire, aktuale und futurische Refugien.
H.-R. Reuter?? redet zutreffend von der immer neu zu vollziehenden
«Grundoperation des Unterscheidens und Zuordnens».

Dies entspricht Luther. Luther charakterisiert das Reich zur Rechten,
also das Reich Christi so: «Christi Reich wird nicht durch dusserliche
Gewalt und leiblich Schwert angerichtet, gestdrkt und erhalten, sondern...
durch Wort, Glauben und Geist.»28 Aber neben dem Reich zur Rechten ist
fiir Luther das Reich zur Linken notwendig fiir den Christen: «man muss
die beiden Regimente mit Fleiss unterscheiden und beide bestehen lassen,
eines, das fromm macht, das andre, das dusserlich Frieden schafft und
bosen Werken wehrt. Keins ist ohne das andre genug in der Welt».2?

Die Verbindung zwischen den beiden Reichen bzw. Regimenten hat
darin ihren Grund, «dass in beiden Gott selbst an den Menschen handelt
und beide darauf gerichtet sind, den Menschen — wenn auch in unterschied-
licher Weise — Leben zu schaffen».30 Allerdings ist es eine unzulissige
Verkiirzung der Zweireichelehre, wenn man wie der theologische Aus-
schuss der VELKD 3! dem geistlichen Regiment die «Annahme des Evan-
geliums» und dem weltlichen das Entgegenwirken gegen die natiirliche
Selbstsucht vindiziert. Hier geschieht unzuléssige, irrige Distinktion der
beiden Regimente, die die Luft der fatalen dichotomischen neulutheri-
schen Missinterpretation der Zweireichelehre atmet. Vielmehr werden in
der Reiche- und Regimentenlehre, die Gerhard Ebeling «Lehre von der
Logik des Glaubens» nennt, theologische « Grundstrukturen des Menschen
in seiner Weltwirklichkeit zur Sprache» gebracht.32

3. Rezeptionsgeschichte der Zweireichelehre

Wichtig fiir die Wirkungsgeschichte der Zweireichelehre sind Ulrich
Duchrows eigene bzw. von ihm herausgegebene Arbeiten. — Das gilt trotz

27 H.-R. Reuter, Kunst der Differenzierung. Uber Schaden und Nutzen der Zwei-Reiche-
Lehre, DtPfrB183 (1983) 171ff., hier: 172.

28WA45, 212,37-41; zitiert nach E.Miihlhaupt, Muss man Luthers Zweireichelehre
iiberholen?, in; ders., Luther im 20.Jahrhundert, Gottingen 1982, 427-439, hier: 428.

29 WA 11, 252, 12; zitiert nach E. Miihlhaupt, 429.

30 Die beiden Regierweisen Gottes. Thesen zur Lehre von den zwei Reichen oder zwei
Regimenten [formuliert vom Theologischen Ausschuss der VELKD vom 8.3. 1979], in:
N.Hasselmann (Hg.), II, 162-172, hier: 169f.

31Vgl. ebda, 170.

32 Toadt 122.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 243

der berechtigten, teilweise aber iiberzogenen Kritik an ihnen u.a. durch
Trutz Rendtorff33 und Gerhard Miiller34.

Zu nennen sind Hier U. Duchrows Habilitationsschrift « Christenheit und Weltverantwor-
tung. Traditionsgeschichte und systematische Struktur der Zweireichelehre», Stuttgart 1970;
die wichtigen Quellenhefte zur Wirkungsgeschichte der Zweireichelehre (von der Bibel iiber
Luther bis zur Gegenwart): Ulrich Duchrow/Heiner Hoffmann (Hg.), «Die Vorstellung von
zwei Reichen und Regimenten bis Luther» (TKTG 17), Giitersloh 1972, 2. neubearbeitete
Auflage von Chr. Windhorst 1978; Ulrich Duchrow/Wolfgang Huber/Louis Reith (Hg.),
«Umdeutungen der Zweireichelehre im 19. Jahrhundert» (TKTG 21), Giitersloh 1975, und
Ulrich Duchrow/Wolfgang Humber (Hg.), «Die Ambivalenz der Zweireichelehre in lutheri-
schen Kirchen des 20. Jahrhunderts» (TKTG 22), Giitersloh 1976; weiter: Ulrich Duchrow
(Hg.), «Zwei Reiche und Regimente. Ideologie oder evangelische Orientierung? Internationale
Fall- und Hintergrundstudien zur Theologie und Praxis lutherischer Kirchen im 20. Jahrhun-
dert» (SEE 13), Giitersloh 1977. Grundlegende Fakten der Rezeption der Zweireichelehre
bringt Heinz Eduard Todt in seinem hervorragenden, die aktuelle theologische Diskussion gut
biindelnden Aufsatz «Die Bedeutung von Luthers Reiche- und Regimentenlehre fiir heutige
Theologie und Ethik» 33,

Mit dem Umgang der Zweireichelehre in der Deutschen Demokratischen Republik
beschiftigen sich u.a. die Arbeiten von Norbert Miiller, «Evangelium und politische Existenz.
Die lutherische Zwei-Reiche-Lehre und die Forderungen der Gegenwart», Berlin 1983; Giinter
Jacob, « Weltwirklichkeit und Christusglaube. Wider eine falsche Zweireichelehre», Stuttgart
1977, und Heino Falcke, « Bemerkungen zur Funktion und Praxis der Zweireichelehre fiir den
Weg der Evangelischen Kirchen in der Deutschen Demokratischen Republik» 36,

Ulrich Duchrow versucht eine (heuristisch verstandene) Typisierung im
Sinne von Max Webers Idealtypen in bezug auf die Zweireicherezeption. Er
nennt drei «Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei
Reichen und Regimenten», die zu Folgendem dienen konnen: Zur «Typ 1:
Undifferenziert-integrierten Anpassung an faktische Machtstrukturen
(ohne deren Beurteilung im Blick auf christliche und verniinftige Krite-
rien); Typ 2: Dualistisch-differenzierten Anpassung an faktische Macht-
strukturen (ohne deren Beurteilung im Blick auf christliche und verniinf-
tige Kriterien); Typ 3: Differenziert-integrierten Teilnahme am Kampf
Gottes um die Anpassung der Miéchte an die verallgemeinerungsfiahigen
(langfristigen) Lebens- und Freiheitsinteressen des Menschen in allen sei-
nen Beziehungen».3” Martin Honecker wirft Duchrows Typenbeschrei-

33 T. Rendtorff, Dokumentation als Kirchenpolitik, ZEE20 (1976) 144 ff. und 232 ff.

34 G.Miiller, Ulrich Duchrows Darstellung und quellenmissige Belegung von Luthers
Zwei-Reiche-Lehre, in: N.Hasselmann (Hg.), I, 23ff.; ders., Theozentische Begriindung von
Luthers Zwei-Reiche-Lehre, in: II, 155ff.

35 Todt 78 ff.

36 U.Duchrow (Hg.), Zwei Reiche und Regimente, Giitersloh 1977, 65-78.

37U.Duchrow, Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei Reichen und
Regimenten, a.a.0. 273f.



244 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

bung unzulédssige « Vermischung von Analyse und normativem Urteil» vor,
so dass Duchrows Typen Verurteilungen prijudizierten.38 Dem ist forma-
liter zuzustimmen, allerdings ist damit die Duchrowsche Typisierung nicht
erledigt, sondern nur ihre schwache Stelle genannt. Heino Falcke ist der
Meinung, dass fiir die evangelischen Kirchen in der DDR die Orientierung
an der Zweireichelehre in Richtung einer «kritisch-konstruktiven Partizi-
pation», also den Typ 3 bei Duchrow, gehen miisste.3?

Bei der Rezeption der Zweireichelehre hatte nach Duchrow4? fiir die
Herausbildung der «spiter so gefihrlichen dualistisch-diastatischen Ele-
mente(n)» das cartesianische Denken grossen Einfluss. Heinz Eduard
To6dt4! findet bei Immanuel Kant «Spuren der RRL (= Reiche- und Regi-
mentenlehre) Luthers». Von Hegel iibernahm die lutherische Theologie im
19. Jahrhundert «die Idee eines «Reiches der Sittlichkeit», welchem die
Vermittlung zwischen dem Reich des Geistes und dem Reich der Welt (von
Staat und Recht bis zum Natiirlichen und Naturgesetzlichen) zukam.» 42 So
war einerseits von Cartesius her das Fundament gelegt fiir einen dichoto-
mischen Gebrauch der Zweireichelehre, insbesondere in der nachritschl-
schen Theologie. Das «kalte Schisma von Heilsgewissheit und Weltverant-
wortung, von Glauben und Denken, Theologie und Wissenschaft»43
etablierte sich. Die neuere theologische Entwicklung gab so «das Wissen
preis, dass die Wahrheit immer eine sei und die Wahrheit des Garnzen sein
miisse. Sie gab die Erwartung auf ein ganzes Heil oder das Heil des Ganzen
preis. Schiedlich und friedlich bildeten sich verschiedene Wahrheitssphi-
ren heraus», sagt Jiirgen Moltmann.4* Allerdings ist dieses nur die eine
Seite der Rezeption der Zweireichelehre. Gleichzeitig neben ihr gilt das von
Hegel herkommende «Rezept» der Vermittlung, die in ihrer neuprotestan-
tischen Pragung der wahren Unterscheidung letztlich entbehrt. So kommt
es zur neulutherischen Missinterpretation von Luthers Zweireichelehre.
Diese wird zur angepassten — in Verschleierung der Differenz und damit
zugleich in hohler, fauler Versohnung zwischen sacerdocium und imperium
— etablierten kirchlich opportunistischen Biirgerlichkeitsideologie. Verin-

38 M. Honecker, Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, a.a.0. 132. Vgl. auch T. Rendtorff,
Theologische Notizen zu einer missverstindlichen Typologie, in: N.Hasselmann (Hg.) 1I,
127ff.

39 H. Falcke 76.

40 U. Duchrow, Nachwort zu einigen der in Pullach und der vorliegenden Dokumentation
aufgeworfenen Fragen, in: N. Hasselmann (Hg.) II, 136-154, hier: 141.

41 Todt 81.

42 Todt 84.

43S A.44.

44 J Moltmann, Perspektiven der Theologie, 1968, 270, 272.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 245

nerlichung auf der einen und imperiale Gewalt auf der anderen Seite sind
hier die fatalen Friichte, die bis heute gedeihen. Von Luthers Reiche- und
Regimentenlehre bleibt nur das Etikett. Theologie wird hier zur angepas-
sten, manchmal hypertrophen Ideologie, die das opportunistische Lied
singt.

Um die unaufgebbaren Daten der lutherischen Zweireichelehre wieder
zu gewinnen, bedurfte es der radikalen Wende. Diese Wende wurde ein-
geleitet durch das paradoxale Nein der dialektischen Theologie. Der refor-
mierte Ansatz Karl Barths schuf den Grund, von dem aus die entfremdete
lutherische Zweireichelehre wieder zu ihrer theologischen Klarheit und
Eindeutigkeit kommen konnte.

4. Barmen als Schliissel zur Zweireichelehre

Wer heute die Zweireichelehre sachgerecht interpretieren will, kann das
nicht an der Barmer Theologischen Erkdrung von 1934 vorbei tun. Barmen
ist unaufgebbarer Schliissel zur Zweireichelehre heute. Konfessionalisti-
scher Einspruch trifft hier nicht. Barmen ist «ein neuer Zugang zu dem
theologischen Sinn der Zwei-Reiche-Lehre» 4. Die schlimme neuprote-
stantische Blockade der Zweireichelehre wurde durch den theologischen
Protest von Barmen gesprengt.

Barmen - in der Diagnose von Karl Barth 4%; «das eindeutige Bekennt-
nis des Glaubens», «die ldngst fallige grundsitzliche Abrechnung mit der
romisch-katholischen Denkmethode», der «Schlussstrich unter eine jahr-
hundertalte Geschichte protestantisch-theologischer Unklarheit und Ver-
wirrung», die Konzentration auf «Jesus Christus selber, Er allein» -
behaftet die Zweireichelehre bei ihrer theologischen Intention.

Barmen und die Zweireichelehre begreifen gesellschaftliches Handeln
von Kirche und Christen als Folge der Rechtfertigung. Das einheitliche
rechtfertigende Handeln Gottes gilt fiir die beiden Regimente. Zweireiche-
lehre und Barmen verdringen nicht das Prius dei des handelnden Gottes.
Von diesem Fundament her war sachliche Diagnose der gottlosen Dadmo-
nie des Nationalsozialismus als eine, wie Karl Barth47 sagt, «riesenhafte

45 'W. Huber, Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der Kirche im Horizont der
Barmer Theologischen Erkldrung, Neukirchen-Vluyn 1983, 70.

46 K. Barth, Barmen, in: R. Schulze (Hg.), Barmen 1934—-1984. Beitrige zur Diskussion um
die Theologische Erkldrung von Barmen, Berlin 1983, 8-17, hier: 12.

47 Zitiert bei W.Krotke, Christus im Zentrum - Karl Barths Verstindnis der Barmer
Theologischen Erkldarung, ZdZ 38 (1984) 120-127, hier: 122.



246 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

Offenbarung der menschlichen Liige und Brutalitidt auf der einen und der
menschlichen Dummbheit und Angst auf der anderen Seite» maoglich.

Mit Barmen beseitigte Barth die Missinterpretation der neulutherischen
Zweireichelehre und entsprach Luthers Reiche- und Regimentenlehre, sagt
Ulrich Duchrow48,

Indem in Barmen II deutlich wird, dass der, der das Wort ist, der eine ist,
der uns rechtfertigt und beansprucht,*® wurde hier der differenzierenden
und synthetischen Funktion der Zweireichelehre entsprochen. Christliches
Ethos, auch des Politischen, ist auf die «ethische» «Realitidt des Christus
pro nobis» 39 bezogen. Barth 3! sagt: «Die Furcht Gottes ist unsere Freiheit
in der Freiheit», die uns auch zur «Freiheit, im Lande der Philister zu
wohneny, befdhigt.

Barmen wie die Zweireichelehre widersprechen der Vergottlichung, der
Absolutsetzung von Staat und Gesellschaft. In Barmen V heisst es: « Wir
verwerfen die falsche Lehre, als solle und konne der Staat. .. die einzige und
totale Ordnung menschlichen Lebens werden.» Barmen II bedeutet Rela-
tivierung «irdische(n)r Bindungen, macht Anspriiche von Staat und Gesell-
schaft zu menschlichen Anforderungen und entmythologisiert sie da-
durch.» 52 Das Festhalten an der theologischen Prioritit ist fiir Barmen und
die Zweireichelehre keine Desavouierung von Staat und Gesellschaft,
sondern Voraussetzung des Dienstes des Christen in der Gesellschaft, «zu
freiem, dankbarem Dienst an seinen (sc. Gottes) Geschopfen» (Bar-
men II).

Barmen bleibt, wie gesagt, bei der Differenz und in der Synthese der
lutherischen Zweireichelehre. Barmen zeigte so, «wo die evangelische
Kirche zu finden ist und wo nicht.»33 «Mit der ersten Barmer These
bekennt sich die evangelische Kirche zu der reformatorischen Unterschei-
dung von Natur und Gnade, derzufolge alle natiirliche Religion Gott als
Mittel zum Zweck gebraucht, wihrend allein die Gnade den Menschen

48 Duchrow, Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei Reichen und
Regimenten, a.a.0.275.

49 D. Schellong, BarmenII und die Grundlegung der Ethik, in: Parrhesia. Karl Barth zum
achtzigsten Geburtstag am 10.Mai 1966, Ziirich 1966, 491-521, hier: 500.

50 Schellong 515.

31 K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, in: Karl Barth, Kldrung und Wirkung, hrg. von
W. Feurich, Berlin 1966, 291-338, hier: 323.

52 M. Honecker, Weltliches Handeln unter der Herrschaft Christi. Zur Interpretation von
BarmenIl, ZThK 69 (1972) 72-99, hier: 73.

53 Hans Joachim Iwand, Die 1.Barmer These und die Theologie Martin Luthers, ZdZ 38
(1984) 106—113, hier: 107.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 247

fahig macht, seinen Willen dem Willen Gottes unterzuordnen.»’* Dieses
Bekenntnis von Barmen zu den Fundamenten der lutherischen Reforma-
tion qualifiziert Barmen, Schliissel zur lutherischen Zweireichelehre zu
sein.

Carsten Nicolaisen 3> nennt Barmen das «klassische Dokument aus der
Zeit des «Kirchenkampfes»», das der Zweireichelehre entspricht. Hier
komme die kritische Kraft der Kirche geméiss der Zweireichelehre sowohl
in ihrer «Abgrenzungsfunktion» gegeniiber ideologischen Absoluta und in
«der Betonung der Eigenstindigkeit der Kirche» und «der Betonung der
Eigenstdndigkeit der Welt vor klerikaler Bevormundung» als auch in der
«Thematisierung... der Ethik als Handeln des Gerechtfertigten in der
Welt» zum Tragen.

Die theologische «Fundamental-(nicht: Total-)koinzidenz» von Bar-
men und Zweireichelehre tridgt Friichte. Die neuere Diskussion zwischen
Zweireichelehre und der Lehre von der Konigsherrschaft Jesu Christi ist
hier exemplarisch zu nennen. Die Ergebnisse dieses Dialoges profitierten,
ja ermoglichten sich aus dem Datum der «Fundamentalkoinzidenz» von
Barmen und Zweireichelehre. Die durch Barmen freigelegte, ihrer Ent-
fremdungen und Verirrungen befreite Zweireichelehre war fihig zum
fruchtbaren Dialog mit der Lehre von der Konigsherrschaft Jesu Christi.
Die theologische Kommission des Lutherischen Weltbundes 3¢ wendet sich
1967 gegen die falsche Alternative von Zweireichelehre und der Lehre von
der Konigsherrschaft Jesu Christi und zeigt deren biblische Ansdtze und
Gefahr von Missdeutungen. Auch Gottfried Voigt3’ verneint das Gegen-
einander: «Die Zwei-Reiche-Lehre widerspricht nicht der Lehre von der
Konigsherrschaft Jesu Christi, ist vielmehr die Weise, von dieser richtig zu
reden.» — Ernst Wolf hat treffend den Ertrag des Dialoges zwischen Zwei-
reichelehre und der Lehre von der Konigsherrschaft Jesu Christi formu-
liert: Die Zweireichelehre gilt als «die unerldssliche Ortsbestimmung, die
der Christ immer wieder fiir seinen Stand und sein Tun in der Welt

vorzunehmen hat». 38 Die theologische Relevanz der Formel « Konigsherr-

54H.J. Iwand, a.a.0. 111.

55 C.Nicolaisen, «Anwendung» der Zweireichelehre im Kirchenkampf — Emanuel Hirsch
und Dietrich Bonhoeffer, N. Hasselmann (Hg.) II, 15-26, hier: 25f.

56 Vgl. zum Folgenden M. Honecker, Weltliches Handeln unter der Herrschaft Christi. Zur
Interpretation von BarmenlII, a.a.O. 85f.

57 G.Voigt, BarmenlII in lutherischer Sicht, in: R.Schulze (Hg.), Barmen 1934-1984.
Beitridge zur Diskussion um die Theologische Erkldrung von Barmen, Berlin 1983, 40-53, hier: 42.

58 E. Wolf, Konigsherrschaft Christi und lutherische Zwei-Reiche-Lehre, Peregrinatio 11,
1965, 207-229, hier: 219; zitiert nach M. Honecker, Weltliches Handeln unter der Herrschaft
Christi. Zur Interpretation von BarmenII, a.a.O. 86.



248 U.Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

schaft Jesu Christi» erweist sich nur als Bekenntnissatz. Dieser Bekennt-
nissatz ist die Klammer um die Zweireichelehre. «Das bedeutet aber, dass
die Zwei-Reiche-Lehre nur in der Klammer des Bekenntnisses der Konigs-
herrschaft Christi ihren theologisch legitimen Ort haben kann.»>?

5. Negationen der Zweireichelehre

Die durch Barmen befreite Reiche- und Regimentenlehre Luthers setzt
notwendige Negationen.

Das Nein der Zweireichelehre gilt jeglicher Art von Klerikalismus.%? Der
imperialen pipstlichen plenitudo potestatis, insbesondere im Mittelalter,
galt das harte Nein der Zweireichelehre, denn hier wurde die Differenz der
Zweireichelehre nicht beachtet. Unzuldssige Vermengung beider Bereiche
regierte. Dieser klerikalen plenitudo potestatis schleudert Luther das «no vi,
sed verboy entgegen. Klerikale Bevormundung von Staat und Gesellschaft
ist generell ausgeschlossen. Der Staat ist nicht Instrument ekklesialer
Potestas. Dem muss Kirche entsprechen, das in ihrer Praxis ratifizieren.

Klerikalismus als Versuchung von Christen und Kirche ist nicht iiber-
wunden, sondern hat sein Gesicht geindert. Aktuelle Relevanz hat der
innere Klerikalismus der «gewaltlosen» Pharisder und Traditionalisten,
der religios-fanatischen Eiferer und der resignierten Reaktionire. Auch der
klerikale Institutionalismus und Dogmatismus, der die «weltliche Exi-
stenz» des Christen offen oder latent bevormundet, unfrei macht, wird von
der Zweireichelehre negiert. Einseitig pointiert bezeichnet Martin Honek-
ker die «Befreiung der weltlichen Existenz des Christen von Herrschafts-
anspriichen von Kirche und Theologie» als den «urspriinglichen Que-
llpunkt der Zweireichelehre».6!

Das Nein zum Klerikalismus involviert den Verzicht christlicher Ethik
auf exklusive Sonderlehren der Institutionen®2. Der Christ lebt in den
alltdglichen, profanen gesellschaftlichen Verhiltnissen und Institutionen.
Diese darfer nicht klerikal iibersteigen. Das Reich Gottes ist nicht politisch
zu realisieren%3 im Sinne einer religiosen Sonderexistenz von Weltwirk-

59 E. Wolf 229.

60 Vgl. zum Folgenden T6dt 94 ff.

61 M. Honecker, Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, ZThK 78 (1981) 128-140, hier:
139.

62 D, Schellong 520.

63 Vgl. M. Honecker, Weltliches Handeln unter der Herrschaft Christi. Zur Interpretation
von Barmenll, a.a.O. 87.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 249

lichkeit. Die Zweireichelehre entzieht Schwirmertum und asketischem
Ausstieg aus oeconomiaund politia den Grund. « Gott will keine Weltflucht
und keinen Riickzug auf die eigene Innerlichkeit, namentlich nicht aus
angeblich religiosen Griinden. «Darum hat Gott seine besten Médnner wie
Elia, Elisa, Jesajas, Daniel an die Hofe der Fiirsten geschickt... und alle
Heiligen mitten in das politische und hdusliche Leben geworfen» (WA 40
III, 207,30ff.) und «die, die solche (weltliche) Gesellschaft angeblich aus
dem Grunde fliehen, weil sie gut werden méchten, die werden vielmehr die
allerschlechtesten, weil sie angeblich um der Liebe willen die Liebe ver-
fehlen» (WA 57/2, 107,10).» 64 Innerlichkeit ist nicht ohne Ausserlichkeit,
das wusste schon Meister Eckhart. Den Weg in isolierte Innerlichkeit zu
gehen, religioses Refugium fiir sich zu schaffen — das ist durch die Zwei-
reichelehre versperrt.

Karl Barth hat 1958 gemeint, dass eine «Aktualisierung» des Verwer-
fungssatzes von Barmen II neben dem a-politischen Riickzug von Christen
die Ideologie der Massenvernichtungsmittel betrifft.®> Gottes Handeln in
den zwei Regimenten will Leben schaffen.®® So ist diese Barthsche Aktua-
lisierung von Barmen der Zweireichelehre konkordant. Friedrich Wilhelm
Marquardt 67 spricht von der gewaltlosen Verweigerung der Kirche, wo die
«Gewalt der Massenvernichtungsmittel der Oberbegriff fiir alle staatlichen
und gesellschaftlichen Verhiltnisse», ja, «geradezu als Bedingung der
Moglichkeit aller anderen Entwicklungen gefeiert» wird.

Dem Moderamen des Reformierten Bundes ist von der Zweireichelehre
her zuzustimmen, wenn es in seiner bekannten Erkldrung «Das Bekenntnis
zu Jesus Christus und die Friedensverantwortung der Kirche» %8 von 1982
die Bedrohung des Friedens durch Massenvernichtungswaffen als status
confessionis bezeichnet (Die Ablehnung der Friedensfrage als status con-
fessionis durch das Synodenpapier des Bundes der evangelischen Kirchen
in der DDR 99 ist theologisch wenig iiberzeugend.): « Wie im Kirchenkampf

64 E. Miihlhaupt 429.

65 Vgl. Friedrich Wilhelm Marquardt, Staatsbejahung oder Staatskritik? Uber den
Gebrauch von Barmen 5, in: Volkmar Deile (Hg.), Zumutungen des Friedens. Kurt Scharf zum
80. Geburtstag, Hamburg 1982, 83-99, hier: 88.

66 Vgl. Die beiden Regierweisen Gottes. Thesen zur Lehre von den zwei Reichen oder zwei
Regimenten Gottes [Formuliert vom Theologischen Ausschuss der VELKD vom 8.3. 1979],
a.a.0. 169f.

67 F, W. Marquardt 98f.

68 Versffentlicht auch in ZdZ 37 (1983) 121 ff.

69 Bericht der Theologischen Kommission zum Gebrauch des Begriffes «status confessio-
nis» in der Friedensdebatte, Mitteilungsblatt des Bundes der evangelischen Kirchen in der
DDR, H.5/6 vom 15.12. 1983, 76ff.



250 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

die «Judenfrage» zur Bekenntnisfrage wurde, so stellt uns heute das Gebot
des Bekennens in der Frage des Friedens und seiner Bedrohung durch die
Massenvernichtungsmittel in den status confessionis — das heisst, wir sehen
uns unumginglich herausgefordert, diese Frage als eine Frage des Glaubens
und des Gehorsams im Horen auf die Schrift und in der Bitte um die
Leitung des Geistes klar und verbindlich zu beantworten, weil es in ihr um
das Bekennen oder Verleugnen des Evangeliums geht.» 70 Meines Erach-
tens ist der status confessionis heute ebenso gegeben in der Frage des
permanenten Hungertodes (ja Hungermordes) der Millionen in der dritten
Welt. Hier steht man fest auf dem Boden von Barmen und der Zweirei-
chelehre, da es fiir beide «in der Welt keine gottfreien Bereiche» 7! gibt.

«Kollektive(n) Verblendungen» mit dimonischem Charakter’? wie den
Ideologien der Massenvernichtung, Apartheid, Ausbeutung, der «Kultur
der Gewalt» 73 gilt das Nein der Zweireichelehre. Das gilt auch, wie Ulrich
Duchrow’4 es nennt, der «globale(n) Hiresie» des « Westlichsein(s)» als
«zweite quasireligiose Verpflichtung» «neben Jesus Christus».

Das Nein einer durch Barmen erschlossenen Zweireichelehre gilt ferner
der Metaphysierung des Staates. Barmen V exemplifiziert dieses als «sub-
versives Element» gegen den nationalsozialistischen Staat.”> Der Staat
wird funktional und nicht ontologisch verstanden.”® Das bedingt auch die
Einsicht in die prinzipielle Fehlbarkeit des Staates’” und dessen «Selbst-
verneinung» '8 bei Unrecht und Bedrohung von Leben. Indem der Staat
funktional und nicht metaphysisch verstanden wird, ist Mythologisierung
desselben ausgeschlossen. Der Staat ist nicht das Allerletzte, das an die
Stelle Gottes bzw. Christi zu treten hitte; keine Religionisierung des
Staates und seiner Macht. Karl Barth formuliert treffend: «Die Kirche hat
sich (in ihrer Botschaft und ihrer Ordnung!) nicht als Tempel der jeweils
herrschenden geistigen Macht, sondern als Gemeinde Jesu Christi darzu-

707dZ 37 (1983) 124.

71 G. Voigt 40.

72U.Duchrow, Bekennende Kirche werden — 1934 und 1984 (BarmenllIl), in: Jiirgen
Moltmann (Hg.), Bekennende Kirche wagen, Kaiser Traktate, Miinchen 1984, 126-190, hier:
172.

73 H.Falcke zitiert bei U.Duchrow, Bekennende Kirche werden — 1934 und 1984 (Bar-
menIII), a.a.0. 154.

74 U.Duchrow, ebda., 172.

75 F.W. Marquardt 835.

76 W. Huber, Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der Kirche im Horizont der
Barmer Theologischen Erklarung, Neukirchen-Vluyn 1983, 97f.

7T'W.Huber 99.

78 Bonhoeffer zitiert bei C. Nikolaisen 24.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 251

stellen. Es gibt in ihr nur Dienst, keine menschliche Herrschaft.» 7 Wolf-
gang Huber stellt zu Recht fest, dass die fiinfte Barmer These der lutheri-
schen Zweireichelehre folgt, indem «sie nicht allein den Unterschied
zwischen kirchlichem und politischem Handeln hervorhebt, sondern
zugleich auch deutlich macht, dass die Kirche in ihrer Verkiindigung an
diejenigen — nicht von ihr selbst, sondern von Gott gesetzten — Massstidbe
erinnert, an denen auch alles staatliche Handeln zu priifen ist. Der Staat
selbst kann also gerade nicht als die letzte Instanz von Vertrauen und
Gehorsam gelten; denn nicht er ist die Kraft, die alle Dinge trdgt, son-
dern... Jesu Christus, von dem das Neue Testament sagt, <dass er alle
Dinge tragt mit seinem kriftigen Wort»> (Hebr 1, 3). Der Staat verfligt nur
iiber eine begrenzte Zustdndigkeit und eine begrenzte Leistungsfihigkeit.
Deshalb aber kann er auch nur einen begrenzten Gehorsam verlangen.
Umfassendes Vertrauen und unbegrenzten Gehorsam konnen sich nur auf
die Kraft Jesu Christi richten.» 80

Die Negation der Zweireichelehre gilt auch dem Antinomismus.8! Die
antinomistische Predigt vom Glauben ohne Gesetz entspricht nicht der
Dialektik der beiden Regimente, flihrt zu einem «sittlichen Quietismus»
und depraviert den Glauben zur «innerlichen Privatsache». Dietrich Bon-
hoeffer sagt: «Billige Gnade ist der Todfeind unserer Kirche. Unser Kampf
heute geht um die teure Gnade.» 82 Heinz Eduard T5dt83 bezeichnet die
Antinomie als «vielleicht... die grosste Versuchung evangelischer Volks-
kirchen in der modernen Massengesellschaft.»

6. Affirmation der Zweireichelehre

Die durch Barmen befreite Reiche- und Regimentenlehre Luthers setzt
notwendige Affirmationen.

«Beide, Kirche und Gesellschaft, sind von Gott her aufeinander bezo-
gen, sie stehen offen flireinander und miissen flireinander offen stehen...
Das ist die evangelische Regel fiir das Verhiltnis der beiden Grossen
zueinander.» 84

79 K.Barth, Barmen 15.

80 W. Huber 100.

81 Vgl. zum Folgenden H.E. Tédt 96f.

82 Christus fiir uns heute. Eine Bonhoeffer-Auswahl, Berlin 1970, 248.

83 H.E. Todt 97.

84 H.J. Iwand zitiert bei H. Ludwig, Das klare Wegzeichen. Hans Joachim Iwands Wirken
fiir die Barmer Theologische Erkldrung, ZdZ 38 (1984) 127-131, hier: 131.



252 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

Die theozentrische $3 Grundlage der Zweireichelehre ermoglicht Offen-
heit fiir Kirche und Gesellschaft. Diese Offenheit ist nicht idealistisches
Postulat. Sie verwirklicht sich als Offensein fiir einander. Kirche und
Gesellschaft benotigen in ihrem je Eigenem den anderen.

Die Zweireichelehre optiert fiir kommunikative Freiheit86. « Kommu-
nikativ ist eine Freiheit, wenn sie die Freiheit des andern nicht bloss als
Schranke und Grenze eigener Freiheit erfihrt, sondern auch als Ermdogli-
chung und Bereicherung ihrer selbst. Kommunikativ wird die Freiheit also,
wenn sie die vollige Einung mit der Liebe erreicht hat. Denn Liebe verliert
nicht, indem sie sich an den andern verschenkt, sondern kommt so zum
Ziel und damit zu sich selbst. Selbstsein aber ist das Signum der Freiheit. In
kommunikativer Freiheit kommt also zum Zuge, was die Substanz des
christlichen Gott-, Welt- und Menschenverstindnisses ist (Theunissen,
a.a.0., S. 45).»%7

Zweireichelehre als Option fiir kommunikative Freiheit beinhaltet auch
Einstehen fiir die «Profanitidt», die Weltlichkeit der Welt. Heinz Eduard
T6dt 38 redet von der permanenten «Aufgabe des Predigtamtes», die «ge-
sellschaftlich-politische Ordnung «weltlich» zu halten». Das Ja zur Welt-
lichkeit des Staates und der Gesellschaft heisst klares Nein zu Klerikalis-
mus, Theokratie, Religionisierung derselben. Staat und Gesellschaft wer-
den durch die Zweireichelehre auf ihre weltliche Sachlichkeit hin ange-
sprochen und behaftet. Wo der Staat zum religiésen Surrogat wird, mahnt
die Kirche diesen so entfremdeten zu dessen eigener Stirke und Sachlich-
keit, zu dessen Weltlichkeit. «Fragen dieser Welt und ihrer Ordnung sind
Fragen der politischen Vernunft.» 8% Wobei allerdings Vernunft nicht nur
einseitig als rationales Instrumentarium zu verstehen ist, sondern als
«Vernehmen» und Gestalten der Weltlichkeit der Welt. So ist auch der
Christ «fiir ein echt weltliches Handeln» %0 freigegeben, ja er ist in beson-
derer Weise geeignet zur Weltlichkeit in der Welt. Die «reformatorische
Zweireichelehre (hat, sc.) einen Vorsprung an Welterkenntnis und Welt-
erfahrung», sagt Gerhard Ebeling.?! Der Christ iiberfordert und unterfor-

85 H.E. Todt 93; W. Huber 60; G. Miiller, Theozentrische Begriindung von Luthers Zwei-
Reiche-Lehre, a.a.0. 155ff.

86 Vergleiche — auch zum Folgenden — H.E. Tédt 105f., der sich auf M. Theunissen, Sein
und Schein, Frankfurt/Main 1979, 45f., 1691., beruft.

87 H.E. Todt 106.

88 H.E. Todt 122.

89 G. Voigt 48.

90 Ernst Wolf, Sozialethik. Theologische Grundfragen, hg. v. Theodor Strohm, G&ttingen
21982, 283.

91 G. Ebeling, Wort und Glaube, III, Tiibingen 1975, 589; zitiert H. E. T6dt 93.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 253

dert nicht das weltliche Regiment. So ist ihm die weltliche Gerechtigkeit
weltliche Gerechtigkeit, justitia civilis®2, und nicht Gottesgerechtigkeit im
Glauben ?3.

Wie die Zweireichelehre fiir die Weltlichkeit des weltlichen Regimentes
optiert, so auch fiir das «Geistlichsein» des geistlichen Regimentes. Die
Daten der Bergpredigt werden nicht verstellt. Durch das Stehen coram
deo?* werde ich coram meipso frei von der Sorge um mich Selbst, mein
Selbstsein, meine Selbstverwirklichung und coram mundo et hominibus in
die Freiheit und Freude am Mitmenschen und der iibrigen Schépfung
gestellt. Auch in den «schreienden Asymmetrien» %3 der Welt wird durch
Kreuz und Auferstehung Jesu Christi in der Kooperation des Mitleidens
der Glieder am Leibe Christi die liebende Freiheit Gottes bewéhrt.

Die Zweireichelehre ist «Einweisung des Menschen in die Gottesrela-
tion».2¢ Aber diese theozentische «Einweisung» bedingt das notwendige
Handeln des Menschen. Das primére Subjektsein Gottes macht frei zu ihr
folgenden «Konsubjektivitdt» ?7 des Menschen. Der Christ wird bestimmt
als ««Mitarbeiter> seines Herrn» ?8. Unter der prinzipiellen reformatori-
schen Voraussetzung der Alleinwirksamkeit Gottes kommt es zum Zusam-
menwirken, zur cooperatio von Gott und Mensch.??

Das so bestimmte Wirken des Menschen ldsst sich nicht auf eines der
beiden Reiche festlegen. Es gilt in der Differenz und in der dialektischen
Einheit der beiden Reiche und Regimente. Daraus folgt die Kompetenz des
Christen auch im weltlichen Reich. Eike Wollgast!%0 demonstriert das
exemplarisch an Luther: «Weil er (sc. Luther) jedes politische Problem als
religiose Herausforderung verstand und nach dem in ihm zum Ausdruck
kommenden Willen Gottes fragte, sah er sich iiberall zu kompetenten
Stellungnahmen legitimiert. Die weltliche Ordnung wurde bei dieser exten-
siven Amtsauffassung zur Ginze zum Feld theologischer Intervention,
wobei der Prediger ein Wichteramt wahrnahm, wenn er das Verantwor-
tungsbewusstsein der weltlichen Instanzen schirfte oder die Vernachléssi-

92 Vgl. E. Miihlhaupt 431.

93 Vgl. H.E. Todt 98.

94 Vgl. zum Folgenden, H.E. Tédt 100f.

95 H.E. Todt 102.

96 W. Huber 60.

97 H.E. Tédt zitiert bei Huber 60.

98 E, Wolf 283.

99 Vgl. H.E. Todt 75f,

100 E. Wollgast, Die Wittenberger Theologie und die Politik der Stinde, Giitersloh 1977,
285; zitiert nach H. E. Todt 93.



254 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

gung der ihnen iibertragenen Aufgaben tadelte und sie an ihre Pflicht
erinnerte.» Auch «im o6ffentlichen Amt», um mit Dieter Schellong!?! zu
sprechen, bleibt der Christ «Eigentum Christi».

Die durch Barmen definierte Zweireichelehre erweist sich in ihren
Affirmationen und Negationen als «ideales» und «reales» theologisches
Instrumentarium, um Christ, Kirche und Welt in ithrem unterschiedenen
Eigenen und in ihrem dialektischen Zueinander theologisch begriindet und
geschichtlich kontextual zu bestimmen.

Wir sprachen zu Beginn von dem «Irrgarten» der Zweireichelehre. Es
lohnt sich der Weg durch diesen «Irrgarten».

Nutzen wir — um Gerhard Ebeling noch einmal zu zitieren!92 — den
«Vorsprung an Welterkenntnis und Welterfahrung» der reformatorischen
Zweireichelehre!

Udo Kern, Jena

101 D, Schellong 521.
102 G, Ebeling, Wort und Glaube, III, Tiibingen 1975, 589.



	Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

