
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 3

Artikel: Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

Autor: Kern, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


237

Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

1. Irrgarten Zweireichelehre

Wer sich heute mit der Zweireichelehre1 beschäftigt, kann sich des

Eindrucks kaum erwehren, sich in einem Irrgarten zu befinden. So nennt
Johannes Heckel sein schon 1957 erschienenes Buch «Im Irrgarten der
Zwei-Reiche-Lehre». Gerhard Sauter spricht von einem «unentwirrbaren
Problemknäuel» 2 in bezug auf die Zweireichelehre. Fast unübersehbar ist
die Literatur zum Thema Zweireichelehre.3 Bernhard Lohse konstatiert,
dass die Zweireichelehre «wohl dasjenige Thema in Luthers Theologie (sc.
ist), das in den letzten Jahrzehnten am intensivsten erörtert worden ist».4
Allerdings scheint die intensive Behandlung der Zweireichelehre nicht nur
zur Klarheit und Eindeutigkeit des mit ihr Gemeinten beigetragen zu
haben. Eine «Art Geheimwissenschaft» ist für Ernst Wolf die Lehre von
den zwei Reichen geworden.5

Obwohl die Zweireichelehre als «ein zentrales Instrument lutherischer
Theologie»6 gilt, ist der Begriffder Zweireichelehre erst ein «Konstrukt der
neuesten Theologiegeschichte»7. Erstmalig taucht er wohl bei Karl Barth in
seinen «Grundfragen der christlichen Sozialethik» von 1922 in der
Auseinandersetzung mit Paul Althaus auf.8 Dort redet Karl Barth von der

1 Wenn ich im Folgenden von der Zweireichelehre rede, so ist das als Kürzel für die Lehre

von den zwei Reichen und Regimenten zu verstehen.
2 G. Sauter, Zur Einführung, in: ders. (Hg.), Zur Zwei-Reiche-Lehre Luthers, 1973, VII-

XIV, VII ; zitiert nach M. Honecker, Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, ZThK 78 (1981)
128-140, hier: 137.

3 Wichtige Literaturhinweise sind u. a. zu finden bei: Martin Luther, Studienausgabe, hg. v.
H.-U. Delius III, Berlin 1983, 29f.; B.Lohse, Martin Luther. Eine Einführung in sein Leben
und sein Werk, Berlin 1983,208-211 ; N. Hasselmann (Hg.), Gottes Wirken in seiner Welt. Zur
Diskussion um die Zweireichelehre II, Hamburg 1980, 174-179.

4 B. Lohse, a.a.O (A. 3), 206.
5 E.Wolf, Sozialethik. Theologische Grundfragen, hg. v. Th.Strohm, Göttingen 21982,

269.
6 H. E. Tödt, Die Bedeutung von Luthers Reiche- und Regimentenlehre für heutige Theologie

und Ethik, in: N. Hasselmann (Hg.), a.a.O. (A. 3), II, 52-126, hier: 65.
7 M.Honecker, Zur gegenwärtigen Interpretation der Zweireichelehre, ZKG89 (1978)

150-162, hier: 160f.
8 Abgedruckt in: J. Moltmann (Hg.), Anfänge der dialektischen Theologie, I, München

1962, 152-165; auszugsweise veröffentlicht bei U. Duchrow/W. Huber (Hg.), Die Ambivalenz
der Zweireichelehre in lutherischen Kirchen des 20. Jahrhunderts, Gütersloh 1976, 40-43.



238 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

«paradoxe(n) Lehre von den zwei Reichen» bzw. von «der Lutherschen
Lehre von den zwei Reichen».9

Wenn auch die Begriffsbildung Zweireichelehre jüngeren
theologiegeschichtlichen Datums ist, so ist doch die Sache, die diese Lehre artikuliert,
ein altes Thema. Für Ulrich Duchrow10 «handelt es sich beim Thema von
zwei Reichen und zwei Regimenten um eine beliebig komplexe Frage. Alle
denkbaren Beziehungsmöglichkeiten zwischen Gott, der menschlichen
Einzelperson, der menschlichen Gesellschaft und der Welt im ganzen
stehen zur Debatte.» Erscheint schon diese thematische Bestimmung der
Zweireichelehre zu generalisierend und zu universalistisch, so dass man die
Frage stellt, was eigentlich nicht zur Zweireichelehre gehört, so gilt das im
verstärkten Masse für Duchrows Aussage: «die Vorstellung von zwei
Reichen und Regimenten ist einer der grossen Entwürfe der Menschheitsgeschichte,

mit der gesamten menschlichen Wirklichkeitserfahrung theologisch

fertig zu werden.»11 Richtig ist, dass mit der Zweireichelehre ein
wichtiges Thema lutherischer Theologie angesprochen wird. Aber man
muss sich davor hüten, lutherische Theologie nur auf diese Fragestellung zu
verdichten. - Für Bernhard Lohse12 ist die Zweireichelehre ein spezifisches
Charakteristikum der jüdisch-christlichen Tradition. Die Zweireichelehre
hat so eine lange Traditionsgeschichte. Mit dem Verhältnis «von weltlichem

und geistlichem Bereich... von imperium und sacerdocium» proble-
matisiert sie ein von der Theologie zu jeder Zeit behandeltes Thema.13

Zu Missverständnis und Verharmlosung ihrer theologischen und
kirchlichen Relevanz hat die landläufige, kirchlich-etablierte «durchschnittliche
Anschauung»14 der Zweireichelehre beigetragen. In deren Mitte «steht die
Vorstellung von dem Christen in der Welt als dem Bürger zweier Reiche,
der sich dennoch nicht zu sehr auf die Welt einlassen dürfte».15 Exempla-

9K.Barth, Grundfragen der christlichen Sozialethik (1922), in: U.Duchrow/W.Huber
(Hg.), a.a.O. 41. Zur Begriffsbildung Zweireichelehre vergleiche: K.Nowak, Zweireichelehre.
Anmerkungen zum Entstehungsprozess einer umstrittenen Begriffsprägung und kontroversen
Lehre, ZThK78 (1981) 105ff.; W.Huber, Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der
Kirche im Horizont der Barmer Theologischen Erklärung, Neukirchen-Vluyn 1983, 42.

10 Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei Reichen und zwei
Regimenten, in: ders. (Hg.), Zwei Reiche und Regimente. Ideologie oder evangelische Orientierung?

Internationale Fall- und Hintergrundstudien zur Theologie und Praxis lutherischer
Kirchen im 20. Jahrhundert, Gütersloh 1977 (SEE 13), 273-304, hier: 273.

11 U. Duchrow 273.
12 Vgl. B. Lohse 207.
13 B. Lohse 207.
14 E.Wolf 269.
15 E.Wolf 268.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 239

risch wird diese durchschnittliche Interpretation der Zweireichelehre - so
Ernst Wolf16 - von der Bischofskonferenz der VELKD in einer Verlautbarung

zur politischen Verantwortung der Kirche vom 12. März 1952
deutlich.

«Damit die frohe Botschaft von dem allein in Jesus Christus geschenkten Heil durch nichts
verdunkelt wird, unterscheidet unsere Kirche in ihren Bekenntnisschriften (sc. gemäss der
<biblische(n) Lehre von den zwei Reichem) zwischen dem geistlichen und dem weltlichen
Regiment Gottes. Im geistlichen Regiment vermittelt Gott durch die Predigt des Evangeliums
und die Darreichung der Sakramente das ewige Heil..., im weltlichen Regiment erhält Gott in
dieser der Sünde verfallenen und vom Chaos bedrohten Welt eine äussere irdische Ordnung
aufrecht... beide Regimente sind also göttliche Stiftungen und haben ihre Würde aus Gottes
Wort. Aber sie sollen nach dem Willen Gottes verschiedenen Zwecken dienen. Darum darf das

weltliche Regiment nicht in das Amt der Kirche greifen, indem es ihren Dienst für weltliche
Zwecke einzuspannen versucht. Umgekehrt darf das geistliche Regiment keine Befugnisse
beanspruchen, die nach Gottes Willen allein dem weltlichen Regiment zustehen. Wo der von
Gott gesetzte Unterschied zwischen Kirche und Staat missachtet wird, entstehen immer, wie
die Kirchengeschichte zeigt, die Zerrbilder der Vergewaltigung der Kirche durch den Staat

(Caesaropapismus, politischer Totalitarismus) oder die Bevormundung des Staates durch die
Kirche (Theokratie, Klerikalismus).»17

Weiter ist in der Erklärung der lutherischen Bischöfe von 1952 die Rede von der
gegenseitigen Zuordnung der beiden Regimente, davon, dass auch das weltliche Regiment «den
Zielen des Heilsplanes Gottes» dient. «Jeder Christ ist von Gott in die Ordnungen beider
Reiche gestellt und muss sich in den daraus erwachsenden Spannungen bewähren.» Die Kirche
habe nicht «in die weltliche Ordnung durch Einzelanweisung» einzugreifen «und das Gewissen

der Christen daran (sc. zu) binden». Gottes Gebote gelten den Christen als «grundlegende
Richtlinien und weisen vor allem die Schranken für das konkrete Handeln in der Welt deutlich
auf». «Vor allem ruft die Kirche den einzelnen Christen mit Nachdruck zum Dienst im
öffentlichen Leben. Ihm in erster Linie verhilft sie durch die Verkündigung des geoffenbarten
Willens Gottes zur Einsicht in den Ursprung und das Wesen der weltlichen Ordnung und zur
rechten Beurteilung der im öffentlichen Leben wirksamen Kräfte.»

Diese durchschnittliche, kirchlich-etablierte Interpretation der
Zweireichelehre enthält zweifelsohne wichtiges Material der Zweireichelehre.
Aber sie etabliert diese Lehre in eine glatte bourgeoise Idealwelt hinein.
Angepasste Kirchlichkeit und bürgerliche Staatswirklichkeit sind die Grössen,

an denen hier die Zweireichelehre orientiert wird. Das fruchtbare
theologische Potential der Zweireichelehre wird vertan. Das Nadelöhr,
durch das hier die Zweireichelehre gepresst wird, nimmt dieser die lebendige

theologische, den Menschen verändernde Kraft.

16 Ebda. 268 f.
17 Zitiert nach E.Wolf 268. Ebda. 268f. auch das Folgende.



240 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

2. Definition der Zweireichelehre

Gerhard Ebeling versteht zu Recht die Zweireichelehre als Theologu-
menon des Weltverhältnisses der Christen. «Die Zweireichelehre behaftet
in einzigartiger Weise bei der theologischen Fragestellung, weil sie das
Verhältnis zum Politischen von der theologischen Fundamentalunterscheidung

her bedenkt, weil sie ferner die umfassendste und differenzierteste

theologische Reflexionsgestalt in bezug auf das Weltverhältnis des
Christen darstellt und weil sie endlich zu besonders intensiver gegenwärtiger

Rechenschaft nötigt, indem sie in weiteste geschichtliche Zusammenhänge

führt.»18 Ebelings Definition der Zweireichelehre führt heraus aus
dem Irrgarten. Sie zeigt den theologischen Ansatz der Zweireichelehre,
deren geschichtlich-kontextualen Bezug und theologisch-politische
Relevanz.

Überhaupt ist es erfreulich, wie die intensive theologische Reflexion der
Zweireichelehre - entgegen dem ersten Eindruck - in ihrer oft auch sehr
kontrovers geführten Diskussion wichtige Kriterien einer rechten Interpretation

erarbeitet hat, die herausführen aus der Sackgasse der Missinterpretation

der Zweireichelehre. Das gilt auch für deren Definition durch den
Bonner Systematiker Martin Honecker, der diese als eine «multiform
interpretierbare Hintergrundsideologie einer Konfessionsfamilie»
versteht, die «je nach historischem und gesellschaftlichem Kontext ganz
verschiedene Zwecke» hat.19 Hier ist die theologische Dynamik bedacht
auf ihre gesellschaftliche Bewegung. Zweireichelehre ist nicht abstrakt,
a-geschichtlich zu formulieren, sondern bedarf als Theologumenon der
Artikulation, der konkret-gesellschaftlichen Geschichtlichkeit. Der
gesellschaftliche Kontext ist notwendiger Interpretationsrahmen der
Zweireichelehre.

Martin Honecker20 macht darauf aufmerksam, dass die lutherische
Thematik um die Zweireichelehre nicht nur ein lutherisches, sondern ein
ökumenisches, allgemein christlich-theologisches Problem ist. «Dieses
theologische Problem betrifft das Verhältnis von allgemeinen ethischen
und politischen Einsichten... und theologischer Beurteilung.»21 So wird
diese Thematik in der römisch-katholischen Moraltheologie zum Beispiel

18 G.Ebeling, Leitsätze zur Zweireichelehre, ZThK69 (1972) 331-349, hier: 332.
19 M. Honecker, Hilfe zur Entschlüsselung. Welchen Sinn hat heute die Zweireichelehre?

LM 16 (1977) 70-74, hier: 70.
20 M.Honecker, Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, ZThK78 (1981) 128-140, hier:

129.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 241

in der kontroversen Debatte um eine «autonome Moral» und in der
anglikanischen moralphilosophischen Erörterung des «Naturrechts»
behandelt. Ja, das «christliche Proprium» in der Ethik und das Verhältnis
von «Humanität und Christentum», Wohl und Heil, stehen hier zur
Debatte.

Weiter optiert Martin Honecker22 für eine anthropologische Interpretation

der Lehre von den zwei Reichen, die das ethische Subjekt unbedingt
zur Sprache bringt in den Bezügen desselben zur Welt und zu Gott. Diese
von Martin Honecker zu Recht angemahnte anthropologische Interpretation

in bezug auf das Subjekt, den handelnden Christen, muss hineingestellt

werden in die theologische Spannung der Zweireichlehre, damit sie
nicht theologisch verkommt und zur anthropologischen Idealchiffre depra-
viert wird. Ulrich Duchrows Definition von Luthers Reiche- und Regi-
mentenlehre23 als «die doppelte Kampfstrategie Gottes in der Geschichte

gegen die Mächte des Bösen und die empfangend-tätige Kooperation der
Menschen und ihrer Institutionen zur Heilung der Welt in Gerechtigkeit»
wahrt diese theologisch-anthropologische Spannung. Ausserdem ist Duchrows

Definition der Gefahr einer individualistisch-anthropologischen
Verengung entgegengetreten, indem hier ausdrücklich die Menschen und ihre
Institutionen, also auch die gesellschaftliche Dimension, genannt werden.

Trutz Rendtorff24 nennt die Zweireichelehre «die Kunst des
Unterscheidens». Als «Distinktionslehre»25 eignet der Zweireichelehre die wichtige

theologische Funktion der Unterscheidung. Theologische Arbeit kann
auf Distinktion nicht verzichten. Sie bedarf analytisch der Unterscheidung.

Wo Theologie sich ihrer distinguierenden Pflicht entzieht, wird sie

zu opportunistischer Ideologie.
Aber der Zweireichelehre eignet nicht nur das Vermögen der

Unterscheidung, sondern ebenso das der Zuordnung. Heinz Eduard Tödt26
nennt das Vermögen der Zweireichelehre zur «Unterscheidung bei
gleichzeitiger Zuordnung» eine «synthetische Leistung». Die Arbeit der Unter-

21 M. Honecker, ebda. Vgl. hier auch das Folgende.
22 M. Honecker, a.a.O. 136 f.
23 Vgl. U. Duchrow, Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei Reichen

und zwei Regimenten; in: a.a.O. 303.
24 T. Rendtorff, Die Zweireichelehre oder die Kunst des Unterscheidens. Bemerkungen zur

theologischen Deutung des Politischen, in: U. Duchrow (Hg.), Zwei Reiche und Regimente,
53 f.

25 Rendtorff 54.
26 H.E. Tödt 91.



242 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

Scheidung bzw. Zuordnung der beiden Reiche und Regimente geschieht
ständig neu und verbietet reaktionäre, aktuale und futurische Refugien.
H.-R. Reuter27 redet zutreffend von der immer neu zu vollziehenden
«Grundoperation des Unterscheidens und Zuordnens».

Dies entspricht Luther. Luther charakterisiert das Reich zur Rechten,
also das Reich Christi so: «Christi Reich wird nicht durch äusserliche
Gewalt und leiblich Schwert angerichtet, gestärkt und erhalten, sondern...
durch Wort, Glauben und Geist.»28 Aber neben dem Reich zur Rechten ist
für Luther das Reich zur Linken notwendig für den Christen: «man muss
die beiden Regimente mit Fleiss unterscheiden und beide bestehen lassen,
eines, das fromm macht, das andre, das äusserlich Frieden schafft und
bösen Werken wehrt. Keins ist ohne das andre genug in der Welt».29

Die Verbindung zwischen den beiden Reichen bzw. Regimenten hat
darin ihren Grund, «dass in beiden Gott selbst an den Menschen handelt
und beide daraufgerichtet sind, den Menschen - wenn auch in unterschiedlicher

Weise - Leben zu schaffen».30 Allerdings ist es eine unzulässige
Verkürzung der Zweireichelehre, wenn man wie der theologische
Ausschluss der VELKD31 dem geistlichen Regiment die «Annahme des

Evangeliums» und dem weltlichen das Entgegenwirken gegen die natürliche
Selbstsucht vindiziert. Hier geschieht unzulässige, irrige Distinktion der
beiden Regimente, die die Luft der fatalen dichotomischen neulutherischen

Missinterpretation der Zweireichelehre atmet. Vielmehr werden in
der Reiche- und Regimentenlehre, die Gerhard Ebeling «Lehre von der
Logik des Glaubens» nennt, theologische «Grundstrukturen des Menschen
in seiner Weltwirklichkeit zur Sprache» gebracht.32

3. Rezeptionsgeschichte der Zweireichelehre

Wichtig für die Wirkungsgeschichte der Zweireichelehre sind Ulrich
Duchrows eigene bzw. von ihm herausgegebene Arbeiten. - Das gilt trotz

27 H.-R. Reuter, Kunst der Differenzierung. Über Schaden und Nutzen der Zwei-Reiche-
Lehre, DtPfrB183 (1983) 171 ff„ hier: 172.

28WA45, 212,37-41; zitiert nach E.Mühlhaupt, Muss man Luthers Zweireichelehre

überholen?, in: ders., Luther im 20. Jahrhundert, Göttingen 1982, 427-439, hier: 428.
29 WA 11, 252,12; zitiert nach E.Mühlhaupt, 429.
30 Die beiden Regierweisen Gottes. Thesen zur Lehre von den zwei Reichen oder zwei

Regimenten [formuliert vom Theologischen Ausschuss der VELKD vom 8.3. 1979], in:
N.Hasselmann (Hg.), II, 162-172, hier: 169f.

31 Vgl. ebda, 170.
32 Tödt 122.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 243

der berechtigten, teilweise aber überzogenen Kritik an ihnen u. a. durch
Trutz Rendtorff33 und Gerhard Müller34.

Zu nennen sind Hier U. Duchrows Habilitationsschrift «Christenheit und Weltverantwortung.

Traditionsgeschichte und systematische Struktur der Zweireichelehre», Stuttgart 1970;
die wichtigen Quellenhefte zur Wirkungsgeschichte der Zweireichelehre (von der Bibel über
Luther bis zur Gegenwart): Ulrich Duchrow/Heiner Hoffmann (Hg.), «Die Vorstellung von
zwei Reichen und Regimenten bis Luther» (TKTG 17), Gütersloh 1972, 2. neubearbeitete
Auflage von Chr. Windhorst 1978; Ulrich Duchrow/Wolfgang Huber/Louis Reith (Hg.),
«Umdeutungen der Zweireichelehre im 19. Jahrhundert» (TKTG 21), Gütersloh 1975, und
Ulrich Duchrow/Wolfgang Humber (Hg.), «Die Ambivalenz der Zweireichelehre in lutherischen

Kirchen des 20. Jahrhunderts» (TKTG 22), Gütersloh 1976; weiter: Ulrich Duchrow
(Hg.), «Zwei Reiche und Regimente. Ideologie oder evangelische Orientierung? Internationale
Fall- und Hintergrundstudien zur Theologie und Praxis lutherischer Kirchen im 20. Jahrhundert»

(SEE 13), Gütersloh 1977. Grundlegende Fakten der Rezeption der Zweireichelehre
bringt Heinz Eduard Tödt in seinem hervorragenden, die aktuelle theologische Diskussion gut
bündelnden Aufsatz «Die Bedeutung von Luthers Reiche- und Regimentenlehre für heutige
Theologie und Ethik»35.

Mit dem Umgang der Zweireichelehre in der Deutschen Demokratischen Republik
beschäftigen sich u. a. die Arbeiten von Norbert Müller, «Evangelium und politische Existenz.
Die lutherische Zwei-Reiche-Lehre und die Forderungen der Gegenwart», Berlin 1983 ; Günter
Jacob, «Weltwirklichkeit und Christusglaube. Wider eine falsche Zweireichelehre», Stuttgart
1977, und Heino Falcke, «Bemerkungen zur Funktion und Praxis der Zweireichelehre für den

Weg der Evangelischen Kirchen in der Deutschen Demokratischen Republik»36.

Ulrich Duchrow versucht eine (heuristisch verstandene) Typisierung im
Sinne von Max Webers Idealtypen in bezug aufdie Zweireicherezeption. Er
nennt drei «Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei
Reichen und Regimenten», die zu Folgendem dienen können: Zur «Typ 1:

Undifferenziert-integrierten Anpassung an faktische Machtstrukturen
(ohne deren Beurteilung im Blick auf christliche und vernünftige Kriterien);

Typ 2: Dualistisch-differenzierten Anpassung an faktische
Machtstrukturen (ohne deren Beurteilung im Blick auf christliche und vernünftige

Kriterien); Typ 3: Differenziert-integrierten Teilnahme am Kampf
Gottes um die Anpassung der Mächte an die verallgemeinerungsfähigen
(langfristigen) Lebens- und Freiheitsinteressen des Menschen in allen
seinen Beziehungen».37 Martin Honecker wirft Duchrows Typenbeschrei-

33 T. Rendtorff, Dokumentation als Kirchenpolitik, ZEE 20 (1976) 144 ff. und 232 ff.
34 G. Müller, Ulrich Duchrows Darstellung und quellenmässige Belegung von Luthers

Zwei-Reiche-Lehre, in: N.Hasselmann (Hg.), I, 23ff.; ders., Theozentische Begründung von
Luthers Zwei-Reiche-Lehre, in: II, 155 ff.

35 Tödt 78 ff.
36 U. Duchrow (Hg.), Zwei Reiche und Regimente, Gütersloh 1977, 65-78.
37 U. Duchrow, Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei Reichen und

Regimenten, a.a.O. 273f.



244 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

bung unzulässige «Vermischung von Analyse und normativem Urteil» vor,
so dass Duchrows Typen Verurteilungen präjudizierten.38 Dem ist formaliter

zuzustimmen, allerdings ist damit die Duchrowsche Typisierung nicht
erledigt, sondern nur ihre schwache Stelle genannt. Heino Falcke ist der
Meinung, dass für die evangelischen Kirchen in der DDR die Orientierung
an der Zweireichelehre in Richtung einer «kritisch-konstruktiven
Partizipation», also den Typ 3 bei Duchrow, gehen müsste.39

Bei der Rezeption der Zweireichelehre hatte nach Duchrow40 für die
Herausbildung der «später so gefährlichen dualistisch-diastatischen
Elemente^)» das cartesianische Denken grossen Einfluss. Heinz Eduard
Tödt41 findet bei Immanuel Kant «Spuren der RRL Reiche- und Regi-
mentenlehre) Luthers». Von Hegel übernahm die lutherische Theologie im
19. Jahrhundert «die Idee eines «Reiches der Sittlichkeit», welchem die
Vermittlung zwischen dem Reich des Geistes und dem Reich der Welt (von
Staat und Recht bis zum Natürlichen und Naturgesetzlichen) zukam.» 42 So

war einerseits von Cartesius her das Fundament gelegt für einen dichoto-
mischen Gebrauch der Zweireichelehre, insbesondere in der nachritschl-
schen Theologie. Das «kalte Schisma von Heilsgewissheit und Weltverantwortung,

von Glauben und Denken, Theologie und Wissenschaft»43
etablierte sich. Die neuere theologische Entwicklung gab so «das Wissen
preis, dass die Wahrheit immer eine sei und die Wahrheit des Ganzen sein
müsse. Sie gab die Erwartung aufein ganzes Heil oder das Heil des Ganzen
preis. Schiedlich und friedlich bildeten sich verschiedene Wahrheitssphären

heraus», sagt Jürgen Moltmann.44 Allerdings ist dieses nur die eine
Seite der Rezeption der Zweireichelehre. Gleichzeitig neben ihr gilt das von
Hegel herkommende «Rezept» der Vermittlung, die in ihrer neuprotestantischen

Prägung der wahren Unterscheidung letztlich entbehrt. So kommt
es zur neulutherischen Missinterpretation von Luthers Zweireichelehre.
Diese wird zur angepassten - in Verschleierung der Differenz und damit
zugleich in hohler, fauler Versöhnung zwischen sacerdocium und imperium
- etablierten kirchlich opportunistischen Bürgerlichkeitsideologie. Verin-

38 M. Honecker, Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, a.a.O. 132. Vgl. auch T. Rendtorff,
Theologische Notizen zu einer missverständlichen Typologie, in: N. Hasselmann (Hg.) II,
127 ff.

39 H. Falcke 76.
40 U. Duchrow, Nachwort zu einigen der in Pullach und der vorliegenden Dokumentation

aufgeworfenen Fragen, in: N.Hasselmann (Hg.) II, 136-154, hier: 141.
41 Tödt 81.
42 Tödt 84.
43 S.A. 44.
44 J. Moltmann, Perspektiven der Theologie, 1968, 270, 272.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 245

nerlichung auf der einen und imperiale Gewalt auf der anderen Seite sind
hier die fatalen Früchte, die bis heute gedeihen. Von Luthers Reiche- und
Regimentenlehre bleibt nur das Etikett. Theologie wird hier zur angepas-
sten, manchmal hypertrophen Ideologie, die das opportunistische Lied
singt.

Um die unaufgebbaren Daten der lutherischen Zweireichelehre wieder
zu gewinnen, bedurfte es der radikalen Wende. Diese Wende wurde
eingeleitet durch das paradoxale Nein der dialektischen Theologie. Der
reformierte Ansatz Karl Barths schuf den Grund, von dem aus die entfremdete
lutherische Zweireichelehre wieder zu ihrer theologischen Klarheit und
Eindeutigkeit kommen konnte.

4. Barmen als Schlüssel zur Zweireichelehre

Wer heute die Zweireichelehre sachgerecht interpretieren will, kann das

nicht an der Barmer Theologischen Erkärung von 1934 vorbei tun. Barmen
ist unaufgebbarer Schlüssel zur Zweireichelehre heute. Konfessionalisti-
scher Einspruch trifft hier nicht. Barmen ist «ein neuer Zugang zu dem
theologischen Sinn der Zwei-Reiche-Lehre»45. Die schlimme
neuprotestantische Blockade der Zweireichelehre wurde durch den theologischen
Protest von Barmen gesprengt.

Barmen - in der Diagnose von Karl Barth 46: «das eindeutige Bekenntnis

des Glaubens», «die längst fällige grundsätzliche Abrechnung mit der
römisch-katholischen Denkmethode», der «Schlussstrich unter eine
jahrhundertalte Geschichte protestantisch-theologischer Unklarheit und
Verwirrung», die Konzentration auf «Jesus Christus selber, Er allein» -
behaftet die Zweireichelehre bei ihrer theologischen Intention.

Barmen und die Zweireichelehre begreifen gesellschaftliches Handeln
von Kirche und Christen als Folge der Rechtfertigung. Das einheitliche
rechtfertigende Handeln Gottes gilt für die beiden Regimente. Zweireichelehre

und Barmen verdrängen nicht das Prius dei des handelnden Gottes.
Von diesem Fundament her war sachliche Diagnose der gottlosen Dämonie

des Nationalsozialismus als eine, wie Karl Barth47 sagt, «riesenhafte

45 W. Huber, Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der Kirche im Horizont der
Barmer Theologischen Erklärung, Neukirchen-Vluyn 1983, 70.

46 K. Barth, Barmen, in: R. Schulze (Hg.), Barmen 1934-1984. Beiträge zur Diskussion um
die Theologische Erklärung von Barmen, Berlin 1983, 8-17, hier: 12.

47 Zitiert bei W.Krötke, Christus im Zentrum - Karl Barths Verständnis der Barmer
Theologischen Erklärung, ZdZ38 (1984) 120-127, hier: 122.



246 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

Offenbarung der menschlichen Lüge und Brutalität auf der einen und der
menschlichen Dummheit und Angst auf der anderen Seite» möglich.

Mit Barmen beseitigte Barth die Missinterpretation der neulutherischen
Zweireichelehre und entsprach Luthers Reiche- und Regimentenlehre, sagt
Ulrich Duchrow48.

Indem in Barmen II deutlich wird, dass der, der das Wort ist, der eine ist,
der uns rechtfertigt und beansprucht,49 wurde hier der differenzierenden
und synthetischen Funktion der Zweireichelehre entsprochen. Christliches
Ethos, auch des Politischen, ist auf die «ethische» «Realität des Christus

pro nobis»50 bezogen. Barth51 sagt: «Die Furcht Gottes ist unsere Freiheit
in der Freiheit», die uns auch zur «Freiheit, im Lande der Philister zu
wohnen», befähigt.

Barmen wie die Zweireichelehre widersprechen der Vergöttlichung, der
Absolutsetzung von Staat und Gesellschaft. In Barmen V heisst es: «Wir
verwerfen die falsche Lehre, als solle und könne der Staat... die einzige und
totale Ordnung menschlichen Lebens werden.» Barmen II bedeutet
Relativierung «irdische(n)r Bindungen, macht Ansprüche von Staat und Gesellschaft

zu menschlichen Anforderungen und entmythologisiert sie
dadurch.» 52 Das Festhalten an der theologischen Priorität ist für Barmen und
die Zweireichelehre keine Desavouierung von Staat und Gesellschaft,
sondern Voraussetzung des Dienstes des Christen in der Gesellschaft, «zu
freiem, dankbarem Dienst an seinen (sc. Gottes) Geschöpfen» (Barmen

II).
Barmen bleibt, wie gesagt, bei der Differenz und in der Synthese der

lutherischen Zweireichelehre. Barmen zeigte so, «wo die evangelische
Kirche zu finden ist und wo nicht.»53 «Mit der ersten Barmer These
bekennt sich die evangelische Kirche zu der reformatorischen Unterscheidung

von Natur und Gnade, derzufolge alle natürliche Religion Gott als

Mittel zum Zweck gebraucht, während allein die Gnade den Menschen

48 Duchrow, Typen des Gebrauchs und Missbrauchs einer Lehre von zwei Reichen und
Regimenten, a.a.O. 275.

49 D. Schellong, Barmen II und die Grundlegung der Ethik, in: Parrhesia. Karl Barth zum
achtzigsten Geburtstag am 10. Mai 1966, Zürich 1966, 491-521, hier: 500.

50 Schellong 515.
51 K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, in: Karl Barth, Klärung und Wirkung, hrg. von

W.Feurich, Berlin 1966, 291-338, hier: 323.
52 M. Honecker, Weltliches Handeln unter der Herrschaft Christi. Zur Interpretation von

Barmen II, ZThK69 (1972) 72-99, hier: 73.
53 Hans Joachim Iwand, Die 1. Barmer These und die Theologie Martin Luthers, ZdZ38

(1984) 106-113, hier: 107.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 247

fähig macht, seinen Willen dem Willen Gottes unterzuordnen.»54 Dieses
Bekenntnis von Barmen zu den Fundamenten der lutherischen Reformation

qualifiziert Barmen, Schlüssel zur lutherischen Zweireichelehre zu
sein.

Carsten Nicolaisen55 nennt Barmen das «klassische Dokument aus der
Zeit des «Kirchenkampfes»», das der Zweireichelehre entspricht. Hier
komme die kritische Kraft der Kirche gemäss der Zweireichelehre sowohl
in ihrer «Abgrenzungsfunktion» gegenüber ideologischen Absoluta und in
«der Betonung der Eigenständigkeit der Kirche» und «der Betonung der
Eigenständigkeit der Welt vor klerikaler Bevormundung» als auch in der
«Thematisierung... der Ethik als Handeln des Gerechtfertigten in der
Welt» zum Tragen.

Die theologische «Fundamental-(nicht: Total-)koinzidenz» von
Barmen und Zweireichelehre trägt Früchte. Die neuere Diskussion zwischen
Zweireichelehre und der Lehre von der Königsherrschaft Jesu Christi ist
hier exemplarisch zu nennen. Die Ergebnisse dieses Dialoges profitierten,
ja ermöglichten sich aus dem Datum der «Fundamentalkoinzidenz» von
Barmen und Zweireichelehre. Die durch Barmen freigelegte, ihrer
Entfremdungen und Verirrungen befreite Zweireichelehre war fähig zum
fruchtbaren Dialog mit der Lehre von der Königsherrschaft Jesu Christi.
Die theologische Kommission des Lutherischen Weltbundes56 wendet sich
1967 gegen die falsche Alternative von Zweireichelehre und der Lehre von
der Königsherrschaft Jesu Christi und zeigt deren biblische Ansätze und
Gefahr von Missdeutungen. Auch Gottfried Voigt57 verneint das
Gegeneinander: «Die Zwei-Reiche-Lehre widerspricht nicht der Lehre von der
Königsherrschaft Jesu Christi, ist vielmehr die Weise, von dieser richtig zu
reden.» - Ernst Wolf hat treffend den Ertrag des Dialoges zwischen
Zweireichelehre und der Lehre von der Königsherrschaft Jesu Christi formuliert:

Die Zweireichelehre gilt als «die unerlässliche Ortsbestimmung, die
der Christ immer wieder für seinen Stand und sein Tun in der Welt
vorzunehmen hat».58 Die theologische Relevanz der Formel «Königsherr-

54 H. J. Iwand, a.a.O. 111.
55 C. Nicolaisen, «Anwendung» der Zweireichelehre im Kirchenkampf - Emanuel Hirsch

und Dietrich Bonhoeffer, N. Hasselmann (Hg.) II, 15-26, hier: 25 f.
56 Vgl. zum Folgenden M. Honecker, Weltliches Handeln unter der Herrschaft Christi. Zur

Interpretation von Barmen II, a.a.O. 85 f.
57 G.Voigt, Barmenll in lutherischer Sicht, in: R.Schulze (Hg.), Barmen 1934-1984.

Beiträge zur Diskussion um die Theologische Erklärung von Barmen, Berlin 1983,40-53, hier: 42.
58 E. Wolf, Königsherrschaft Christi und lutherische Zwei-Reiche-Lehre, Peregrinatio II,

1965, 207-229, hier: 219; zitiert nach M. Honecker, Weltliches Handeln unter der Herrschaft
Christi. Zur Interpretation von Barmenll, a.a.O. 86.



248 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

schaft Jesu Christi» erweist sich nur als Bekenntnissatz. Dieser Bekenntnissatz

ist die Klammer um die Zweireichelehre. «Das bedeutet aber, dass
die Zwei-Reiche-Lehre nur in der Klammer des Bekenntnisses der
Königsherrschaft Christi ihren theologisch legitimen Ort haben kann.»59

5. Negationen der Zweireichelehre

Die durch Barmen befreite Reiche- und Regimentenlehre Luthers setzt
notwendige Negationen.

Das Nein der Zweireichelehre gilt jeglicher Art von Klerikalismus.60 Der
imperialen päpstlichen plenitudo potestatis, insbesondere im Mittelalter,
galt das harte Nein der Zweireichelehre, denn hier wurde die Differenz der
Zweireichelehre nicht beachtet. Unzulässige Vermengung beider Bereiche
regierte. Dieser klerikalen plenitudo potestatis schleudert Luther das «no vi,
sed verbo» entgegen. Klerikale Bevormundung von Staat und Gesellschaft
ist generell ausgeschlossen. Der Staat ist nicht Instrument ekklesialer
Potestas. Dem muss Kirche entsprechen, das in ihrer Praxis ratifizieren.

Klerikalismus als Versuchung von Christen und Kirche ist nicht
überwunden, sondern hat sein Gesicht geändert. Aktuelle Relevanz hat der
innere Klerikalismus der «gewaltlosen» Pharisäer und Traditionalisten,
der religiös-fanatischen Eiferer und der resignierten Reaktionäre. Auch der
klerikale Institutionalismus und Dogmatismus, der die «weltliche
Existenz» des Christen offen oder latent bevormundet, unfrei macht, wird von
der Zweireichelehre negiert. Einseitig pointiert bezeichnet Martin Honek-
ker die «Befreiung der weltlichen Existenz des Christen von Herrschaftsansprüchen

von Kirche und Theologie» als den «ursprünglichen
Quellpunkt der Zweireichelehre».61

Das Nein zum Klerikalismus involviert den Verzicht christlicher Ethik
auf exklusive Sonderlehren der Institutionen62. Der Christ lebt in den

alltäglichen, profanen gesellschaftlichen Verhältnissen und Institutionen.
Diese darfer nicht klerikal übersteigen. Das Reich Gottes ist nicht politisch
zu realisieren63 im Sinne einer religiösen Sonderexistenz von Weltwirk-

59 E.Wolf 229.
60 Vgl. zum Folgenden Tödt 94ff.
61 M.Honecker, Thesen zur Aporie der Zweireichelehre, ZThK78 (1981) 128-140, hier:

139.
62 D. Schellong 520.
63 Vgl. M. Honecker, Weltliches Handeln unter der Herrschaft Christi. Zur Interpretation

von Barmenll, a.a.O. 87.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 249

lichkeit. Die Zweireichelehre entzieht Schwärmertum und asketischem
Ausstieg aus oeconomia und politia den Grund. «Gott will keine Weltflucht
und keinen Rückzug auf die eigene Innerlichkeit, namentlich nicht aus

angeblich religiösen Gründen. «Darum hat Gott seine besten Männer wie
Elia, Elisa, Jesajas, Daniel an die Höfe der Fürsten geschickt... und alle

Heiligen mitten in das politische und häusliche Leben geworfen» (WA 40

III, 207,30ff.) und «die, die solche (weltliche) Gesellschaft angeblich aus
dem Grunde fliehen, weil sie gut werden möchten, die werden vielmehr die
allerschlechtesten, weil sie angeblich um der Liebe willen die Liebe
verfehlen» (WA 57/2, 107,10).»64 Innerlichkeit ist nicht ohne Äusserlichkeit,
das wusste schon Meister Eckhart. Den Weg in isolierte Innerlichkeit zu
gehen, religiöses Refugium für sich zu schaffen - das ist durch die
Zweireichelehre versperrt.

Karl Barth hat 1958 gemeint, dass eine «Aktualisierung» des
Verwerfungssatzes von Barmen II neben dem a-politischen Rückzug von Christen
die Ideologie der Massenvernichtungsmittel betrifft.65 Gottes Handeln in
den zwei Regimenten will Leben schaffen.66 So ist diese Barthsche
Aktualisierung von Barmen der Zweireichelehre konkordant. Friedrich Wilhelm
Marquardt67 spricht von der gewaltlosen Verweigerung der Kirche, wo die
«Gewalt der Massenvernichtungsmittel der Oberbegriff für alle staatlichen
und gesellschaftlichen Verhältnisse», ja, «geradezu als Bedingung der
Möglichkeit aller anderen Entwicklungen gefeiert» wird.

Dem Moderamen des Reformierten Bundes ist von der Zweireichelehre
her zuzustimmen, wenn es in seiner bekannten Erklärung «Das Bekenntnis
zu Jesus Christus und die Friedensverantwortung der Kirche»68 von 1982
die Bedrohung des Friedens durch Massenvernichtungswaffen als status
confessionis bezeichnet (Die Ablehnung der Friedensfrage als status con-
fessionis durch das Synodenpapier des Bundes der evangelischen Kirchen
in der DDR 69 ist theologisch wenig überzeugend.): «Wie im Kirchenkampf

64 E. Mühlhaupt 429.
65 Vgl. Friedrich Wilhelm Marquardt, Staatsbejahung oder Staatskritik? Über den

Gebrauch von Barmen 5, in: Volkmar Deile (Hg.), Zumutungen des Friedens. Kurt Scharfzum
80. Geburtstag, Hamburg 1982, 83-99, hier: 88.

66 Vgl. Die beiden Regierweisen Gottes. Thesen zur Lehre von den zwei Reichen oder zwei
Regimenten Gottes [Formuliert vom Theologischen Ausschuss der VELKD vom 8.3. 1979],
a.a.O. 169 f.

67 F.W. Marquardt 98f.
68 Veröffentlicht auch in ZdZ37 (1983) 121 ff.
69 Bericht der Theologischen Kommission zum Gebrauch des Begriffes «status confessionis»

in der Friedensdebatte, Mitteilungsblatt des Bundes der evangelischen Kirchen in der
DDR, H. 5/6 vom 15.12. 1983, 76 ff.



250 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

die «Judenfrage» zur Bekenntnisfrage wurde, so stellt uns heute das Gebot
des Bekennens in der Frage des Friedens und seiner Bedrohung durch die
Massenvernichtungsmittel in den status confessionis - das heisst, wir sehen

uns unumgänglich herausgefordert, diese Frage als eine Frage des Glaubens
und des Gehorsams im Hören auf die Schrift und in der Bitte um die
Leitung des Geistes klar und verbindlich zu beantworten, weil es in ihr um
das Bekennen oder Verleugnen des Evangeliums geht.»70 Meines Erachtens

ist der status confessionis heute ebenso gegeben in der Frage des

permanenten Hungertodes (ja Hungermordes) der Millionen in der dritten
Welt. Hier steht man fest auf dem Boden von Barmen und der
Zweireichelehre, da es für beide «in der Welt keine gottfreien Bereiche»71 gibt.

«Kollektive(n) Verblendungen» mit dämonischem Charakter72 wie den
Ideologien der Massenvernichtung, Apartheid, Ausbeutung, der «Kultur
der Gewalt»73 gilt das Nein der Zweireichelehre. Das gilt auch, wie Ulrich
Duchrow74 es nennt, der «globale(n) Häresie» des «Westlichsein(s)» als

«zweite quasireligiöse Verpflichtung» «neben Jesus Christus».
Das Nein einer durch Barmen erschlossenen Zweireichelehre gilt ferner

der Metaphysierung des Staates. Barmen V exemplifiziert dieses als
«subversives Element» gegen den nationalsozialistischen Staat.75 Der Staat
wird funktional und nicht ontologisch verstanden.76 Das bedingt auch die
Einsicht in die prinzipielle Fehlbarkeit des Staates77 und dessen
«Selbstverneinung»78 bei Unrecht und Bedrohung von Leben. Indem der Staat
funktional und nicht metaphysisch verstanden wird, ist Mythologisierung
desselben ausgeschlossen. Der Staat ist nicht das Allerletzte, das an die
Stelle Gottes bzw. Christi zu treten hätte; keine Religionisierung des
Staates und seiner Macht. Karl Barth formuliert treffend: «Die Kirche hat
sich (in ihrer Botschaft und ihrer Ordnung!) nicht als Tempel der jeweils
herrschenden geistigen Macht, sondern als Gemeinde Jesu Christi darzu-

70 ZdZ37 (1983) 124.
71 G.Voigt 40.

72U.Duchrow, Bekennende Kirche werden - 1934 und 1984 (Barmenlll), in: Jürgen
Moltmann (Hg.), Bekennende Kirche wagen, Kaiser Traktate, München 1984, 126-190, hier:
172.

73 H.Falcke zitiert bei U. Duchrow, Bekennende Kirche werden - 1934 und 1984

(Barmenlll), a.a.O. 154.
74 U. Duchrow, ebda., 172.
75 F.W. Marquardt 85.
76 W. Huber, Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der Kirche im Horizont der

Barmer Theologischen Erklärung, Neukirchen-Vluyn 1983, 97f.
77 W. Huber 99.
78 Bonhoeffer zitiert bei C. Nikolaisen 24.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 251

stellen. Es gibt in ihr nur Dienst, keine menschliche Herrschaft.»79 Wolfgang

Huber stellt zu Recht fest, dass die fünfte Barmer These der lutherischen

Zweireichelehre folgt, indem «sie nicht allein den Unterschied
zwischen kirchlichem und politischem Handeln hervorhebt, sondern
zugleich auch deutlich macht, dass die Kirche in ihrer Verkündigung an
diejenigen - nicht von ihr selbst, sondern von Gott gesetzten - Massstäbe
erinnert, an denen auch alles staatliche Handeln zu prüfen ist. Der Staat
selbst kann also gerade nicht als die letzte Instanz von Vertrauen und
Gehorsam gelten; denn nicht er ist die Kraft, die alle Dinge trägt,
sondern... Jesu Christus, von dem das Neue Testament sagt, <dass er alle
Dinge trägt mit seinem kräftigen Wort> (Hebr 1,3). Der Staat verfügt nur
über eine begrenzte Zuständigkeit und eine begrenzte Leistungsfähigkeit.
Deshalb aber kann er auch nur einen begrenzten Gehorsam verlangen.
Umfassendes Vertrauen und unbegrenzten Gehorsam können sich nur auf
die Kraft Jesu Christi richten.»80

Die Negation der Zweireichelehre gilt auch dem Antinomismus.81 Die
antinomistische Predigt vom Glauben ohne Gesetz entspricht nicht der
Dialektik der beiden Regimente, führt zu einem «sittlichen Quietismus»
und depraviert den Glauben zur «innerlichen Privatsache». Dietrich Bon-
hoeffer sagt: «Billige Gnade ist der Todfeind unserer Kirche. Unser Kampf
heute geht um die teure Gnade.»82 Heinz Eduard Tödt83 bezeichnet die
Antinomie als «vielleicht... die grösste Versuchung evangelischer
Volkskirchen in der modernen Massengesellschaft.»

6. Affirmation der Zweireichelehre

Die durch Barmen befreite Reiche- und Regimentenlehre Luthers setzt
notwendige Affirmationen.

«Beide, Kirche und Gesellschaft, sind von Gott her aufeinander bezogen,

,sie stehen offen füreinander und müssen füreinander offen stehen...
Das ist die evangelische Regel für das Verhältnis der beiden Grössen
zueinander.»84

79K.Barth, Barmen 15.
80 W. Huber 100.
81 Vgl. zum Folgenden H.E. Tödt 96 f.
82 Christus für uns heute. Eine Bonhoeffer-Auswahl, Berlin 1970, 248.
83 H.E. Tödt 97.
84 H. J. Iwand zitiert bei H.Ludwig, Das klare Wegzeichen. Hans Joachim Iwands Wirken

für die Barmer Theologische Erklärung, ZdZ38 (1984) 127-131, hier: 131.



252 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

Die theozentrische85 Grundlage der Zweireichelehre ermöglicht Offenheit

für Kirche und Gesellschaft. Diese Offenheit ist nicht idealistisches
Postulat. Sie verwirklicht sich als Offensein für einander. Kirche und
Gesellschaft benötigen in ihrem je Eigenem den anderen.

Die Zweireichelehre optiert für kommunikative Freiheit86. «Kommunikativ

ist eine Freiheit, wenn sie die Freiheit des andern nicht bloss als
Schranke und Grenze eigener Freiheit erfährt, sondern auch als Ermöglichung

und Bereicherung ihrer selbst. Kommunikativ wird die Freiheit also,
wenn sie die völlige Einung mit der Liebe erreicht hat. Denn Liebe verliert
nicht, indem sie sich an den andern verschenkt, sondern kommt so zum
Ziel und damit zu sich selbst. Selbstsein aber ist das Signum der Freiheit. In
kommunikativer Freiheit kommt also zum Zuge, was die Substanz des
christlichen Gott-, Welt- und Menschenverständnisses ist (Theunissen,
a.a.O., S. 45).»87

Zweireichelehre als Option für kommunikative Freiheit beinhaltet auch
Einstehen für die «Profanität», die Weltlichkeit der Welt. Heinz Eduard
Tödt88 redet von der permanenten «Aufgabe des Predigtamtes», die
«gesellschaftlich-politische Ordnung <weltlich> zu halten». Das Ja zur
Weltlichkeit des Staates und der Gesellschaft heisst klares Nein zu Klerikalismus,

Theokratie, Religionisierung derselben. Staat und Gesellschaft werden

durch die Zweireichelehre auf ihre weltliche Sachlichkeit hin
angesprochen und behaftet. Wo der Staat zum religiösen Surrogat wird, mahnt
die Kirche diesen so entfremdeten zu dessen eigener Stärke und Sachlichkeit,

zu dessen Weltlichkeit. «Fragen dieser Welt und ihrer Ordnung sind
Fragen der politischen Vernunft.»89 Wobei allerdings Vernunft nicht nur
einseitig als rationales Instrumentarium zu verstehen ist, sondern als

«Vernehmen» und Gestalten der Weltlichkeit der Welt. So ist auch der
Christ «für ein echt weltliches Handeln»90 freigegeben, ja er ist in besonderer

Weise geeignet zur Weltlichkeit in der Welt. Die «reformatorische
Zweireichelehre (hat, sc.) einen Vorsprung an Welterkenntnis und
Welterfahrung», sagt Gerhard Ebeling.91 Der Christ überfordert und unterfor-

85 H. E. Tödt 93; W. Huber 60; G.Müller, Theozentrische Begründung von Luthers Zwei-

Reiche-Lehre, a.a.O. 155 ff.
86 Vergleiche - auch zum Folgenden - H.E. Tödt 105 f., der sich auf M.Theunissen, Sein

und Schein, Frankfurt/Main 1979, 45f., 169f., beruft.
87 H.E. Tödt 106.
88 H.E. Tödt 122.
89 G. Voigt 48.
90 Ernst Wolf, Sozialethik. Theologische Grundfragen, hg. v. Theodor Strohm, Göttingen

21982, 283.
91 G.Ebeling, Wort und Glaube, III, Tübingen 1975, 589; zitiert H.E. Tödt 93.



U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre 253

dert nicht das weltliche Regiment. So ist ihm die weltliche Gerechtigkeit
weltliche Gerechtigkeit, justifia civilis91, und nicht Gottesgerechtigkeit im
Glauben93.

Wie die Zweireichelehre für die Weltlichkeit des weltlichen Regimentes
optiert, so auch für das «Geistlichsein» des geistlichen Regimentes. Die
Daten der Bergpredigt werden nicht verstellt. Durch das Stehen coram
deo94 werde ich coram meipso frei von der Sorge um mich Selbst, mein
Selbstsein, meine Selbstverwirklichung und coram mundo et hominibus in
die Freiheit und Freude am Mitmenschen und der übrigen Schöpfung
gestellt. Auch in den «schreienden Asymmetrien»95 der Welt wird durch
Kreuz und Auferstehung Jesu Christi in der Kooperation des Mitleidens
der Glieder am Leibe Christi die liebende Freiheit Gottes bewährt.

Die Zweireichelehre ist «Einweisung des Menschen in die Gottesrelation».96

Aber diese theozentische «Einweisung» bedingt das notwendige
Handeln des Menschen. Das primäre Subjektsein Gottes macht frei zu ihr
folgenden «Konsubjektivität»97 des Menschen. Der Christ wird bestimmt
als «<Mitarbeiter> seines Herrn»98. Unter der prinzipiellen reformatorischen

Voraussetzung der Alleinwirksamkeit Gottes kommt es zum
Zusammenwirken, zur cooperatio von Gott und Mensch.99

Das so bestimmte Wirken des Menschen lässt sich nicht auf eines der
beiden Reiche festlegen. Es gilt in der Differenz und in der dialektischen
Einheit der beiden Reiche und Regimente. Daraus folgt die Kompetenz des

Christen auch im weltlichen Reich. Eike Wollgast100 demonstriert das

exemplarisch an Luther: «Weil er (sc. Luther) jedes politische Problem als

religiöse Herausforderung verstand und nach dem in ihm zum Ausdruck
kommenden Willen Gottes fragte, sah er sich überall zu kompetenten
Stellungnahmen legitimiert. Die weltliche Ordnung wurde bei dieser extensiven

Amtsauffassung zur Gänze zum Feld theologischer Intervention,
wobei der Prediger ein Wächteramt wahrnahm, wenn er das Verantwor-
tungsbewusstsein der weltlichen Instanzen schärfte oder die Vernachlässi-

92 Vgl. E. Mühlhaupt 431.
93 Vgl. H.E. Tödt 98.
94 Vgl. zum Folgenden, H.E. Tödt 100f.
95 H.E. Tödt 102.
96 W. Huber 60.
97 H. E. Tödt zitiert bei Huber 60.
98 E.Wolf 283.

"Vgl. H.E. Tödt 75f.
100 E. Wollgast, Die Wittenberger Theologie und die Politik der Stände, Gütersloh 1977,

285; zitiert nach H.E. Tödt 93.



254 U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

gung der ihnen übertragenen Aufgaben tadelte und sie an ihre Pflicht
erinnerte.» Auch «im öffentlichen Amt», um mit Dieter Schellong101 zu
sprechen, bleibt der Christ «Eigentum Christi».

Die durch Barmen definierte Zweireichelehre erweist sich in ihren
Affirmationen und Negationen als «ideales» und «reales» theologisches
Instrumentarium, um Christ, Kirche und Welt in ihrem unterschiedenen
Eigenen und in ihrem dialektischen Zueinander theologisch begründet und
geschichtlich kontextual zu bestimmen.

Wir sprachen zu Beginn von dem «Irrgarten» der Zweireichelehre. Es

lohnt sich der Weg durch diesen «Irrgarten».
Nutzen wir - um Gerhard Ebeling noch einmal zu zitieren102 - den

«Vorsprung an Welterkenntnis und Welterfahrung» der reformatorischen
Zweireichelehre!

Udo Kern, Jena

101 D. Schellong 521.
102 G. Ebeling. Wort und Glaube, III, Tübingen 1975, 589.


	Die durch Barmen definierte Zweireichelehre

