Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 3

Artikel: De l'agape a la diaconie, en Afrique chrétienne
Autor: Hamman, Adalbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

214

De I’agape a la diaconie, en Afrique chrétienne

Lors de mon premier voyage en Suéde, en 1952, j’ai eu la joie de
rencontrer aupres du vieux professeur Anton Fridrichsen, qui venait de
quitter I’enseignement, un de ses meilleurs disciples, Bo Reicke, qui venait
de publier un livre sur «Diakonie, Festfreude und Zelos».! La rencontre a
provoqué avec ’auteur une amitié infrangible, le livre a servi de détonateur
et m’a permis d’exploiter plus complétement un filon précédemment mis
au jour. C’est un grand mérite pour une monographie non seulement
d’instruire mais de servir de stimulant aux ainés. Mon livre Vie liturgique
et vie sociale? doit a B.Reicke son existence.

J’ai eu 'occasion dans mon étude de développer plus longuement le
théme biblique du repas des pauvres, les liens entre diaconie et diaconat. La
restauration de ’ordre diaconal dans son autonomie chez les catholiques a
redonné de ’actualité a sa signification, qui aurait gagné a retourner a son
inspiration premiére. L’agape, objet de tant d’études et de discussions, ne
semble plus susciter le méme intérét aujourd’hui. Ce qui n’empéche nos
contemporains d’utiliser le mot importune, opportune, en commettant
généralement une extrapolation en parlant de la mensa des «agapes».

Qu’il me soit permis de rouvrir le dossier mainte fois compulsé, de
reprendre ’analyse de 1’agape et de la diaconie dans la seule Afrique
chrétienne, de Tertullien & Augustin. Notre contribution servira de retrac-
tatio pour des points de détail des précédentes études.

1. L’agape chez Tertullien

N’en déplaise a Batiffol,3 Tertullien nous fournit bel et bien la premiére
description explicite de I’agape, dans I’Apologeticum 39. Avec une inten-
tion manifestement polémique et apologétique, il y oppose les repas de
charité des chrétiens a toutes les diverses institutions paiennes, fréres

I B.1. Reicke, Diakonie, Festfreude und Zelos in Verbindung mit der altchristlichen Aga-
penfeier (Uppsala Universitets Arsskrift 1951: 5; Uppsala: Lundequistska Bokhandeln,
1951).

2 A.Hamman, Vie liturgique et vie sociale. Repas des pauvres, diaconie et diaconat, agape
et repas de charité, offrande dans I’antiquité chrétienne (Bibliothéque de théologie;
Paris/Tournai: Desclée, 1968).

3 P. Batiffol, Etudes d’histoire et de théologie positive, 2nd ed. (Paris: V.Lecoffre, 1902),
277-311.



A. Hamman, De l'agape a la diaconie, en Afrique chrétienne 215

Saliens, Apaturies, Dionysies, les mystéres attiques et les banquets de
Sérapis: «Cena nostra de nomine rationem sui ostendit; id vocatur, quod
dilectio penes Graecos» (Apol. 39,16).

1.1 Le terme agape

Tertullien ne fournit dans I’Apologétique que la traduction latine de
’original grec, qui ne peut étre qu’agape au singulier. Il préfere avec I'Itala
la traduction dilectio a celle de caritas, qui va s’affirmer avec la Vulgate et
surtout avec Ambroise, qui nettement lui donne la préférence.

L’auteur de I’Apologétique n’ignore pas le terme grec et 'emploie a
plusieurs reprises, évidemment au singulier, jamais au pluriel.4 Cette
utilisation du mot grec mérite attention et montre qu’il est utilisé comme
un terme technique et compris comme tel.

Dans Ad martyras, aujourd’hui considéré comme une ceuvre de jeunes-
se, I’auteur parle du soutien de la communauté aux confesseurs en prison.
Celle-ci ne se contente pas de bonnes paroles mais veille aux besoins
matériels, en particulier a la nourriture (4d mart. 2,7). Si Tertullien ne
précise pas quels sont les délégués, la Passio Perpetuae cite le nom de deux
diacres (Pass. Perp. 3,7).

Puis ’auteur ajoute: «Immo et quae iusta sunt caro non amittit per curam
ecclesiae et agapen fratrum; et insuper quae semper utilia fidei, spiritus
adipiscitury (Ad mart. 2,7). Le terme technique grec est provoqué par les
aliments apportés par la communauté aux prisonniers; ils sont comme une
transposition et un prolongement de I’agape, qui se pratique parmi les
chrétiens, avec ses deux poles: vigilance de I’Eglise et donc de ses ministres,
générosité concréte et matérielle, inspirée par la fraternité pour soutenir
physiquement et spirituellement les martyrs.

Dans le De oratione, Tertullien décrit le sacrifice des vrais adorateurs et
des vrais prétres, qui offrent leur priere a Dieu: «Hanc de toto corde
devotam, fide pastam, veritate curatam, innocentia integram, castitate
mundam, agape coronatam cum pompa operum bonorum inter psalmos et
hymnos deducere ad Dei altare debemus omnia nobis a Deo impetraturamy
(De orat. 28,4). Dans cette énumération de qualités abstraites, la foi, la
vérité, I'innocence, la chasteté, il serait surprenant que le mot agape
signifidt une réalité concréte. Le mouvement méme de la phrase oblige d’y

411 faut corriger Albert Blaise, éd., Dictionnaire latin-frangais des auteurs chrétiens, revu
spécialement pour le vocabulaire théologique par Henri Chirat (Paris: Librairie des Meridiens,
1954) 68, 273, dans ce sens. Le «Petit Robert» (p.30) est miecux informé.



216 A. Hamman, De ['agape & la diaconie, en Afrique chrétienne

voir avec nombre de philologues, le synonyme de charité. Atticisme d’un
lettre qui se pique de culture grecque!

Le traité De baptismo écrit: «[Christus] sitientes ad aquam suam invitat
sempiternam cum de agape docet, aquae calicem pauperi oblatum inter
opera dilectionis probat» (De bapt. 9,4). Le contexte développe la symbo-
lique de I’eau, a partir du théme: Nunquam sine aqua Christus. La coupe
d’eau donnée au prochain exprime une ceuvre d’amour (agape). Il n’est pas
téméraire d’y voir une allusion au repas fraternel, qui a fortiori exprime la
charité. Ce qui pourrait justifier ’emploi du terme grec au lieu de la
traduction latine.

Dans le traité De ieuniis, Tertullien s’en prend aux psychiques qui ne
pratiquent pas le jeline des spirituels: «Apud te agape in caccabis feruet,
fides in culmis calet, spes in ferculis iacet. Sed maioris est agape, quia per
hanc adulescentes tui cum sororibus dormiunt» (De ieuniis 17,2-3). A
premiére vue, le double emploi d’agape exprime a coté de la foi et de
I’espérance, la vertu théologale. Mais le contexte qui évoque le repas de
lentilles d’Esaii, I’association de I’agape avec le repas qui bout dans la
marmite, rend le passage inintelligible, si le mot est pris dans son sens
abstrait. Seule I’allusion sous-jacente au repas de charité rend compréhen-
sible le texte.

Nous pouvons rapprocher de ces citations, la Passio Sanctarum Perpe-
tuae et Felicitatis, ou le dernier repas des condamnés, appelé cena libera, est
transformé par les chrétiens en agape (Pass. Perp. 17,1). Ici ’accent n’est
plus mis sur la générosité de la communauté mais sur la fraternité supréme,
qui transforme et transfigure cet ultime repas pris ensemble.

Le mot grec appliqué au repas fraternel disparait chez Cyprien. Nulle
part il n’est fait mention chez lui d’agape organisée au bénéfice des pauvres
de la communauté, dont nous savons qu’elle a pris la charge.

Il nous faut attendre Augustin pour retrouver le mot agape en Afrique.
Curieusement, contrairement a I’'usage des autres latins, comme Jérome, le
mot grec est désormais constamment employé au pluriel. Il ne désigne plus
de surcroit I'institution primitive du repas fraternel, ou I’hdte invite les
pauvres a sa table mais par similitude et extension, des distributions de
vivres ou des repas organisés par les riches en faveur des pauvres.?

Il est a souligner que jamais Augustin n’utilise le mot agapes a propos des
repas pour les morts ou en I’honneur des martyrs dont il parle si souvent.
Parler «d’agapes sur les tombes» ou de mensa pour agapes, comme le font
constamment archéologues et historiens, est une extrapolation et entretient
facheusement une équivoque.

5 Pour les textes d’Augustin, voir plus loin.



A. Hamman, De ['agape a la diaconie, en Afrique chrétienne 217
1.2. Sitz im Leben de ’agape

Revenons a la description de Tertullien dans I’Apologétique. Je confesse
avoir écrit quatre-vingt pages sur I’agape, sans m’interroger a I’époque sur
la question concrete: Ou s’est tenu le repas de charité? Il m’a fallu écrire «La
vie quotidienne des premiers chrétiens (95-167)»%, pour étudier la dis-
position d’une maison africaine, I’organisation concréte d’un repas de cha-
rité.

A I’époque de Tertullien ’Eglise ne posséde pas encore de biens ni de
batiment réservé au culte: les manifestations liturgiques se déroulent dans
une maison privée ou dans un jardin clos, mis a la disposition des chrétiens.
Plus tard la communauté prend I'initiative d’organiser des repas pour les
pauvres, surtout en Orient, elle veille a disposer de salles annexes a cet effet.
Telle n’est pas encore la situation, au temps de Tertullien.

Une relecture attentive de I’Apologétique montre que 1’agape est une
véritable cena, pris vers la 9 ou 10e heure, 15 ou 16 heures de I’aprés-midi.
C’est le principal repas de la journée, auquel les anciens aiment inviter des
amis pour converser. Les demeures bourgeoises ont une salle 8 manger ou
triclinium, qui, en Afrique, se trouve d’ordinaire face a I’entrée, au dela du
patio intérieur.

Les convives sont étendus sur des lits ou divans, disposés en fer a cheval
ou en demi-cercle. Leur disposition est nettement dessinée par les mosai-
ques africaines. Tertullien emploie d’ailleurs le verbe discumbere et non
sedere (Apol. 39,17). Le chiffre normal de places est neuf, qu’on peut
augmenter quelque peu. Sans doute pas au dela de onze. Les invitations
sont limitées.

L’agape que décrit Tertullien est un repas du soir ou un membre de la
communauté au lieu de clients, d’amis ou de parasites, invite chez lui des
fréres ou des sceurs infortunés de son groupe religieux. Il ne s’agit pas d’un
repas de confrérie pour lequel on loue une salle, mais d’une initiative privée
comme il ressort clairement de I’allusion dans De ieuniis. Nulle part il n’est
fait mention de la présence de prétres ou de diacres. Ce qui est d’autent plus
étonnant qu’ils sont explicitement mentionnés dans la description de la
synaxe eucharistique un peu plus haut (4pol. 39,5).

Le repas se déroule comme un repas ordinaire, on y mange, on y boit du
vin, on y parle. La différence jaillit de ’esprit qui ’inspire et I’anime. Au
lieu de parler de culture ou de lire des ceuvres littéraires, les chrétiens

6 A.Hamman, La vie quotidienne des premiers chrétiens (95-197) (La vie quotidienne;
Paris: Hachette, 1971), 3éd. 1981.



218 A. Hamman, De l'agape a la diaconie, en Afrigue chrétienne

s’entretiennent tout naturellement des choses de la foi. Au lieu de chanteur
et de musiciennes, I’agape est encadrée par la priere et le chant des psaumes
(Apol. 39,17-19).

La présence de femmes a ces repas fraternels a provoqué des commen-
taires du c6té des paiens. Non point que les Romains les ignorassent mais
Plutarque (Symp. 7,8,4) cherchait en leur présence une explication a la
corruption que s’installait. Dans la communauté chrétienne, veuves et
vierges avaient une situation privilégiée; leur condition sociale était pré-
caire et les mettait au nombre des personnes assistées. Pour couper court a
tous les ragots, Tertullien souligne fortement a plusieurs reprises le carac-
tére modeste et honnéte d’une institution au-dessus de tout soupc¢on, dans
sa motivation, son déroulement, son achévement (4pol. 39,17-19).

L’agape se déroule comme une liturgie. Elle s’ouvre par la priére, se
continue par une conversation sous le regard de Dieu, s’achéve par la
priére. On ne pouvait mieux souligner le caractére religieux de I’institution,
qui contraste puissamment avec les repas de confréries paiennes, qui n’ont
plus de religieux que I’origine d’ailleurs largement oubliée.

L’agape s’acheve en liturgie proprement dite. Quand les convives, qui
d’ordinaire mangent avec la main, se sont lavés les mains, on allume les
flambeaux, car la nuit est tombée. Il est six heures du soir. Le chant des
psaumes alterne avec une priere spontanée et improvisée. Les convives se
dispersent, ensuite, en glissant dans le silence des rues de Carthage, por-
teurs de la lecon puisée au cours de repas.

A relire tout le chap. 39, il y a parallélisme entre la synaxe eucharistique
du matin et ’agape du soir, I'une et ’autre nettement distinctes, sans
ambiguité. Si la premiére est une convocation d’Eglise, la seconde est une
invitation privée, sans présence de la hiérarchie. L’élément qui permet
d’établir une comparaison entre les deux est I’utilisation de part et d’autre
de fonds (communs, arca genus, le matin), de dépenses privées (sumptus),
pour les besoins des pauvres, considérés comme «les nourrissons de la foi»,
afin d’exprimer la fraternité qui soude tous les membres.”

Les agapes chez saint Augustin

L’évéque d’Hippone connait trois sortes de repas: le repas pour les
morts, le repas en ’honneur des martyrs et les agapes. Pour les deux

7 Je ne fais plus mention du Ad uxorem 2,4 qui parle de «nocturnae convocationes» qui
pourraient étre une allusion a une liturgie du lucernaire ou simplement provenir du mouve-
ment oratoire de Tertullien, sans viser une manifestation précise. Je corrige ma position de la
Vie liturgique et vie sociale, 174-175.



A. Hamman, De l'agape a la diaconie, en Afrique chrétienne 219

premiers, il n’utilise jamais le mot d’agape ni au singulier ni au pluriel. Il
serait bon de ne jamais parler de mensa des agapes.8

L’expression «faire des agapes» (agapes facere), employée dans les
sermons (Serm. 178,4; 259,5), ne semble pas signifier organiser un repas
mais faire profiter les autres de ses biens et plus spécialement les pauvres. Il
s’agit d’une ceuvre de miséricorde conseillée a tous, selon les moyens, ot les
pauvres sont les privilégiés.

Dans C. Faustum 20,4, les Manichéens reprochent aux chrétiens les
repas de charité (agapae) qu’ils rapprochent des idolothytes. «Nos agapes
nourrissent les pauvres de fruits et de viande», rétorque Augustin (C. Faus-
tum, 20,20). L’'usage de la viande €tait repréhensible en soi pour un
manichéen végétarien, parce que les dames des vivants avaient pu passer
dans les animaux tués.

Il s’agit 1a pour les bien nantis moins d’inviter les pauvres a leur table que
de leur distribuer des vivres ou d’organiser un repas pour eux dans quelque
salle idoine. Saint Augustin, le jour anniversaire de son épiscopat, organise
ainsi un repas pour les pauvres dans sa basilique, qu’il décrit plena mensis
epulantium (Serm. Fragipane 2,2).

Nous pouvons mesurer le chemin parcouru depuis Tertullien, et la
transformation d’une initiative spontanée et privée en 1’organisation systé-
matique de la bienfaisance.

3. Du diaconat a la diaconie

Le réle social du diacre, délégué au «secteur de misere» de la commu-
nauté, insinué par la Tradition apostolique, décrit clairement par la Didas-
calie des douze apétres,® n’apparait nulle part avec la méme netteté, ni chez
Tertullien ni chez Cyprien.

Si la hiérarchie tripartite — diacre, prétre, évéque — est bien attestée par
Tertullien, il semble bien que la promotion ne suive pas nécessairement
encore ces étapes, puisque le De praeser. haer. 41,21 parle d’un lecteur qui
devient diacre mais aussi d’un laie qui devient prétre. Ce qui signifie que le
diaconat exerce une fonction précise, qui semble bien étre le domaine
social.

Tertullien n’apporte que peu de précisions sur le diaconat et sur la
diaconie. Le terme diaconie ne se trouve pas dans ses écrits. Dans De bapt.
17,1 le diacre apparait comme le ministre délégué du baptéme. Rien de

811 faudrait a mon avis modifier les appellations de Reicke, Diakonie, Festfreude und
Zelos, 101-147.
9 Voir notre analyse dans Hamman, Vie liturgique et vie sociale, 108-114.



220 A. Hamman, De l'agape a la diaconie, en Afrique chrétienne

plus. Seule la Passio Perpetuae et Felicitatis (3,7; voir 10, 1-4) met en scéne
deux diacres de Carthage, Tertius et Pomponius, qui viennent visiter les
martyres en prison, se mettent a leur service, leur obtiennent une piéce plus
salubre et certainement leur permettent d’améliorer leur ordinaire.!?

Cyprien est plus explicite sur le role des diacres. Dans sa correspondan-
ce, pendant I’exil, I'évéque recommende «aux prétres et aux diacres» de
subvenir aux besoins des confesseurs en prison, des pauvres, des veuves et
des infirmes, en puisant dans les fonds de I’Eglise (ep. 7; 77, 3), de venir au
secours des infirmes et des pe¢lerins (ep. 14,15; 15,1; 62,4-5). C’est par le
diacre Naricus que I’évéque envoie une nouvelle somme d’argent (ep. 7, 2).

Il est possible que prétres et diacres soient confondus globalement, parce
que simplement en I’absence de I’évéque tout le corps presbytéral supplée a
sa charge. Une lettre, il est vrai du pape Corneille (ep. 50), reconnait
explicitement qu’un diacre «gére la caisse des veuves et des orphelins.» Ce
qui parait parfaitement régulier a Cyprien. Il répond au pape au sujet de ce
Nicostratus de Rome qu’il est déchu de son fonction pour avoir «refusé de
rendre les dépots destinés aux veuves et aux orphelins» (ep. 52,1). Ce qui
montre a quel point la fonction sociale et sacramentelle sont encore liées.

Le service des pauvres demeure une préoccupation liée a I'offrande
eucharistique. Un tronc rappelle cette association. Aussi saint Cyprien
tance-t-il une noble matrone qui n’apporte pas d’offrande en venant au
Dominicum (De op. et el. 14-15).11. 1l ne fait pas mention de la médiation
du diacre. Il semble que donateurs et donatrices déposent directement leur
don dans le tronc, le corban. Tertullien y a déja fait allusion. Ce qu’il
importe de dégager c’est que I’eucharistic bien comprise exige du chrétien
lucide de partager de son bien avec les pauvres de la communauté.

Il semble qu’au temps de Tertullien et de Cyprien la fonction ait encore
un caractére suffisamment autonome, suffisamment orienté sur le secteur
social pour que ’on demeure diacre toute sa vie. Parmi les épitaphes de
diacres, une seule, celle de Faustinus,!? parle d’un diacre qui au bout de
23 ans de charge est mort prétre. Toutes les autres en Afrique attestent que
le diacre est mort diacre.!3

Les choses ont changé au IV et Ve siecle. Augustin ne parle jamais de la
fonction sociale du diacre, alors méme que les panégyriques de saint

10 Voir aussi Cyprien (ep. 15, 1) qui évoque la tradition selon laquelle les diacres visitent des
confesseurs en prison.

11 Je ne traduit pas comme Reicke (Diakonie, Festfreude und Zelos, 44-46) «la part

destinée au pauvre» mais plus paradoxalement la noble matrone regoit la part apportée par le

pauvre.
12 CIL 8,23563.
I3CIL 8,1389; 13415-19; 14115-16; 18539; 20916; 23044a.



A. Hamman, De I'agape a la diaconie, en Afrique chrétienne 221

Laurent y disposaient (Serm. 302,8; 303,1). Le role du diacre chez lui
parait purement sacramentel. A Hippone le diacre ne semble méme pas
comme a Carthage préparer au baptéme les catéchumenes. Nulle part il
n’est dit que les diacres administrent les biens considérables de I’église.
Jamais Augustin n’utilise le mot diaconie,'# en parlant du vestiaire d’'Hip-
pone, qui sert a vétir les pauvres. Ce soin revient-il a un diacre? Nous n’en
savons rien.

Il parait au contraire — et ce serait I’explication — que le diaconat ait
perdu son caractére social de service des pauvres et soit devenu une étape
transitoire entre le lecteur et le prétre, pour ceux qui suivent la filiére
ordinaire. C’est ainsi qu’Eraclius, encore diacre, en janvier 426 (Serm.
356,7), est prétre, le 26 septembre de la méme année (ep. 213).15 au
moment ou ’évéque Hippone le propose pour lui succéder.

En bref, nous pouvons tirer de ces prémisses trois conclusions:

1) Il y a solution de continuité entre 1’eucharistie liée originellement
dans le milieu judéo-chrétien a un repas et I'institution de ’agape. Tertul-
lien montre que celle-ci est au contraire une création et une initiative du
monde pagano-chrétien, inspirée par la charité, sans lien organique avec
I’eucharistie.

2) L’agape, loin d’étre inspirée par quelque paradigme juif ou paien,
prend position contre les banquets de ’antiquité, qu’il s’agisse des dieux ou
des morts. Il faut donc réserver le mot d’agape (au singulier) au repas
fraternel du soir qui veut exprimer la solidarité et la péréquation dans la
communauté. Parler d’agapes en 'honneur des morts ou des martyrs, est
une extrapolation moderne, qui ne peut invoquer aucun témoignage
ancien, en Afrique. Il faut espérer que ce terme sera désormais banni par
historiens et archéologues, quand ils parlent de la mensa.'¢

3) Entre Tertullien et Augustin, le diaconat semble avoir subi une
évolution. D’abord ministére autonome, spécialisé dans le secteur social, il
devient de plus en plus une simple €tape entre le lectorat et le presbyté-
rat.

Adalbert Hamman, Besangon-Rome

14 F.van der Meer, il est vrai, parle a plusieurs reprises dans Saint Augustin, pasteur d’Ames,
du batiment de la diaconie d’Hippone (I,56) de Calama (I,86 et 165), sans apporter de
preuve.

15 Sur ’identité des deux Eraclius, voir Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésias-
tiques (Paris: Letouzey et Ané, 1963), 15: 663.

16 Vraisemblablement Henri Leclercq (s.v. «agape», DACL, 1: 775-848) a mis en circu-
lation I’expression «agapes pour les morts». Les historiens bien informées comme H. Marrou
ne I'utilisent pas.



	De l'agape à la diaconie, en Afrique chrétienne

