
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 3

Artikel: SUPERSTITIO : die Beurteilung des frühen Christentums durch die
Römer

Autor: Lührmann, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 42 1986 Heft 3

SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen
Christentums durch die Römer*

1. Der Hintergrund

Die frühesten uns erhaltenen Beurteilungen des Christentums durch die
Römer stammen aus dem kurzen Zeitraum eines knappen Jahrzehnts
zwischen frühestens 110 und spätestens 122, und sie stammen von Männern,

die sich untereinander kannten, hohe politische Positionen bekleideten

und sich allesamt mit dem Römischen Reich identifizierten. Aus
offizieller Sicht also lautete das Urteil: superstitio, mit unterschiedlichen,
dieses ohnehin negative Wort noch weiter negativ qualifizierenden Adjek-
tiva. Da sie unter sich waren und füreinander schrieben, brauchten sie ihre
eigene Position nicht auf einen Begriff zu bringen. Der wäre gewesen:
religio', eine aufgeklärt philosophische Identität der möglichen Weltordnung

mit der bestehenden Ordnung des Römischen Reiches, die durchaus
auch in der kultischen Verehrung der römischen Götter ihren sichtbaren
Ausdruck finden konnte.

An der Spitze dieser Ordnung stand Trajan, nicht mehr ein Nero und
auch nicht ein Domitian, sondern ein Mann aus Spanien, der daranging,
die ökonomische Krise des Reiches durch Straffung der Zentralverwaltung
in den Griff zu bekommen.2 Dass das Römische Reich kompliziert aufgebaut

war, lag an der Geschichte der Eroberungen. Über lange Zeit hinweg
hatten innere Auseinandersetzungen zu seiner Expansion geführt; indem
Bürgerkriege auf fremden Territorien ausgetragen wurden, erweiterte sich
das Reich. Seit Octavian war solche Polarität vorbei - es gab nur noch den
einen an der Spitze.

Kritisch war die Zeit nach Neros Tod gewesen; drei Kaiser folgten
binnen eines Jahres aufeinander, bis mit Vespasian eine neue Ära begann.

'Antrittsvorlesung an der Philipps-Universität Marburg am 28.Juni 1983.

1 Vgl. dazu K.Latte, Römische Religionsgeschichte, HAW V/4,21967, 39, zuf Religion der
Kaiserzeit: 312-326.

2 Vgl. zum folgenden insbes. R.Syme, Tacitus, Bd. 1, 1958, 1-58: The Political Setting.



194 D. Liihrmann

Der hatte seinen erfolgreichen Krieg gegen die Juden vorzuweisen, den

vorerst letzten Aufstand eines unterworfenen Volkes innerhalb der Grenzen

des Reiches. Sein Sohn Titus führte den zu Ende. War die Welt durch
diesen Krieg scheinbar endgültig befriedet, bedeuteten die Jahre der Regierung

seiner Söhne Titus und Domitian Konsolidierung, aber auch Krise.
Rom fiel es schwer, sich umzustellen von Krieg auf Frieden, von Beute auf
Ertrag, von Militär auf Verwaltung. So könnte man die Zeit Trajans
charakterisieren.

Aus dieser Zeit also stammen die ersten Beurteilungen der Christen3

von Trajan selber, von 96 bis 117 Herrscher des Reiches; der bestätigt das

Vorgehen seines Legaten Plinius in der Provinz Pontus/Bithynien. Plinius
selber stammt aus der römischen Mittelschicht der Ritter; geboren 61/62
hat er eine glänzende Ausbildung und eine ebenso glänzende Karriere unter
den flavischen Kaisern gehabt; gestorben ist er wohl 113 am Ende seiner
Mission in Kleinasien. Tacitus, etwas älter als Plinius, kam wahrscheinlich
aus Gallien; auch er machte unter den Flaviern seine Karriere, war 97

Konsul, ca. 112/113 dann Prokonsul der Provinz Asia; gestorben ist er ca.
120. Sueton schliesslich, auch er wie Tacitus aus dem Ritterstand und aus
der Provinz (Nordafrika) und mit Plinius befreundet (er etwas jünger,
Tacitus etwas älter als der) erhielt höhere Verwaltungsaufgaben unter
Trajan und bekleidete unter dessen Nachfolger Hadrian für einige Zeit das

einflussreiche Amt des Sekretärs für die offizielle Korrespondenz, verlor es

aber 121.
Sie alle beziehen sich mit ihrem gemeinsamen Urteil superstitio auf

gemeinsame Wertvorstellungen. Sie stossen offenbar auch nicht erstmals
auf das Phänomen Christentum, setzen vielmehr seine Kenntnis voraus
oder verfolgen es in die jüngere Geschichte Roms zurück. Für alle aber
scheint das Christentum auch ein Problem der aktuellen Gegenwart zu
sein, ausdrücklich bei Plinius und Trajan, historisch aktualisiert bei Tacitus,

weniger bei Sueton. Sie haben sich nicht nur gekannt, sondern gemeinsame

WertvorStellungen geteilt und diese auch ihren Lesern vermitteln
wollen: Tacitus und Sueton über ihre Geschichtsschreibung in belehrender
Form, Plinius und Trajan durch Setzung rechtlicher Normen - die
Veröffentlichung ihres Briefwechsels schaffte in diesem wie in anderen Fällen
durch die bestätigende Antwort des Kaisers Normen in Fragen, die vom
überkommenen Recht nicht erfasst waren.

3 Zu den folgenden biographischen Angaben vgl. ausser dem in der vorigen Anmerkung
genannten zweibändigen Werk von Syme zur schnellen Information die Artikel in KP von
R.Hanslik: «Trajan», V919-921, «Plinius», IV937f., und von M.Fuhrmann: «Tacitus»,
V486-493, «Sueton», V411-413.



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 195

Superstitio aber war kein strafrechtliches Delikt.4 Übersetzt wird es

zumeist mit «Aberglaube» oder «Afterglaube», gemessen an aufgeklärt
vernünftiger Religion. Aber weder ist solcher Aberglaube als Hexerei,
Zauberei, Ketzerei strafbar, noch ist er «Atheismus» im Sinne des
Strafrechts. Die Toleranz der Römer gegenüber fremden Religionen war recht

gross; sie zielten nicht auf eine einheitliche Staatsreligion und Trajan auch
nicht auf irgendeine kultische Verehrung seiner Person. Als ein religiöses
Phänomen haben sie das Christentum zwar wahrgenommen, eine Gefahr
bedeutete es aber nicht schon als ein solches.

2. Plinius, ep. X 96f.

Das wird deutlich am Vorgehen des Plinius. Dieser Briefwechsel ist in
den letzten Jahren verschiedentlich analysiert worden, mit recht kontroversen

Ergebnissen freilich. Ich folge bei meiner Interpretation der Texte
weitgehend, ohne das immer auszuweisen, den Arbeiten von Antonie
Wlosok und Rudolf Freudenberger5 sowie für das Wort superstitio einem
Aufsatz von L. F. Janssen6. Aus diesen Arbeiten stammt auch schon die
Ablehnung einer strafrechtlichen Füllung von superstitio. Was ich in dieser
Literatur nicht ausdrücklich finde, ist einmal die Frage, woher die römischen

Autoren ihr Urteil beziehen, und zum anderen die Frage, wie sich ihr
Urteil zu Eigenaussagen im Neuen Testament selber verhält. Hierin sehe

ich meinen eigenen Beitrag zu einer im übrigen kaum überschaubaren
Diskussion, an der weniger die Neutestamentier als Patristiker, Althistoriker,

Altphilologen, auch Juristen beteiligt sind.7
>

4 Vgl. R. Freudenberger, Das Verhalten der römischen Behörden gegen die Christen im
2. Jahrhundert, MBPF 52 (21969) 80; J.Molthagen, Der römische Staat und die Christen im
zweiten und dritten Jahrhundert, FIyp.28 (21975) 18 A. 35, der aber zu Unrecht A. Wlosok
diese Meinung unterstellt unter Berufung auf deren Aufsatz: Die Rechtsgrundlagen der

Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhunderte (1959), abgedruckt in: Das frühe
Christentum im römischen Staat, hg. von R.Klein, WdF 267 (1971) 275-301, dort A. 40
(294 f.).

5 Über deren in der vorigen A. bereits genannte Arbeiten hinaus: A. Wlosok, Rom und die
Christen, Der altsprachliche Unterricht, Beih. 1 zu R.XIII, 1970; dies., Christliche Apologetik
gegenüber kaiserlicher Politik bis Konstantin, KGMGI (1974) 147-165; R. Freudenberger,
Art. «Christenverfolgungen 1. Römisches Reich», TRE VIII 23-29.

6 «Superstitio» and the Persecution of the Christians, VC33 (1979) 131-159.
7 Aus der Literatur möchte ich über die bisher genannten Werke hinaus verweisen auf:

J.Moreau, Die Christenverfolgung im römischen Reich, AWR2 (21971); J.Vogt, Zur Religio-



196 D. Lührmann

C. Plinius an Kaiser Trajan

«(1) Es ist meine Gewohnheit, Herr, alles, worüber ich im Zweifel bin, Dir vorzutragen.
Wer denn kann besser mein Zögern lenken oder meine Unwissenheit ordnen?

An Prozessen gegen Christen habe ich nie teilgenommen. Daher weiss ich nicht, was und
wie weit man zu bestrafen oder zu untersuchen pflegt. (2) Und nicht wenig habe ich

geschwankt, ob ein Unterschied des Alters sei oder ob ganz junge sich nicht von Erwachsenen

unterscheiden, ob tätiger Reue Straffreiheit gewährt werden soll oder ob demjenigen, der

überhaupt nur Christ gewesen ist, nichts nützt, aufgehört zu haben, ob der Tatbestand als

solcher, wenn er frei ist von Schandtaten, oder Schandtaten, die mit dem Tatbestand
zusammenhängen, bestraft werden sollen.»

Plinius beginnt mit einer Huldigung an Trajan (1), die aber auch ein
Politikum darstellt: Für alle Zweifelsfälle ist der Kaiser zuständig, die
rhetorische Frage lehnt implizit jede andere Instanz ab. Plinius hat gerichtliche

Untersuchungen gegen Christen vornehmen müssen, ohne darauf
speziell vorbereitet gewesen zu sein. Er braucht aber dem Kaiser nicht zu
erklären, wer die Christen sind, und er setzt voraus, dass solche
Gerichtsverfahren üblich sind,8 an denen er hätte teilnehmen können, um zu
wissen, wieweit die Untersuchung auszudehnen und wie die Strafe zu
bemessen sei. Darüber hinaus ist ihm unklar, inwieweit sonst mögliche
Rechtserwägungen in das Verfahren einfliessen sollen: Jugend von
Angeklagten (ein spezielles Jugendstrafrecht gab es in der Antike natürlich
nicht), tätige Reue als strafmildernd und schliesslich die Frage, ob schon
die blosse Zugehörigkeit strafbar sei oder nur im Zusammenhang damit
nachgewiesene Straftaten (2a).

«Vorerst habe ich bei denen, die bei mir als Christen angezeigt wurden, dieses Verfahren
befolgt: (3) Ich habe sie gefragt, ob sie Christen seien; die Geständigen habe ich noch einmal
und ein drittes Mal unter Androhung der Todesstrafe gefragt, die dabei blieben, habe ich zur

sität der Christenverfolger im römischen Reich, SHAW.PH 1962.1. Die Arbeit von J.Speigl,
Der römische Staat und die Christen, 1970, erweckt einen ambivalenten Eindruck: neben

guten Beobachtungen und daraus gefolgerten Schlüssen krasse Fehlurteile. Hinter Freuden-
berger und Wlosok geht Molthagen (s.A. 4) zurück, der wieder eine «kaiserliche Verfügung»
unter Nero annimmt, «dass jeder, der sich als Christ bekannte, hinzurichten sei, und das heisst,
dass die Zugehörigkeit zu den Christiani als ein todeswürdiges Verbrechen behandelt werden
sollte» (a.a.O. 24f.). Mich reizte es, als Neutestamentier einmal von der anderen Seite her zu
fragen und nicht von den Aussagen über den Staat im NT auszugehen; vgl. dazu insbes.

M.Dibelius, Rom und die Christen im ersten Jahrhundert (1942), abgedruckt in dem von
R. Klein hg. Sammelband (s.A.4) 47-105; W.Schräge, Die Christen und der Staat nach dem
Neuen Testament, 1971; K.Aland, Das Verhältnis von Kirche und Staat in der Frühzeit,
ANRWII 23.1 (1979) 60-246, bes. 163-226.

8 Vgl. Speigl, a.a.O. 67.



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 197

Hinrichtung abführen lassen. Ich zweifelte nämlich überhaupt nicht, welcher Art auch immer
sei, was sie geständen, dass Sturheit und unbeugsamer Starrsinn auf jeden Fall zu bestrafen
seien. (4) Es gab auch andere von gleicher Verrücktheit, die ich, weil sie römische Bürger waren,
aufschrieb zur Überstellung in die Hauptstadt.»

Unabhängig davon hat er aber bereits gehandelt (2b-4a): Leute, die ihm
als Christen angezeigt worden waren, hat er unter Androhung der Todesstrafe

dreimal befragt, ob sie Christen seien, und als sie das bejahten,
hinrichten lassen. Hier hatte er keinerlei Zweifel, ob die Zugehörigkeit
selber ausreiche für eine Bestrafung - gleichviel, was immer sie zu gestehen
gehabt hätten, schon solches von ihm als Sturheit und unbeugsamer Starrsinn

gewertetes Verhalten reicht für die Todesstrafe. Ebenso hat er Christen
mit römischem Bürgerrecht zur Überstellung nach Rom notieren lassen.

«Alsbald während dieser Verhandlung traten - wie es zu gehen pflegt -, als sich die

Beschuldigung ausweitete, mehrere Sonderfälle auf. (5) Vorgelegt wurde eine anonyme
Denunziation, die die Namen vieler enthielt. Die leugneten Christen zu sein oder gewesen zu sein,

glaubte ich freilassen zu sollen, weil sie nach meinem Vorbild die Götter anriefen und Deinem
Bild, das ich aus diesem Grund zusammen mit den Statuen der Götter hatte herbringen lassen,

mit Weihrauch und Wein ein Opfer brachten, dazu Christus schmähten, wozu in gar keiner
Weise, wie man sagt, gezwungen werden können, die wirklich Christen sind.

(6) Andere in der Anzeige Genannte sagten, sie seien Christen, und bestritten es alsbald: sie

seien es zwar gewesen, hätten aber aufgehört, einige vor drei Jahren, einige vor mehreren
Jahren, mancher auch vor zwanzig Jahren. Auch diese alle haben dein Bild und die Statuen der
Götter verehrt und Christus geschmäht.»

Insoweit war die Sache also für ihn klar, und er trägt dies Trajan vor,
ohne eine Bestätigung oder gar einen Verweis dafür zu erwarten. Die
Komplikationen, die der Klärung bedürfen und auf die sich seine Anfrage
allein bezieht, ergaben sich vielmehr erst aus dem Fortgang der Angelegenheit

(4b). Auf eine anonyme Anzeige hin hat er eine grosse Menge von
Leuten verhört, von denen einige bestritten, jemals Christen gewesen zu
sein, andere sich zunächst als Christen bekannten, dann aber widerriefen
(5 f.). Um diese Gruppe der Renegaten geht es ihm mit seiner Anfrage,
während für die erste Gruppe der Bekenner und für die zweite Gruppe der
Unschuldigen der Prozess ja bereits abgeschlossen ist. Plinius will offenbar
einen Automatismus vermeiden, und seine Anfrage hat das Ziel, diesen, die
seiner Meinung nach keiner Verbrechen schuldig sind und zugleich tätige
Reue für ihre ehemalige Zugehörigkeit zeigen, eine Chance zu geben, sie

ganz freizulassen oder zumindest im Einzelfall zu differenzieren.
Dass wirklich Reue vorliegt, hat er geprüft, indem er sie das von jedem

Einwohner des Reiches zu verlangende Opfer mit Wein und Weihrauch9

9 Vgl. Wlosok, Rom 30, A. 73.



198 D. Lührmann

vollziehen liess (Juden allein waren davon suspendiert; bis zum Beginn des

Jüdischen Krieges wurde aber täglich im Jerusalemer Tempel für das
Römische Reich geopfert), vor den Göttern und vor dem Bild des Kaisers,
das er zu diesem Zweck hereinbringen liess; zusätzlich liess er sie Christus
schmähen. Der Test scheint ihm beweiskräftig, denn wahre Christen würden

sich zu so etwas nicht zwingen lassen, wie er sich informiert hat, und
die Bekenner haben das ja auch nicht getan.10

«Sie versicherten aber, dies sei ihre ganze Schuld bzw. ihr ganzer Irrtum gewesen, dass sie

zur Gewohnheit gehabt hätten, an einem festen Tag vor Sonnenlicht zusammenzukommen
und ein Lied für Christus als eine Art Gott wechselweise zu singen und sich mit Eid nicht zu
irgendeinem Verbrechen zu verpflichten, sondern nicht Diebstähle, nicht Räubereien, nicht
Ehebrüche zu begehen, nicht Treu und Glauben zu brechen, nicht Hinterlegtes bei Einforderung

abzuleugnen. Nachdem dies abgeschlossen war, sei es üblich gewesen, auseinanderzugehen

und von neuem zusammenzukommen, um eine Mahlzeit einzunehmen, eine gewöhnliche
und harmlose freilich, was zu tun sie sogar aufgehört hätten nach meiner Verordnung, in der ich
entsprechend Deinen Anordnungen verboten hatte, dass es Hetairien gebe. (8) Umso notwendiger

glaubte ich, aus zwei Sklavinnen, die «Dienerinnen» genannt wurden, auch durch die
Folter erfragen zu sollen, was daran an Wahrheit sei. Nichts anderes fand ich als widerlichen
und masslosen Aberglauben (nihil aliud inveni quam superstitionem pravam et immodi-
cam).

Die Unschuldigen hat er freigelassen, bei den Renegaten geht es darum,
ob ihr Widerruf als tätige Reue gewertet werden kann, zumal Plinius im
Verhör (7 f.) den Eindruck gewonnen hat, dass sie sich auch während der
Zeit ihrer Zugehörigkeit zum Christentum keiner Vergehen schuldig
gemacht haben, und dieser Eindruck sich ihm bestätigt hat, als er zwei
Sklavinnen unter Folter verhörte. Dass sie ministrae genannt wurden,
erwähnt Plinius nebenbei. Das ist das lateinische Wort für griechisch
Suxkovoç, und man verweist zu Recht auf Rom 16,1, wo Paulus die Phoebe
erwähnt, ôicikovoç der Gemeinde in Kenchreae. Für römische Ohren kann
aber schon die Bezeichnung von Sklavinnen als ministrae bedenklich
klingen, insofern minister zwar einen Bediensteten bezeichnet, auch im
Kult, aber den freien im Unterschied zum Sklaven.

Der Bericht, den Plinius von diesem Verhör gibt, zerstreut mögliche
Verdachtsmomente.11 Zwar sind die Christen an festgesetzten Tagen bei
Nacht zusammengekommen, aber sie haben nur im Wechselgesang ihrem

10 Ganz ähnlich hatte man übrigens im Winter 66/67 in Antiochien rechtgläubige Juden

aufgespürt: Josephus, bell. iud. VII 50f.; vgl. Freudenberger, Verhalten 141 ff.
11 Dahinter steht als Frageraster der Bacchanalienskandal in Rom 186 v.Chr. (Livius

39,8-18); vgl. Freudenberger, Verhalten 165ff. ; Speigl 74. Freudenberger weist ausserdem

(86-91) auf das Vorgehen gegen die Druiden hin.



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 199

Christus als einer Art Gott ein Lied gesungen. Zwar haben sie dabei einen
Schwur geleistet, aber nicht zu einer nächtlichen Verschwörung, sondern
zu höchst positiven moralischen Werten. Zwar haben sie gemeinsame
Mahlzeiten gehalten, aber nicht bei dieser nächtlichen Zusammenkunft,
sondern am Tage, und dabei ist es harmlos zugegangen. Mit all dem hätten
sie zudem aufgehört, nachdem Plinius im Auftrag des Kaisers ein
allgemeines Vereinsverbot für die Provinz erlassen hatte - auch dagegen haben
sie also nicht Verstössen.

Zur Entscheidung steht, ob die ehemalige Zugehörigkeit dieser Leute zu
den Christen als zu bestrafende Schuld (culpa) oder als entschuldbarer
Irrtum (error) zu werten sei, und bis zu dieser Entscheidung aus Rom hat
Plinius das Verfahren für diese Gruppe ausgesetzt. Er plädiert dabei
deutlich für Freilassung, jedoch ohne dass ihn das Ergebnis seines Verhörs
zu irgendwelchen Skrupeln in bezug auf die Elinrichtung der Bekenner
veranlasst.12 Dort war es ja der Starrsinn, der zur Verurteilung reichte, hier
ist solche Sturheit gebrochen.

«(9) Daher habe ich, nachdem ich den Prozess aufgeschoben habe, geeilt, Dich um Rat zu
bitten. Mir schien nämlich die Sache der Beratung wert, vor allem wegen der Zahl der
Gefährdeten. Viele nämlich jeden Alters, jeden Standes, auch beiderlei Geschlechts werden in
Gefahr gebracht und gebracht werden. Denn nicht allein über die Städte, sondern auch über
Dörfer und das flache Land ist die Seuche dieses Aberglaubens (superstitionis istius contagio)
verbreitet, die mir scheint gestoppt und in Ordnung gebracht werden zu können. 10) In der Tat
steht zur Genüge fest, dass beinahe schon verlassene Tempel angefangen haben, besucht zu
werden, und dass durchweg Fleisch von Opfertieren auf den Markt kommt, für das sich bisher
äusserst selten ein Käufer fand. Daraus ist leicht zu schliessen, welche Menge an Menschen
gebessert werden kann, wenn tätiger Reue Raum gegeben wird.»

Über das Ergebnis seines Verhörs hinaus gibt Plinius in 9 dem Kaiser
eine politische Einschätzung der Lage. Er verweist noch einmal auf die

grosse Zahl der anonym Angezeigten und fürchtet, dass weitere in diesen
Strudel geraten könnten. Das Christentum stellt in der Provinz offenbar
einen beachtenswerten Faktor dar. Seine Anhänger gehören zu allen
Altersschichten, zu allen Ständen (auch römische Bürger sind ja darunter) und zu
beiden Geschlechtern, und sie finden sich in den Städten, in den Dörfern
und auf dem flachen Land.

Plinius verspricht sich von der Niederschlagung des Verfahrens eine
stillschweigende Rückkehr zur Ordnung bei den bisher noch nicht Erfass-

12 Nichts spricht für die Interpretation von Molthagen 15: «Plinius versucht hier aus der
Rückschau sein Verhalten zu rechtfertigen, und zwar zu einer Zeit, da er die bisherige
Grundlage der Christenprozesse als ungerechtfertigt erkannt hat.»



200 D. Lührmann

ten und kann auch bereits auf Erfolge verweisen, denn die Tempel werden
wieder stärker besucht, und Opferfleisch kann wieder abgesetzt werden.
Eine Freilassung würde die Rückkehr zur gewünschten Normalität erleichtern.

Trajan an Plinius

«(1) Das Verfahren, zu dem Du verpflichtet bist, mein Secundus, hast Du in der
Untersuchung der Fälle derer, die bei Dir als Christen angezeigt wurden, befolgt. Denn es kann
natürlich nichts generell, was etwa eine Art fester Gestalt hätte, festgelegt werden. (2) Aufgespürt

sollen sie nicht werden; werden sie angezeigt und schuldig gefunden, sind sie zu bestrafen,

jedoch so, dass, wer bestreitet, Christ zu sein, und dies tatsächlich unter Beweis stellt, d. h.

durch unseren Göttern Opfern, Straffreiheit wegen tätiger Reue erreichen soll, wie sehr er auch

im Blick auf die Vergangenheit verdächtig sein mag. Anonym vorgelegte Anzeigen dürfen bei
keiner Anklage einen Platz haben. Denn das wäre ein sehr schlechtes Beispiel und entspräche
nicht unserer Zeit.»

Die knappe Antwort Trajans, als kaiserliches Reskript von Rechtsqualität,

bestätigt die Rechtlichkeit des Vorgehens. Während er eine allgemeine

rechtsverbindliche Regelung ablehnt, nennt Trajan doch Gesichtspunkte
für Verfahren gegen die Christen; Man soll ihnen nicht nachspionieren;

werden sie jedoch angezeigt und beschuldigt, sind sie zu bestrafen, es sei

denn, jemand leugnet und stellt das unter Beweis, indem er «unseren»
Göttern opfert. Tätige Reue ist anzuerkennen trotz bleibenden Verdachts
im Blick auf die Vergangenheit, auch abgesehen von diesem Fall, in dem
das Problem durch eine anonyme Anzeige entstanden ist, die Trajan für
grundsätzlich nicht gerichtsverwendbar erklärt.

Damit war nun doch eine grundsätzliche Regelung geschaffen, die mehr
als einhundert Jahre so praktiziert wurde. Dass sie inkonsequent ist, haben
schon die Kirchenväter moniert;13 verstehen kann man sie nur, wenn man
sie nicht misst an den Normen eines modernen Strafrechts, sondern an
antikem Polizeirecht.

Ich nehme hiermit also insbesondere Antonie Wlosoks Thesen zur Frage
der Rechtsgrundlage der Christenverfolgungen auf.14 Mir scheint aber,
dass man ihre Interpretation verstärken kann durch Beobachtungen zur
Sprache des Pliniusbriefes. Die ist natürlich durchgehend von juristischen
Fachtermini geprägt.15 Daneben zeigen sich aber ebenso durchgehend
Begriffe sozusagen der Psychopathologie: Sturheit, unbeugsamer Starr-

13 Vgl. Tertullian, apol. 2,6-9, wo der Pliniusbrief paraphrasiert wird.
14 Vgl. bes. den in A.4 genannten Aufsatz.
15 Die hat insbes. Freudenberger untersucht (in einer leider manchmal ermüdenden

Gründlichkeit).



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 201

sinn, Verrücktheit, widerlich, masslos, Seuche; Gegenmittel: stoppen, in
Ordnung bringen, bessern. Dies alles fasst zusammen der Begriffsuperstitio
- das ist mehr als «Aberglauben», das ist «Schwachsinn».16

Liest man so noch einmal den Brief des Plinius, wird der Werthintergrund

klar: ein aufgeklärter, religiös toleranter römischer Beamter, in
kritischer Zeit in eine kritische Provinz entsandt, begegnet allenthalben
Unvernunft, die chaotische Verhältnisse schafft. Dazu gehört auch das
Christentum, und er weiss das Rezept: Abschreckung (getötet wird, wer
sich als Christ bekennt) und Milde (wer zur Vernunft kommt, kann auf
Verzeihung rechnen). Das ist politisch gedacht, nichtjuristisch. Mit diesem
politischen Pragmatismus ist der römische Staat ausgekommen. Während
die christlichen Apologeten auf grundsätzliche Regelung drängten - die
erfolgt erst 257 unter dem Kaiser Valerian und wird 311 durch das
Toleranzedikt des Galerius aufgehoben -, handelten die römischen Behörden
nach dem hier rechtswirksam gewordenen Verfahren. Nachfolger Trajans
haben es grundsätzlich bestätigt.17

3. Tacitus, ann. XV 44,2-5

«(2) Aber nicht durch menschliche Bemühung, nicht durch Spenden des Herrschers oder
durch Sühnegaben an die Götter wich die üble Nachricht, dass man den Brand befohlen
glaubte. Also schob Nero, um dem Gerücht ein Ende zu machen, Schuldige vor und bedachte
sie mit ausgesuchtesten Strafen, die wegen Schandtaten verhasst das Volk «Chresten» nannte.
(3) Der Urheber dieses Namens, Christus, war unter der Herrschaft des Tiberius durch den

Statthalter Pontius Pilatus mit dem Tode bestraft worden; aber für den Augenblick
zurückgedrängt brach der verderbliche Aberglauben (exitiabilis superstitio) erneut hervor, nicht nur
über Judäa, den Ursprung dieses Übels, sondern auch über die Hauptstadt, wo alles Scheuss-

liche und Schändliche von überall her zusammenströmt und fleissig betrieben wird. (4) Also
wurden zuerst die Verhafteten, die gestanden hatten, danach aufderen Aussage hin eine riesige
Menge nicht gerade unter der Anklage der Brandstiftung, aber doch unter der des Hasses gegen
die Menschheit überführt. Und mit denen,-die umkamen, wurden zusätzliche Spiele getrieben,
dass sie mit Tierfellen bekleidet durch Zerfleischung durch Hunde zugrunde gingen oder an
Kreuze geschlagen, als der Tag zuende gegangen war, zum Zweck nächtlicher Beleuchtung

16 Vgl. amentia. Um nicht missverstanden zu werden: Als ehemaliger Einwohner von
Bethel meine ich keine Diskriminierung Behinderter, sondern den affektgeladenen Ausruf, der
einem über die Lippen kommt, wenn man auf Unvernunft stösst.

17 Vgl. Hadrians Schreiben an den Statthalter Minicius Fundanus; dazu Freudenberger,
Verhalten 216-234. Speigl hingegen versteht es als bewusste Neuregelung (a.a.O. 105). Es ist
nur bei Euseb, h. e. IV 9, überliefert, also in griechischer Sprache und nicht im lateinischen
Original, und nur in einer christlichen Quelle (vgl. Tertullians Wiedergabe des Pliniusbriefes
mit dem ja erhaltenen Original!).



202 D. Liihrmann

verbrannt wurden. (5) Seine eigenen Gärten hatte Nero für dieses Schauspiel zur Verfügung
gestellt, und er veranstaltete ein Spiel, bei dem er in der Kleidung eines Wagenlenkers sich
unter das Volk mischte oder einen Rennwagen bestieg. Daher regte sich Mitleid für die, die
zwar schuldig waren und äusserste Strafen verdient hatten, aber doch nicht aus öffentlichem
Interesse, sondern für die persönliche Grausamkeit eines einzelnen umzukommen
schienen.»

Auch Tacitus mag als Statthalter der Provinz Asia dem Phänomen
Christentum begegnet sein. Davon wissen wir jedoch nichts; erhalten ist
uns nur sein Urteil über die Christen im Zusammenhang seiner Schilderung

des Brandes Roms unter Nero im Jahre 64. Er ist dabei scheinbar in
einer schwierigen Lage, macht er doch Nero selber für diese Art von
«Altstadtsanierung» verantwortlich, zunächst nur verhalten andeutend,
später immer eindeutiger. Und dennoch hat er mit den von Nero als

Schuldige Vorgeschobenen kein Mitleid.
Das deutet darauf, dass auch er das Christentum nicht als blosses

Phänomen der Vergangenheit sieht, von Interesse nur für den Historiker,
sondern als Problem seiner Gegenwart. Nero zwar war Schuld am Brande
Roms, dennoch war sein Vorgehen gegen die Christen richtig; nur ist sein

Vorgehen diskreditiert durch Neros Motive - eine «List der Vernunft», die
in ihr Gegenteil umgeschlagen ist.

Die Opfer Neros führt Tacitus ein über deren süffisant gedeutete
Namensform «Chrestiani» statt »Christiani»18 - er kennt ja den wahren
Namen von deren Urheber, Christus, nicht Chrestus, wie ja auch Plinius sie
korrekt «Christiani» nennt. Im zweisprachigen Rom des beginnenden
zweiten Jahrhunderts mag man sich seine Witze gemacht haben mit solcher
Verballhornung des Namens - wie sollte man die griechischen I-Laute denn
übertragen in lateinische Buchstaben und umgekehrt: welche Wortspiele
ergaben sich aus solcher Umschrift? Den gebildeten Lesern seines Werkes
macht Tacitus einen Witz, die Verwechslung von Xpiaxuxvoi und
Xpripcmavot: das Volk angeblich sagte statt «Christiani» (so Plinius)
«Chrestiani»', der Volksmund, allzeit für Witze gut, also nannte diese Leute
«Biedermänner». Das war wohl weniger «vulgär» als ein Witz der auch des

Griechischen mächtigen Oberschicht, eben Tacitus' Leser, die eine ironische

Anspielung auf xppaxôç verstanden.

18 Zu dem textkritischen Problem vgl. H.Fuchs, Tacitus und die Christen, VC4 (1950)
65-93, aufgenommen und weitergeführt von Wlosok, Rom 10 f. Die Schreibung Chrestiani ist
auch sonst in der altkirchlichen Literatur zu finden. Übrigens liest auch der erste Schreiber des

Siniaticus an allen drei Stellen im Neuen Testament, wo Xpicmavôç begegnet, Xpr|cma-
vôç.



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 203

Diese Leser jedoch, so meint Tacitus, bedürfen einer nachdrücklichen
Erinnerung an die Ursprünge solcher «Biedermänner». Die liegen in
Judäa - unvergessen ist der Jüdische Krieg (der Titusbogen aufdem forum
romanum» ist die anschauliche Erinnerung!), aktuell sind jüdische
Aufstände in Ägypten und in Libyen.19 Dass der Urheber dieses Namens von
einem römischen Statthalter20 zum Tode verurteilt worden ist, muss seine

Anhänger von vornherein diskreditieren. Dass dieser Aberglaube auch in
Rom Fuss fassen konnte, ist kein Wunder angesichts der dort herrschenden

Orientierungslosigkeit.
Nero ist zwar schuld am Brande Roms, die Christen aber sind von ihrer

Herkunft her - und reisst man ihnen die Maske der «Biedermänner» vom
Gesicht - Verbrecher, schuldig zwar nicht am Brand, schuldig aber doch
des Hasses auf die Menschheit, und dies sind ja doch die Einwohner des

römischen Reiches.21 Die affektgeladene Sprache des Tacitus weist auch
hier wie bei Plinius auf eine psychopathologische Wertung des Christentums.

Das grausame Spiel, das Nero mit ihnen trieb, erregte leider Mitleid,
obwohl sie doch - so versichert er noch einmal - schuldig waren und
äusserste Strafen verdient hatten. An sich war, und so wird man diesen Text
zu interpretieren haben: an sich ist Vernichtung der Christen im öffentlichen

Interesse. Nero jedoch hat seinerzeit wegen seiner persönlichen
Grausamkeit die Chance vertan, das Christentum ein für allemal auszurotten

- offenbar ein Problem der Gegenwart des Tacitus, der auf seine
Weise damit z.B. das Vorgehen des Plinius rechtfertigt.

4. Sueton, Nero 16,2

Am knappsten ist schliesslich die Notiz Suetons, der vielleicht sogar
Plinius bei seiner Mission in Pontus/Bithynien begleitet hat. Jedenfalls
wird auch er in seinen staatlichen Funktionen dem Phänomen Christentum

begegnet sein.

19 Vgl. Euseb, h.e. IV2.
20 Anachronistisch ist es, wenn Tacitus Pilatus als procurator bezeichnet; sein Titel war

ausweislich einer in Caesarea gefundenen Inschrift praefectus (vgl. H. Volkmann, Zur
Pilatusinschrift von Caesarea Maritima, Gym.75 [1968] 124-135).

21 Zu odium humani generis vgl. Wlosok, Rom 20-22, die dies vom griechischen (xtaav-
Opamia her interpretiert. Ich meine, dass man ihre Interpretation noch zuspitzen kann, wenn
das genus humanum eben die Einwohner des Römischen Reiches sind, deren Schutz Anliegen
der römischen Behörden sein muss.



204 D. Lührmann

«Unter ihm wurden viele Bräuche streng beachtet und nicht weniger bestraft: eingeführt
wurde eine Regel für Verschwendung; die Empfänge wurden aufkleine Portionen beschränkt;
es wurde untersagt, in den Kneipen anderes an warmen Mahlzeiten als Gemüse und Hülsenfrüchte

anzubieten, während zuvor nichts als Fleisch und Fisch serviert wurde; mit dem Tode
wurden die Christen bestraft, eine Art von Menschen neuen und schädlichen Aberglaubens
(genus hominum superstitionis novae et maleficae); verboten wurde der Klamauk der
Rennfahrer, denen eine althergebrachte Freiheit gestattet war, überall umherschweifend aus Jux zu
betrügen und zu stehlen; zugleich wurden die Pantomimengruppen mit ihren Angehörigen
ausgewiesen.»

Wie Tacitus beurteilt er Nero sehr negativ und macht ihn an späterer
Stelle ebenfalls verantwortlich für den Brand Roms,22 ohne jedoch wie
Tacitus in diesem Zusammenhang sein Vorgehen gegen die Christen zu
erwähnen. Das erscheint vielmehr in der vorangestellten Aufzählung der
wenigen Massnahmen, die Sueton an Nero doch lobenswert erscheinen:
Einschränkung des Luxus, bei öffentlichen Empfängen nur ein bescheidener

Imbiss, in Kneipen nur Gemüse und Hülsenfrüchte statt Fleisch und
Fisch, Todesstrafe gegen die Christen, Disziplinierung der Sportprofis,
Ausweisung der Kabarettisten. Ein merkwürdiger Zusammenhang, in dem
die Christen hier genannt sind, verständlich nur, wenn man sieht, dass es

insgesamt um ein Ideal der «guten alten Zeit» geht: Gürtel enger schnallen,
herkömmliche Werte, keine neuartigen Modeerscheinungen, Diffamierung

der Schmarotzer des Wohlstands.
Auch hier erscheint das Christentum wieder als superstitio, darin ist

Sueton nicht originell, aber nun durch «neuartig» charakterisiert, und
damit das «neue» auch wirklich als schlecht erscheint: «schädlich»,
«bösartig». Aufdie Gegenwart des Sueton bezogen bedeutet das: Man mag über
Nero so viel Negatives sagen wie man will, in einigen Punkten war er doch
vorbildlich: bei ihm herrschte noch Ordnung, siehe wie er mit den Christen
umgegangen ist!

Diese einzige Erwähnung der Christen ist deshalb auffällig, weil zwei
weitere Stellen in seinem Werk immer wieder Anlass gegeben haben zu der
Vermutung, er wisse mehr über sie.23 Die erste ist Claudius 25, zu der im
Neuen Testament Apg 18,2 zu vergleichen ist:

22 Nero 38.
23 Auffallig ist Suetons knappe Notiz besonders dann, wenn man sie entsprechend den

Daten der Abfassung an den Schluss der drei Texte stellt; Sueton hat sowohl den Pliniusbrief
als auch die Notiz bei Tacitus gekannt, als er sein «Leben der Caesaren» schrieb. Üblicherweise
(so z. B. auch A. Wlosok in ihrem Buch) wird der Sueton-Text als erster vorgestellt, wohl, weil er
der knappste ist und von Nero handelt. Es folgt dann der Tacitus-Text als der ausführlichere,
weil er zurückweist auf das Jahr 64. Erst danach kommt der Plinius-Text als Quelle für die
Situation im ersten Viertel des 2. Jh.s. Die Chronologie der Abfassung ist aber genau umge-



SUPERST1TIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 205

Iudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantes Roma expulit.
Hat Sueton wirklich einen Chrestus - ein geläufiger Name freilich - für

den Urheber der Unruhen gehalten, oder verbergen sich dahinter
Nachrichten über Streitigkeiten unter den römischen Juden über die
Christusverkündigung, wie viele Neutestamentier meinen?24

Noch dunkler ist die zweite Stelle Domitian 15: Domitian liess seinen
Vetter Flavius Clemens umbringen, einen Mann von «berüchtigter
Interesselosigkeit», wie Sueton schreibt, der sonst Domitian wenig Sympathie
entgegenbringt.25 Das war jedoch ein Mann, der gerade ein Jahr als Konsul
hinter sich gebracht hatte und der seine beiden Söhne seinem Vetter zur
Adoption zur Verfügung stellte als Thronfolger.26 Nach Dio Cassius wurden

er und andere wegen «Atheismus» verurteilt, seine Frau Domitilla auf
eine Insel verbannt.27 Bei Euseb 28 schliesslich ist diese Christin, aber nicht
die Frau, sondern die Nichte des Clemens.29

Wie immer es um diese anderen Stellen stehen mag und um das

Schweigen über eine Christenverfolgung unter Domitian30 - die eine

eindeutige Stelle bei Sueton zeigt wieder das Urteil «superstitio».

kehrt. Gemeinsam ist diesen drei Zeitgenossen das Urteil «superstitio»', während aber Plinius
bei den Christen ausdrücklich keine Vergehen festgestellt hatte, behauptet Tacitus solche (per

ßagitia invisosl), auch wenn er dann nur den Pauschalvorwurf odium humani generis vorweisen

kann. Bei Sueton werden die Christen als genus hominum bezeichnet - ist das nur ein
zufälliger Wortanklang oder vielleicht ein Indiz, dass Sueton in der Frage der nachgewiesenen

ßagitia zurückhaltender ist?
24 Vgl. z.B. U. Wilckens, Der Brief an die Römer I, EKK VI/1, 1978, 35 f.
25 Vgl. dazu bes. W. Pöhlmann, Die heidnische, jüdische und christliche Opposition gegen

Domitian, Diss, theol. Erlangen 1967.
26 «Domitian hat sich nur so viel Zeit gelassen, dass der grösste Skandal, die Verurteilung

eines amtierenden Konsuls, vermieden wurde» (Pöhlmann 39).
27 6 7,14 (nur in einer Epitome erhalten).'Aôetcrpôç ist freilich ein griechisches Wort, das im

Lateinischen kein Pendant hat (schon gar nicht in superstitio; vgl. A. Harnack, Der Vorwurfdes

Atheismus in den ersten drei Jahrhunderten, TU NF XIII. 4 [1905] 9). Dieser Vorwurf
begegnet erst um 150 (Flarnack 9). «Im Abendlande sind bis zum Ende des 3. Jahrhunderts die
Christen nicht «Atheisten» genannt worden, und die Anklage lautete nicht auf «Atheismus»,
weil der Begriff fehlte» (Harnack 15).

28 Euseb, h.e. III 18,4.
29 Die Beurteilung dieses Zusammenhangs ist nach wie vor kontrovers. Vgl. einerseits

Speigl (a.a.O. 36), der meint, «dass die ganze Gruppe aus Christen bestand und Flavius
Clemens wenigstens als christenfreundlich gelten kann», andererseits wohl richtiger Pöhlmann
(a.a.O. 68): «Clemens und Domitilla sind also nicht Opfer der Christenverfolgung Domitians,
sondern wichtige Persönlichkeiten des flavischen Hofs, denen eine politische Tätigkeit gegen
den Kaiser und heimliche Sympathien für das Judentum Tod oder Verbannung eintrugen.»

30 Domitian gilt in der christlichen Tradition als der zweite Christenverfolger nach Nero:
Euseb, h. e. III 17.



206 D. Lührmann

5. Die Situation im 1. Jahrhundert

Superstitio - das meint also nicht ein Delikt im strafrechtlichen Sinn,
sondern ist ein moralisch-politisches Werturteil. Das Wort weckt in der
lateinischen Sprache eine Reihe von Assoziationen,31 die in den hier
behandelten Texten angesprochen werden: Schwachsinn, Geistesverwirrung

(siehe Plinius), Fremdheit, dem öffentlichen Interesse entgegen (siehe
Tacitus), Neuheit im negativen Sinn (siehe Sueton), also keineswegs
«harmlos», wie eine der stehenden Verbindungen zu dem deutschen Wort
«Aberglaube» lautet. Keine andere Religion jedoch, die den Römern als

superstitio erschien,32 ist von ihnen so grundsätzlich bis hin zur Vernichtung

verachtet worden.
Nach den Gründen dafür ist oft gefragt worden, schon von den

Kirchenvätern. Sie in Gerüchten über thyesthetische Mahlzeiten und sexuelle

Orgien zu suchen - das hat man in der Tat den Christen unterstellt33 -,
trifft nicht den Kern der Sache, die Grundsätzlichkeit dieses Konflikts,
ebensowenig eine vorschnelle Begründung aus ökonomischen, sozialen
oder psychologischen Gesetzmässigkeiten. Es ist ja doch seltsam, dass eine

Gruppe, die sich nicht als Geheimbund versteht, verfolgt wird, eine Gruppe,

die aus ihren eigenen Schriften nachweisen kann, dass sie dem Kaiser
geben soll, was des Kaisers ist (Mk 12,17), dass sie wie jedermann der
Obrigkeit Untertan sein soll (Rom 13,1), dass sie für die Regierenden beten
soll (ITim 2,1 f.). Verfolgt wird eine Gruppe, der man keine unter das

Strafrecht fallenden Straftaten nachweisen kann, wie Plinius sich
vergewissert hat - es reicht die blosse Zugehörigkeit, Christ zu sein ist strafbar;
eine Chance hat nur, wer widerruft.

Ganz anders sieht das scheinbar in der Apostelgeschichte aus.34 Gleich
der erste bekehrte Heide ist ein römischer Hauptmann, Cornelius. Der
erste römische Statthalter, dem Paulus begegnet, bekehrt sich zum Chri-

31 Vgl. den in A.6 genannten Aufsatz von Janssen.
32 Das gilt insbesondere für das Judentum; vgl. Freudenberger, Verhalten 189-199.
33 Vgl. insgesamt W. Speyer, Zu den Vorwürfen der Heiden gegen die Christen, JAC 6

(1963) 129-135, der m.E. die Vorwürfe zu sehr auf Gnostiker ableitet; Wlosok, Rom 68-
73.

34 Es fehlt eine weitergehende Untersuchung des Verhältnisses zum römischen Staat in der
Apg; erstaunlicherweise widmet M. Dibelius der Apg in seinem in A. 7 genannten umfassenden
Aufsatz keinen Abschnitt, ebensowenig Schräge (s.ebda.). In den Kommentaren von E.Haen-
chen (Die Apostelgeschichte, KEK3, 161977) und H.Conzelmann (Die Apostelgeschichte,
HNT 7,21972) findet man verschiedene Feststellungen zu den einschlägigen Stellen, aber auch
hier wird dieses Thema nicht eigens dargestellt. Vgl. jedoch die kurzen Bemerkungen bei
E. Plümacher, Art. «Apostelgeschichte», TRE III, 483-528, bes. 517 f. ; K. Aland (in dem in A. 7



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 207

stentum, Sergius Paulus auf Zypern.35 In Philippi ist Paulus' Verhaftung
durch die Römer ein Missverständnis. In Thessalonich werden die Freunde
des Paulus wieder freigelassen. In Korinth lehnt der Prokonsul Gallio die
Eröffnung eines Verfahrens ab. In Ephesus erklären die Asiarchen, die
Vertreter des Staatskultes, dass die christliche Verkündigung nicht gegen
die Götter gerichtet sei. Und dann die Verhandlungen in Jerusalem und
Cäsarea: Paulus ist unschuldig, schade, dass er auf einen Prozess in Rom
bestand bzw. bestehen musste. Liest man unsere lateinischen Texte erst
nach der Apostelgeschichte, hat man den Eindruck, die römische Politik
habe sich gewandelt, erst unter Trajan habe man das Christentum negativ
gesehen.

Doch erwähnt schon Paulus selber unter den Auszeichnungen seiner
apostolischen Existenz, er habe dreimal Stockhiebe bekommmen (II Kor
11,25), eine römische Strafe, exekutiert von den Liktoren; ein Beispiel
dafür wäre Philippi (Apg 16,22). Und schaut man noch einmal die
Apostelgeschichte genauer durch, wird das Bild doch etwas anders, da Lukas
auch Begebenheiten erwähnt, die nicht so recht zu dem eben skizzierten
positiven Bild passen. In jeder römischen Stadt rund um die Ägäis werden
die Behörden auf Paulus aufmerksam: in Philippi landet er im Gefängnis,
in Thessalonich entzieht er sich durch Flucht der Verhaftung, in Korinth
wird er dem Prokonsul Gallio vorgeführt, in Ephesus den Asiarchen.

Geht man nun noch über die Darstellung der Apostelgeschichte hinaus,
dann spricht vieles dafür, dass er in Ephesus längere Zeit in Haft gesessen
hat, den Tod befürchtend,36 und schliesslich ist Paulus in Rom verurteilt
und enthauptet worden, wovon Lukas gar nichts mehr berichtet.

Von all dem wissen wir nur aus christlichen Quellen, deren Autoren ein
positives Urteil über das Christentum haben - es fehlen römische Quellen.
Was nach Lukas die römischen Beamten sagen, ist also nicht überprüfbar.37
Woher weiss Lukas das eigentlich? Will er vielleicht in seiner Zeit, also

unter Domitian oder gar schon unter Trajan, dokumentieren, früher habe
der römische Staat toleranter regiert? Rekonstruiert man kritisch schon aus

genannten Artikel) 210-215; G.Schneider, Die ApostelgeschichteI, HThK 5.1, 1980, 21-28;
R.Maddox, The Purpose of Luke-Acts, FRLANT 126, 1982, 91-99. G.Schille (Die
Apostelgeschichte des Lukas, ThHK5, 1983, 390f.) verweist zu Unrecht die apologetischen Tendenzen

in die Tradition, mit der Begründung, ihre Argumentationskraft sei gegen Ende des 1. Jh.s.

schon verbraucht.
35 Ein Mann zweifelhafter historischer Identität freilich; vgl. die Kommentare z.St.
36 Vgl. II Kor 1,8 f. ; Phm 9.13; Phil 1,7.12-14.30; 2,17.
37 Entspricht superstitio im Griechischen am ehesten 8siatSai|tovia, so findet sich dieses

Wort in Apg 25,19 als Urteil des Festus über die Juden insgesamt.



208 D. Lührmann

den christlichen Quellen die Geschichte, kommt man für das erste
Jahrhundert kaum zu einem anderen Bild als dem, das sich bis ca. 250 zeigt:
kein generelles Verbot, punktuelle Verfolgungen. Von Anfang an also hat
der römische Staat nicht viel anders regiert, als es Plinius tat, nur dass im
ersten Jahrhundert natürlich die Zahl der Betroffenen sehr viel kleiner war
und unsere Quellen dürftiger sind. Am Anfang steht ja schliesslich auch,
was Tacitus in Erinnerung ruft, die Hinrichtung des Urhebers dieses

Namens durch Pontius Pilatus.38
Dabei ist dieses Christentum keine Bewegung, die bewusst und primär

auf soziale und ökonomische Veränderung abzielte. Es fasste aber sehr
schnell in den Städten des Ostens Fuss, und zwar vor allem in den römisch
geprägten: in Antiochien, der Hauptstadt der Provinz Syrien, in Philippi,
einer Kolonie für römische Veteranen, in Thessalonich, der Hauptstadt der
Provinz Makedonien, in Korinth, der von Caesar nach hundert Jahren
Verwüstung neu gegründeten Stadt, seit 27 v.Chr. Hauptstadt der Provinz
Achaia, in Ephesus auf der anderen Seite der Ägäis, der Hauptstadt der
Provinz Asia.

Nach Rom selber ist das Christentum auf uns unbekannten Wegen
schon sehr früh gekommen, und Paulus wollte über Rom hinaus in den
lateinischen Westen des Reiches, nach Spanien. Erkennbar also hat Paulus,
selber mit römischem Bürgerrecht, gerade römische Zentren gesucht,
damit aber auch den grundsätzlichen Konflikt mit dem römischen Staat

mitgeschaffen. So stehen wir erneut vor der Frage nach den Gründen für
diesen Konflikt: Worin sahen die Römer die Gefahr, die in dieser von
ihnen als superstitio beurteilten Gruppe lag?

6. Der grundsätzliche Konflikt

Man kann zum Pliniusbrief neutestamentliche Stellen notieren, die
insgesamt zeigen, dass Plinius' Urteil nicht auf falschen Informationen
beruht, dass er vielmehr durchaus das Selbstverständnis des frühen
Christentums wahrgenommen hat, und auch was Tacitus über das Christentum
weiss bzw. gezielt einsetzt, ist ja an sich korrekt. Bessere Informationen, das

zeigen die späteren Märtyrerakten, hätten das Urteil nicht revidiert, eher

nur bestätigt.
38 Verweisen möchte ich auf R. Bultmanns Interpretation des Prozesses vor Pilatus im

Johannes-Kommentar, in der er das Verhältnis zum Staat unter den Erfahrungen des

Nationalsozialismus reflektiert; vgl. dazu meinen Aufsatz: Der Staat und die Verkündigung. Rudolf
Bultmanns Auslegung von Joh 18,28 bis 19,16, in: Theologia crucis - Signum crucis (FS

E. Dinkier), hg. von C.Andresen und G. Klein, 1979, 359-375.



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 209

An einer Stelle spricht Plinius von «Gefahr»39, da aber gleich doppelt (9)
und verstärkt durch die Brandmarkung der Christen als «Seuche». Gefährdet

scheinen hier nur ahnungslose und gutgläubige Untertanen, aber ist da

nicht auch das Reich selber gefährdet, das «Menschengeschlecht», mit
Tacitus zu reden? Was Plinius wahrgenommen hat, ist, dass viele jeden
Alters, jeden Standes, beiderlei Geschlechts gefährdet scheinen, nicht
allein in den Städten, sondern auch in den Dörfern und auf dem flachen
Land. Damit trifft er in der Tat einen wesentlichen Zug dieses frühen
Christentums, das nicht nur seinem Selbstverständnis nach (Gal 3,28)
Juden und Griechen, Sklaven und Freie, Männer und Frauen erreicht, sich
nicht als nationale, als ständische, als geschlechtshomogene Gruppe
konstituiert hat, wie es dem Normaltyp religiöser Gemeinschaften entspräche.40

Die «Haustafeln», in die Tradition der antiken Schriften «Über die
Ökonomie» gehörend,41 führen diese Grundstruktur aus: Mann und Frau,
Vater und Kinder, Herr und Sklaven.

Christliche Mission dieses Typs zielt über die Bekehrung des einzelnen
hinaus auf soziale Gebilde eines neuen Typs, und die Probleme zwischen
Griechen und Juden, Frauen und Männern, Freien und Sklaven sind erst
Folge dieses Programms. Offenbar muss das frühe Christentum
Anziehungskraft für all diese Gruppen gehabt haben; etwas, was im hinteren
Winkel Galiläas begonnen hatte, entfaltete sich im Kontext hellenistischrömischer

Stadtkultur. Was Plinius als sich ausbreitende Seuche wertet,
nennen wir Missionserfolg.

In dieser sozialen Struktur scheint nun der grundsätzliche Konflikt mit
dem römischen Staat angelegt zu sein. Die Selbstbezeichnung der Christen
ist èKKÀ,r|(7ia roß 9eoß42, Gottes Volksversammlung mit einem Begriff der
politischen Sprache, Gottes Volk freilich, dessen «Staatswesen» im Him-

39 Mit Wlosok (Rom 34, A. 81) ist dies gegen Freudenberger (Verhalten 174-176) nicht als

juristischer Terminus zu bestimmen.
40 Vgl. zu Gal 3,28 meinen Aufsatz: Wo man nicht mehr Sklave oder Freier ist, WuD 13

(1975) 53-83; M.Bouttier, Complexio Oppositorum: Sur les formules de I Cor xii. 13; Gal
iii.26-28; ColIII. 10,11, NTS 23 (1976/77), 1-19; H.Thyen. «... nicht mehr männlich und
weiblich...», in: F.Crüsemann, Fl.Thyen, Als Mann und Frau geschaffen, 1978, 107-201;
H. Paulsen, Einheit und Freiheit der Söhne Gottes - Gal 3,26-29, ZNW 71 (1980) 74-95;
G. Dautzenberg, «Da ist nicht männlich und weiblich», Kairos 24 (1982) 181-206.

41 Vgl. zu dieser unabhängig voneinander entwickelten These: K.Thraede, Zum historischen

Hintergrund der «Haustafeln» des NT, in: Pietas (FS B.Kötting), JAC. E8, 1980,
359-368; D. Lührmann, Neutestamentliche Haustafeln und antike Ökonomie, NTS27
(1980/81) 83-97.

42 Vgl. dazu W. Schräge, «Ekklesia» und «Synagoge», ZThK60 (1963) 178-202; K. Berger,
Volksversammlung und Gemeinde Gottes, ZThK73 (1976) 167-207.



210 D. Lührmann

mel ist (Phil 3,20)43, und man kann schnell eine Reihe solcher
Selbstbezeichnungen staatsrechtlicher Herkunft zusammenstellen: Beisassen,
Fremde, aber jetzt Mitbürger, Hausgenossen, um nur Eph 2,19 zu
zitieren.44 Hinzu kommt, dass schon Gal 3,28, dann vor allem die Haustafeln
und die in den Pastoralbriefen erkennbare Gemeindeordnung auf die
soziale Grundstruktur des «Hauses» verweisen - die aber ist nach
römischem Verständnis die Grundstruktur des «Vaterlandes», der Kaiser an
der Spitze als pater patriae.

Für römische Wahrnehmung konstituiert sich also innerhalb des Römischen

Reiches eine neue, erst nach der Konsolidierung dieses Reiches
entstandene45 soziale Grösse mit demselben integrativen Anspruch wie
das Römische Reich selber, und dies verstanden die Vertreter dieses
Staates als Bedrohung. Da reichte es nicht, auf Rom 13 oder Mk 12 zu
verweisen, da fehlte das aktive Eintreten für den römischen Staat, das die
Christen verweigerten.

Dass Plinius ein genauer Beobachter war, zeigt sich schliesslich auch in
dem, was er dem Kaiser als Erfolg vorweisen kann. Die Frage des Essens,
wie und was, ist, wenn ich es recht sehe, die im Neuen Testament am
häufigsten erörterte Frage.46 Sie entsteht immer dann, wenn eine nicht
homogene Gruppe an einem Tisch wirklich zusammensitzt. Speziell die
Frage des Opferfleisches hat die Gemeinden von Anfang an beschäftigt:

43 Auf die grundsätzliche Bedeutung dieser Stelle, die durch Luthers Übersetzung «unser
Wandel aber ist im Himmel» verdeckt ist, hat mit Nachdruck K.Aland hingewiesen in seinem
in A. 7 genannten Artikel 186-195.

44 Vgl. zu solcher Terminologie J.H. Elliott, A Home for the Homeless. A Sociological
Exegesis of 1 Peter, 1981, doch scheinen mir seine soziologischen Schlüsse auf die Herkunft der
Adressaten den metaphorischen Gehalt der Begrifflichkeit zu verkennen. Die nächste Parallele

zum Pliniusbrief ist im NT I Petr 4,12-16 (vgl. Pöhlmann, a.a.O. 407). Offenbar aus Gründen
der Datierung wird eine Beziehung geleugnet von L. Goppelt (Der Erste Petrusbrief, KEK 12.1,
81978, 309) und N. Brox (Der erste Petrusbrief, EKK21, 1979, 216 f. 220). Aber zeigt nicht der
Vergleich, dass Plinius keine neue Rechtslage schafft, dass vielmehr weiterhin wie zur Zeit des

IPetr die Zugehörigkeit zum Christentum bei Bekennern bestraft wird, auch wenn keine
Verbrechen vorliegen? Die an sich lateinische Wortbildung (BDR§ 5.2) auf -ianus Xpicraavôç
begegnet erstmals gegen Ende des 1. Jh.s. (Apg 11,26; 26,28; IPetr 4,16) und wird dann schnell
üblich. Lukas führt sie zwar auf die Anfangszeit zurück (Apg 11,26), aber Paulus z. B. stand sie

ja noch nicht zur Verfügung.
45 Das unterscheidet das Christentum vom Judentum; vgl. das berüchtige Juden-Kapitel

bei Tacitus, hist.\\ vgl. dazu H.Conzelmann, Heiden - Juden - Christen, BHTh62 (1981)
108-119.

46 Mk 7,1-23/Mt 15,1-20; Apg 10, 10-15, 15, 20.29, 21, 25; Rom 14f.; IKor 8, 10,

23-11,1; Gal 2,11-14; Kol 2,16; ITim 4,3; Tit 1,15 u.a.



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 211

Judenchristen stand die Erinnerung an die Speisegebote des Gesetzes im
Wege, Heidenchristen die Markierung ihres Bruchs mit der Vergangenheit.47

7. Monotheismus oder Polytheismus

Der Konflikt zwischen Christentum und römischem Staat war also

wegen des konkurrierenden Anspruchs auf Universalität und Integration
unvermeidlich, obwohl von den Christen nicht ein solcher konkurrierender
Anspruch formuliert worden war. Beide verstanden sich als Einheit
stiftend, für beide gab es nur entweder/oder - was Plinius als Sturheit und
unbeugsamen Starrsinn bezeichnet, gilt der christlichen Tradition als

Standhaftigkeit und Bekennermut in der Bewährung des Glaubens.
Die Struktur der christlichen Gemeinde ist die soziale Gestalt ihrer

Verkündigung. Diese übernimmt selbstverständlich aus der jüdischen
Tradition das Bekenntnis zu dem einen Gott, und die Dogmengeschichte der
Alten Kirche innerhalb dieses Römischen Reichs zeigt das Problem, das
Bekenntnis zu Christus als Bekenntnis zu dem einen Gott zu formulieren,48
aufden die ganze Wirklichkeit in all ihren Aspekten zurückgeht: «Wenn es

auch sogenannte Götter gibt, sei es im Himmel, sei es auf der Erde, wie es ja
tatsächlich viele Götter und viele Herren gibt, so gibt es doch für uns nur
einen Gott, den Vater, aus dem alles ist und wir auf ihn hin, und einen
Herren, Jesus Christus, durch den alles ist und wir durch ihn» (IKor
8,5 f.).

Der Totalitätsanspruch, alles in dem einen Gott zusammenzudenken,
macht diesen Monotheismus zum politischen Problem.49 Aufgenommen
ist, wie gesagt, das jüdische Bekenntnis zu dem einen Gott; die Christologie

47 Fragt man, welchem Typ von Christentum Plinius begegnet ist, dann ist das sicher nicht
das Christentum der Pastoralbriefe. Dort wird die sehr viel differenziertere Stellungnahme des

Paulus zur Frage von Speisevorschriften vereinfacht zur Frage von Orthodoxie und Häresie,
und an die Stelle des Gewissens des anderen (IKor 10,29) ist hier ein gemeinchristliches
Gewissen getreten (ITim 4,1-5).

48 So verständlich «Ableitungen» (im doppelten Sinn) der frühchristlichen Dogmengeschichte

aus religionsgeschichtlichen, philosophischen, politischen u.a. Faktoren scheinen,

können sie doch nicht hinwegtäuschen über das Sachproblem, dass das frühe Christentum sich
auszuweisen hatte als monotheistische Religion.

49 Dieses Stichwort ruft die ganz anders ausgerichtete Schrift von E. Peterson in Erinnerung:

Der Monotheismus als politisches Problem (1935), abgedruckt in: ders., Theologische
Traktate, 1951, 45-147, auf die ich hier nur hinweisen kann. Zur Frage Monotheismus/Polytheismus:

F.Stolz, Monotheismus in Israel, in: Monotheismus im Alten Israel und seiner

Umwelt, hg. von O.Keel, BiBel4, 1980, 143-184.



212 D. Lührmann

freilich entschränkt dieses grundsätzliche Bekenntnis aus jedem
zwar/aber50, indem nun, um noch einmal auf Gal 3,28 zu verweisen, die
«nötigen» Unterscheidungen zwischen Juden und Griechen, zwischen
Sklaven und Freien, zwischen Männern und Frauen aufgehoben sind, die
Gleichheit aller proklamiert wird, Gleichheit freilich nicht in ihren
Vorzügen, sondern in ihrem Status vor dem einen Gott als gerechtfertigte
Sünder.

In das monotheistische Bekenntnis fliessen schon im griechischsprachigen
Judentum philosophische Traditionen ein, die ebenfalls die Einheit der

Wirklichkeit in dem einen Gott denken, und man kann bei unseren
aufgeklärten lateinischen Autoren durchaus ein solches prinzipiell monotheistisches

Gottesverständnis voraussetzen. Die römische Religion jedoch
war polytheistisch und blieb es in all ihren Wandlungen die römische
Geschichte hindurch.51 Gerade als polytheistische wirkte diese Religion
integrativ, denn sie konnte in Rom zuvor unbekannte Götter aufnehmen.

Verbreitet ist die Meinung, der alte römische Kult sei völlig entleert
gewesen, erstarrt zu blossem Ritual, das Christentum sei wie andere östliche

Erlösungsreligionen in ein religiöses Vakuum gestossen. Das ist allzu
einfach gesehen, denn der Polytheismus erwies seine religiöse Kraft gerade
darin, der Komplexität der Wirklichkeit gerecht zu werden. Die einzelnen,
als Zusammenhang nicht erkennbaren Aspekte der Wirklichkeit spiegeln
sich in dem Pantheon, das diese einzelnen Aspekte aufnimmt. Gerade um
die polytheistische römische Religion hat sich Augustus bei der
Neukonstituierung des Römischen Reiches gekümmert, nicht eine monotheistische

Staatsreligion neu eingeführt. Er selber war pontifex maximus, als
oberster Priester Mittler zwischen den Göttern und den Menschen. Und
hier scheint der Sinn dessen zu liegen, was man Herrscherkult nennt52: der
eine an der Spitze des einen Reiches zwischen Göttern und Menschen als

Verkörperung der Einheit. In ihm sind Friede, Heil garantiert. Das Römische

Reich, in Nationen, Stände, Religionen aufgesplittert, hat in ihm seine

50 Vgl. zur Frage der Speisegebote etwa Aristeasbrief 128-169: zwar stammt alles von dem
einen Gott, dennoch muss zwischen rein und unrein unterschieden werden.

51 Vgl. dazu jetzt J. Bleicken, Verfassungs- und Sozialgeschichte des Römischen Kaiserreiches,

Bd. 2, UTB839, 21981, 105-217.
52 Vgl. dazu die instruktive Einführung von A. Wlosok zu dem von ihr herausgegebenen

Sammelband: Römischer Kaiserkult, WdF372 (1978) 1-52; S.R.F. Price, Between Man and
God: Sacrifice in the Roman Imperial Cult, JRS70 (1980) 28-43.



SUPERSTITIO - die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer 213

Einheit, er ist der «Vater des Vaterlandes». Damit ist das politische
Problem des Monotheismus zugleich ein religiöses, insofern Religion
konkrete Manifestation eines Verständnisses von Wirklichkeit ist.

Dafür, dass die hier vorgetragenen Analysen zumindest in ihrem Grundansatz

stimmen, spricht, dass das Christentum die einheitsstiftende Funktion

für das Römische Reich übernimmt, als sich diese Einheit nicht mehr
darstellt in dem einen Kaiser. In der Kirchengeschichte Hesse sich studieren,

wie aus diesem konkurrierenden Anspruch auf Universalität in
geschichtlich unterschiedlichen Situationen Konflikte zwischen Kirche
und Staat entstehen. Der Staat, in welcher Staatsform auch immer er sich
darstellt, hat die Aufgabe, «nach dem Masse menschlicher Einsicht und
menschlichen Vermögens unter Androhung und Ausübung von Gewalt für
Recht und Frieden zu sorgen» - mehr nicht; dem Staat ist aber immer der
Anspruch immanent, mehr zu wollen, nämlich «die einzige und totale
Ordnung menschlichen Lebens (zu) werden» (Barmen V).

Jener erste Konflikt zwischen dem römischen Staat und dem frühen
Christentum scheint demnach kein historisch zufälliger, er beruht auch
nicht aufMissverständnissen, sondern lässt erkennen, wie das Christentum
als Herausforderung empfunden worden ist, auf die man bei aller intellektuellen

Überlegenheit sehr affektgeladen reagierte.
Dieter Lührmann, Marburg


	SUPERSTITIO : die Beurteilung des frühen Christentums durch die Römer

