
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Theologische Realenzyklopädie, hg. v. Gerhard Müller u.a., Bände 10,11 und 12,Berlin, W. de

Gruyter, 1982-1984. 813, 800 und 801 S.

Es ist wohl angebracht, bei einem so breit angelegten enzyklopädischen Werk wie der TRE
jeweils mehrere Bände zusammen zu besprechen. Dieses Verfahren gestattet dem Rezensenten,

von der Einzelmaterie (die Auswahl wäre ja ohnehin sehr subjektiv) etwas Abstand zu
nehmen und mehr aufdie grösseren Linien und Zusammenhänge hinzuweisen. Denn auch ein
langfristiges Unternehmen wandelt sich, langsam aber stetig.

1. So ist zunächst zu erwähnen, dass der Herausgeberkreis in den letzten drei Jahren eine

z.T. neue Zusammensetzung erhalten hat. Seit dem Tod von G. Krause im August 1982

zeichnet G. Müller als alleiniger Elauptherausgeber. Deswegen und wegen seiner neuen
kirchlichen Verpflichtungen hat er die Bearbeitung der Reformationsgeschichte G. Seebass

überlassen, während die Kirchengeschichte des 17. und 18. Jh.s jetzt von J.K. Cameron und
diejenige des 19. und 20. Jh.s von J. Mehlhausen betreut werden (auch M. Schmidt ist ja im
Jahre 1982 gestorben). Ferner sind G. Wingren für das Fachgebiet Ethik durch B. L. Hebbeth-
waite (Cambridge) und W. Müller-Lauter für das Fachgebiet Philosophie durch W. Janke

ersetzt worden.
2. Sieht man drei Bände der TRE zusammen vor sich, beginnt man an der Handlichkeit des

Werkes zu zweifeln. Drei Bände von je 800 Seiten für die Stichwörter von «Erasmus» bis
«Gesellschaft», davon der letzte Band nur für die Wörter von «Ga» bis «Ge», das ist viel!
Vergleicht man die 3. A. der RE damit, die für die TRE das Modell gewesen ist, so umfasste

dort allein der 6. Band die Stichwörter «Feldzeichen» bis «Gott». Also benötigt die TRE für
das gleiche Material bereits mindestens den doppelten Umfang der RE3, was ja auch durch die
Zahl der bisher erschienenen Bände bestätigt wird. Dabei steht noch in den Lieferungen von
Band 10: «Die TRE erscheint in ca. 25 Textbänden». Das grenzt an bewusste Irreführung.
Denn schliesslich ist es ganz klar, dass das Gesamtwerk, wenn in diesem Stil weitergefahren
wird, annähernd 50 Bände umfassen wird. Es ist immerhin auch zu bemerken, dass der Preis
der Bände natürlich Jahr für Jahr steigt. Waren es am Anfang (1976) noch ca. DM 200.-, so
sind es jetzt schon DM 300.-.

3. Bei aller Fülle des Angebotenen muss doch auch aufdie Schwierigkeiten bei der Auswahl
der Materie hingewiesen werden, denn selbst eine Enzyklopädie muss auf Vollständigkeit
verzichten. Bei einem Vergleich mit der RE3 ergibt sich zunächst einmal die Tatsache, dass

viele neue, moderne Stichwörter eingeführt worden sind. Hiereine Liste: Erwachsenenbildung,
Erzählung, Eskimoreligion, Esoterik, Etruskische Religion, Euthanasie, Existenzphilosophie,
Expressionismus, Faschismus, Fernsehen, Film, Flüchtlingsfürsorge, Formgeschichte,
Frauenbewegung, Freude, Friede, Furcht (die drei fehlten in der RE!), Frühjudentum, Fundamentalismus,

Futurologie, Geburtenkontrolle, Geisteswissenschaften. Hier hat offenbar die RGG3
als Vorbild gedient; diese bietet aber darüber hinaus noch wesentlich mehr! Ferner möchte

man gerne genauer wissen, welche Kriterien bei der Auswahl der vorzustellenden Gestalten der
Kirchengeschichte obwalten. Heilige sind offenbar - zu Recht, denn es gibt Heiligenlexiken -
weggelassen (und trotzdem taucht der hl. Georg in Bd. 12 auf). Die Alte Kirche ist nach wie vor
gut vertreten; ich bin der letzte, der sich darüber beklagt, besonders da im allgemeinen
kompetente Bearbeiter sich der Darstellung annehmen (hier gilt ein spezieller Dank dem Team

um S. G. Hall). Aber auch da sind natürlich gegenüber der RE3 (die dank Harnack auch einen

speziellen Akzent auf die Patristik legte) einige Verschiebungen zu beobachten, die zwar zu
erklären, aber schwer zu rechtfertigen sind (z. B. die Byzantinistik verschwindet mehr und



Rezensionen 175

mehr aus dem Gesichtskreis). Je mehr man sich der Neuzeit nähert, desto unklarer wird die
Auswahl (hier fallt z. B. der traditionelle Nachdruck, der - im Unterschied zur RGG3, - auf das

deutsche protestantische Erbe gelegt wird, eher nachteilig auf). Zudem ist der TRE auf diesem
Gebiet mit dem neuen Unternehmen «Gestalten der Kirchengeschichte» eine Konkurrenz
erwachsen.

4. Die von mir so genannten «Längsschnitte», d. h. Artikel, die einen Abriss der Geschichte
eines wichtigen Themas durch alle Jahrhunderte geben und gewöhnlich von verschiedenen
Autoren bearbeitet werden, habe ich bisher immer als eine Stärke der TRE gerühmt. Es muss
aber auch einmal auf die damit verbundene Problematik hingewiesen werden. Das Gelingen
dieser Artikel setzt voraus, dass sie vom Eierausgeberkreis sehr sorgfältig geplant werden,
damit a) ihr Umfang nicht zu monographischem Ausmass anschwillt und damit den Leser von
der Lektüre abschreckt (Beispiele: Eschatologie [109 S.]; Ethik [127 S.]; Geschichte/-schrei-
bung/-philosophie [ 130 S.]), b) eine ausgewogene Berücksichtigung der verschiedenen Epochen
gewährleistet ist (Beispiele: im Art. «Eschatologie» entfallen auf das NT 29 S., auf die Alte
Kirche ganze 6 S.; im Art. «Freiheit» werden Alte Kirche und Mittelalter grosszügig übergangen),

c) durch die Auswahl der Mitarbeiter ein Mindestmass an Kohärenz erstrebt werden
kann. Im Bd. 12 sind drei «Längsschnitte» enthalten, die den genannten Anforderungen gut
entsprechen: es handelt sich um die den Themen «Gebet», «Geist/Heiliger Geist/Geistesgaben»

und «Gericht Gottes» gewidmeten Beiträge.
Es liegt mir überhaupt fern, mit meiner Rezension den Eindruck bloss negativer Kritik zu

erwecken. Wie in allen bisherigen, so ist auch in den hier besprochenen Bänden vorzügliche
Arbeit geleistet worden. Rühmenswert ist das nach wie vor schnelle Erscheinen der Bände (ca.
ein Band pro Jahr). Und eine grosse Zahl von Beiträgen bieten wirklich das, was man sich von
der TRE erwartet: solide, auf den neuesten wissenschaftlichen Stand gebrachte, konzentrierte
Information über alle die Theologie interessierenden Personen und Institutionen, Ereignisse
und Themen. Speziell zu erwähnen sind hier wieder die verschiedenen Ländern und Städten
gewidmeten Artikel (z.B. Finnland, Frankreich); auch mehrere zusammenfassende Arbeiten
zu Fragen der biblischen Exegese fand ich in den letzten Bänden besonders interessant (z. B.

synoptische Evangelien, Formgeschichte).
Willy Rordorf, Neuchâtel

M.D. Hooker and S.G. Wilson (Ed.), Paul and Paulinism: Essays in honour of C.K. Barrett
London, SPCK, 1982. xxvii+404 pp.

Colleagues and former pupils offer this collection of 29 essays to professor Barrett on the
occasions of his 65th birthday and retirement from his divinity chair in the University of
Durham. Perhaps the following critique may serve to highlight the contents of one of the more
significant anniversary volumes in recent memory.

W. D. Davies, «Paul and the Law: Reflections on Pitfalls in Interpretation» (4-16), submits
a provocative piece in which Paul's attitude towards the Law is shown to be more complex than
is often acknowledged. Attention must be paid to the range ofmeanings torah held for Paul (not
just commandment). The doctrinal package ofjustification by faith and irrelevance of the Law
is an oversimplification alien to Paul. Law and grace are not in simplistic antithesis, but the
demands of each are dynamically related to life «in Christ.» While Paul respected certain
continuities in torah these are submerged in relevance to the implications ofexperiential grace
in his new life.

In «Statements on the development ofPaul's view ofthe Law» 17-26), U. Wilkens traces a

line ofdevelopment in Paul's thought as he wrestled with problems caused by the acceptance of



176 Rezensionen

Gentiles without observance of the Law. Via Gal. Paul reaches an ecumenical level in Rom. Gal
3:13 is a pivot in his doctrine of justification which is not èi; ëpycov vôpou but only bk 7tlax6coç

XptoxoO. In Rom a broader concept is outlined which proves that the Law is not removed by the
proclamation offaith, rather it is fulfilled (3:31), being realized in love 13:8-10 ; cf. Gal 5:14).
In addition to the positions of Paul's opponents deduced by W., those working on the
reconstruction of the scenario in Galatia will want to consider the input of P. Borgen, «Paul
Preaches Circumcision and Pleases Men,» (37-46). B. sees Gal 1:10; 5:11 as suggesting that
Paul did not imply in earlier missionary preaching that circumcision ought to follow conversion.

Instead, Paul had insisted on the believer's tie with Christ's crucifixion in the new
spiritual life, but this had been misrepresented by opponents as being the ethical meaning of
circumcision. Accordingly, Paul was represented as still preaching circumcision. This misuse

ofhis preaching allowed legal critics to opt for physical circumcision in Paul's name. The inner
logic of Paul's argument, however, had meant the end of the Law's reign in this respect, a point
forcefully put in more general terms by M. Hooker, «Paul and <Covenantal Nomism>» (47-56).
She concludes insightfully that the inadequacy of the Law is ultimately seen in the fact that the

one who was condemned by it had been pronounced righteous by God. The condemnatory
nature of the Law itself versus the liberty found in faith and the gift of the Spirit is given an
excellent exposition by F. F. Bruce, «The Curse of the Law» (27-36).

J. Court, «Paul and the Apocalyptic Pattern» (57-66) gives us a useful word study
of the terms ipSîveç, 0Lï\|nç and xéLoç in Paul re the parousia. M. Black, «nacrai èÇoucriai

aùxip ùrcoxayf|crovxai» (74-82), takes this phrase from LXX Dan 7:27 as background for
Christian pesher of this concept in 1 Cor 15:24, 1 Pet 3:22 and Eph 1:21. While all powers will
be (and are) subject to him at his coming. B. demonstrates that the terms àpxai etc. (understood
as cosmocratic angelic beings) are taken from an insufficient wordbasis in hellenistic Jewish
nomenclature to substantiate the theory that Peter and Paul merely took over these abstract
terms with their meaning intact. Although the NT writers did not invent these words, which
were in common use for earthly powers and authorities, B.'s work shows that there is sufficient
latitude in our sources to warrant the probability that these terms were infused with new
meaning and significance in their NT contexts.

P. Benoit, «äytoi en Colossiens 1.12: Hommes ou Anges?» (83-99) concludes that ayiot
here may include both Christians and angels. B.'s work is consistent with the possibility that
visions of angels (2:18) were given to illustrate the future inheritance of the believer's life in
glory, but were vainly misconstrued. J. McHugh, «A Reconsideration ofEphesians 1.1 Ob in the

Light of Irenaeus» (302-309), moves beyond standard lexical data. He explores four uses of
àvaKE(paA,aicocnç in Irenaeus which more properly illuminate the phrase, resulting in the

interpretation «to make everything new, in Christ.» Also worthy of note is N.A. Dahl,
«Romans 3.9: Text and Meaning» (184-204). D. presents a careful contextual exegesis

following p36 to posit that 3: 9a asks the rhetorical question: «What, then, do we plead as a

defense?» To ask «What, then, do we hold before us as a defense?» is in effect to suggest the

answer that we have nothing that we can plead as an excuse before God.
At Corinth we are provided with a sober and up to data clarification of«Gnosis at Corinth»

(102-114) by R. McL. Wilson, taking Yamauchi's work into account, and with a quite helpful
treatment of the TÉLetoi/jtvEupaxiKoi and their ideas re wisdom and glossolalia by J. Painter,
«Paul and the Pneumatikoi at Corinth» (237-250).

Three important and timely contributions to christology are included. M. Hengel looks at

«Erwägungen zum Sprachgebrauch von xpiaxôç bei Paulus und in der <vorpaulinischen>
Überlieferung» (135-159). H. takles the problem of how it so quickly became the most
frequently used title by Paul; cf. here his earlier «Hymn and Christology,» Stud Bib 1978, III,



Rezensionen 177

ed. E. Livingstone (Sheffield: JSOT, 1980) 173-194, for his theory of hymns and the significance

of this for christological development. H. rejects the evolutionary theory of titles, which
has xptaxôç arising in hellenistic Christianity, and shows that for Paul it is not only a surname
and a Jewish messianic title, but designates Jesus as the one who brings salvation through his
death/resurrection. Re historicity H. grounds the title in the crucifixion of Jesus as a messianic

pretender which in turn established it firmly in pre-Pauline Palestinian communities. Another
factor which perhaps contributed to christological development in Paul's case is set out in an

impressively well-argued piece by P. M. Casey, «Chronology and the Development of Pauline
Christology» (124-134). The perception ofJesus as a unique pre-existent divine being less than

twenty years after his death was influenced by a dynamic creative process already present in
intertestamental Judaism wherein intermediary figures were the focus of status and functions
ascribed to them. Were these qualities transferred to Jesus? While creative thinking was

undoubtedly present, especially towards prophetic-type figures, C. gives insufficient credit to
the resurrection as stimulating the process anew so that his view of the historicity of that event
is left in doubt. Unlike Jewish intermediaries who were limited by monotheistic restrictions,
qualities like pre-existence, cosmic lordship, agency in creation, and unique savific action
could be perceived and attributed more easily and quickly to Jesus, particularly in Pauline
Christianity (even the non-observance of the Law was bound to be attributed to Jesus).

One of the functions attributed to Jesus during this developmental period was ofcourse that
of creator and sustainer of xà raxvxa (Col 1:16-17; Heb 1:2-3; John 1:3-4,10). M. Barth,
«Christ and All Things» (162-172), issues a serious challenge to the position of J. Murphy-
O'Conner that xà nàvxa in Paul is to be restricted to all Christians (cf. the latter's «1 Cor 8.6:

Cosmology or Soteriology?,» RB 85 (1978) 253-267). For B. an anthropocentric christology
and soteriology is not a Pauline concept. Rather, for Paul, Jesus Christ is omnipotent Lord over
xà Ttàvxa, which consists not only ofhumanity but also of the realm of the unseen spiritual and
visible material beings of this world (including animals, cf. Jonah 4:11). Given that Paul had
the spiritual perception to occasionally detect (perhaps via the xtpiopata) realities of the

unseen world and that he had a Jewish understanding of creation, his use of the epithet of
«cosmic» Christ should be to contend that Christ was and is not concerned solely with
humankind but with the entire universe. B. appears to be on the right track when he insists that
Christ's status and function as glorious eternal KoapoKpàxwp is a prominent NT motif which
has been diminished by theology riddled with insufficiently articulated and wrong-headed
presuppositions. B. is interacting not only with Murphy-O'Conner but also with Vögtle,
Schweizer, Bultmann and Dibelius). B. labels this condition of unarticulated presuppositions
as «The Problems of Hidden Persuaders.»

One of the most influential of these hidden persuaders to past and present NT discussion is

of course the notorious assumption, taken for example by Bultmann as axiomatic, that the
universe is closed and immune to interference from God. The understanding of the supernatural

in NT texts has been extraordinarily perturbed by the now quite unscientific image of the
mechanical universe conceived in terms of pre-quantum physics with its billiard ball
Newtonian concepts. The natural laws ofphysics are not at all violated by a possible interaction ofa

spiritual being with the material world, rather theire is plenty of room in such an interaction for
a spiritual being to support and maintain these laws. Therefore B. is correct in chiding
theologians for an ivory-towerish attitude to academic disciplines which impact incontrover-
tibly on their own discipline. The result for theology in the case of the closed universe
presupposition has inevitably been an overly rigid dichotomy of matter (including Christians)
and spirit. Theologians using this thoroughly discredited view of nature have tended to isolate
God and/or the spirit world from the material world, e.g. in the xà 7tàvxa.



178 Rezensionen

B. rightfully will have none of this and challenges great exegetes to bear the burden of
their presuppositions. In addition, B. leads the way toward scientific exegesis by explicitly
articulating his own presuppositions as a formal part ofhis essay. This is no doubt a noteworthy
procedural challenge to the methodology of many. The awesome spectre of theologians
analyzing texts which purport to describe the interaction ofGod with the material world, while
themselves at the same time remaining in ignorance (even in general terms) of the construction
of that material world and of the open-ended structure it affords to the possible active entrance
of an invisible God, can only be relieved by a mandatory departure from insular academic
traditions. For such theologians especially one might suggest two recent treatments: P. Davis,
Other Worlds: Space, Superspace and the Quantum Universe (London: Dent, 1980); J. Trefil,
From Atoms to Quarks: An Introduction to the Strange World of Particle Physics (London:
Athlone, 1980).

I. H. Marshall, «Pauline Theology in the Thessalonian Correspondence,» (173-183), sets

out evidence which challenges the hypothesis that alleged differences in content are sufficient
to compel the identification of 2 Thess as non-Pauline. Alternatively, M. demonstrates the

probability that while both the letters are distinctive they are nevertheless united to the Pauline

corpus. There are constant Pauline factors which both have in common (like use of christo-
logical titles, references to the Spirit, and the in Christ/Lord/him formula). Both attain their
distinctive commonality due to the life setting which they address (with Best, HNTC, 1976),

particularly re parousia concepts. While there is less Pauline theology in 2 Thess it can best be

understood as an explanatory appendix to 1 Thess, not as a second stage deutero-Pauline
composition. In the reviewer's opinion M. has raised a convincing question mark against the

commentary tradition of Schmiedel (HNT, 1892), Holtzmann (MeyerK, 1929), Friedrich
(NTD, 1976) and Trilling (EKKNT, 1980), which argue for the hypothesis of inauthenticity of
2 Thess.

The editors are to be commended for their part in compiling this stimulus to Pauline
research. The indices are a valuable resource of Pauline (reference material and there is an

interesting bibliography of the honoree's published works from 1942-1980. Perhaps an excerpt
from one of these is apropos in illuminating his life's work: «Other studies have their place, but
Christian theology is founded on the study of texts, and exegesis is founded on a precise
understanding of grammar - logic in relation to language» (ExpTim 90 [1978] 71). Indeed, his
high standards ofcareful and sober scholarship have served us well. It is a pleasure to join those
enrolled on the Tabula Gratulatoria in wishing Charles Kingsley Barrett a profitable retirement.

In multos annos!
Paul Elbert, Cochran, Georgia

L. de Lorenzi (éd.), Dimensions de la vie chrétienne: Rom 12-13 («Benedictina» 4), Abbaye
de St. Paul h. 1. m., Rome 1979. Pp. 294.

Voici les conférences du V. Colloquium Oecumenicum Paulinum (1974), suivies des discussions

(très utiles: 33-49, 72-83, 130-150, 163-178, 195-220, 256-259), enrichies d'index qui
sont des véritables instruments de travail (261-294). Deux touchent Rom 12: C. Evans, The
True Worship (7-33; on remarquera surtout la recherche d'un milieu culturel, en particulier
pour les termes LôytKoç et ôuaia: 14-25) et J. Sànchez Bosch, Le Corps du Christ et les

charismes (51 -72 ; à noter que la péricope est sans doute paulinienne; voir en particulier les vv.
6-8 dans leur théologie de la grâce et dans leur construction littéraire). Trois autres concernent
Rom 13: U. Wilckens, Der Gehorsam gegen die Behörden des Staates im Tun des Guten: Zu
Rom 13, 1-7(85-130; sans doute la contribution la plus remarquable; on notera en particulier
les deux éléments de la thèse: d'une part le texte ne peut être lu comme canonisation des



Rezensionen 179

pouvoirs publiques et d'autre part on doit le lire comme une exhortation signée par une
situation historique très particulière); S. Lyonnet, La charité plénitude de la Loi (151-163; la

péricope de 13,8-10 doit être reliée avec 13,1-7); A. Voegtle, Paraklese und Eschatologie nach

Rom 13,11-14 (179-194; une conférence mirable; on n'est point en presence d'un bloc
étranger à l'ensemble de l'épître; cette petite péricope ne conclût pas seulement le chap. 13,

mais l'ensemble des chap. 12-13, comme on peut voir par les liens avec 12,2, mieux encore
exprime d'une façon complète l'eschatologie paulinienne et ses liens avec la paraclèse éthique
dans son caractère réalisé). Deux autres traitent l'ensemble des chapitres 12-13: C.K. Barrett,
Ethics and Eschatology (221-235: une synthèse très efficace) et F. Festorazzi, Originalità délia
morale cristiana secondo san Paolo (237-256; voir surtout la perspective hérméneutique:
254-256).

Aldo Moda, Torino

Jean-Marie Guillaume, Luc interprète des anciennes traditions sur la résurrection de Jésus

(«Etudes Bibliques»), Gabalda, Paris, 1979. Pp. 305.

En étudiant les trois péricopes qui composent le dernier chapitre du troisième évangile, J.-M.
Guillaume apporte un éclairage considérable pour distinguer ce que Luc, dans les récits sur le

Ressuscité, doit à des traditions antérieures et ce que sa propre contribution donne à entendre
des événements qu'il racconte; avec un sens aigu de la composition littéraire, en s'inspirant aux
méthodes de la Traditionsgeschichte et de la Redaktionsgeschichte, très informé sur la
bibliographie qu'il domine avec assurance, G. nous donne une analyse des textes puissante et fine;
qu'on y ajoute un style très clair, des paragraphes brefs, une progression linéaire, des tableaux
admirablement composés, une préparation solide en tous domaines et une juste équilibre dans

les solutions proposées. La première partie examine la péricope du tombeau vide (w. 1-12) en

deux moments: les femmes au tombeau (la péricope du tombeau vide dans la tradition-source,
dans la relecture lucanienne, dans le Sitz-im-Leben de cette relecture ou rédaction lucanienne:
15-42 ; Le 24,9-10 et le thème des femmes-témoins dans la rédaction de Luc, avec examen de

8,1-3, de 23,49, de 23,55 et de 24,10-11: 43-52) et Pierre au tombeau (critique textuelle de

24,12, analyse du verset et rapport avec Jn 20,3-10, le Sitz-im-Leben de Jn 20,3-10: 53-66).
La deuxième partie étudie les disciples d'Emmaüs en cinq moments: une composition
lucanienne (69-82), parallèles bibliques et hellénistiques et genre littéraire (83-92), données

traditionnelles et historiques sous-jacentes au texte actuel (les données traditionnelles utilisées

par Luc; Emmaiis: état de la question selon la critique textuelle et les résultats archéologiques:
93-110), le kérygme 111-128), la scène de la commensalité (le geste de Jésus dans l'épisode des

disciples d'Emmaüs est-il un rite eucharistique?; le thème de la commensalité de Jésus

ressuscité avec les siens; le thème lucanien de la commensalité de Jésus avec les siens;
conclusions sur le thème lucanien de la commensalité: 129-159). La troisième partie concerne
l'expérience pascale des Douze en deux moments: l'apparition aux disciples (Luc 24,36-49;
l'exposé de Luc en regard du parallèle johannique, particularités respectives de vocabulaire et
de schème en Jean et Luc, tableau synoptique, problèmes de critique textuelle dans le texte
lucanien; Jn 20,19-23 et 24-29; conclusion sur l'apparition aux Douze: source commune à Luc
et à Jean, tradition orale ou document écrit?, tradition de type johannique ou synoptique:
163-202) et l'ascension (les écrits de Luc, une oeuvre en deux parties; critique textuelle;
critique littéraire; parallèles bibliques et extrabibliques et genre littéraire: 203-262). Une
conclusion dégage le message de la Résurrection dans l'oeuvre le Luc et dans la tradition
apostolique, les sources et l'apport lucanien (263-274). Suivent les index analytique, des

références bibliques, des auteurs cités et la table des matières (275-305). Voici quelques
conclusions marquantes: 1) au niveau de la critique textuelle: authenticité des versets où la

tradition manuscrite dite occidentale comporte un texte court, en étudiant chaque cas singu-



180 Rezensionen

lièrement: 6 a, 12, 36b, 40, 51, 52; 2) au niveau delà composition: G. retient comme sources de

ce chapitre une tradition présynoptique sur les femmes au tombeau, une tradition hiérosoly-
mitaine proche de Jean sur l'apparition de Jésus aux Onze et l'envoi en mission, une tradition
ancienne sur Pierre au tombeau, une (peut-être deux) tradition sur l'ascension, quelques
informations particulières (Emmaiis, Cléopas), une tradition kérygmatique, difficile à cerner et
très complexe, donnant lieu aux formules de confession, telles 23 c, 34, 46; 3) au niveau de la
rédaction lucanienne: le récit des femmes au tombeau remonte à une version prémarcienne, la
tradition sur Pierre au tombeau est conservée par Luc sous sa forme ancienne, touchant Pierre
seul et élargi ensuite avec Jean à deux disciples, le v. 34 est très ancien, prélucanien, antérieur
même à 1 Co 15,4, dans le récit de l'ascension on trouve plusieurs traits non lucanien qui
renvoit à une tradition présynoptique. Thèse de doctorat soutenue à Strasbourg en 1976 sous la
direction de J. Schmitt, le travail de G. se rencontre sur plusieurs points et pur d'autres s'en

démarque de la thèse romaine (sous la direction de C.M. Martini) de R.J. Dillon (From
Eye-Witnesses to Ministers of the Word. Tradition and Composition in Luke 24, Rome, 1978);
on aura donc intérêt à lire les deux ouvrages en parallèle: pour un premier essai dans cette ligne
voir la recension de J. Guillet, RSR 69 (1981) 429-433.

Aldo Moda, Torino

A. Barbi. Il Cristo celeste présente nella Chiesa. Tradizione e redazione in Atti 3,19-21,
presentazione di E. Rasco («Analecta Biblica» 64), Biblical Institute Press, Roma, 1979,

pp. 199.

Act 3,19-21 accumule les problèmes: quelle relation y a-t-il entre «le temps du rafraîchissement»

et «le temps de la restauration universelle»?; qu'est-ce que ce Christ «qui vous a été

destiné» et que «le ciel doit garder» jusqu'à ce que Dieu l'envoie, comme si, jusqu'à cet envoi,
Jésus n'était pas encore le Christ?; n'y a-t-il pas dans ces trois versets une étrange rencontre
entre expressions apocalyptiques et conceptions christologiques archaïques? Trace d'une
tradition eschatologique sur le retour d'Elie, passée dans le christianisme à travers le mouvement

de Jean-Baptiste?; énoncé d'une christologie primitive, celle d'un Christ élu qui doit
venir inaugurer le Royaume messianique?; témoin décisif de l'interprétation lucanienne du
retard de la parousie? Barbi dresse un bilan exhaustif (11-33); ensuite, par une analyse très fine
du style et des motifs recourrants, il parvient à un résultat important pour l'ensemble de la
thèse: ces trois versets portent la marque certaine de Luc et ils ne peuvent être considérés

comme des emprunts (34-44); ceci ne signifie pourtant pas qu'ils n'utilisent et transforment
des conceptions particulières, plus ou moins absent du reste du Nouveau Testament, ce qui
amène à rechercher le milieu d'origine de ces expressions singulières. Pour «le temps du
rafraîchissement» on peut faire état d'une tradition apocalyptique, messianique et royale (IV
Esdras et Apocalypse Syriaque de Baruch: les temps du Roi Messie préexistant venu sauver
Israël), doublée par une tradition parénétique prêchant la fidélité à la Loi (certains textes
rabbiniques). Pour la «restauration universelle» on peut faire état de la tradition sur le retour
d'Elie (identifié avec la venue de Jean-Baptiste: Me 9,12 ; Mt 17,11 toutefois transformée par
Luc, qui transfère sur le seul Jésus l'attente eschatologique d'Elie. Pour le Christ «à vous
destiné» et «reçu dans le ciel» en attendant d'être envoyé on a affaire avec des conceptions
typiquement lucaniennes (celle du serviteur à la disposition de son maître, celle du ciel, lieu

propre du Christ, exalté après son ascension). Inutile alors de chercher dans ces trois versets les

restes d'une tradition étrangère (45-97). On est en presence, bien plutôt, de l'oeuvre d'un
écrivain qui connaît bien son art, coscient de sa théologie, capable d'utiliser les courants et les

concepts de son temps, en les exploitant dans une penséee cohérente: on le voit soit en
examinant la place de 3,19-21 dans l'ensemble 3,12-26 (98-120), soit en suivant la perspec-



Rezensionen 181

tive rédactionnelle de Luc dans les trois thèmes majeures: christologie, eschatologie, penitence
121-177). Les conclusions dégagent la façon de composer des Actes, montrent la faiblesse des

hypothèses d'un Jésus Messie encore en attente, donnent au temps de l'Eglise sa consistance et

sa cohérence profonde, éclairent la spécificité de l'eschatologie lucanienne, réfusent un
Frühkatholizismus lucanien infidèle au message néotestamentaire (178-180). Cette thèse romaine
est admirable par finesse d'analyse, patience d'investigation, prudence de jugement critique,
sûreté de résultats; certes, sur un point ou sur l'autre on peut penser différemment ou nuancer
les conclusions: mais l'ensemble est solide et, à notre avis, décisifpour l'interprétation des trois
versets. Déjà J. Dupont avait esquissé pour ces versets une solution semblable (Les discours de
Pierre dans les Actes et le chap. XXIV de l'évangile de Luc, dans L'Evangile de Luc, Gembloux,
1973, 329ss.); après Barbi F. Hahn l'a éprouvée dans son admirable contribution de 1977,

publiée dans Les Actes des Apôtres, Gembloux, 1979; ce consensus donne sans doute à penser
et est un gage de certitude.

Aldo Moda, Torino

Rudolf Blum, Die Literaturverzeichnung im Altertum und im Mittelalter. Versuch einer
Geschichte der Biobibliographie von den Anfängen bis zum Beginn der Neuzeit, Sonderdruck

aus dem Archiv für Geschichte des Buchwesens, Buchhändler-Vereinigung GmbH,
Frankfurt am Main 1983. 256 Sp., Pp. DM 64.-.

Biobibliographien sind Literaturverzeichnisse, die Schriftsteller mit Angaben über ihr Leben
und ihre Schriften mit Titel, Inhalts- und anderen Angaben zusammenstellen. Bibliographien,
reine Schriftenverzeichnisse unter dem Stichwort der Autoren oder allenfalls von Schlagworten,

sind erst seit dem 16. Jh. bekannt.
Blum setzt sich zum Ziel, nachdem er die Anfänge der Biobibliographie in einer ersten

Studie (Kallimachos und die Literaturverzeichnung bei den Griechen, 1977) untersucht hat,
nun ihre Geschichte im Altertum und Mittelalter zu verfolgen. Nach ersten Anfängen in den
Jahrzehnten um 300 v. Chr. fand die Literaturverzeichnung durch die Arbeit des Bibliothekars
des Museion in Alexandria, Kallimachos (ca. 303-243 v. Chr.), ihren ersten Höhepunkt. Er
inventarisierte die Bestände dieser grössten Bibliothek der Alten Welt, die Abschriften von fast
allen überlieferten Werken der griechischen Literatur besass, und verfertigte seine berühmten
Schriftsteller- und Schriftenverzeichnisse (Pinakes) in 120 Bänden.

Die Lateiner begannen erst in der 2. Hälfte des 2. vorchr. Jh.s sich mit ihrer Literatur
wissenschaftlich zu befassen. Varro, Santra, Nepos, Hygin und Sueton sind hier zu nennen.
Sueton war unter Trajan (98-117) Inspektor der kaiserlichen Bibliotheken und hat eine
Biobibliographie der römischen Schriftsteller verfasst, die wahrscheinlich unter dem Titel «de
viris illustribus» verbreitet wurde.

Unter diesem gleichen Titel stellte Hieronymus seine im Jahre 393 verfertigte kleine
Schrift. Sein Verzeichnis führt 132 christliche und drei andere Autoren (Philo, Seneca,

Josephus) in chronologischer Reihenfolge mit knappen biographischen Angaben und Listen
ihrer Werke auf. Er beginnt mit Simon Petrus und endet mit sich selbst. Hieronymus ist für
einen Teil seines grossen Stoffs Euseb von Caesarea verpflichtet, der den literaturhistorischen
Abschnitten seiner Kirchengeschichte Verzeichnisse der von seinem Lehrer Pamphilos gesammelten

Werke der Kirchenväter zu Grund gelegt hat. Hieronymus versucht aber, obwohl er
Euseb im Vorwort dankend erwähnt, seine Abhängigkeit von ihm zu verschleiern und einen
Anschein von Selbständigkeit zu erwecken (Blum Sp. 102).

Blum geht auch auf die Fortsetzer von Euseb ein: Gennadius, Isidor, Ildefons. Über
Cassidor stösst er zur Literaturverzeichnung der Byzantiner und Araber vor und kommt
schliesslich zur einschlägigen Arbeit des Mittelalters: Sigebert vom Gembloux (gest. 1112),



182 Rezensionen

Honorius Augustodunensis, Vincenz von Beauvais u.a.m. Er schliesst mit einem längeren
Abschnitt über den Kirchenschriftstellerkatalog des Benediktiners Johannes Heidenberg von
Trittenheim (Johannes Trithemius, 1462-1516). Trithemius liess als erster eine Biobibliographie

gleich nach ihrem Abschluss drucken, im Jahre 1494 bei Johannes Amerbach in Basel.

Trithemius hat 963 Autoren mit Mitteilungen über ihr Leben und ihre Werke, rund 7000,
verzeichnet. Er hat seinen Stoff chronologisch geordnet, von den Apostolischen Vätern bis zu
Trithemius selbst.

In einem Schlussabschnitt wirft B. einen Blick auf die Entwicklung der Literaturverzeichnung

zu Beginn der Neuzeit: es entstehen nach 1500 Verzeichnisse medizinischer, iuristischer
u.a. Schriften. Den Abschluss bilden 12 knapp gefasste informationsreiche Exkurse.

B.'s Übersicht ist sehr interessant. Sie ist für jeden, der sich mit der Wissenschaftsgeschichte
der Antike und des Mittelalters beschäftigt, Pflichtlektüre. Kritisch einzuwenden ist m. E„

dass B. kirchengeschichtliche Urteile manchmal zu schnell fällt oder einfach in älterer Literatur
festgeschriebenen Meinungen folgt. Zwei Beispiel: was B. Sp. 81 ff. zur bedeutendsten
«christlich-theologischen Schule der Antike» in Alexandria und ihrer sich folgenden Lehrer Clemens
und Origenes schreibt, ist allzu stark vereinfacht (s. P.Nautin, Origène. Sa vie et son Oeuvre,
Paris 1977; U. Berner, Origenes, Darmstadt 1981). Die Tatsache, dass Hieronymus nie eine in
Aelia (Jerusalem) befindliche Bibliothek erwähnt, nimmt B. als Unterstützung für seine These,

die in Euseb, H.E. VI, 20 erwähnte Bibliothek sei eher nur ein Archiv gewesen (Sp. 213). Das

Schweigen des streitbaren Kirchenschriftstellers kann seinen Grund aber ebenso gut im
hässlichen Zerwürfnis mit Johannes von Jerusalem haben.

Rudolf Brändle, Basel

Maria-Sibylla Heister, Frauen in der biblischen Glaubensgeschichte, Göttingen 1984. 227 S.

Dieses Buch ist ein Glücksfall für die Kirche. Mir ist keines bekannt, das das heikle Thema der

Beziehung von Mann und Frau theologisch-exegetisch in gleicher Freiheit behandelte. Wenn
Frauen zu diesem Thema das Wort ergreifen, schwingen leicht negative Emotionen mit, die
sich aus der erfahrenen Diskriminierung nur zu gut verstehen lassen. Die Verf.n des

vorliegenden Buches muss keine negativen Emotionen abreagieren. Sie kann sich unbefangen mit
den Texten auseinandersetzen. Sie ist frei vom Zwang, auf ihre Diskriminierung als Frau mit
einer Gegendiskriminierung, z.B. gewisser biblischer Texte, zu reagieren. Sie weiss um den

Kampf, den es in der Glaubensgeschichte der Bibel kostete, um die diesen Aeon kennzeichnende

Knechtung von Menschen durch Menschen zu durchbrechen.
Das Buch gliedert sich in sieben Kapitel: 1. Frauen in den Vätererzählungen; 2. Die Stellung

der Frau in der geschichtlichen Zeit des biblischen Israel; 3. Die Frau im sakralen Bereich des

biblischen Israel; 4. Die Frau in der prophetischen Verkündigung; 5. Die Frau im Hohenlied
Salomos; 6. Menschsein als Mann und Frau in Schöpfungstexten; Umdeutungen in der
Rezeption von Schöpfungstexten; 7. Die Rolle der Frau in Texten der Evangelien. Die
Ergebnisse der historisch-kritischen Forschung werden in der Einzelexegese der einschlägigen
Texte frei verwertet. Aber diese Exegese ist sich nicht Selbstzweck. Sie wird der Herausarbeitung

biblisch-theologischer Grunderkenntnisse dienstbar gemacht.
1. In den erzählenden Texten der altern Zeit ist die Frau als Mitträgerin der Bundesgeschichte

weithin ernst genommen. Sara, Hagar, Rebekka, Rahel u. a. in den Vätererzählungen,
Mirjam, Debora, Hanna in der vorstaatlichen Geschichte Israels geben davon Zeugnis.

2. In den alten Rechtstexten wird die patriarchalische Ordnung zwar vorausgesetzt, aber
doch in mancher Hinsicht gemildert, ja stellenweise durchbrochen.

3. Am kultischen Handeln ist die Frau, soweit es sich innerhalb der Hausgemeinde abspielt,



Rezensionen 183

mitbeteiligt. Soweit es sich aber in der Öffentlichkeit vollzieht, sieht sich die Frau mehr und
mehr davon ausgeschlossen. Im nachexilischen, priesterlich-synagogal bestimmten Judentum
wird die kultisch-rituelle Diskriminierung perfekt. Die Jahwegemeinde ist eine Männergemeinde,

die Jahweverehrung in Tempel und Lehrsaal eine Männersache.
4. In den Grundzeugnissen des Neuen Testaments bricht die Liebe, die den Bundesgott mit

allen Menschen, betont mit den gesellschaftlich diskriminierten, voll durch. «Für Paulus sind
alle Mitglieder der Gottesgemeinde <Amtsträger>.

Auf Grund der Taufe vertreten Mann und Frau öffentlich und iure divino in gleicher Weise

ihr Charisma.» Nach allen vier Evangelien, betont nach dem dritten und vierten, erhebt Jesus

die Frau zur vollen Würde der Jüngerschaft. «In Jesus von Nazareth, in dem der verborgene
Gott bis in die Gottverlassenheit hinein der Unsere und bei uns sein will, ist die Gottesliebe
Ereignis geworden, die der Menschheit eine Zukunft eröffnet, die neue Möglichkeiten für eine

offene und sich wandelnde mitmenschliche Beziehung setzt ...»
5. Nach gewissen späten neutestamentlichen Texten, vorab den Pastoralbriefen, gerät die

Befreiungsgeschichte schon früh ins Stocken. Die Amtskirche tritt an die Stelle der Jüngergemeinde.

«Biblische Autoren der zweiten nachchristlichen Generation haben mit der
Zurückdrängung der Frau in die Rolle der Unterordnung ihre fast zweitausend Jahre lange Entrechtung

eingeleitet, in der die Frau das Los aller Entrechteten und Erniedrigten teilt...»
Das vorliegende Buch verbindet in exemplarischer Weise wissenschaftliche Exegese mit

der theologischen Entfaltung der ethischen Konsequenzen, die sich aus dem Befreiungshandeln

Gottes ergeben: «Allein der Liebe, die aus der Barmherzigkeit Gottes lebt, kann es

gelingen, das Mit- und Zueinander von Mann und Frau in gleichwertiger Gegenseitigkeit
menschlicher zu gestalten.» Dieses Buch beweist, dass sich von daher die Ressentiments, die
bei der Behandlung eines so heiklen Themas fast unvermeidlich aufsteigen, überwinden
lassen.

Gewisse Fragen, die sich vom Thema her stellen, bleiben in dieser Arbeit unbeantwortet. So

besonders die Frage nach dem speziellen Beitrag, den die Frau als Frau, der Mann als Mann in

Erfüllung der gemeinsamen Aufgabe zu leisten haben. Entspricht der psychosomatischen
Verschiedenheit der Geschlechter nicht eine Verschiedenheit ihrer geschichtlich-heilsgeschichtlichen

Sendung? Paulinisch gesprochen: Haben Mann und Frau nicht je eine spezifische
Affinität zu den verschiedenen «Charismata», die die Gemeinde bauen? Diese Fragen bleiben
in vorliegendem Buch ohne Antwort. Darin drückt sich die Tatsache aus, dass es heute faktisch
schwierig ist, eine überzeugende Antwort zu finden. Angesichts so vieler kurzschlüssiger
Antworten, wie sie immer wieder angeboten werden, tat die Verf.n vielleicht gut, die Frage
offen zu lassen.

Eduard Buess, Flüh

Harold H. Oliver, Relatedness. Essays in Metaphysics and Theology, Mercer University Press,

Macon, Georgia 1984.

Die 10 Aufsätze, die der Neutestamentier und Religionsphilosoph an der Boston University
H. H. Oliver hier unter dem sein Denken kennzeichnenden Titel «Relationalität» zusammengestellt

hat, sind z.T. während und z.T. seit der Ausarbeitung seiner vor drei Jahren erschienenen

und in ThZ 38/3 (1982) 191 ff. besprochenen «Relational Metaphysic» entstanden.
Einerseits bilden sie eine ausgezeichnete Illustration der in jenem grundlegenden Werk vor
allem unter Bezugnahme auf die in der modernen Physik und in Weiterführung amerikanischer

Prozess- und Systemphilosophie entwickelten Grundthese, dass das Subjekt-Objekt-
Schema des Bewusstseinsdenkens durch ein holistisches Modell zu ersetzen sei, in dem Subjekt



184 Rezensionen

und Objekt einander nicht mehr als selbständige Grössen gegenüberstehen, sondern bloss
sekundäre Derivate einer in ihrem Wesen ganzheitlichen Erfahrung der Wirklichkeit als eines

universalen seinsmässigen Bezugszusammenhangs darstellen. Anderseits wird diese Sicht in
diesen Aufsätzen nun auf weitere Gebiete ausgedehnt und zu zeigen versucht, wie
erkenntnistheoretische, metaphysische, religiöse und ethische, kurz alle weltanschaulichen Probleme,
mit denen sie ohne diese holistische Sicht beladen sind, gelöst werden können.

Als solche auch heute noch Philosophie und Theologie belastende Probleme fasst Oliver
insbesondere den Gegensatz idealistischer und realistischer Systeme, die Unvereinbarkeit von
wissenschaftlicher Kosmologie und theologischem Reden von Gott, das Mythusverständnis
und die Frage nach der Wahrheit im Rahmen historischer Forschung, den Zeitbegriff im
allgemeinen und die im Kultus erfahrbare Wirklichkeit im besonderen, u.a.m. ins Auge.
Entsprechungen zu seiner Position dagegen findet er in der Zen-Philosophie, d. h. in der noch
nicht zwischen Ich und seinem Gegenstand unterscheidenden «reinen Erfahrung» Nishidas
und in der «Fülle der Nichte» bei Suzuki, sowie in der Mystik Meister Eckharts, in der
Auffassung des Mythus im Unterschied von Historie bei D.F. Strauss, in der «narrativen
Theologie» als einer Konsequenz von Gadamers «Wirklichkeit des Textes» und im Kultdrama
der griechisch-orthodoxen Kirche und ihrer «anastatischen Christologie». Das sind nur einige
der wichtigsten Themen, die O. in diesen Aufsätzen miteinander in Verbindung bringt und in
souveräner Weise behandelt.

Diese Bezugnahmen auf angeblich exemplarische Überwindungen des Subjekt-Objekt-
Schemas des Bewusstseinsdenkens enthalten in sich jedoch auch Probleme. Nicht umsonst hat
der spätere Nishida die von ihm anfänglich nach dem Vorbild W. James' in psychologischem
Sinne vertretene «reine Erfahrung» als noch zu gegenständlich preisgegeben und aus dem

gleichen Grunde auch die Mystik Eckharts hinter sich gelassen. D. F. Strauss hat den von ihm
im historischen Sinne herausgearbeiteten Mythusbegriff nicht als Grundlage seiner «Christlichen

Glaubenslehre» verwendet, sondern ihn - wie schon der Schluss seines «Lebens Jesu»

zeigt - durch Hegeische Spekulation ersetzt, die dialektisch und nicht relational ist. Wohin O.s

Relationalismus in ethischer Hinsicht führt, zeigt seine Identifikation von Absicht und
Verwirklichung, die wohl einem gewissen Idealismus, aber nicht dem Sinn der reformatorischen

Rechtfertigungslehre entspricht. Narrative Theologie lässt sich - auch wenn ihr Inhalt,
wie z.B. in der Gestalt des Auferstandenen «eminenter Art» ist, nicht vom Märchenerzählen
unterscheiden, was der Absicht der biblischen Erzähler nicht entsprechen würde. Dass Gott
Liebe ist, basiert im NT nicht auf einer universalen Relationalität, sondern auf einem
ausgesprochenen ontologischen Dualismus. Leider unterlässt es O., sein relationales Prinzip in
politischer Hinsicht zu entfalten, wo es sich - wenn realistisch angewendet - als fruchtbar
erweisen könnte.

Ohne Zweifel entspricht O.s Denken einem heute auch im Westen feststellbaren Trend zu
einem Holismus von der Art des von ihm vertretenen, in dessen Konsequenz er sich jedoch
letztlich selber nicht mehr als Autor seiner Aufsätze verstehen könnte. Damit dürfte er
anderen, die sich in dieser Situation auf den heiligen Geist berufen, zur Warnung dienen und in
diesem Sinne kann eine Beschäftigung mit seinen beiden Büchern nur empfohlen werden. Es

geht darin wirklich um die Grundfragen des Christentums in seiner Geschichte wie in seinem

heutigen Verhältnis zu den Weltreligionen. O. ist ein Denker von Format mit einem nicht
häufig anzutreffenden weiten Horizont, auch wenn einem darin die Konturen verschwinden
und man sich genötigt sieht, die Bezüge, in denen wir uns vorfinden, noch anders als in einem
natürlichen oder übernatürlichen Relationalismus zu verstehen. Wenn ich O.S. Z., wie er
dankbar anerkennt, auf den Zen-Buddhismus aufmerksam gemacht habe, so möchte ich ihm
jetzt im Blick auf eine in Aussicht gestellt systematische Darstellung seiner relationalen



Rezensionen 185

Metaphysik und Theologie raten, auch der Problematik jenes fernöstlichen Partners und aller
seiner westlichen Verwandten Rechnung zu tragen, um das Erbe seines christlichen Selbstver-
ständnisses nicht gegen ein spekulatives Linsengericht einzutauschen.

Fritz Buri, Basel

Eugen Drewermann, Psychoanalyse und Moraltheologie. Bd. 2: Wege und Umwege der Liebe,
Matthias-Grünewald-Verlag, Mainz 1983. 307 S., DM 29.80.

Nachdem der Verfasser in einem ersten Band die Auseinandersetzung zwischen Theologie und
Tiefenpsychologie an den Themen Angst und Schuld durchgeführt hat, wendet er sich im
vorliegenden Band dem Thema Liebe-Sexualität zu. Er interpretiert die Aussagen der Genesis

darüber auf dem Hintergrund der entsprechenden griechischen Mythen und im Zusammenhang

mit den entscheidenden Aussagen des Evangeliums über die Ehe. Nach seiner Auffassung
setzt die reife Liebe zwischen Mann und Frau die völlige Loslösung der beiden Partner von den
Eltern voraus. Alle Störungen und Fehlformen der Liebe führt er darauf zurück, dass beim
einen oder bei beiden Partnern die Ablösung stecken geblieben ist. Dann wird das archetypische

Vater- oder Mutterbild auf den Ehegatten übertragen. Was die Griechen vom Wirken des

Gottes Eros erzählt haben, sind alles Äusserungen der kindlichen Übertragungsliebe zum
andern Geschlecht. Weil das Wirken der Archetypen in der Seele aber nichts anderes ist als das

Suchen des Menschen nach Gott als dem einzigen Grund des unbedingten Vertrauens, ist reife
Liebe nach Drewermann nur möglich, wenn beide Partner einen reifen Glauben an den wahren
Gott haben.

Aus dieser Sicht ergibt sich für den Verf. eine scharfe Kritik der katholischen Moraltheologie.

Sie hat aus der Unauflöslichkeit der Ehe, die nur für Partner mit einem lebendigen und
reifen Glauben gilt, eine Sache des Willens und des moralischen Verhaltens gemacht. Sie ist
blind für den Sachverhalt, dass das Scheitern einer Ehe wahrscheinlich «ein Hinweis darauf ist,
dass hier etwas geschlossen wurde, was nicht von Gott war.» Es muss nach seiner Meinung
möglich sein, « aus Treue zu dem eigentlichen Wesen des Partners eine unhaltbar gewordene
Ehe zu beenden. » Es kann «vor Gott und den Menschen ein Recht, ja sogar eine Pflicht geben,
ein neues und eigenes Leben zu wagen, aus alten Fehlern zu lernen, und, gebe es Gott, um sein
Glück in einer neuen wahren Ehe zu kämpfen.» Diese kühnen Postulate veranschaulicht D. am
Modell einer tragischen Ehe zwischen einem zwangsneurotischen und einem depressiven
Partner, deren Zusammenleben zu einem sadistisch-masochistischen Ergänzungs-Syndrom
geworden ist, für die es keine Chancen einer Therapie gibt. Die Kirche sollte nicht nur in
solchen Fällen einer Scheidung und einer zweiten Ehe mit einem andern Partner zustimmen,
sondern auch in bestimmten Fällen, in denen das Scheitern der ersten Ehe mit einer moralisch
verantwortbaren Schuld zusammenhängt. Denn oft ist eine solche Schuld der einzig mögliche
Ausweg zu einem befreiteren und darum Gott wohlgefälligeren Leben.

Es ist nicht anzunehmen, dass das katholische Lehramt sich über D.s Buch nur freuen wird.
Seine psychoanalytischen Kollegen werden jedoch mit Interesse die Analyse der Probleme der
heute 45-55 jährigen deutschen Frau lesen, die in ihrer Kindheit die Abwesenheit des Vaters
im Krieg erfahren hat. D. erläutert ihre Situation anhand der Sagen von der Tochter Jeftas und
von Iphigenie.

Ob die Psychoanalytiker aber mit seiner Theorie der Perversionen etwas anfangen können,
bezweifle ich. Er nimmt den Ansatz von Freud auf, nach welchem Perversionen frühkindliche
Entwicklungsstörungen sind. Daraus ergibt sich wieder eine scharfe Kritik an der Moraltheologie.

Mit ihrem Interesse für die einzelne sexuelle Verhaltensweise blendet sie Wesentliches
aus einem komplexen Vorgang aus und bringt für den perversen Mitmenschen kein Verständ-



186 Rezensionen

nis und kein Mitleid auf. Aber auch der Theologe D. führt Perversionen, weil für ihn wahre
Liebe nur für glaubende Menschen möglich ist, auf eine verkehrte Gottesbeziehung zurück.
Homosexualität ist eine «Form des Strebens, wie Gott sein zu wollen, der als Schöpfer in sich
alle Gegensätze des Lebens umschliesst», und darum ist sie «eine schwere Sünde». Das
Sündhafte an der Onanie ist, dass sie von einem Tun am eigenen Körper eine gratis geschenkte
Liebe erwartet, die nur Gott dem Menschen geben kann.» «Als Versuch, mühelos etwas

hervorzubringen, etwas zu <produzieren>, etwas von sich als Tat hinzustellen, ist sie letztlich
ein Unterfangen, wie Gott sein zu wollen.» Ahnlich werden die andern Perversionen gedeutet
als je wieder besondere Formen einer Revolte gegen Gott.

Nicht nur atheistische Tiefenpsychologen werden solche Deutungen ablehnen, weil sie

nicht zugeben, dass der Theologe etwas über das «Letztliche» weiss, das für sie nicht erkennbar
ist. Auch andere werden fragen, ob D. nicht mit Kanonen auf Spatzen schiesse.

Drewermann ist ein Grenzgänger. Als solcher lebt er gefährlich. Er wird von beiden Seiten

aus beschossen. Sein Buch bietet mit den Analysen von Romanfiguren und von Sagenhelden
und mit der kühnen Verschmelzung von Freud'schen und von Jung'schen Denkmodellen viel
Anregung zum Weiterdenken und viel Stoff zur Kritik.

Walter Neidhart, Basel

Gion Condrau, Der Mensch und sein Tod. Certa moriendi condicio, Verlag Benziger, Zürich
1984. 511 S., Fr. 125.-.

Das 5. Buch dieses monumentalen Werkes (»menschlich Sterben in unmenschlicher Zeit»)
lässt sich mit ähnlichen, heute viel gelesenen Büchern über Tod und Sterben vergleichen. Der
Verf. diskutiert den Begriff«natürlicher Tod» und meldet Bedenken gegen ihn an, beschreibt,
wie heutige Menschen, in verschiedenen Lebensaltern je wieder anders, von ihrem Tode wissen
oder ihn (noch häufiger) verleugnen. Er berichtet über Todesträume von Gesunden, fasst die
Diskussionen über Selbsttötung zusammen, die unter Philosophen (z. B. K. Jaspers) und
Dichtern (z. B. Pavese und Hemingway) geführt wurden, nimmt dann mit eindeutigen
Argumenten Stellung gegen die Todesstrafe und erörtert nuanciert die Probleme der aktiven und
passiven Sterbehilfe. Er berichtet ferner über verschiedene Formen des medizinischen
Beistandes bei Sterbenden, über Sterbekliniken und deren Problematik, über die Bestrebungen der
Thanatologie und der Thanatotherapie, gegen die er Vorbehalte anmeldet, und über die
Postulate von Jo Roman nach unbegrenztem Recht auf Selbsttötung, die er ohne Vorbehalte
ablehnt. Sterbehilfe heisst nach seiner Meinung in erster Linie Lebenshilfe.

Ausführlich behandelt er die Frage nach der Wahrheit gegenüber Sterbenden und
unterscheidet dabei sorgfältig zwischen Wahrheit und Richtigkeit. Mit Verständnis schildert er die
Schwierigkeiten, in einem heutigen Spital, Sterbende zu betreuen, aber er warnt auch vor
einseitigen, nur negativen Berichten darüber. Sehr kritisch ist sein Votum über die Bücher und
die Tätigkeit von Frau Kübler-Ross. Er lehnt ihre als wissenschaftliche Erkenntnis drapierte
Jenseitsvorstellungen ab und informiert ausführlich über andere Psychotherapeuten, die mit
der Reinkarnationslehre den Sterbenden beizustehen suchen. Ihre Behandlungserfolge (ruhigeres

Sterben) sind keine Beweise für die Wahrheit ihrer Theorien. Auch mit der Verwendung
von LSD als Medikament der Sterbehilfe ist C. nicht einverstanden, weil er weiss, dass positive
Veränderungen bei Sterbenden auch eintreten können ohne psychedelische Mittel.

Der Betreuer von Sterbenden solle dem Kranken darin voraus sein, dass er die
Auseinandersetzung mit dem Tod in seinen Lebensvollzug integriert hat. Bemerkenswert ist, wie hoch C.

die Sterbehilfe durch den kirchlich beauftragten Seelsorger einschätzt (489!).



Rezensionen 187

Diesem bereits inhaltsreichen 5. Buch hat der Verf. vier weitere Bücher zugefügt, die
Ausdruck seines eminenten Interesses am Thema, seiner beinahe ein Leben umfassenden

Sammeltätigkeit und seiner stupenden Belesenheit sind.
Das 4. Buch bietet in Längsschnitten mit vielen Einzelheiten Einblicke in die Behandlung

des Themas in den verschiedenen Literaturepochen (von den Griechen bis zur Gegenwart), in
der bildenden Kunst und in der Musik. Diese Thematik ist Grund dafür, dass das Werk auch zu
einem grossartigen Bilderbuch geworden ist, das zahlreiche technisch einwandfreie Reproduktionen

oft zu recht makabren Aspekten des Todes bietet.
Im 3. Buch stellt C. in Kürze und oft nur stichwortartig die Lehren der Religionen über den

Tod dar, angefangen von den tibetanischen und den ägyptischen Totenbüchern bis zum
heutigen säkularisierten Christentum. Auch über einige Philosophen und ihre Auffassungen
berichtet er und legt dabei das Schwergewicht auf die Existenzphilosophen, insbesondere
Martin Heidegger.

Im 1. Buch schliesslich analysiert er das von der Naturwissenschaft geprägte Weltverständnis

unserer Zeit, das die Rahmenbedingungen für unsere Auseinandersetzung mit dem eigenen
Sterben bildet und diese oft so schwer macht.

Wird diese Auseinandersetzung gefördert durch ein so reichhaltiges Buch über den Tod mit
seiner Fülle von Informationen und seinen grossartigen Bildern, die zum Betrachten verlok-
ken? Ich hoffe es, denke aber, dass, wenn es einmal ernst bei mir wird, «multum» besser wäre
als «multa». Wie schreibt doch Wolfdietrich Schnurre: «Sein halbes Leben hatte er damit
zugebracht, über das Sterben zu philosophieren. Schliesslich war er in der Theorie derart
beschlagen, dass er seine ganze zweite Lebenshälfte lang hoffte, in der Praxis gar nicht erst

geprüft werden zu müssen.» «Eigentlich erstaunlich, wieviel kostbare Lebenszeit man darauf
verwendet, um diesen paar Stunden, die das Sterben schlimmstenfalls dauert, dann auch

gewachsen zu sein. Warum nur? Um als Toter eine bessere Figur zu machen vermutlich.»
Walter Neidhart, Basel

Edmund Schlink, Ökumenische Dogmatik. Grundzüge, mit Geleitwort von Heinrich Fries
und Nikos Nissiotis, Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen 1983. XXI + 791 S.

Edmund Schlink, ehemaliger Dozent an der Kirchlichen Hochschule Bethel und von 1946 bis
1971 Ordinarius für Dogmatik und Ökumenische Theologie in Heidelberg, konnte ein Jahr vor
seinem Tod am 20. Mai 1984 noch das Erscheinen seiner einbändigen, umfangreich angelegten

Dogmatik erleben. Mit Recht sagt der katholische Theologe Heinrich Fries in seinem kurzen
Geleitwort: «Sie kann als theologisches Vermächtnis und Lebenswerk angesehen werden»
(XVII). Es handelt sich um eine über Jahre ausgereifte, abgegrundete Summa der Anliegen
dieses in der Nachkriegszeit besonders kirchlich bedeutenden Theologen, der bereits 1946 das

erste ökumenische Institut Deutschlands eröffnet hatte.
Ein abgeschlossenes Lebenswerk kann im Rahmen einer Besprechung nicht vorgestellt

werden. Es wird höchstens darum gehen, auf das ausgeprägte Profil dieses Theologen anhand
seiner Dogmatik - da und dort Fragezeichen am Rand hin oder her - mit Respekt hinzuweisen
und es erinnernd in den Blick zu nehmen.

Schlink war ein dezidiert ökumenisch orientierter Dogmatiker schon in einer Zeit, da
Ökumene im modernen Sinn für europäische Kirchen noch vorwiegend ein Fremdwort war.
Das alles charakterisierende Beiwort seiner Dogmatik geht denn auch wie ein roter Faden
durch sein Werk, das «Grundzüge» einer ökumenischen Dogmatik in Angriff nimmt. Sein

ceterum censeo lautet, «eine besondere wissenschaftliche Bemühung» sei nötig, «damit die



188 Rezensionen

Dogmatik nicht nur in ihrem Anspruch, sondern auch in ihrem Vollzug und in ihren Ergebnissen

ökumenisch sei. Das Widereinander der in der Christenheit geltenden Dogmen muss
mit neuer Intensität, Sehnsucht und Liebe befragt werden. Was weithin ungeklärt an neuer
Gemeinschaft erlebt wird, muss bewusst gemacht, und was in Gemeinsamkeit der Aussagen,
des Zeugnisses und des Gebetes als Wahrheit erkannt wird, muss auch in Aussagen der Lehre
zum Ausdruck gebracht werden. Nach der im Widerstreit verborgenen Einheit muss mit neuen
Methoden gesucht werden, um über die behauptete und ersehnte Ökumenizität hinaus zum
Vollzug ökumenischer Gemeinschaft in Glauben und Handeln zu kommen» (51 f.). Dabei geht
es Schlink nicht um ein allzu rasches Verwischen von dogmatisch kaum versöhnbaren Gegensätzen,

«sondern es wird umgekehrt von dem neu bewusst zu machenden Konsensus her ein

neues Verständnis jener Gegensätze und ihres Gewichtes im Ganzen des christlichen Glaubens
angestrebt» (V). Das Programm einer neuen dogmatischen Konvergenzbasis auf dem Hintergrund

der Kirchen- und Dogmengeschichte wird durch alle Teile hindurch strikt eingehalten,
wobei sich stereotyp die Einleitung von entscheidenden Abschnitten wiederholt: «Alle Kirchen
lehren...», «alle Kirchen bekennen...».

Was Schlink als dogmatische Verständigungsbasis zwischen den kirchlichen und theologischen

Traditionen entwickelt, lässt seine Herkunft von der kirchlichen Dogmatik Karl Barths
kaum verleugnen. Die wichtigsten, zentralen Formulierungen liegen auf dieser Linie, zum
Beispiel: «Als grundlegende Gottestat lehren die neutestamentlichen Schriften die Geschichte
Jesu Christi, insbesondere seinen Tod und seine Auferweckung und die Sendung des Heiligen
Geistes. Durch Jesu Auferweckung ist sein irdisches Wirken von Gott bestätigt und sein

Kreuzestod als Erlösung der Welt geoffenbart. Durch die Wirkung des Heiligen Geistes wird
die Geschichte Jesu als die Erniedrigung und Erhöhung des Christus, des Gottessohnes
erkannt... In diesen Heilstaten hat sich Gott als der Herr schlechthin offenbart» (60). «Diese
Geburt Jesu von Nazareth bekennen alle Kirchen als die Geburt des Christus, als die
Menschwerdung des Sohnes Gottes... Die Menschwerdung hat ihren Grund allein in Gott. Sie

ist die freie Tat seiner unergründlichen Liebe zur Welt» (276; 278). Die Lektüre bietet dabei

durchgehend das Bild einer besonderen Spielart von Neuorthodoxie, die sich im Blick auf die

dogmatische Vielfalt der Traditionen jedoch nicht exklusiv und polemisch, sondern bewusst
inklusiv vermittelnd und versöhnend gibt. Die ökumenische Gemeinschaft der Kirchen bedarf
nach Schlink nicht nur des gemeinsamen Gebets und einer gemeinsamen Praxis, sondern zielt
auch auf ein einigendes Bekennen und damit auf eine verbindende Lehre. Der Aufbau dieser

Dogmatik erscheint denn auch klassisch-traditionell. Einleitender Teil: «Das Evangelium als

Voraussetzung kirchlicher Lehre» (1-71), «Erster Teil: <Die Lehre von der Schöpfung> (73—

210); «Zweiter Teil: <Die Lehre von der Erlösung) » (21 1-536); Dritter Teil: «Die Lehre von
der Neuschöpfung» (537-724); Abweichungen vom herkömmlichen Muster ergeben sich erst
durch den «Vierten Teil: <Die Lehre von Gott>» (725-791), und die nachgestellte
Prädestinationslehre in einem abschliessenden Teil «Der Liebesratschluss Gottes» (793-804). Die
Gotteslehre erhält durch diesen besonderen Ort die Funktion eines vollendenden Abschlusses.

Darin spiegelt sich eine auffallende Besonderheit, die diesem Grundriss immer wieder ein
starkes Gepräge gibt. Schlink befindet sich in allen Lehrteilen in einem besonders tiefen
Austausch mit Traditionen orthodoxer Ostkirchen. Im Blick auf deutschsprachige Theologie
des 20. Jh.s wird darin einem gravierenden Mangel abgeholfen. Zu den Wirkungen dieses

Dialogs gehört besonders auffallend die Übernahme der zentralen Stellung der Doxologie, die
bei Schlink als kulminierende Spitzenstruktur dogmatischer Aussagen immer wieder den Ton
angibt, deutlich vor allem in der Lehre von Gott: «Wenn die Aussagen über Gott selbst nicht
mehr gewagt werden, das heisst zugleich, wenn die Doxologie in der Kirche verstummt, dann
werden auch die Gebete, die Zeugnisse sowie die Lehre und das Bekenntnis kraftlos und in sich



Rezensionen 189

zusammenfallen... In der Doxologie ist Gott Ein und Alles... Die doxologische Grundform
lautet nicht: Gott, ich verherrliche dich, sondern: Gott ist herrlich» (727 f.).

In diesem Sinn wäre aufzahlreiche weitere Eigenheiten dieses Entwurfs hinzuweisen. Eine
«Ökumenische Dogmatik» erfahrt ihren Test vor allem im Rahmen der Ekklesiologie, in der
sich besonders viele kontroverstheologische Probleme aufstauen. Generell verfolgt der Verf.
dabei die Linie: «Angesichts der aufgezeigten Schwierigkeiten soll hier der Versuch gemacht
werden, einen Schritt hinter die verschiedenen Gestalten der Kirchen zurück zu machen und
nach den in diesen verschiedenen Gestalten erkennbaren Grundstrukturen kirchlichen Lebens

zu fragen. Es wird also unterschieden zwischen bleibenden Grundstrukturen und veränderlichen

geschichtlichen Gestalten der Kirche» (557). Demgemäss werden beispielweise die
unterschiedlichen dogmatischen Formeln zur Eucharistie auf die gemeinsame «liturgische
Handlung», auf «dasselbe Mahl und dieselben Gaben» hin relativiert (508). Diese Methodik
führt Schlink zu einigen Schritten auf seine ökumenischen Gesprächspartner zu, die im Raum
evangelischer Kirchen Erstaunen wecken müssen. Dass Maria der Titel «Theotokos
(Gottesmutter)» ausdrücklich zugesprochen wird, steht eher am Rand (287). Auffallender etwa ist
Schlinks Amtsverständnis, das er am Bild des «Hirten» entwickelt. Darin finden sich Aussagen
wie: «Das Hirtenamt steht der Kirche gegenüber, denn Christus redet durch dieses Amt zur
Kirche als ihr Herr. In dem, was der Hirte im Gehorsam gegen seinen Auftrag tut, begegnet er
der Gemeinde als Stellvertreter Christi, des einen guten Hirten... Das Hirtenamt hat... nicht
nur eine im Vollzug des Dienstes sich erweisende Autorität, die dann nachträglich von der
Gemeinde anerkannt wird; vielmehr ist seine Autorität insofern vorgegeben, als dem Hirten
aufgrund seiner besonderen Sendung von vornherein mit der Erwartung begegnet werden darf,
dass Gott durch ihn an der Gemeinde handeln wird» (612). Besonders erstaunlich sind die
Ausführungen über das Kirchenrecht: «Diese Autorität des Kirchenrechtes ist nicht darin
begründet, dass es von Menschen formuliert und in Kraft gesetzt ist» (665). Die «Sendung zur
Verkündigung» ist ausdrücklich «geoffenbartes, schlechterdings verpflichtendes und unauf-
gebbares göttliches Recht» (667).

Nicht nur in diesen Passagen bietet Schlinks Dogmatik Angriffsflächen zur kritischen
Diskussion. Ein zeitgenössischer Leser wird an zahlreichen Stellen Anlass zum Stutzen und
nicht selten zum Widerspruch finden. Das Problem einer säkularisierten Moderne, in der
heutige Kirchen existieren, beschäftigt Schlink in keiner Weise. Dass die «Wirklichkeit» von
Engeln und ihre himmlische Anbetung ohne allzu lange Debatte bejaht wird, mag peripher sein

(176ff.). Vor allem Vertreter einer politischen Theologie werden sich an Schlinks Konservativismus

etwa im Gewaltverständnis reiben, beispielweise an Aussagen wie: «Das Zusammenleben

der Menschen geschieht immer in mannigfachen unumkehrbaren Relationen von Mann
und Frau, Eltern und Kindern, Helfenden und Hilfe Empfangenden, Lehrenden und Lernenden,

Weisung Gebenden und Weisungen Befolgenden» 160). «Jesus hat mit seiner
Reichgottesbotschaft keinen politischen Anspruch erhoben» (328). Problematisch tönen nicht weniger
lutherisch geprägte Lehraussagen über den zürnenden Gott: «... Gottes Zorn erkennen
bedeutet, die hereinbrechenden Katastrophen als das uns angemessene Gericht zu erkennen
und sich darunter zu beugen» (773).

Eine «Ökumenische Dogmatik» aber will primär nicht an derartigen Einzelheiten gemessen,

sondern von ihrer Hauptintention her gewürdigt und verstanden werden. Bei aller
Unzeitgemässheit und sogar Problematik vieler Aussagen erfüllt Schlinks Werk durch seine
ökumenische Offenheit und Weite eine Aufgabe, die in die Zukunft weist. In seinen eigenen,
abschliessenden und typischen Worten: «Öffnen wir uns für die Mannigfaltigkeit, in der die
Kirchen den dreieinigen Gott in seiner Vollkommenheit preisen, dann werden die Wände
zwischen ihnen transparent und fallen schliesslich dahin. Nicht dass die Doxologie die einzige



190 Rezensionen

Antwort des Glaubens wäre. Sie ist notwendig umgeben von Verkündigung und Lehre, von
Bitte und Dank. Aber ihre Kraft für die Einigung ist im Vergleich zu den Differenzen der
dogmatischen Lehren und der kirchenrechtlichen Ordnungen oft unterschätzt worden. Erst

von der Mitte des doxologischen Bekenntnisses her erhalten diese Differenzen ihren angemessenen

Stellenwert im Lebensgefüge der einen Kirche. Öffnen wir uns für den Lobpreis Gottes in
der ganzen Christenheit, dann erschliesst sich uns die Gemeinschaft mit den Brüdern an allen
Orten und mit den Vätern aus allen Zeiten, die Gemeinschaft mit den Propheten und den

Aposteln, mit den Frommen des alten und des neuen Bundes...» (791).
Alfred Jäger, Bethel/Bielefeld


	Rezensionen

