Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 42 (1986)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Theologische Realenzyklopddie, hg. v. Gerhard Miiller u. a., Bande 10, 11 und 12, Berlin, W. de

Gruyter, 1982-1984. 813, 800 und 801 S.

Es ist wohl angebracht, bei einem so breit angelegten enzyklopddischen Werk wie der TRE
jeweils mehrere Biande zusammen zu besprechen. Dieses Verfahren gestattet dem Rezensen-
ten, von der Einzelmaterie (die Auswahl wire ja ohnehin sehr subjektiv) etwas Abstand zu
nehmen und mehr auf die grosseren Linien und Zusammenhénge hinzuweisen. Denn auch ein
langfristiges Unternehmen wandelt sich, langsam aber stetig.

1. So ist zunichst zu erwdhnen, dass der Herausgeberkreis in den letzten drei Jahren eine
z.T. neue Zusammensetzung erhalten hat. Seit dem Tod von G. Krause im August 1982
zeichnet G. Miiller als alleiniger Hauptherausgeber. Deswegen und wegen seiner neuen kirch-
lichen Verpflichtungen hat er die Bearbeitung der Reformationsgeschichte G. Seebass iiber-
lassen, wihrend die Kirchengeschichte des 17. und 18. Jh.s jetzt von J.K. Cameron und
diejenige des 19. und 20. Jh.s von J. Mehlhausen betreut werden (auch M. Schmidt ist ja im
Jahre 1982 gestorben). Ferner sind G. Wingren fiir das Fachgebiet Ethik durch B. L. Hebbeth-
waite (Cambridge) und W. Miiller-Lauter fiir das Fachgebiet Philosophie durch W. Janke
ersetzt worden.

2. Sieht man drei Binde der TRE zusammen vor sich, beginnt man an der Handlichkeit des
Werkes zu zweifeln. Drei Binde von je 800 Seiten fiir die Stichworter von «Erasmus» bis
«Gesellschaft», davon der letzte Band nur fiir die Worter von «Ga» bis «Ge», das ist viel!
Vergleicht man die 3. A. der RE damit, die fiir die TRE das Modell gewesen ist, so umfasste
dort allein der 6. Band die Stichworter «Feldzeichen» bis «Gott». Also ben6tigt die TRE fuir
das gleiche Material bereits mindestens den doppelten Umfang der RE3, was ja auch durch die
Zahl der bisher erschienenen Binde bestitigt wird. Dabei steht noch in den Lieferungen von
Band 10: «Die TRE erscheint in ca. 25 Textbdnden». Das grenzt an bewusste Irrefiihrung.
Denn schliesslich ist es ganz klar, dass das Gesamtwerk, wenn in diesem Stil weitergefahren
wird, annihernd 50 Bande umfassen wird. Es ist immerhin auch zu bemerken, dass der Preis
der Binde natiirlich Jahr fiir Jahr steigt. Waren es am Anfang (1976) noch ca. DM 200.-, so
sind es jetzt schon DM 300.-.

3. Bei aller Fiille des Angebotenen muss doch auch auf die Schwierigkeiten bei der Auswahl/
der Materie hingewiesen werden, denn selbst eine Enzyklopadie muss auf Vollstdndigkeit
verzichten. Bei einem Vergleich mit der RE3 ergibt sich zunichst einmal die Tatsache, dass
viele neue, moderne Stichwérter eingefithrt worden sind. Hier eine Liste: Erwachsenenbildung,
Erzihlung, Eskimoreligion, Esoterik, Etruskische Religion, Euthanasie, Existenzphilosophie,
Expressionismus, Faschismus, Fernsehen, Film, Fliichtlingsfiirsorge, Formgeschichte, Frauen-
bewegung, Freude, Friede, Furcht (die drei fehlten in der RE!), Frithjudentum, Fundamenta-
lismus, Futurologie, Geburtenkontrolle, Geisteswissenschaften. Hier hat offenbar die RGG?3
als Vorbild gedient; diese bietet aber dariiber hinaus noch wesentlich mehr! Ferner mochte
man gerne genauer wissen, welche Kriterien bei der Auswahl der vorzustellenden Gestalten der
Kirchengeschichte obwalten. Heilige sind offenbar — zu Recht, denn es gibt Heiligenlexiken —
weggelassen (und trotzdem taucht der hl. Georg in Bd. 12 auf). Die Alte Kirche ist nach wie vor
gut vertreten; ich bin der letzte, der sich dariiber beklagt, besonders da im allgemeinen
kompetente Bearbeiter sich der Darstellung annehmen (hier gilt ein spezieller Dank dem Team
um S. G. Hall). Aber auch da sind natiirlich gegeniiber der RE3 (die dank Harnack auch einen
speziellen Akzent auf die Patristik legte) einige Verschiebungen zu beobachten, die zwar zu
erkldren, aber schwer zu rechtfertigen sind (z.B. die Byzantinistik verschwindet mehr und



Rezensionen 175

mehr aus dem Gesichtskreis). Je mehr man sich der Neuzeit ndhert, desto unklarer wird die
Auswabhl (hier féllt z. B. der traditionelle Nachdruck, der —im Unterschied zur RGG?3, — auf das
deutsche protestantische Erbe gelegt wird, eher nachteilig auf). Zudem ist der TRE auf diesem
Gebiet mit dem neuen Unternehmen «Gestalten der Kirchengeschichte» eine Konkurrenz
erwachsen.

4. Die von mir so genannten « Ldngsschnitte», d.h. Artikel, die einen Abriss der Geschichte
eines wichtigen Themas durch alle Jahrhunderte geben und gewdhnlich von verschiedenen
Autoren bearbeitet werden, habe ich bisher immer als eine Stirke der TRE geriihmt. Es muss
aber auch einmal auf die damit verbundene Problematik hingewiesen werden. Das Gelingen
dieser Artikel setzt voraus, dass sie vom Herausgeberkreis sehr sorgfiltig geplant werden,
damit a) ihr Umfang nicht zu monographischem Ausmass anschwillt und damit den Leser von
der Lektiire abschreckt (Beispiele: Eschatologie [109 S.]; Ethik [127 S.]; Geschichte/-schrei-
bung/-philosophie [130 S.]), b) eine ausgewogene Beriicksichtigung der verschiedenen Epochen
gewihrleistet ist (Beispiele: im Art. «Eschatologie» entfallen auf das NT 29 S., auf die Alte
Kirche ganze 6 S.; im Art. «Freiheit» werden Alte Kirche und Mittelalter grossziigig iibergan-
gen), c¢) durch die Auswahl der Mitarbeiter ein Mindestmass an Kohidrenz erstrebt werden
kann. Im Bd. 12 sind drei «Lidngsschnitte» enthalten, die den genannten Anforderungen gut
entsprechen: es handelt sich um die den Themen «Gebet», «Geist/Heiliger Geist/Geistesga-
ben» und «Gericht Gottes» gewidmeten Beitrige.

Es liegt mir iiberhaupt fern, mit meiner Rezension den Eindruck bloss negativer Kritik zu
erwecken. Wie in allen bisherigen, so ist auch in den hier besprochenen Bidnden vorziigliche
Arbeit geleistet worden. Rithmenswert ist das nach wie vor schnelle Erscheinen der Binde (ca.
ein Band pro Jahr). Und eine grosse Zahl von Beitragen bieten wirklich das, was man sich von
der TRE erwartet: solide, auf den neuesten wissenschaftlichen Stand gebrachte, konzentrierte
Information iiber alle die Theologie interessierenden Personen und Institutionen, Ereignisse
und Themen. Speziell zu erwdhnen sind hier wieder die verschiedenen Lindern und Stddten
gewidmeten Artikel (z. B. Finnland, Frankreich); auch mehrere zusammenfassende Arbeiten
zu Fragen der biblischen Exegese fand ich in den letzten Banden besonders interessant (z. B.
synoptische Evangelien, Formgeschichte).

Willy Rordorf, Neuchatel

M. D. Hooker and S.G. Wilson (Ed.), Paul and Paulinism: Essays in honour of C. K. Barrett

London, SPCK, 1982. xxvii+404 pp.
Colleagues and former pupils offer this collection of 29 essays to professor Barrett on the
occasions of his 65th birthday and retirement from his divinity chair in the University of
Durham. Perhaps the following critique may serve to highlight the contents of one of the more
significant anniversary volumes in recent memory.

W.D. Davies, «Paul and the Law: Reflections on Pitfalls in Interpretation» (4—16), submits
a provocative piece in which Paul’s attitude towards the Law is shown to be more complex than
is often acknowledged. Attention must be paid to the range of meanings rorah held for Paul (not
just commandment). The doctrinal package of justification by faith and irrelevance of the Law
is an oversimplification alien to Paul. Law and grace are not in simplistic antithesis, but the
demands of each are dynamically related to life «in Christ.» While Paul respected certain
continuities in zorah these are submerged in relevance to the implications of experiential grace
in his new life.

In «Statements on the development of Paul’s view of the Law» (17-26), U. Wilkens traces a
line of development in Paul’s thought as he wrestled with problems caused by the acceptance of



176 Rezensionen

Gentiles without observance of the Law. Via Gal. Paul reaches an ecumenical level in Rom. Gal
3:13 is a pivot in his doctrine of justification which is not &£ Epywv vopov but only £k Tictewg
Xpiotol. In Rom a broader concept is outlined which proves that the Law is not removed by the
proclamation of faith, rather it is fulfilled (3: 31), being realized in love (13:8-10; cf. Gal 5:14).
In addition to the positions of Paul’s opponents deduced by W., those working on the
reconstruction of the scenario in Galatia will want to consider the input of P. Borgen, «Paul
Preaches Circumcision and Pleases Men,» (37-46). B. sees Gal 1:10; 5:11 as suggesting that
Paul did not imply in earlier missionary preaching that circumcision ought to follow conver-
sion. Instead, Paul had insisted on the believer’s tie with Christ’s crucifixion in the new
spiritual life, but this had been misrepresented by opponents as being the ethical meaning of
circumcision. Accordingly, Paul was represented as still preaching circumcision. This misuse
of his preaching allowed legal critics to opt for physical circumcision in Paul’s name. The inner
logic of Paul’s argument, however, had meant the end of the Law’s reign in this respect, a point
forcefully put in more general terms by M. Hooker, «Paul and «Covenantal Nomism»» (47-56).
She concludes insightfully that the inadequacy of the Law is ultimately seen in the fact that the
one who was condemned by it had been pronounced righteous by God. The condemnatory
nature of the Law itself versus the liberty found in faith and the gift of the Spirit is given an
excellent exposition by F.F. Bruce, «The Curse of the Law» (27-36).

J. Court, «Paul and the Apocalyptic Pattern» (57-66) gives us a useful word study
of the terms (@divec, OATy1c and téAoc in Paul re the parousia. M. Black, «ndcat é€ovaion
avT@® vrotaynooviaw (74-82), takes this phrase from LXX Dan 7:27 as background for
Christian pesher of this conceptin 1 Cor 15:24, 1 Pet 3:22 and Eph 1: 21. While all powers will
be (and are) subject to him at his coming, B. demonstrates that the terms dpyoi etc. (understood
as cosmocratic angelic beings) are taken from an insufficient wordbasis in hellenistic Jewish
nomenclature to substantiate the theory that Peter and Paul merely took over these abstract
terms with their meaning intact. Although the NT writers did not invent these words, which
were in common use for earthly powers and authorities, B.’s work shows that there is sufficient
latitude in our sources to warrant the probability that these terms were infused with new
meaning and significance in their NT contexts.

P. Benoit, «dywot en Colossiens 1.12: Hommes ou Anges?» (83-99) concludes that dytot
here may include both Christians and angels. B.’s work is consistent with the possibility that
visions of angels (2:18) were given to illustrate the future inheritance of the believer’s life in
glory, but were vainly misconstrued. J. McHugh, «A Reconsideration of Ephesians 1.10b in the
Light of Irenacus» (302-309), moves beyond standard lexical data. He explores four uses of
avakepoiaiowolg in Irenaeus which more properly illuminate the phrase, resulting in the
interpretation «to make everything new, in Christ.» Also worthy of note is N.A. Dahl,
«Romans 3.9: Text and Meaning» (184-204). D. presents a careful contextual exegesis
following p3¢ to posit that 3:9a asks the rhetorical question: «What, then, do we plead as a
defense?» To ask « What, then, do we hold before us as a defense?» is in effect to suggest the
answer that we have nothing that we can plead as an excuse before God.

At Corinth we are provided with a sober and up to data clarification of «Gnosis at Corinth»
(102-114) by R. McL. Wilson, taking Yamauchi’s work into account, and with a quite helpful
treatment of the téielov/mvevpatikol and their ideas re wisdom and glossolalia by J. Painter,
«Paul and the Pneumatikoi at Corinth» (237-250).

Three important and timely contributions to christology are included. M. Hengel looks at
«Erwigungen zum Sprachgebrauch von ypiot6g bei Paulus und in der <vorpaulinischen»
Uberlieferung» (135-159). H. takles the problem of how it so quickly became the most
frequently used title by Paul; cf. here his earlier «k Hymn and Christology,» Stud Bib 1978, III,



Rezensionen 177

ed. E. Livingstone (Sheffield: JSOT, 1980) 173-194, for his theory of hymns and the signifi-
cance of this for christological development. H. rejects the evolutionary theory of titles, which
has yprotog arising in hellenistic christianity, and shows that for Paul it is not only a surname
and a Jewish messianic title, but designates Jesus as the one who brings salvation through his
death/resurrection. Re historicity H. grounds the title in the crucifixion of Jesus as a messianic
pretender which in turn established it firmly in pre-Pauline Palestinian communities. Another
factor which perhaps contributed to christological development in Paul’s case is set out in an
impressively well-argued piece by P. M. Casey, «Chronology and the Development of Pauline
Christology» (124—-134). The perception of Jesus as a unique pre-existent divine being less than
twenty years after his death was influenced by a dynamic creative process already present in
intertestamental Judaism wherein intermediary figures were the focus of status and functions
ascribed to them. Were these qualities transferred to Jesus? While creative thinking was
undoubtedly present, especially towards prophetic-type figures, C. gives insufficient credit to
the resurrection as stimulating the process anew so that his view of the historicity of that event
is left in doubt. Unlike Jewish intermediaries who were limited by monotheistic restrictions,
qualities like pre-existence, cosmic lordship, agency in creation, and unique savific action
could be perceived and attributed more easily and quickly to Jesus, particularly in Pauline
Christianity (even the non-observance of the Law was bound to be attributed to Jesus).

One of the functions attributed to Jesus during this developmental period was of course that
of creator and sustainer of ta navta (Col 1:16-17; Heb 1:2-3; John 1:3-4,10). M. Barth,
«Christ and All Things» (162—172), issues a serious challenge to the position of J. Murphy-
O’Conner that td névra in Paul is to be restricted to all Christians (cf. the latter’s «1 Cor 8.6:
Cosmology or Soteriology?,» RB 85 (1978) 253-267). For B. an anthropocentric christology
and soteriology is not a Pauline concept. Rather, for Paul, Jesus Christ is omnipotent Lord over
10 dvta, which consists not only of humanity but also of the realm of the unseen spiritual and
visible material beings of this world (including animals, cf. Jonah 4:11). Given that Paul had
the spiritual perception to occasionally detect (perhaps via the yopicupata) realities of the
unseen world and that he had a Jewish understanding of creation, his use of the epithet of
«cosmic» Christ should be to contend that Christ was and is not concerned solely with
humankind but with the entire universe. B. appears to be on the right track when he insists that
Christ’s status and function as glorious eternal koopokpatwp is a prominent NT motif which
has been diminished by theology riddled with insufficiently articulated and wrong-headed
presuppositions. B. is interacting not only with Murphy-O’Conner but also with Vogtle,
Schweizer, Bultmann and Dibelius). B. labels this condition of unarticulated presuppositions
as «The Problems of Hidden Persuaders.»

One of the most influential of these hidden persuaders to past and present NT discussion is
of course the notorious assumption, taken for example by Bultmann as axiomatic, that the
universe is closed and immune to interference from God. The understanding of the superna-
tural in NT texts has been extraordinarily perturbed by the now quite unscientific image of the
mechanical universe conceived in terms of pre-quantum physics with its billiard ball New-
tonian concepts. The natural laws of physics are not at all violated by a possible interaction of a
spiritual being with the material world, rather theire is plenty of room in such an interaction for
a spiritual being to support and maintain these laws. Therefore B. is correct in chiding
theologians for an ivory-towerish attitude to academic disciplines which impact incontrover-
tibly on their own discipline. The result for theology in the case of the closed universe
presupposition has inevitably been an overly rigid dichotomy of matter (including Christians)
and spirit. Theologians using this thoroughly discredited view of nature have tended to isolate
God and/or the spirit world from the material world, e.g. in the t¢ mévTo.



178 Rezensionen

B. rightfully will have none of this and challenges great exegetes to bear the burden of
their presuppositions. In addition, B. leads the way toward scientific exegesis by explicitly
articulating his own presuppositions as a formal part of his essay. This is no doubt a noteworthy
procedural challenge to the methodology of many. The awesome spectre of theologians
analyzing texts which purport to describe the interaction of God with the material world, while
themselves at the same time remaining in ignorance (even in general terms) of the construction
of that material world and of the open-ended structure it affords to the possible active entrance
of an invisible God, can only be relieved by a mandatory departure from insular academic
traditions. For such theologians especially one might suggest two recent treatments: P. Davis,
Other Worlds: Space, Superspace and the Quantum Universe (London: Dent, 1980); J. Trefil,
From Atoms to Quarks: An Introduction to the Strange World of Particle Physics (London:
Athlone, 1980). )

I. H. Marshall, «Pauline Theology in the Thessalonian Correspondence,» (173-183), sets
out evidence which challenges the hypothesis that alleged differences in content are sufficient
to compel the identification of 2 Thess as non-Pauline. Alternatively, M. demonstrates the
probability that while both the letters are distinctive they are nevertheless united to the Pauline
corpus. There are constant Pauline factors which both have in common (like use of christo-
logical titles, references to the Spirit, and the in Christ/Lord/him formula). Both attain their
distinctive commonality due to the life setting which they address (with Best, HNTC, 1976),
particularly re parousia concepts. While there is less Pauline theology in 2 Thess it can best be
understood as an explanatory appendix to 1 Thess, not as a second stage deutero-Pauline
composition. In the reviewer’s opinion M. has raised a convincing question mark against the
commentary tradition of Schmiedel (HNT, 1892), Holtzmann (MeyerK, 1929), Friedrich
(NTD, 1976) and Trilling (EKKNT, 1980), which argue for the hypothesis of inauthenticity of
2 Thess.

The editors are to be commended for their part in compiling this stimulus to Pauline
research. The indices are a valuable resource of Pauline [reference material and there is an
interesting bibliography of the honoree’s published works florn 1942-1980. Perhaps an excerpt
from one of these is apropos in illuminating his life’s work: «Other studies have their place, but
Christian theology is founded on the study of texts, and exegesis is founded on a precise
understanding of grammar - logic in relation to language» (ExpTim 90 [1978] 71). Indeed, his
high standards of careful and sober scholarship have served us well. It is a pleasure to join those
enrolled on the Tabula Gratulatoria in wishing Charles Kingsley Barrett a profitable retire-
ment. In multos annos!

Paul Elbert, Cochran, Georgia

L. de Lorenzi (éd.), Dimensions de la vie chrétienne: Rom 12-13 («Benedictina» 4), Abbaye
de St. Paul h.l.m., Rome 1979. Pp. 294.
Voici les conférences du V. Colloquium Oecumenicum Paulinum (1974), suivies des discus-
sions (trés utiles: 33-49, 72-83, 130-150, 163-178, 195-220, 256-259), enrichies d’index qui
sont des véritables instruments de travail (261-294). Deux touchent Rom 12: C. Evans, The
True Worship (7-33; on remarquera surtout la recherche d’un milieu culturel, en particulier
pour les termes A0Ylkog et Yvoia: 14-25) et J. Sanchez Bosch, Le Corps du Christ et les
charismes (51-72; a noter que la péricope est sans doute paulinienne; voir en particulier les vv.
6-8 dans leur théologie de la grace et dans leur construction littéraire). Trois autres concernent
Rom 13: U. Wilckens, Der Gehorsam gegen die Behorden des Staates im Tun des Guten: Zu
RO6m 13, 1-7 (85-130; sans doute la contribution la plus remarquable; on notera en particulier
les deux éléments de la thése: d’une part le texte ne peut étre lu comme canonisation des



Rezensionen 179

pouvoirs publiques et d’autre part on doit le lire comme une exhortation signée par une
situation historique trés particuliére); S. Lyonnet, La charité plénitude de la Loi (151-163; la
péricope de 13, 8-10 doit étre reli¢e avec 13, 1-7); A. Voegtle, Paraklese und Eschatologie nach
Rom 13,11-14 (179-194; une conférence mirable; on n’est point en presence d’un bloc
étranger a ’ensemble de I’épitre; cette petite péricope ne concliit pas seulement le chap. 13,
mais I’ensemble des chap. 12-13, comme on peut voir par les liens avec 12,2, mieux encore
exprime d’une fagon compléte I’eschatologie paulinienne et ses liens avec la paraclese éthique
dans son caractére réalisé). Deux autres traitent I'ensemble des chapitres 12-13: C. K. Barrett,
Ethics and Eschatology (221-235: une synthese trés efficace) et F. Festorazzi, Originalita della
morale cristiana secondo san Paolo (237-256; voir surtout la perspective hérméneutique:
254-256).

Aldo Moda, Torino
Jean-Marie Guillaume, Luc interpréte des anciennes traditions sur la résurrection de Jésus

(«Etudes Bibliques»), Gabalda, Paris, 1979. Pp. 305.

En étudiant les trois péricopes qui composent le dernier chapitre du troisiéeme évangile, J.-M.
Guillaume apporte un éclairage considérable pour distinguer ce que Luc, dans les récits sur le
Ressuscité, doit a des traditions antérieures et ce que sa propre contribution donne a entendre
des événements qu’il racconte; avec un sens aigu de la composition littéraire, en s’inspirant aux
méthodes de la Traditionsgeschichte et de la Redaktionsgeschichte, trés informé sur la biblio-
graphie qu’il domine avec assurance, G. nous donne une analyse des textes puissante et fine;
qu’on y ajoute un style trés clair, des paragraphes brefs, une progression linéaire, des tableaux
admirablement composés, une préparation solide en tous domaines et une juste équilibre dans
les solutions proposées. La premiére partie examine la péricope du tombeau vide (vv. 1-12) en
deux moments: les femmes au tombeau (la péricope du tombeau vide dans la tradition-source,
dans la relecture lucanienne, dans le Sitz-im-Leben de cette relecture ou rédaction lucanienne:
15-42; Lc 24,9-10 et le théeme des femmes-témoins dans la rédaction de Luc, avec examen de
8,1-3, de 23,49, de 23,55 et de 24, 10-11: 43-52) et Pierre au tombeau (critique textuelle de
24,12, analyse du verset et rapport avec Jn 20, 310, le Sitz-im-Leben de Jn 20, 3-10: 53-66).
La deuxiéme partie étudie les disciples d’Emmaiis en cinq moments: une composition luca-
nienne (69-82), paralléles bibliques et hellénistiques et genre littéraire (83-92), données
traditionnelles et historiques sous-jacentes au texte actuel (les données traditionnelles utilisées
par Luc; Emmaiis: état de la question selon la critique textuelle et les résultats archéologiques:
93-110),le kérygme (111-128), la scéne de lacommensalité (le geste de Jésus dans I’épisode des
disciples d’Emmaiis est-il un rite eucharistique?; le théme de la commensalité de Jésus
ressuscité avec les siens; le théme lucanien de la commensalité de Jésus avec les siens;
conclusions sur le théme lucanien de la commensalité: 129-159). La troisiéme partie concerne
I’expérience pascale des Douze en deux moments: I’apparition aux disciples (Luc 24,36-49;
I’exposé de Luc en regard du paralléle johannique, particularités respectives de vocabulaire et
de schéme en Jean et Luc, tableau synoptique, problémes de critique textuelle dans le texte
lucanien;Jn 20, 19-23 et 24-29; conclusion sur I’apparition aux Douze: source commune a Luc
et a Jean, tradition orale ou document écrit?, tradition de type johannique ou synoptique:
163-202) et I’ascension (les écrits de Luc, une oeuvre en deux parties; critique textuelle;
critique littéraire; paralléles bibliques et extrabibliques et genre littéraire: 203-262). Une
conclusion dégage le message de la Résurrection dans ’oeuvre le Luc et dans la tradition
apostolique, les sources et ’apport lucanien (263-274). Suivent les index analytique, des
références bibliques, des auteurs cités et la table des matiéres (275-305). Voici quelques
conclusions marquantes: 1) au niveau de la critique textuelle: authenticité des versets ou la
tradition manuscrite dite occidentale comporte un texte court, en étudiant chaque cas singu-



180 Rezensionen

lierement: 6a, 12,36b, 40, 51, 52; 2) au niveau de la composition: G. retient comme sources de
ce chapitre une tradition présynoptique sur les femmes au tombeau, une tradition hiérosoly-
mitaine proche de Jean sur I’apparition de Jésus aux Onze et I’envoi en mission, une tradition
ancienne sur Pierre au tombeau, une (peut-€tre deux) tradition sur l’ascension, quelques
informations particuliéres (Emmaiis, Cléopas), une tradition kérygmatique, difficile a cerner et
trés complexe, donnant lieu aux formules de confession, telles 23 ¢, 34, 46; 3) au niveau de la
rédaction lucanienne: le récit des femmes au tombeau remonte a une version prémarcienne, la
tradition sur Pierre au tombeau est conservée par Luc sous sa forme ancienne, touchant Pierre
seul et élargi ensuite avec Jean a deux disciples, le v. 34 est trés ancien, prélucanien, antérieur
méme a 1 Co 15,4, dans le récit de ’ascension on trouve plusieurs traits non lucanien qui
renvoit a une tradition présynoptique. These de doctorat soutenue a Strasbourgen 1976 sous la
direction de J. Schmitt, le travail de G. se rencontre sur plusieurs points et pur d’autres s’en
démarque de la thése romaine (sous la direction de C.M. Martini) de R.J. Dillon (From
Eye-Witnesses to Ministers of the Word. Tradition and Composition in Luke 24, Rome, 1978);
on aura donc intérét a lire les deux ouvrages en paralléle; pour un premier essai dans cette ligne
voir la recension de J. Guillet, RSR 69 (1981) 429-433.

Aldo Moda, Torino

A. Barbi, Il Cristo celeste presente nella Chiesa. Tradizione e redazione in Atti 3,19-21,
presentazione di E. Rasco («Analecta Biblica» 64), Biblical Institute Press, Roma, 1979,
pp. 199.

Act 3,19-21 accumule les problémes: quelle relation y a-t-il entre «le temps du rafraichisse-

ment» et «le temps de la restauration universelle»?; qu’est-ce que ce Christ «qui vous a ¢té

destiné» et que «le ciel doit garder» jusqu’a ce que Dieu I’envoie, comme si, jusqu’a cet envoi,

Jésus n’était pas encore le Christ?; n’y a-t-il pas dans ces trois versets une étrange rencontre

entre expressions apocalyptiques et conceptions christologiques archaiques? Trace d’une

tradition eschatologique sur le retour d’Elie, passée dans le christianisme a travers le mouve-
ment de Jean-Baptiste?; énoncé d’une christologie primitive, celle d’un Christ élu qui doit
venir inaugurer le Royaume messianique?; témoin décisif de 'interprétation lucanienne du
retard de la parousie? Barbi dresse un bilan exhaustif (11-33); ensuite, par une analyse trés fine
du style et des motifs recourrants, il parvient a un résultat important pour I’ensemble de la
thése: ces trois versets portent la marque certaine de Luc et ils ne peuvent étre considérés
comme des emprunts (34-44); ceci ne signifie pourtant pas qu’ils n’utilisent et transforment
des conceptions particuliéres, plus ou moins absent du reste du Nouveau Testament, ce qui
ameéne a rechercher le milieu d’origine de ces expressions singuliéres. Pour «le temps du

rafraichissement» on peut faire état d’une tradition apocalyptique, messianique et royale (IV

Esdras et Apocalypse Syriaque de Baruch: les temps du Roi Messie préexistant venu sauver

Israél), doublée par une tradition parénétique préchant la fidélité a la Loi (certains textes

rabbiniques). Pour la «restauration universelle» on peut faire état de la tradition sur le retour

d’Elie (identifié avec la venue de Jean-Baptiste: Mc 9, 12; Mt 17, 11), toutefois transformée par

Luc, qui transfére sur le seul Jésus ’attente eschatologique d’Elie. Pour le Christ «a vous

destiné» et «regu dans le ciel» en attendant d’étre envoyé on a affaire avec des conceptions

typiquement lucaniennes (celle du serviteur a la disposition de son maitre, celle du ciel, lieu
propre du Christ, exalté aprés son ascension). Inutile alors de chercher dans ces trois versets les
restes d’une tradition étrangére (45-97). On est en presence, bien plutét, de 'oeuvre d’un
écrivain qui connait bien son art, coscient de sa théologie, capable d’utiliserles courants et les
concepts de son temps, en les exploitant dans une penséee cohérente: on le voit soit en
examinant la place de 3,19-21 dans I’ensemble 3, 12-26 (98-120), soit en suivant la perspec-



Rezensionen 181

tive rédactionnelle de Luc dans les trois thémes majeures: christologie, eschatologie, penitence
(121-177). Les conclusions dégagent la fagon de composer des Actes, montrent la faiblesse des
hypothéses d’un Jésus Messie encore en attente, donnent au temps de I’Eglise sa consistance et
sa cohérence profonde, éclairent la spécificité de ’eschatologie lucanienne, réfusent un Friih-
katholizismus lucanien infidéle au message néotestamentaire (178-180). Cette thése romaine
est admirable par finesse d’analyse, patience d’investigation, prudence de jugement critique,
sureté de résultats; certes, sur un point ou sur I’autre on peut penser différemment ou nuancer
les conclusions: mais I’ensemble est solide et, a notre avis, décisif pour I'interprétation des trois
versets. Déja J. Dupont avait esquissé pour ces versets une solution semblable (Les discours de
Pierre dans les Actes et le chap. XXIV de I’évangile de Luc, dans L’Evangile de Luc, Gembloux,
1973, 329ss.); aprés Barbi F. Hahn I’a éprouvée dans son admirable contribution de 1977,
publiée dans Les Actes des Apotres, Gembloux, 1979; ce consensus donne sans doute a penser
et est un gage de certitude.

Aldo Moda, Torino

Rudolf Blum, Die Literaturverzeichnung im Altertum und im Mittelalter. Versuch einer
Geschichte der Biobibliographie von den Anfiangen bis zum Beginn der Neuzeit, Sonder-
druck aus dem Archiv fiir Geschichte des Buchwesens, Buchhindler-Vereinigung GmbH,
Frankfurt am Main 1983. 256 Sp., Pp. DM 64.—.

Biobibliographien sind Literaturverzeichnisse, die Schriftsteller mit Angaben tiber ihr Leben

und ihre Schriften mit Titel, Inhalts- und anderen Angaben zusammenstellen. Bibliographien,

reine Schriftenverzeichnisse unter dem Stichwort der Autoren oder allenfalls von Schlagwor-
ten, sind erst seit dem 16. Jh. bekannt.

Blum setzt sich zum Ziel, nachdem er die Anfinge der Biobibliographie in einer ersten
Studie (Kallimachos und die Literaturverzeichnung bei den Griechen, 1977) untersucht hat,
nun ihre Geschichte im Altertum und Mittelalter zu verfolgen. Nach ersten Anfingen in den
Jahrzehnten um 300 v. Chr. fand die Literaturverzeichnung durch die Arbeit des Bibliothekars
des Museion in Alexandria, Kallimachos (ca. 303-243 v.Chr.), ihren ersten Hohepunkt. Er
inventarisierte die Bestinde dieser grossten Bibliothek der Alten Welt, die Abschriften von fast
allen iiberlieferten Werken der griechischen Literatur besass, und verfertigte seine beriithmten
Schriftsteller- und Schriftenverzeichnisse (Pinakes) in 120 Banden.

Die Lateiner begannen erst in der 2. Hilfte des 2. vorchr. Jh.s sich mit ihrer Literatur
wissenschaftlich zu befassen. Varro, Santra, Nepos, Hygin und Sueton sind hier zu nennen.
Sueton war unter Trajan (98-117) Inspektor der kaiserlichen Bibliotheken und hat eine
Biobibliographie der romischen Schriftsteller verfasst, die wahrscheinlich unter dem Titel «de
viris illustribus» verbreitet wurde.

Unter diesem gleichen Titel stellte Hieronymus seine im Jahre 393 verfertigte kleine
Schrift. Sein Verzeichnis fiithrt 132 christliche und drei andere Autoren (Philo, Seneca,
Josephus) in chronologischer Reihenfolge mit knappen biographischen Angaben und Listen
ihrer Werke auf. Er beginnt mit Simon Petrus und endet mit sich selbst. Hieronymus ist fiir
einen Teil seines grossen Stoffs Euseb von Caesarea verpflichtet, der den literaturhistorischen
Abschnitten seiner Kirchengeschichte Verzeichnisse der von seinem Lehrer Pamphilos gesam-
melten Werke der Kirchenviter zu Grund gelegt hat. Hieronymus versucht aber, obwohl er
Euseb im Vorwort dankend erwidhnt, seine Abhidngigkeit von ihm zu verschleiern und einen
Anschein von Selbstindigkeit zu erwecken (Blum Sp. 102).

Blum geht auch auf die Fortsetzer von Euseb ein: Gennadius, Isidor, Ildefons. Uber
Cassidor stdsst er zur Literaturverzeichnung der Byzantiner und Araber vor und kommt
schliesslich zur einschlidgigen Arbeit des Mittelalters: Sigebert vom Gembloux (gest. 1112),



182 Rezensionen

Honorius Augustodunensis, Vincenz von Beauvais u.a.m. Er schliesst mit einem ldngeren
Abschnitt iiber den Kirchenschriftstellerkatalog des Benediktiners Johannes Heidenberg von
Trittenheim (Johannes Trithemius, 1462—-1516). Trithemius liess als erster eine Biobibliogra-
phie gleich nach ihrem Abschluss drucken, im Jahre 1494 bei Johannes Amerbach in Basel.
Trithemius hat 963 Autoren mit Mitteilungen iiber ihr Leben und ihre Werke, rund 7000,
verzeichnet. Er hat seinen Stoff chronologisch geordnet, von den Apostolischen Vitern bis zu
Trithemius selbst.

In einem Schlussabschnitt wirft B. einen Blick auf die Entwicklung der Literaturverzeich-
nung zu Beginn der Neuzeit: es entstehen nach 1500 Verzeichnisse medizinischer, iuristischer
u.a. Schriften. Den Abschluss bilden 12 knapp gefasste informationsreiche Exkurse.

B.’s Ubersicht ist sehr interessant. Sie ist fiir jeden, der sich mit der Wissenschaftsgeschich-
te der Antike und des Mittelalters beschéftigt, Pflichtlektiire. Kritisch einzuwenden ist m. E.,
dass B. kirchengeschichtliche Urteile manchmal zu schnell féllt oder einfach in dlterer Literatur
festgeschriebenen Meinungen folgt. Zwei Beispiel: was B. Sp. 81 ff. zur bedeutendsten «christ-
lich-theologischen Schule der Antike» in Alexandria und ihrer sich folgenden Lehrer Clemens
und Origenes schreibt, ist allzu stark vereinfacht (s. P.Nautin, Origéne. Sa vie et son Oeuvre,
Paris 1977; U. Berner, Origenes, Darmstadt 1981). Die Tatsache, dass Hieronymus nie eine in
Aelia (Jerusalem) befindliche Bibliothek erwidhnt, nimmt B. als Unterstiitzung fuir seine These,
die in Euseb, H.E. VI, 20 erwihnte Bibliothek sei eher nur ein Archiv gewesen (Sp. 213). Das
Schweigen des streitbaren Kirchenschriftstellers kann seinen Grund aber ebenso gut im
hiisslichen Zerwiirfnis mit Johannes von Jerusalem haben.

Rudolf Briindle, Basel

Maria-Sibylla Heister, Frauen in der biblischen Glaubensgeschichte, G6ttingen 1984. 227 S.
Dieses Buch ist ein Gliicksfall flir die Kirche. Mir ist keines bekannt, das das heikle Thema der
Beziehung von Mann und Frau theologisch-exegetisch in gleicher Freiheit behandelte. Wenn
Frauen zu diesem Thema das Wort ergreifen, schwingen leicht negative Emotionen mit, die
sich aus der erfahrenen Diskriminierung nur zu gut verstehen lassen. Die Verf.n des vorlie-
genden Buches muss keine negativen Emotionen abreagieren. Sie kann sich unbefangen mit
den Texten auseinandersetzen. Sie ist frei vom Zwang, auf ihre Diskriminierung als Frau mit
einer Gegendiskriminierung, z. B. gewisser biblischer Texte, zu reagieren. Sie weiss um den
Kampf, den es in der Glaubensgeschichte der Bibel kostete, um die diesen Aeon kennzeich-
nende Knechtung von Menschen durch Menschen zu durchbrechen.

Das Buch gliedert sich in sieben Kapitel: 1. Frauen in den Vitererzdhlungen; 2. Die Stellung
der Frau in der geschichtlichen Zeit des biblischen Israel; 3. Die Frau im sakralen Bereich des
biblischen Israel; 4. Die Frau in der prophetischen Verkiindigung; 5. Die Frau im Hohenlied
Salomos; 6. Menschsein als Mann und Frau in Schopfungstexten; Umdeutungen in der
Rezeption von Schopfungstexten; 7. Die Rolle der Frau in Texten der Evangelien. Die
Ergebnisse der historisch-kritischen Forschung werden in der Einzelexegese der einschligigen
Texte frei verwertet. Aber diese Exegese ist sich nicht Selbstzweck. Sie wird der Herausarbei-
tung biblisch-theologischer Grunderkenntnisse dienstbar gemacht.

1. In den erzdhlenden Texten der dltern Zeit ist die Frau als Mittrdgerin der Bundesge-
schichte weithin ernst genommen. Sara, Hagar, Rebekka, Rahel u. a. in den Vitererzdhlungen,
Mirjam, Debora, Hanna in der vorstaatlichen Geschichte Israels geben davon Zeugnis.

2. In den alten Rechtstexten wird die patriarchalische Ordnung zwar vorausgesetzt, aber
doch in mancher Hinsicht gemildert, ja stellenweise durchbrochen.

3. Am kultischen Handeln ist die Frau, soweit es sich innerhalb der Hausgemeinde abspielt,



Rezensionen 183

mitbeteiligt. Soweit es sich aber in der Offentlichkeit vollzieht, sieht sich die Frau mehr und
mehr davon ausgeschlossen. Im nachexilischen, priesterlich-synagogal bestimmten Judentum
wird die kultisch-rituelle Diskriminierung perfekt. Die Jahwegemeinde ist eine Minnerge-
meinde, die Jahweverehrung in Tempel und Lehrsaal eine Méinnersache.

4. In den Grundzeugnissen des Neuen Testaments bricht die Liebe, die den Bundesgott mit
allen Menschen, betont mit den gesellschaftlich diskriminierten, voll durch. «Fiir Paulus sind
alle Mitglieder der Gottesgemeinde <Amtstriagen.

Auf Grund der Taufe vertreten Mann und Frau 6ffentlich und iure divino in gleicher Weise
ihr Charisma.» Nach allen vier Evangelien, betont nach dem dritten und vierten, erhebt Jesus
die Frau zur vollen Wiirde der Jiingerschaft. «In Jesus von Nazareth, in dem der verborgene
Gott bis in die Gottverlassenheit hinein der Unsere und bei uns sein will, ist die Gottesliebe
Ereignis geworden, die der Menschheit eine Zukunft er6ffnet, die neue Moglichkeiten fiir eine
offene und sich wandelnde mitmenschliche Beziehung setzt ...»

5. Nach gewissen spiten neutestamentlichen Texten, vorab den Pastoralbriefen, gerit die
Befreiungsgeschichte schon friih ins Stocken. Die Amtskirche tritt an die Stelle der Jiingerge-
meinde. «Biblische Autoren der zweiten nachchristlichen Generation haben mit der Zuriick-
dringung der Frau in die Rolle der Unterordnung ihre fast zweitausend Jahre lange Entrech-
tung eingeleitet, in der die Frau das Los aller Entrechteten und Erniedrigten teilt...»

Das vorliegende Buch verbindet in exemplarischer Weise wissenschaftliche Exegese mit
der theologischen Entfaltung der ethischen Konsequenzen, die sich aus dem Befreiungshan-
deln Gottes ergeben: «Allein der Liebe, die aus der Barmherzigkeit Gottes lebt, kann es
gelingen, das Mit- und Zueinander von Mann und Frau in gleichwertiger Gegenseitigkeit
menschlicher zu gestalten.» Dieses Buch beweist, dass sich von daher die Ressentiments, die
bei der Behandlung eines so heiklen Themas fast unvermeidlich aufsteigen, iiberwinden
lassen.

Gewisse Fragen, die sich vom Thema her stellen, bleiben in dieser Arbeit unbeantwortet. So
besonders die Frage nach dem speziellen Beitrag, den die Frau als Frau, der Mann als Mann in
Erfiillung der gemeinsamen Aufgabe zu leisten haben. Entspricht der psychosomatischen
Verschiedenheit der Geschlechter nicht eine Verschiedenheit ihrer geschichtlich-heilsge-
schichtlichen Sendung? Paulinisch gesprochen: Haben Mann und Frau nicht je eine spezifische
Affinitdt zu den verschiedenen «Charismata», die die Gemeinde bauen? Diese Fragen bleiben
in vorliegendem Buch ohne Antwort. Darin driickt sich die Tatsache aus, dass es heute faktisch
schwierig ist, eine iiberzeugende Antwort zu finden. Angesichts so vieler kurzschliissiger
Antworten, wie sie immer wieder angeboten werden, tat die Verf.n vielleicht gut, die Frage

offen zu lassen.
Eduard Buess, Fliih

Harold H. Oliver, Relatedness. Essays in Metaphysics and Theology, Mercer University Press,
Macon, Georgia 1984.
Die 10 Aufsdtze, die der Neutestamentler und Religionsphilosoph an der Boston University
H.H. Oliver hier unter dem sein Denken kennzeichnenden Titel «Relationalitdt» zusammen-
gestellt hat, sind z. T. wihrend und z.T. seit der Ausarbeitung seiner vor drei Jahren erschie-
nenen und in ThZ 38/3 (1982) 191 ff. besprochenen «Relational Metaphysic» entstanden.
Einerseits bilden sie eine ausgezeichnete Illustration der in jenem grundlegenden Werk vor
allem unter Bezugnahme auf die in der modernen Physik und in Weiterfithrung amerikani-
scher Prozess- und Systemphilosophie entwickelten Grundthese, dass das Subjekt-Objekt-
Schema des Bewusstseinsdenkens durch ein holistisches Modell zu ersetzen sei, in dem Subjekt



184 Rezensionen

und Objekt einander nicht mehr als selbstindige Grossen gegeniiberstehen, sondern bloss
sekundire Derivate einer in ihrem Wesen ganzheitlichen Erfahrung der Wirklichkeit als eines
universalen seinsmissigen Bezugszusammenhangs darstellen. Anderseits wird diese Sicht in
diesen Aufsdtzen nun auf weitere Gebiete ausgedehnt und zu zeigen versucht, wie erkennt-
nistheoretische, metaphysische, religiose und ethische, kurz alle weltanschaulichen Probleme,
mit denen sie ohne diese holistische Sicht beladen sind, gelést werden kdnnen.

Als solche auch heute noch Philosophie und Theologie belastende Probleme fasst Oliver
insbesondere den Gegensatz idealistischer und realistischer Systeme, die Unvereinbarkeit von
wissenschaftlicher Kosmologie und theologischem Reden von Gott, das Mythusverstdndnis
und die Frage nach der Wahrheit im Rahmen historischer Forschung, den Zeitbegriff im
allgemeinen und die im Kultus erfahrbare Wirklichkeit im besonderen, u.a.m. ins Auge.
Entsprechungen zu seiner Position dagegen findet er in der Zen-Philosophie, d.h. in der noch
nicht zwischen Ich und seinem Gegenstand unterscheidenden «reinen Erfahrung» Nishidas
und in der «Fiille der Nichte» bei Suzuki, sowie in der Mystik Meister Eckharts, in der
Auffassung des Mythus im Unterschied von Historie bei D.F. Strauss, in der «narrativen
Theologie» als einer Konsequenz von Gadamers « Wirklichkeit des Textes» und im Kultdrama
der griechisch-orthodoxen Kirche und ihrer «anastatischen Christologie». Das sind nur einige
der wichtigsten Themen, die O. in diesen Aufsidtzen miteinander in Verbindung bringt und in
souverdner Weise behandelt.

Diese Bezugnahmen auf angeblich exemplarische Uberwindungen des Subjekt-Objekt-
Schemas des Bewusstseinsdenkens enthalten in sich jedoch auch Probleme. Nicht umsonst hat
der spitere Nishida die von ihm anfidnglich nach dem Vorbild W. James’ in psychologischem
Sinne vertretene «reine Erfahrung» als noch zu gegenstindlich preisgegeben und aus dem
gleichen Grunde auch die Mystik Eckharts hinter sich gelassen. D. F. Strauss hat den von ihm
im historischen Sinne herausgearbeiteten Mythusbegriff nicht als Grundlage seiner «Christ-
lichen Glaubenslehre» verwendet, sondern ihn — wie schon der Schluss seines «Lebens Jesu»
zeigt — durch Hegelsche Spekulation ersetzt, die dialektisch und nicht relational ist. Wohin O.s
Relationalismus in ethischer Hinsicht fiihrt, zeigt seine Identifikation von Absicht und
Verwirklichung, die wohl einem gewissen Idealismus, aber nicht dem Sinn der reformatori-
schen Rechtfertigungslehre entspricht. Narrative Theologie ldsst sich — auch wenn ihr Inhalt,
wie z. B. in der Gestalt des Auferstandenen «eminenter Art» ist, nicht vom Mérchenerzihlen
unterscheiden, was der Absicht der biblischen Erzdhler nicht entsprechen wiirde. Dass Gott
Liebe ist, basiert im NT nicht auf einer universalen Relationalitidt, sondern auf einem
ausgesprochenen ontologischen Dualismus. Leider unterlasst es O., sein relationales Prinzip in
politischer Hinsicht zu entfalten, wo es sich — wenn realistisch angewendet — als fruchtbar
erweisen kdnnte.

Ohne Zweifel entspricht O.s Denken einem heute auch im Westen feststellbaren Trend zu
einem Holismus von der Art des von ihm vertretenen, in dessen Konsequenz er sich jedoch
letztlich selber nicht mehr als Autor seiner Aufsdtze verstehen konnte. Damit diirfte er
anderen, die sich in dieser Situation auf den heiligen Geist berufen, zur Warnung dienen und in
diesem Sinne kann eine Beschéftigung mit seinen beiden Biichern nur empfohlen werden. Es
geht darin wirklich um die Grundfragen des Christentums in seiner Geschichte wie in seinem
heutigen Verhiltnis zu den Weltreligionen. O. ist ein Denker von Format mit einem nicht
hiufig anzutreffenden weiten Horizont, auch wenn einem darin die Konturen verschwinden
und man sich genotigt sieht, die Beziige, in denen wir uns vorfinden, noch anders als in einem
natiirlichen oder iibernatiirlichen Relationalismus zu verstehen. Wenn ich O.s. Z., wie er
dankbar anerkennt, auf den Zen-Buddhismus aufmerksam gemacht habe, so mochte ich ihm
jetzt im Blick auf eine in Aussicht gestellt systematische Darstellung seiner relationalen



Rezensionen 185

Metaphysik und Theologie raten, auch der Problematik jenes fernostlichen Partners und aller
seiner westlichen Verwandten Rechnung zu tragen, um das Erbe seines christlichen Selbstver-
stindnisses nicht gegen ein spekulatives Linsengericht einzutauschen.

Fritz Buri, Basel

Eugen Drewermann, Psychoanalyse und Moraltheologie. Bd. 2: Wege und Umwege der Liebe,

Matthias-Griinewald-Verlag, Mainz 1983. 307 S., DM 29.80.

Nachdem der Verfasser in einem ersten Band die Auseinandersetzung zwischen Theologie und
Tiefenpsychologie an den Themen Angst und Schuld durchgefiihrt hat, wendet er sich im
vorliegenden Band dem Thema Liebe-Sexualitdt zu. Er interpretiert die Aussagen der Genesis
dariiber auf dem Hintergrund der entsprechenden griechischen Mythen und im Zusammen-
hang mit den entscheidenden Aussagen des Evangeliums iiber die Ehe. Nach seiner Auffassung
setzt die reife Liebe zwischen Mann und Frau die vollige Loslosung der beiden Partner von den
Eltern voraus. Alle Storungen und Fehlformen der Liebe flihrt er darauf zuriick, dass beim
einen oder bei beiden Partnern die Ablosung stecken geblieben ist. Dann wird das archetypi-
sche Vater- oder Mutterbild auf den Ehegatten iibertragen. Was die Griechen vom Wirken des
Gottes Eros erzihlt haben, sind alles Ausserungen der kindlichen Ubertragungsliebe zum
andern Geschlecht. Weil das Wirken der Archetypen in der Seele aber nichts anderes ist als das
Suchen des Menschen nach Gott als dem einzigen Grund des unbedingten Vertrauens, ist reife
Liebe nach Drewermann nur maéglich, wenn beide Partner einen reifen Glauben an den wahren
Gott haben.

Aus dieser Sicht ergibt sich fiir den Verf. eine scharfe Kritik der katholischen Moraltheo-
logie. Sie hat aus der Unauflgslichkeit der Ehe, die nur fiir Partner mit einem lebendigen und
reifen Glauben gilt, eine Sache des Willens und des moralischen Verhaltens gemacht. Sie ist
blind fiir den Sachverhalt, dass das Scheitern einer Ehe wahrscheinlich «ein Hinweis daraufist,
dass hier etwas geschlossen wurde, was nicht von Gott war.» Es muss nach seiner Meinung
moglich sein, « aus Treue zu dem eigentlichen Wesen des Partners eine unhaltbar gewordene
Ehe zu beenden.» Es kann «vor Gott und den Menschen ein Recht, ja sogar eine Pflicht geben,
ein neues und eigenes Leben zu wagen, aus alten Fehlern zu lernen, und, gebe es Gott, um sein
Gliick in einer neuen wahren Ehe zu kimpfen.» Diese kithnen Postulate veranschaulicht D. am
Modell einer tragischen Ehe zwischen einem zwangsneurotischen und einem depressiven
Partner, deren Zusammenleben zu einem sadistisch-masochistischen Ergdnzungs-Syndrom
geworden ist, fiir die es keine Chancen einer Therapie gibt. Die Kirche sollte nicht nur in
solchen Fillen einer Scheidung und einer zweiten Ehe mit einem andern Partner zustimmen,
sondern auch in bestimmten Fillen, in denen das Scheitern der ersten Ehe mit einer moralisch
verantwortbaren Schuld zusammenhingt. Denn oft ist eine solche Schuld der einzig mogliche
Ausweg zu einem befreiteren und darum Gott wohlgefélligeren Leben.

Esist nicht anzunehmen, dass das katholische Lehramt sich iiber D.s Buch nur freuen wird.
Seine psychoanalytischen Kollegen werden jedoch mit Interesse die Analyse der Probleme der
heute 45-55 jahrigen deutschen Frau lesen, die in ihrer Kindheit die Abwesenheit des Vaters
im Krieg erfahren hat. D. erldutert ihre Situation anhand der Sagen von der Tochter Jeftas und
von Iphigenie.

Ob die Psychoanalytiker aber mit seiner Theorie der Perversionen etwas anfangen kénnen,
bezweifle ich. Er nimmt den Ansatz von Freud auf, nach welchem Perversionen frithkindliche
Entwicklungsstorungen sind. Daraus ergibt sich wieder eine scharfe Kritik an der Moraltheo-
logie. Mit ihrem Interesse fiir die einzelne sexuelle Verhaltensweise blendet sic Wesentliches
aus einem komplexen Vorgang aus und bringt fiir den perversen Mitmenschen kein Verstind-



186 Rezensionen

nis und kein Mitleid auf. Aber auch der Theologe D. fithrt Perversionen, weil fiir ihn wahre
Liebe nur fiir glaubende Menschen maoglich ist, auf eine verkehrte Gottesbeziehung zuriick.
Homosexualitit ist eine «Form des Strebens, wie Gott sein zu wollen, der als Schopfer in sich
alle Gegensitze des Lebens umschliesst», und darum ist sie «eine schwere Siinde». Das
Siindhafte an der Onanie ist, dass sie von einem Tun am eigenen Kdorper eine gratis geschenkte
Liebe erwartet, die nur Gott dem Menschen geben kann.» «Als Versuch, miihelos etwas
hervorzubringen, etwas zu «<produzieren», etwas von sich als Tat hinzustellen, ist sie letztlich
ein Unterfangen, wie Gott sein zu wollen.» Ahnlich werden die andern Perversionen gedeutet
als je wieder besondere Formen einer Revolte gegen Gott.

Nicht nur atheistische Tiefenpsychologen werden solche Deutungen ablehnen, weil sic
nicht zugeben, dass der Theologe etwas iiber das «Letztliche» weiss, das fiir sie nicht erkennbar
ist. Auch andere werden fragen, ob D. nicht mit Kanonen auf Spatzen schiesse.

Drewermann ist ein Grenzgidnger. Als solcher lebt er gefdhrlich. Er wird von beiden Seiten
aus beschossen. Sein Buch bietet mit den Analysen von Romanfiguren und von Sagenhelden
und mit der kithnen Verschmelzung von Freud’schen und von Jung’schen Denkmodellen viel
Anregung zum Weiterdenken und viel Stoff zur Kritik.

Walter Neidhart, Basel

Gion Condrau, Der Mensch und sein Tod. Certa moriendi condicio, Verlag Benziger, Ziirich

1984. 511 S., Fr. 125.-.

Das 5. Buch dieses monumentalen Werkes (»menschlich Sterben in unmenschlicher Zeit»)
lasst sich mit dhnlichen, heute viel gelesenen Biichern iiber Tod und Sterben vergleichen. Der
Verf. diskutiert den Begriff «natiirlicher Tod» und meldet Bedenken gegen ihn an, beschreibt,
wie heutige Menschen, in verschiedenen Lebensaltern je wieder anders, von ihrem Tode wissen
oder ihn (noch hdufiger) verleugnen. Er berichtet iiber Todestriume von Gesunden, fasst die
Diskussionen iiber Selbsttétung zusammen, die unter Philosophen (z.B. K. Jaspers) und
Dichtern (z. B. Pavese und Hemingway) gefiihrt wurden, nimmt dann mit eindeutigen Argu-
menten Stellung gegen die Todesstrafe und erdrtert nuanciert die Probleme der aktiven und
passiven Sterbehilfe. Er berichtet ferner iiber verschiedene Formen des medizinischen Bei-
standes bei Sterbenden, iiber Sterbekliniken und deren Problematik, iiber die Bestrebungen der
Thanatologie und der Thanatotherapie, gegen die er Vorbehalte anmeldet, und iiber die
Postulate von Jo Roman nach unbegrenztem Recht auf Selbsttétung, die er ohne Vorbehalte
ablehnt. Sterbehilfe heisst nach seiner Meinung in erster Linie Lebenshilfe.

Ausfiihrlich behandelt er die Frage nach der Wahrheit gegeniiber Sterbenden und unter-
scheidet dabei sorgfiltig zwischen Wahrheit und Richtigkeit. Mit Verstiandnis schildert er die
Schwierigkeiten, in einem heutigen Spital, Sterbende zu betreuen, aber er warnt auch vor
einseitigen, nur negativen Berichten dariiber. Sehr kritisch ist sein Votum iiber die Biicher und
die Tatigkeit von Frau Kiibler-Ross. Er lehnt ihre als wissenschaftliche Erkenntnis drapierte
Jenseitsvorstellungen ab und informiert ausfiihrlich tiber andere Psychotherapeuten, die mit
der Reinkarnationslehre den Sterbenden beizustehen suchen. Ihre Behandlungserfolge (ruhi-
geres Sterben) sind keine Beweise fur die Wahrheit ihrer Theorien. Auch mit der Verwendung
von LSD als Medikament der Sterbehilfe ist C. nicht einverstanden, weil er weiss, dass positive
Verinderungen bei Sterbenden auch eintreten kénnen ohne psychedelische Mittel.

Der Betreuer von Sterbenden solle dem Kranken darin voraus sein, dass er die Auseinan-
dersetzung mit dem Tod in seinen Lebensvollzug integriert hat. Bemerkenswert ist, wie hoch C.
die Sterbehilfe durch den kirchlich beauftragten Seelsorger einschétzt (489!).



Rezensionen 187

Diesem bereits inhaltsreichen 5. Buch hat der Verf. vier weitere Biicher zugefligt, die
Ausdruck seines eminenten Interesses am Thema, seiner beinahe ein Leben umfassenden
Sammeltitigkeit und seiner stupenden Belesenheit sind.

Das 4. Buch bietet in Langsschnitten mit vielen Einzelheiten Einblicke in die Behandlung
des Themas in den verschiedenen Literaturepochen (von den Griechen bis zur Gegenwart), in
der bildenden Kunst und in der Musik. Diese Thematik ist Grund dafiir, dass das Werk auch zu
einem grossartigen Bilderbuch geworden ist, das zahlreiche technisch einwandfreie Reproduk-
tionen oft zu recht makabren Aspekten des Todes bietet.

Im 3. Buch stellt C. in Kiirze und oft nur stichwortartig die Lehren der Religionen iiber den
Tod dar, angefangen von den tibetanischen und den dgyptischen Totenbiichern bis zum
heutigen sidkularisierten Christentum. Auch iiber einige Philosophen und ihre Auffassungen
berichtet er und legt dabei das Schwergewicht auf die Existenzphilosophen, insbesondere
Martin Heidegger.

Im 1. Buch schliesslich analysiert er das von der Naturwissenschaft geprigte Weltverstind-
nis unserer Zeit, das die Rahmenbedingungen fiir unsere Auseinandersetzung mit dem eigenen
Sterben bildet und diese oft so schwer macht.

Wird diese Auseinandersetzung gefordert durch ein so reichhaltiges Buch iiber den Tod mit
seiner Fiille von Informationen und seinen grossartigen Bildern, die zum Betrachten verlok-
ken? Ich hoffe es, denke aber, dass, wenn es einmal ernst bei mir wird, «multum» besser wire
als «multa». Wie schreibt doch Wolfdietrich Schnurre: «Sein halbes Leben hatte er damit
zugebracht, iiber das Sterben zu philosophieren. Schliesslich war er in der Theorie derart
beschlagen, dass er seine ganze zweite Lebenshilfte lang hoffte, in der Praxis gar nicht erst
gepriift werden zu miissen.» «Eigentlich erstaunlich, wieviel kostbare Lebenszeit man darauf
verwendet, um diesen paar Stunden, die das Sterben schlimmstenfalls dauert, dann auch
gewachsen zu sein. Warum nur? Um als Toter eine bessere Figur zu machen vermutlich.»

Walter Neidhart, Basel

Edmund Schlink, Okumenische Dogmatik. Grundziige, mit Geleitwort von Heinrich Fries

und Nikos Nissiotis, Vandenhoeck & Ruprecht Gé6ttingen 1983. XXI1+7918S.
Edmund Schlink, ehemaliger Dozent an der Kirchlichen Hochschule Bethel und von 1946 bis
1971 Ordinarius fiir Dogmatik und Okumenische Theologie in Heidelberg, konnte ein Jahr vor
seinem Tod am 20. Mai 1984 noch das Erscheinen seiner einbidndigen, umfangreich angelegten
Dogmatik erleben. Mit Recht sagt der katholische Theologe Heinrich Fries in seinem kurzen
Geleitwort: «Sie kann als theologisches Vermichtnis und Lebenswerk angesehen werden»
(XVII). Es handelt sich um eine iiber Jahre ausgereifte, abgegrundete Summa der Anliegen
dieses in der Nachkriegszeit besonders kirchlich bedeutenden Theologen, der bereits 1946 das
erste 6kumenische Institut Deutschlands er6ffnet hatte.

Ein abgeschlossenes Lebenswerk kann im Rahmen einer Besprechung nicht vorgestellt
werden. Es wird hochstens darum gehen, auf das ausgeprigte Profil dieses Theologen anhand
seiner Dogmatik — da und dort Fragezeichen am Rand hin oder her — mit Respekt hinzuweisen
und es erinnernd in den Blick zu nehmen.

Schlink war ein dezidiert ckumenisch orientierter Dogmatiker schon in einer Zeit, da
Okumene im modernen Sinn fiir europiische Kirchen noch vorwiegend ein Fremdwort war.
Das alles charakterisierende Beiwort seiner Dogmatik geht denn auch wie ein roter Faden
durch sein Werk, das «Grundziige» einer 6kumenischen Dogmatik in Angriff nimmt. Sein
ceterum censeo lautet, «eine besondere wissenschaftliche Bemiihung» sei notig, «damit die



188 Rezensionen

Dogmatik nicht nur in ihrem Anspruch, sondern auch in ihrem Vollzug und in ihren Ergeb-
nissen Okumenisch sei. Das Widereinander der in der Christenheit geltenden Dogmen muss
mit neuer Intensitédt, Sehnsucht und Liebe befragt werden. Was weithin ungekldrt an neuer
Gemeinschaft erlebt wird, muss bewusst gemacht, und was in Gemeinsamkeit der Aussagen,
des Zeugnisses und des Gebetes als Wahrheit erkannt wird, muss auch in Aussagen der Lehre
zum Ausdruck gebracht werden. Nach der im Widerstreit verborgenen Einheit muss mit neuen
Methoden gesucht werden, um iiber die behauptete und ersehnte Okumenizitit hinaus zum
Vollzug 6kumenischer Gemeinschaft in Glauben und Handeln zu kommenx» (51 f.). Dabei geht
es Schlink nicht um ein allzu rasches Verwischen von dogmatisch kaum verschnbaren Gegen-
sdtzen, «sondern es wird umgekehrt von dem neu bewusst zu machenden Konsensus her ein
neues Verstindnis jener Gegensitze und ihres Gewichtes im Ganzen des christlichen Glaubens
angestrebt» (V). Das Programm einer neuen dogmatischen Konvergenzbasis auf dem Hinter-
grund der Kirchen- und Dogmengeschichte wird durch alle Teile hindurch strikt eingehalten,
wobei sich stereotyp die Einleitung von entscheidenden Abschnitten wiederholt: «Alle Kirchen
lehren...», «alle Kirchen bekennen...».

Was Schlink als dogmatische Verstindigungsbasis zwischen den kirchlichen und theologi-
schen Traditionen entwickelt, ldsst seine Herkunft von der kirchlichen Dogmatik Karl Barths
kaum verleugnen. Die wichtigsten, zentralen Formulierungen liegen auf dieser Linie, zum
Beispiel: «Als grundlegende Gottestat lehren die neutestamentlichen Schriften die Geschichte
Jesu Christi, insbesondere seinen Tod und seine Auferweckung und die Sendung des Heiligen
Geistes. Durch Jesu Auferweckung ist sein irdisches Wirken von Gott bestitigt und sein
Kreuzestod als Erlosung der Welt geoffenbart. Durch die Wirkung des Heiligen Geistes wird
die Geschichte Jesu als die Erniedrigung und Erhéhung des Christus, des Gottessohnes
erkannt... In diesen Heilstaten hat sich Gott als der Herr schlechthin offenbart» (60). «Diese
Geburt Jesu von Nazareth bekennen alle Kirchen als die Geburt des Christus, als die
Menschwerdung des Sohnes Gottes. .. Die Menschwerdung hat ihren Grund allein in Gott. Sie
ist die freie Tat seiner unergriindlichen Liebe zur Welt» (276, 278). Die Lektiire bietet dabei
durchgehend das Bild einer besonderen Spielart von Neuorthodoxie, die sich im Blick auf die
dogmatische Vielfalt der Traditionen jedoch nicht exklusiv und polemisch, sondern bewusst
inklusiv vermittelnd und versdhnend gibt. Die 6kumenische Gemeinschaft der Kirchen bedarf
nach Schlink nicht nur des gemeinsamen Gebets und einer gemeinsamen Praxis, sondern zielt
auch auf ein einigendes Bekennen und damit auf eine verbindende Lehre. Der Aufbau dieser
Dogmatik erscheint denn auch klassisch-traditionell. Einleitender Teil: «Das Evangelium als
Voraussetzung kirchlicher Lehre» (1-71), «Erster Teil: <Die Lehre von der Schopfungy (73—
210); «Zweiter Teil: <Die Lehre von der Erlosungy » (211-536); Dritter Teil: «Die Lehre von
der Neuschopfung» (537-724); Abweichungen vom herkémmlichen Muster ergeben sich erst
durch den «Vierten Teil: <Die Lehre von Gott»» (725-791), und die nachgestellte Priadesti-
nationslehre in einem abschliessenden Teil «Der Liebesratschluss Gottes» (793-804). Die
Gotteslehre erhilt durch diesen besonderen Ort die Funktion eines vollendenden Abschlusses.
Darin spiegelt sich eine auffallende Besonderheit, die diesem Grundriss immer wieder ein
starkes Geprige gibt. Schlink befindet sich in allen Lehrteilen in einem besonders tiefen
Austausch mit Traditionen orthodoxer Ostkirchen. Im Blick auf deutschsprachige Theologie
des 20.Jh.s wird darin einem gravierenden Mangel abgeholfen. Zu den Wirkungen dieses
Dialogs gehort besonders auffallend die Ubernahme der zentralen Stellung der Doxologie, die
bei Schlink als kulminierende Spitzenstruktur dogmatischer Aussagen immer wieder den Ton
angibt, deutlich vor allem in der Lehre von Gott: « Wenn die Aussagen iiber Gott selbst nicht
mehr gewagt werden, das heisst zugleich, wenn die Doxologie in der Kirche verstummt, dann
werden auch die Gebete, die Zeugnisse sowie die Lehre und das Bekenntnis kraftlos und in sich



Rezensionen 189

zusammenfallen... In der Doxologie ist Gott Ein und Alles... Die doxologische Grundform
lautet nicht: Gott, ich verherrliche dich, sondern: Gott ist herrlich» (727f.).

In diesem Sinn wire auf zahlreiche weitere Eigenheiten dieses Entwurfs hinzuweisen. Eine
«Okumenische Dogmatik» erfihrt ihren Test vor allem im Rahmen der Ekklesiologie, in der
sich besonders viele kontroverstheologische Probleme aufstauen. Generell verfolgt der Verf.
dabei die Linie: «Angesichts der aufgezeigten Schwierigkeiten soll hier der Versuch gemacht
werden, einen Schritt hinter die verschiedenen Gestalten der Kirchen zuriick zu machen und
nach den in diesen verschiedenen Gestalten erkennbaren Grundstrukturen kirchlichen Lebens
zu fragen. Es wird also unterschieden zwischen bleibenden Grundstrukturen und verdnderli-
chen geschichtlichen Gestalten der Kirche» (557). Demgemaiss werden beispielweise die
unterschiedlichen dogmatischen Formeln zur Eucharistie auf die gemeinsame «liturgische
Handlung», auf «dasselbe Mahl und dieselben Gaben» hin relativiert (508). Diese Methodik
fithrt Schlink zu einigen Schritten auf seine 6kumenischen Gesprichspartner zu, die im Raum
evangelischer Kirchen Erstaunen wecken miissen. Dass Maria der Titel « Theotokos (Gottes-
mutter)» ausdriicklich zugesprochen wird, steht eher am Rand (287). Auffallender etwa ist
Schlinks Amtsverstandnis, das er am Bild des « Hirten» entwickelt. Darin finden sich Aussagen
wie: «Das Hirtenamt steht der Kirche gegeniiber, denn Christus redet durch dieses Amt zur
Kirche als ihr Herr. In dem, was der Hirte im Gehorsam gegen seinen Auftrag tut, begegnet er
der Gemeinde als Stellvertreter Christi, des einen guten Hirten... Das Hirtenamt hat. .. nicht
nur eine im Vollzug des Dienstes sich erweisende Autoritét, die dann nachtriglich von der
Gemeinde anerkannt wird; vielmehr ist seine Autoritdt insofern vorgegeben, als dem Hirten
aufgrund seiner besonderen Sendung von vornherein mit der Erwartung begegnet werden darf,
dass Gott durch ihn an der Gemeinde handeln wird» (612). Besonders erstaunlich sind die
Ausfiihrungen iiber das Kirchenrecht: «Diese Autoritdt des Kirchenrechtes ist nicht darin
begriindet, dass es von Menschen formuliert und in Kraft gesetzt ist» (665). Die «Sendung zur
Verkiindigung» ist ausdriicklich «geoffenbartes, schlechterdings verpflichtendes und unauf-
gebbares gottliches Recht» (667).

Nicht nur in diesen Passagen bietet Schlinks Dogmatik Angriffsflichen zur kritischen
Diskussion. Ein zeitgenossischer Leser wird an zahlreichen Stellen Anlass zum Stutzen und
nicht selten zum Widerspruch finden. Das Problem einer sidkularisierten Moderne, in der
heutige Kirchen existieren, beschiftigt Schlink in keiner Weise. Dass die « Wirklichkeit» von
Engeln und ihre himmlische Anbetung ohne allzu lange Debatte bejaht wird, mag peripher sein
(176 ff.). Vor allem Vertreter einer politischen Theologie werden sich an Schlinks Konserva-
tivismus etwa im Gewaltverstdndnis reiben, beispielweise an Aussagen wie: «Das Zusammen-
leben der Menschen geschieht immer in mannigfachen unumkehrbaren Relationen von Mann
und Frau, Eltern und Kindern, Helfenden und Hilfe Empfangenden, Lehrenden und Lernen-
den, Weisung Gebenden und Weisungen Befolgenden» (160). «Jesus hat mit seiner Reichgot-
tesbotschaft keinen politischen Anspruch erhoben» (328). Problematisch tonen nicht weniger
lutherisch geprigte Lehraussagen iiber den ziirnenden Gott: «... Gottes Zorn erkennen
bedeutet, die hereinbrechenden Katastrophen als das uns angemessene Gericht zu erkennen
und sich darunter zu beugen» (773).

Eine «Okumenische Dogmatik» aber will primér nicht an derartigen Einzelheiten gemes-
sen, sondern von ihrer Hauptintention her gewiirdigt und verstanden werden. Bei aller
Unzeitgemassheit und sogar Problematik vieler Aussagen erfiillt Schlinks Werk durch seine
Okumenische Offenheit und Weite eine Aufgabe, die in die Zukunft weist. In seinen eigenen,
abschliessenden und typischen Worten: «Offnen wir uns fiir die Mannigfaltigkeit, in der die
Kirchen den dreieinigen Gott in seiner Vollkommenheit preisen, dann werden die Winde
zwischen ihnen transparent und fallen schliesslich dahin. Nicht dass die Doxologie die einzige



190 Rezensionen

Antwort des Glaubens wire. Sie ist notwendig umgeben von Verkiindigung und Lehre, von
Bitte und Dank. Aber ihre Kraft fiir die Einigung ist im Vergleich zu den Differenzen der
dogmatischen Lehren und der kirchenrechtlichen Ordnungen oft unterschétzt worden. Erst
von der Mitte des doxologischen Bekenntnisses her erhalten diese Differenzen ihren angemes-
senen Stellenwert im Lebensgefiige der einen Kirche. Offnen wir uns fiir den Lobpreis Gottes in
der ganzen Christenheit, dann erschliesst sich uns die Gemeinschaft mit den Briidern an allen
Orten und mit den Vitern aus allen Zeiten, die Gemeinschaft mit den Propheten und den
Aposteln, mit den Frommen des alten und des neuen Bundes...» (791).

Alfred Jdger, Bethel/Bielefeld



	Rezensionen

