
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 2

Artikel: Kontextuelles Christentum im Neuen China : eine Herausforderung an
westliche Kirchen und Theologien

Autor: Gerber, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kontextuelles Christentum im Neuen China -
eine Herausforderung an westliche Kirchen und

Theologien

China tritt verstärkt in unser Blickfeld, besonders durch wirtschaftliche
Beziehungen. Wurden wir während der «Studentenunruhen» aufChina als

das kulturrevolutionäre kämpfende Neue China Maos hingewiesen, so
hören wir heute aus China, dass aus einer nachmaoistisch-sozialistischen
Perspektive heraus sowohl alte chinesische Kultur-Traditionen wieder
erschlossen werden als auch eine erste, freilich parteiamtlich kontrollierte
Öffnung zu anderen Kulturen, Wirtschafts- und Gesellschaftssystemen
eingeleitet wird. Was bedeutet dies für die Christen in China, die in den
kulturrevolutionären Jahren von 1966-1976 in den Untergrund der
«Graswurzelgemeinden» abgedrängt, verfolgt, öffentlich ausgemerzt wurden?
Und was bedeutet dies für unser westliches Christsein und Theologisie-
ren?

Fünf Vorbemerkungen will ich zur Einstimmung und Ortsbestimmung
der folgenden Zeilen machen:
1. Der Titel ist mehr als Frage gedacht, der ich seit längerem in der

Literatur und 1983 im Rahmen einer China-Reise nachgegangen bin
und weiterhin nachgehen möchte.

2. Im Untertitel meint «westlich» unsere europäische Kirchen- und
Theologien-Landschaft.

3. Das hier praktizierte Theologisieren versteht sich als narratives,
biographisches, sozialhermeneutisches Erfassen von christlichem Leben und
Theologie in China - also selbst als kontextuelles Verfahren.

4. Ich gehe davon aus, dass der herkömmliche Absolutheitsanspruch des
Christentums aufgegeben wird und nicht eine neue Zwei-Reiche-Strategie

angewandt wird, wonach man zwar die «eine absolute christliche
Wahrheit» verficht, aber im «Handeln» durchaus Zugeständnisse
macht.

5. Zur Geschichte der Religionen in China bis 1949, dem Gründungsdatum

der Volksrepublik China, muss ich auf die Literatur verweisen1.

1 China-Heft: Cone (D) 15 (1979) Heft 6/7; J. Freytag, Chinas Weg als Anfrage an die
Kirchen, in: China und die Christen. Beiträge aus der ökumenischen Studienarbeit, Texte 20.

Frankfurt/M. 1979, 7-14; D. Maclnnis, Religion in China, in: China und die Christen, 15-26;
ders., Religionspolitik im kommunistischen China. Theorie und Praxis in Dokumenten,
Göttingen 1972; China und seine Christen - ein eigener Weg, Hamburg/Göttingen 1982, mit
weiterer kommentierter Literatur (69 f.).



160 U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

Zunächst möchte ich einige persönliche Erfahrungen wiedergeben, dann
soll kurz die offizielle Religionspolitik der Kommunistischen Partei (KP)
Chinas vorgestellt werden. Was folgt daraus für ein chinesisch-kontextu-
elles Christentum? In einem vierten Schritt sollen einige Aspekte des

chinesischen Christentums als Herausforderung an uns westliche Christen
aufgeführt werden. Abschliessend möchte ich einige Anregungen zu einer
Missions-Theologie geben.

I. Persönliche Erfahrungen

Das Christentum - wobei die evangelische und katholische Konfession
als zwei verschiedene Religionen gelten - ist in China eine verschwindende
Minderheit von geschätzten 6-10 Millionen Christen bei knapp einer
Milliarde Gesamtbevölkerung. Für die beiden christlichen Kirchen besteht
das Hauptproblem - wie in vielen jungen Kirchen in Afrika oder Asien - in
der Ausbildung eines kontextuellen, in diesem Fall im Kontext des

marxistisch-leninistischen, nachmaoistischen Neuen China lebendigen
Christentums in Feben, Bekenntnis und theologischer Theoriebildung. Wir
Christen sind dadurch mit der Frage nach der Universalisierbarkeit, nach
der Identität und dem Missionsanspruch unseres christlichen Glaubens
konfrontiert. Diese Fragen betreffen aber viel mehr uns westliche Christen
als die Chinesen, die momentan in einer Art kirchlicher und theologischer
Regenerierungs- oder Aufbauphase begriffen sind und als Christen Koexistenz

im Neuen China praktizieren. Wie ist dies politisch möglich? Darauf
gehen wir im folgenden Abschnitt ein. Wie ist dies im Blick auf die
Mentalität der Chinesen möglich? Hierzu eine interessante Beobachtung
von Professorin Julia Ching:

«Die chinesische <Diesseitigkeit>, die chinesische Harmonie zwischen dem Menschen und
der Natur, zwischen dem Menschen und der Welt, die chinesische Vorliebe für das Humane
und Ethische zeugen von einer <Immanenz des Göttlichen), von der Gegenwart des Absoluten
im Relativen, in menschlichen Beziehungen, im Bereich des Natürlichen. Das Transzendente
wird nicht ausgeschlossen. Es wird sogar hervorgehoben, da es dem Gewöhnlichen und dem
Natürlichen, dem Säkularen und dem Moralischen seinen Sinn gibt. Dieser eigenartige
religiöse Sinn der Chinesen strebt einen harmonischen Ausgleich zweier Welten an, des Sichtbaren
und des Unsichtbaren, des Zeitlichen und des Überzeitlichen. Aber es lenkt die menschliche
Person daraufhin, ihr Heil, ihre Vollkommenheit im Hier und Jetzt zu suchen, namentlich in
der Moralität menschlicher Beziehungen wie im Konfuzianismus, doch auch in der Schönheit
der Natur wie bei den taoistischen Weisen. Dies ermöglichte es dem chinesischen Volk, den
Buddhismus anzunehmen und führte zu der weiteren Umgestaltung der Religion aus Indien.

Können Christen daraus nicht interessante Rückschlüsse ziehen? Wir spielen hier auf die
Notwendigkeit an, <einheimische> Theologien zu fördern, eine Notwendigkeit, die durch die



U. Gerber, fContextuelles Christentum im Neuen China 161

buddhistische Begegnung mit chinesischen <Religionen> veranschaulicht wird. Wir denken
auch an innere Entwicklungen der christlichen Theologie selbst, beispielsweise an die
Prozesstheologie, aber auch an die Befreiungstheologie und an die allgemeine Ausrichtung darauf,
Gott im Menschen zu finden.»2

Diese Kontext- und Koexistenz-Erfahrungen der chinesischen Christen
kann man in Gesprächen, Gemeindeveranstaltungen, durch Predigten und
Bibelauslegungen hindurch ein wenig nachempfinden. Zugleich kann man
in den sehr gut besuchten Gottesdiensten in den neu eröffneten Kirchen ein
relativ selbstbewusstes, seine christliche Lebensweise klar reklamierendes
Christentum kennenlernen. Die Kirchen haben Zustrom; besonders in den
protestantischen Gemeinden treten jüngere, intellektuelle Frauen und
Männer ein mit der Hoffnung, dass sie Antwort auf die in der
«nachkonfuzianischen» Epoche unbeantwortete Sinn- und Gottes-Frage erhalten;
sie möchten nach der Kulturrevolution Freiräume für persönliche
Kommunikation und Sinn-Suche haben. Andererseits können und wollen viele
Christen auf Grund der Entfernungen, besonders auf dem Land, und einer
gewissen Reserve, vielleicht noch auf Grund der schlechten Erfahrungen
während der Kulturrevolution, nur an Hausgemeinde-Veranstaltungen
teilnehmen. Die Kirchengemeinden bieten ihrerseits neben Gottesdiensten

Aktivitäten wie Chorsingen, Diskussionsabende, Jugendabende,
Bibelstunden usw. an. Dabei sind sie finanziell angewiesen aufdie Beiträge,
auf Spenden, Einnahmen aus Vermietungen, z.T. auf staatliche Unterstützungen,

z.B. bei Baumassnahmen; sie drucken Bibeln, Gesangbücher und
neuerdings einen vom Chinesischen Christenrat herausgegebenen
Katechismus; die Regierung bezahlt manche Pfarrer und Mitarbeiter aus öffentlichen

Mitteln. Umgekehrt wirken christliche Gemeinden - sich ihrer
christlichen Eigenexistenz wohl bewusst - ins «öffentliche Leben»
unterstützend und motivierend hinein zum Wohl der Allgemeinheit und in
Kooperation mit dem Sozialismus, z.B. durch Kurse in Chinesisch,
Englisch, Schreibmaschinenschreiben, Stenographie oder Nähen, sogar in
Akupunktur und Informatik. Die chinesischen Kirchen engagieren sich an
den «Modernisierungen» des Staates, ohne ihre christliche Verwurzelung
aufzuweichen - eine «sozialistische Religion» analog unserer westlichen
«bürgerlichen Religion» ist nicht intendiert. Abgekürzt könnte man sogar

2 Cone (D) 15 (1979) 361 ; vgl. insgesamt J. Freytag, Nach der Kulturrevolution, L.M. 21

(1984) 398-400; W. Bauer, Religion und Gesellschaft im heutigen China, in; China Heute 3

(1984) Nr. 3; J. Fraser, Die neuen Chinesen, Gütersloh 1980; K. Grobe, Religion in China, in:
Vorgänge 56 (1982) 81-93.



162 U. Gerber, fContextuelles Christentum im Neuen China

sagen, dass wir in China das Gegenbild zur Kirche in der Bundesrepublik
haben; die chinesischen Christen sind an den Aktivitäten und Problemen
der westlichen Kirchen interessiert, aber sie würden unsere westeuropäischen

Lebens- und Denkbedingungen nicht teilen wollen.3
Erst von diesen Feststellungen aus kann man an die Frage herangehen,

wie der Staat (Partei, Regierung) die Religion(en) einschätzt, was dies für
die chinesischen Christen bedeutet und welche Herausforderung das
chinesische Christentum für uns darstellt.

II. Die Religionspolitik der KP Chinas

Die revidierte chinesische Yerfassung von 1982 garantiert in Art. 3 6 den
8 patriotischen religiösen Vereinigungen Religionsfreiheit: Buddhismus,
Taoismus, Islam, die drei katholischen Vereinigungen der Patrioten, der
Administrativ-Kommission und des Bischofskollegiums, die beiden
protestantischen Vereinigungen der Drei-Selbst-Bewegung und des Christenrates.

Ausgeführt wurde Art. 36 im Parteiorgan Hongqui vom 16.6.1982
(=epd 12 a/1983).

Bestimmend ist die Linie der Partei, die Minderheiten aus politischen
und sekundär aus religiösen Gründen toleriert. Die Christen stellen keinen
völkischen und deswegen auch politisch bzw. religionspolitisch relevanten
Minderheitenfaktor dar, denn sie sind fast ausschliesslich unter den Han-
Chinesen anzutreffen. Die Partei sieht in der Religion - gut marxistisch -
«ein notwendiges Phänomen zu einer gegebenen Menschheitsepoche», die
«nach der Beseitigung des ausbeuterischen Systems» - nach 1949 - eigentlich

vorbei ist. Aber zum einen sind alte Gewohnheiten nur allmählich
auszumerzen, und zum anderen kann man zwischen (atheistischem)
Volksbrauch und «traditionellen Veranstaltungen religiösen Charakters» wie
Hochzeiten, Beerdigungen und Volksfesten - nicht genannt ist die Taufe -
nicht genau unterscheiden. Man differenziert also zwischen «säkularen»
Sitten und Bräuchen des Volkes (auch mit religiöser Tradition) und der
Religion und ihren expliziten Praktiken, denen ein KP-Mitglied nicht
anhängen bzw. beiwohnen darf. Man wird insofern an unsere
Säkularisierungstheorie erinnert, als Religion mit dem Verschwinden der klassenbe-

3 J. Freytag, Nach der Kulturrevolution, LM 23 (1984) 398-400; R. W. M. Fung (Hg.),
Graswurzel-Gemeinden auf Chinas Boden, Wuppertal/Erlangen 1983; H. Glüer,
Informationsbrief der EMS 4 (1983) 12-17, als guter Bericht über das kirchliche Leben in China.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 163

dingten Ursachen ihrer selbst sich in einen zusehends säkularen und in
einen sich «natürlich aufhebenden» Strang aufteilt. So kann man mittels
eines marxistisch halbierten Interpretationsmodells der Säkularisierung
sowohl die ethnischen Minderheiten auch in ihrer religiösen Identität
achten als auch die sozialistisch-kommunistisch-patriotisch bestimmte
nationale Einheit des Neuen China wahren. Diese «feste Strategie», die
«auf der Grundlage des Marxismus-Leninismus und der wissenschaftlichen

Theorie der Mao-Zedong-Ideen beruht und die Einigung des gesamten

Volkes Chinas zum Ziele hat», wird im Zuge einer «gewaltigen, raschen

Entwicklung des Sozialismus in materieller und geistiger Hinsicht» der
«Religion Schritt für Schritt den Boden ihrer Existenz und die
Erkenntnisgrundlage» entziehen. Dies wird ein noch mehrere Generationen
dauernder Prozess sein: «Den leeren Wahn einer göttlichen Welt braucht man
dann nicht mehr, um geistige Geborgenheit zu suchen. Das wird das

Zeitalter sein, von dem Marx und Engels sagten, dass das gesamte
gesellschaftliche Leben auf der Bestimmung des Bewusstseins und seines Planes
beruht, um jedwede Fremdbestimmung zu beseitigen». Als Ziel wird wie in
allen marxistisch-leninistisch bestimmten Gesellschaften formuliert: der
vollkommene, nicht entfremdete, in seinen geistigen und materiellen
Errungenschaften aufgehende Neue Mensch im sozialistischen «Paradies»
des Neuen China.

Für die beiden Kirchen in China bedeutet diese politisch abgesteckte
Religionsfreiheit, dass sie nach der Kulturrevolution zwar eine gewisse
Freiheit des Glaubenslebens erhalten und sich stark entfaltet haben, sich
aber andererseits an diesen «Rahmen» zu halten haben. Das wiederum
bedeutet für die chinesischen Christen, dass sie ein eigenständiges chine-
sisch-kontextuelles Christentum entwickeln müssen im Sinne der Drei-
Selbst-Bewegung: Selbstverbreitung - Selbstverwaltung - Selbsterhaltung.
Wir fragen nun nach Ansätzen in dieser Richtung.

III. Chinesisch-kontextuelles Christentum

Bischof Ding: «Ich bin weder ein Kommunist, noch bin ich Mitglied der
Kommunistischen Partei. Doch kann ich mit einigem Stolz sagen, dass ich
Freund der chinesischen Kommunisten bin».4 Oder: «Gott lieben und das

Vaterland lieben gehören zusammen». Man bejaht die gesellschaftlich-

4 Vgl. die Beiträge von S. Lokuang und D.S.S. Tang in: Conc 15 (1979) 404.



164 V. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

revolutionäre Situation und übt sein Christsein unter diesen Bedingungen
aus, was sich sogar heilsgeschichtlich verdeutlichen lässt: «Die chinesische
Kirche ist der Teil der Kirche Christi in der ganzen Welt, der zu der
besonderen Aufgabe berufen ist, den Leib Christi zum ersten Mal in der
Geschichte in einer sozialistischen Gesellschaft... aufzubauen mit all den
Vor- und Nachteilen, die darin enthalten sind. So gesehen haben wir eine
Art Laboratorium, in dem ein Experiment für die Kirche in der ganzen
Welt durchgeführt wird» (K.H. Ting).5

Die Begründung einer solchen gesellschaftlich-politischen Theologie der
Welt im Rahmen des Neuen China kann schwanken zwischen einer nahezu
evangelikal-fundamentalistischen Position und einer christlichen Deutung
des maoistischen Humanismus. Im ersten Fall wird das Alltagsleben christlich

motiviert, im zweiten Fall kann man so weit gehen, dass die
Befreiungstendenz des Evangeliums mit dem revolutionären Entstehen des Neuen

China und des neuen chinesischen Menschen identifiziert wird (wobei
Mao diesen Prozess als Weg zur radikalen Autonomie betrachtete); die
Kreativität des ganzen Volkes, nicht nur des Proletariates, wird mit Gottes
revolutionärem, befreiendem Handeln gleichgesetzt. Man muss die Chancen

und die Gefahr dieser chinesischen kontextuellen Befreiungstheologie
deutlich sehen: Indem der chinesische Sozialismus das Christentum zur
«Verweltlichung» provoziert mit der Gefahr des Untergangs des Christentums,

muss das Christentum seinerseits die chinesische Revolution als
herausfordernden Befreiungsweg Gottes akzeptieren mit der Gefahr einer
Theologisierung säkular-autonomer Bewegungen. Dieser Gefahr versucht
K. H. Ting dadurch zu entgehen, dass er einerseits von Rom 15,20:
Gleichgewichtigkeit der Glieder der ökumenischen Kirche als des Leibes Christi,
und andererseits von der These ausgeht: dass das Evangelium der menschlichen

sündigen Natur gegenüber stets Ärgernis sei, und dann folgert, dass

«keine von Menschen gemachte Fremdheit dem Evangelium hinzugefügt
werden darf» - weder in Gestalt einer westlich-kapitalistisch-privatisti-
schen noch einer östlich-sozialistischen Ideologie. Dabei bringen die
Fundamentalisten heute «ein menschlicheres Verständnis der Geschichte
entgegen», das «dem Volk zugewandter und demokratischer ist». Die liberalen

Christen, die denominationellen Traditionalisten und die neoorthodoxen

Intellektuellen entwickeln immer mehr «ein Gefühl für die Immanenz

5 Vgl. Choan-Seng Song, Das Neue China und die Heilsgeschichte, in: China und die
Christen (A. 1), 79 ff.



U. Gerber, lContextuelles Christentum im Neuen China 165

des transzendenten Gottes in der Geschichte». Und beide Richtungen
vereint die trinitarische Vision der Einheit von Gottes ganzem Werk in
Schöpfung, Erlösung und Heiligung: «In dieser ganzen Geschichte, wie sich
die Menschheit von dem Reich der Notwendigkeit zum Reich der Freiheit
bewegt, gelangen wir zu einer Schau des Ortes der Inkarnation des
Gottessohnes als einer Inkarnation in dem gesamten Prozess der kosmischen
Entwicklung auf das Ziel von Gottes Schöpfung hin. In dieser Weise

gewinnt die paulinische Christologie, wie sie in dem Brief an die Epheser
und an die Kolosser dargelegt wird, plötzlich für uns eine neue Lebendigkeit.

Wir kommen dazu, Gottes Ziel in seiner ganzen Weite und Grösse und
Gnade zu erkennen». So wie einst Sittler im indischen Kontext eine
deuteropaulinisch-kosmologische Christologie entwickelte und der Inder
Chenchiah das Christentum im Medium des Hinduismus in einen
naturalistisch-universalistischen Evolutionismus gleichsam hineininterpretierte,
so kann man im Gespräch mit K.H. Ting sehen, wie die Versuche
theologischer Spitzensätze über Trinität, Inkarnation, Heilsgeschichte usw. in
ihren spezifischen Akzentuierungen von einem jeweils anderen lebensweltlichen

Kontext zeugen. Ein Konvergenz-Modell könnte vielleicht die Pro-
zess-Theologie abgeben. Man wird gespannt sein dürfen, was an Drei-
Selbst-Theologie aus Nanking zu vernehmen sein wird; ein Beispiel von
dem stellvertretenden Dekan des Seminars, Chen Zeming (1981), als

Absetzung von Befreiungstheologien im westlichen Kontext:

«Ich möchte daraufhinweisen, dass christliche Denker in Latein-Amerika und China ihre
Arbeit beide mit dem sozialen Hintergrund des Kolonialismus oder Semi-Kolonialismus
begonnen haben und dass unsere Ausgangspunkte in der historischen Praxis und im Eintreten
für das Volk vergleichbar sind. Sie führen zu Parallelen in den theologischen Gedanken. Aber
während wir Kampfgefährten an verschiedenen Fronten sind, gebrauchen unsere
lateinamerikanischen Freunde Theologie als eine soziale und politische Waffe für die Sache der
Befreiung. Das chinesische Volk, die Christen eingeschlossen, sind bereits vor 30 Jahren befreit
worden in dem Sinne, dass politische Macht und das Eigentum an den Produktionsmitteln aus
den Händen einer Minderheit von Unterdrückern dem Volk übertragen worden ist. Unsere
theologische Aufgabe ist nicht die Befreiung als solche in der lateinamerikanischen Bedeutung,
sondern Versöhnung. Wir müssen versöhnt und identifiziert werden mit dem chinesischen

Volk als ganzem, von dem wir entfremdet worden waren, um unsere Aufgabe der Befreiung: die
Verbesserung unserer Gesellschaft weiterzuführen. Zur gleichen Zeit müssen wir mit Gott
versöhnt werden, von dem die Menschheit entfremdet worden ist und mit dem wir uns alle

sehnen, vereint zu werden durch das Mittlergeheimnis des menschgewordenen Christus in dem
endlosen Lauf der menschlichen Geschichte».6

6 Zit. bei K. Grobe: Religion in China (A. 2), 60 f.



166 U. Gerber, KontextueUes Christentum im Neuen China

Ein anderes Problem für die Entstehung eines chinesisch-kontextuellen
Christentums sei genannt in Erinnerung an den Jesuiten Matteo Ricci, der
um die 1600-Wende die 1704 von Papst Clemens XI. verworfene These
aufstellte und praktizierte, dass eine erfolgreiche Mission nur auf dem
Boden einer Anpassung an die konfuzianisch geprägte chinesische Lebensweise

geschehen könnte. Wir zitieren den ehemaligen deutschen Botschafter

in China, E. Wickert:

«Eine religiöse Antwort, die aus buddhistischen oder taoistischen Anschauungen hervorgeht,

wäre aber Pan Xiaco (sc. Pseudonym einer jungen Chinesin, die einen kritischen Brief an
die Zeitschrift «Chinas Jugend» geschickt hatte) und anderen Chinesen wohl gemässer als eine

christliche, vermute ich. Denn die Zahl der Chinesen, die noch buddhistischen oder taoistischen

Anschauungen nahestehen, ist um ein Vielfaches grösser als die kleine Zahl der Christen
oder Halb-Christen, von den Millionen Mohammedanern vor allem in Westchina gar nicht zu
reden. Es hat in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts in China synkretistische Sekten und
Kulte gegeben, die Millionen von Anhängern hatten. Solche Kulte könnten, wenn sich
überhaupt einmal wieder religiöses Leben in China frei entwickeln kann, mehr Mitglieder gewinnen
als die etablierten Kirchen des Abendlandes, deren Antworten auf die Fragen unserer Zeit
vielleicht auch viele Chinesen nicht überzeugen werden. Doch das sind freischwebende
Spekulationen über Möglichkeiten, die heute nicht bestehen, wo die politische Autorität des

Staates und der Partei noch stark genug ist, solche Entwicklungen niederzuhalten. Diese
Autorität wird fortfahren, den Menschen Antworten zu geben, die keine sind und die die
Fragenden nicht zufriedenstellen».7

IV Chinesisches und westliches Christentum

Wo liegen nun Herausforderungen, die das chinesische Christentum für
unser westliches Christentum, für unsere Lebensweise, Kirche und Theologie

darstellt?
Es kann sich hier nur um einige Aspekte für eine weitergehende

Diskussion handeln:
Zunächst die kritische Verbindung von Glauben und sozialistischem

Kontext: Die spezifisch chinesische patriotisch-politische Theologie - und
man müsste eher von einer Theologie des revolutionären Aufbaues des

Neuen China sprechen - sieht den Glauben mitten in den Welt-Erfahrungen

wirksam. Entsprechend werden Gottesdienst und Alltag, Glaube und
Liebe, Person und Werk nicht im Sinne einer privatisierend-verinnerli-
chenden Zwei-Reiche-Unterscheidung erfahren, sondern als kritisches Bei-

7 E. Wickert, China von innen gesehen, Stuttgart 1981, 455f. und 457f.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 167

einander, als in der Nachfolge Jesu Christi zu vollziehendes Ineinander.8
Die lebenspraktische Frage ist, inwieweit seit dem Eingehen Gottes in
unsere Menschenwelt sich Gott mit uns Menschen identisch und verwechselbar

gemacht hat. Der chinesische Christ wird Chinese bleiben: «mit
seiner konfuzianischen menschlichen Bildung, seiner taoistischen
Innerlichkeit, seinem buddhistischen Mitleid», mit seiner sozialistischen
Gesellschaftsgestaltung des Neuen China (so E.S. S. Tang).9

Dieselbe Beobachtung kehrt wieder bei dem engen Zueinander von
Leben und Lehre, von Praxis und Theorie: Der Glaube hat hier konkrete
Subjekte, nicht fast ausschliesslich kirchliche und akademische Leitungssubjekte,

also unpersönlich-strukturelle Hierarchie, sondern das solidarische

Volk Gottes, das entsprechend die Kontextualität von Gemeinden,
Kirchen und Theologie ausmacht in der Solidarität mit allen Chinesen, die
an ihrer Befreiung zum Neuen China arbeiten. Die chinesische Christenheit

ist «entklerikalisiert» und «entinstitutionalisiert» und auch insofern
«enttheologisiert», als die einst mehr oder weniger aufgezwungene westliche

Theologie in dem heutigen Kontext keine Aussagekraft mehr hat.
Darin zeigt sich, dass Theologie nicht als subjektloses Begründungssystem
betrieben werden kann, sondern in motivierender Rückerinnerung an Jesu
Botschaft vom Reich Gottes als Formulierung gelebter Glaubenserfahrungen

in revolutionär-sozialistischem Kontext vollzogen wird. Glaube und
Theologie sind hier auf das Elementar-Christliche gestellt; Theologie geht
zurück aufeinen Glauben vornehmlich als Dankbarkeitserweis (Dr. Ting),
und deswegen gibt es Theologie nur in persönlicher Anteilnahme am
Apostolat, an Diakonie, als Mitarbeit am Reich Gottes - ein Gedanke, der
ähnlich, aber eben in anderem Kontext, z.B. bei J. Moltmann
vorkommt.10

- Solidarität der Christen in der Solidarität mit dem Volk:
Chinesische kontextuelle Theologie ist patriotische Drei-Selbst-Theologie,

ist also Theologie im Rahmen des werdenden Neuen China. Während

wir im Westen privatistisch-individualistisch orientiert nach den

8 Das erinnert an die Politische Theologie im Sinne von D. Solle (Phantasie und Gehorsam,
Stuttgart 1968) und J. B. Metz (Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977, z. B. 69).
Man wird auch an D. Bonhoeffers «Widerstand und Ergebung» erinnert, wo sich manche
Gedanken finden, die zum gängigen westlichen (bürgerlichen) Kirchenverständnis und Theo-
logisieren querstehen.

9 E.S.S. Tang in: Conc 15 (1979) 403f.
10 J. Moltmann, Politische Theologie - Politische Ethik, München/Mainz 1984, 161 u.ö.;

vgl. U. Gerber; Müsste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? Einige Notizen zum
vergangenen Luther-Jahr 1983, in: Festschrift für Bo Reicke. ThZ 40 (1984) 200ff.



168 U. Gerber, bContextuelles Christentum im Neuen China

solidaritätsrettenden Potentialen des Christentums fragen, lebt man in
China in der konkret auf das ganze Volk konzentrierten patriotischen
Solidarität und versucht christlicherseits, die identitätsrettenden und
das Individuum schützenden Reserven des Christentums zum Zuge zu
bringen gegen kollektivistisch verzerrte, weil «von oben» geforderte und
durchgedrückte Formen des Menschseins.

- Die transzendenzlose Welt als Kontext chinesischen Christseins:
Viele Kommenatoren, u.a. die oben zitierte Prof. Ching, weisen darauf
hin, dass die chinesische Alltagswelt keine Transzendenz kennt im
westlichen Sinne, sondern «diesseitig» eingestellt ist; Transzendenz gibt
es nur als «Immanenz des Göttlichen», als «Gegenwart des Absoluten
im Relativen, in menschlichen Beziehungen». Das erinnert an die uns
heute gestellte Frage nach einer nachmetaphysischen, nachtheistischen,
nachbürgerlichen Gotteserfahrung: «Christus hat keine anderen Hände
als unsere, er ist auf uns angewiesen. Wenn keine Christen mehr da sind,
ist Christus tot. Auch Gott kann nicht un-abhängig, un-relational
gedacht werden. Auch Gott ist angewiesen auf uns».11

- Grundwerte als Herausforderung:
Mit J. Charbonnier kann ich die Herausforderung auch so formulieren,
dass die einst vom Westen gerade auch in China propagierten Grundwerte

der Gerechtigkeit, des Friedens, der Nächstenliebe usw. sich heute
als Werte des chinesischen Volkes umgekehrt an «die westlichen
Anmassungen» wenden: «Ist also das Christentum nicht einfach eine

trügerische Ideologie? Die Christen des Westens sind aufgefordert, sich

zu erklären. Um in Redlichkeit über ihren Glauben Auskunft zu geben,
müssen sie den Sinn ihrer Präsenz in der Gesellschaft neu interpretieren.
Zu diesem Zweck müssen sie die chinesische Herausforderung nach
allen ihren Seiten hin ermessen».12

- Kosmologie und Heilsgeschichte als Bestimmungen christlichen Glaubens:

11 So bei D. Solle, Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem «Tode Gottes».
Neuaufl. 1982, Stuttgart, 180; 169: «Gott leidet an seinem nicht oder nur stückweise
realisierten Dasein in der Welt. Er leidet an seinen Niederlagen, die niemand so gut weiss wie seine

Schauspieler in der Welt, die ihn unter den Bedingungen der Ohnmacht spielen, er will
vertreten werden, er hat sich selber vertretbar gemacht, er hat sich bedingt, er hat sich vorläufig
gemacht, er ist abhängig geworden. Er vermittelte sich in die Welt, er wurde Mensch». Vgl. Cl.

Larré, Transzendenz - chinesisches Denken, Conc 15 (1979) 371 ff. ; W. Bauer: Religion und
Gesellschaft im heutigen China, China Heute 3 (1984) 3, 5 ff.

12 Conc 15 (1979) 377.



U. Gerber, /Contextuelles Christentum im Neuen China 169

Zwei uns fremd gewordene theologische Interpretamente spielen im
chinesischen Christentum - wie auch z.B. in indischen und manchen
afrikanischen Gemeinden und Volks-Theologien - eine entscheidende
Rolle: kosmologische Deutung Gottes und des Glaubens im Medium der
Christologie und ineins damit eine heilsgeschichtliche Ortsbestimmung
christlichen Glaubens. Darin zeigt sich m.E., dass bei aller Konzentration

auf chinesisch-patriotisches Christsein die ökumenisch-gesamt-
menschheitliche Dimension und bei aller Konzentration auf das
gegenwärtige Christsein im werdenden Neuen China die weltgeschichtlich-
eschatologische Dimension die übergreifende Bewegung des Weges Gottes

in unserer Welt abgeben. Diese Herausforderung trifft uns zwischen
der Scylla einer enthistorisierenden Existential-Theologie und der Cha-
rybdis einer auf die Restituierung des christlichen Abendlandes
abzielenden Geschichts-Theologie. Die bereits oben gestellte Frage ist, ob
nicht das Modell der Prozess-Theologie weiterhelfen kann?

- Zum Abschluss noch ein Hinweis zur Ekklesiologie:
So wie lateinamerikanische Priester in Realisierung einer Befreiungstheologie

von der Basis her eine Verschiebung des Schwerpunktes des

Katholizismus von Rom und dem hierarchisch organisierten westlichen
Christentum hin zu dem lateinamerikanischen Basischristentum sich
anbahnen sehen, so stellt sich das chinesische Christentum mit seinen
öffentlichen Gemeinden und seinen Graswurzel-Gemeinden als Frage
an den Europazentrismus und Hierarchismus unserer Kirchen und
Theologien dar. Wir haben eine abgesicherte, sich selbst weiter
organisierende Volkskirche mit deutlichen Auflösungserscheinungen an den
Rändern; Basisgemeinden werden toleriert, so lange sie für die Hierarchie

überschaubar, neutralisierbar bleiben; christliche Existenz ist zur
privaten Entscheidungssache ohne Kollisionsmöglichkeit mit dem
sogenannten Alltag geworden - und dort in China Christsein als öffentliche
Bekenntnisexistenz, weil man z.B. nicht KP-Angehöriger sein kann,
bestimmte Ausbildungswege und Berufe nicht erhalten kann usw. Bei
uns stellen sich die Probleme eben nicht als Bekenntnis- oder
Konfessions-Frage, wohl aber als Anfrage an unser Christsein im Alltag, an
unsere konkrete Solidarität mit Arbeitslosen und Ausländern, an unser
Bemühen um Frieden und Erhaltung der Mitwelt. Dann dürften sich
eigentlich auch die Kirchen weder als hierarchisch-bürokratische
Verwaltungsapparate permanent selbst erhalten wollen, noch sich neutral
aus dem sogenannten Alltagsgeschäft heraushalten wollen; sie sollen
nicht selbst Politik betreiben, sondern von der Basis her auf die
unmenschlichen und widernatürlichen Ziele, Mittel, Bedingungen und



170 U. Gerber, IContextuelles Christentum im Neuen China

Auswirkungen politischer, gesellschaftlicher Massnahmen hinweisen.
So können wir in unserem Kontext die Herausforderung des chinesischen

Christentums im Blick auf «Kirche von unten» und «christliche
Existenz im Alltag» annehmen.

V. Einige Anregungen zu einer Missions-Theologie

Wir können feshalten: Den «Eigenwert» des chinesischen Christseins
müssen wir verstehen und akzeptieren lernen, ohne dass wir einerseits mit
einer christentumsgeschichtlichen oder religiös-universalgeschichtlichen
Interpretation oder mit dem hermeneutischen Prinzip der «anonymen
Christlichkeit» die chinesische Realutopie des Neuen Menschen und des

Neuen Volkes re-theologisieren und ohne dass wir andererseits einfach in
einem politisch-ideologischen und religiösen Pluralismus ohne wirklichen
Dialog hängenbleiben. Wir sind gefragt, ob wir im Zuge einer radikal
geschichtlichen Auffassung unseres Christseins den «Abschied vom
Prinzipiellen» zu nehmen und «polymorph transgressiv», polymythisch statt
monopolistisch-monomythisch zusammenzuleben bereit sind, wie O. Mar-
quard formuliert.13 Dies würde für unsere eigene theologische Situation
bedeuten, dass wir Theologie als ein solches Konsensusgeschehen betreiben

müssen, das seine eigene Herkunft, Kraft, Intention, seine Ziele und
Durchführbarkeit jeweils im Dialog mit anderen Ansprüchen erfährt und
formuliert. In unserer Begegnung mit dem kontextuellen Christentum
Chinas steht m.E. die Identität des Christentums nochmals auf anderer
Ebene und anderer Weise zur Debatte als dies bislang zwischen den
christlichen «Positionen», auch im Dialog mit den sogenannten
Befreiungstheologien, geschehen ist. Das chinesische Christentum kann nicht als

«bürgerliches Gewand» überleben, sondern nur als konkrete «Lebenshilfe»

im Aufbau des Neuen Sozialismus Chinas. Wir müssen das Zueinander
von Identität und Partikularität für unser Christsein noch schärfer als

bislang befragen,14 was gleichzeitig Konsequenzen für die Darstellung
einer Missions-Theologie hat.

Es ist sicher schwierig, über ein blosses Wahrnehmen und Kommentie-

13 O. Marquard, Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. Reclam 7724.

Stuttgart 1981, darin bes. der Aufsatz: Lob des Polytheismus. Über Monomythie und Poly-
mythie. 91-116.

14 C. Geffré, Zu einer zeitgemässen Theologie für China. Evangelisation und Kultur, Conc
15 (1979) bes. 395 f.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 171

ren des chinesischen Christentums - und das chinesische Christentum gibt
es natürlich so gar nicht - «von aussen her» im Sinne der klassischen
Anknüpfungs- oder Kontrastmodelle in einen offenen, echten Dialog in der
Hoffnung einer befreiten Kommunikationsgemeinschaft hineinzukommen.15

Umgekehrt halte ich aber auch eine solche Intention für letztlich
diskussionsunfähig, die dem Neuen China eine christologische Präsenz
Gottes von vornherein gleichsam unterschiebt und damit das Problem der
«Absolutheit» über das Modell der «anonymen Christlichkeit» oder latenten

Christus-Frömmigkeit vorschnell löst16: «Der maoistische Marxismus
ist die Form, in der China in die Geschichte eingetreten ist, deren verborgener

Herr Jesus Christus ist und die sich sehnt nach der Erfüllung aller
Dinge in ihm»17. Diese die chinesische Kulturrevolution und das
Christentum historistisch-positivistisch identifizierende heilsgeschichtliche
Theorie wird von Theologen wie R. Whitehead oder P. Digan geteilt.
Hiergegen der kritische Kommentar von Ch.C. West: «Mit dieser
Argumentation ist nur eines falsch: Sie ist Götzendienst, nicht Theologie». In
einer solchen Theologie der Revolution, die Gott in revolutionären
Prozessen und Aktionen am Werk sieht (R. Shaull), besteht in der Tat die
Gefahr des «heilsgeschichtlichen Positivismus», der über einem nachbür-
gerlich-revolutionär-emanzipatorischen Gottes-, Menschen- und
Gesellschaftsbild die inhaltlich-identifikatorische Deutung solcher Prozesse aus
dem Auge zu verlieren droht.18 Westliche Theologie sollte sich an diesem
Punkt - und das ist m.E. das genuine Anliegen kontextuell-politischer
Theologie - zuerst auf einen Dialog einlassen, ja sogar zuerst die Rolle des

aufmerksamen Zuhörers einnehmen, bevor das chinesische Christentum
vorschnell heilsgeschichtlich «heimgeholt» wird.

Ebenso wäre es aber auch falsch, das Christentum einfach auf das

Transzendenz-Defizit des endlich-immanenten Humanismus des Neuen

15 Bei H. Bürkle, Einführung in die Theologie der Religionen, Darmstadt 1977, mit
weiterer Literatur, bes. 6 ff. bzw. 122 ff.

16 H. Waldenfels, Die Neuere Diskussion um die «anonymen Christen» als Beitrag zur
Religionstheologie, ZMR 60 (1976) 161-179.

17 Als Beispiel zitiert von Ch. C. West, Eine theologische Reflexion über China, in: China
und die Christen, 50ff, zit. 53 f., mit dessen Kritik; vgl. den Bericht vom Ökumenischen

Kolloquium in Löwen zur Arbeitsgruppe «Christlicher Glaube und die Begegnung mit China»,
epd Dokumentation Nr. 2/1975.

18 Vgl. Diskussion zur Theologie der Revolution, München/Mainz 1969; W. Kreck, Zur
sogenannten Politischen Theologie, in: ders., Grundfragen christlicher Ethik, München 1975,
319 ff.



172 U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

China zurückzunehmen, obwohl man die Welle der «neuen Religiosität»,
des Interesses an Sinn-Fragen und an Transzendenz auf Grund eines

Werte-Vakuums, zunächst in die Gegenrichtung interpretieren könnte.
Man würde in beiden Fällen die Chinesen (und jeden Nicht-Christen) zu
«Objekten» für Gottes verborgenes bzw. transzendent-innerliches Handeln

degradieren. So bleiben die beiden Grenzpfähle bestehen: Identifikation

von chinesischem Aufbau der Neuen Gesellschaft mit Gottes messi-
anisch-revolutionärem Handeln bzw. das Aushalten des Gerichtes
angesichts der Gnadengabe Gottes (so Ch.C. West). Lässt sich diese Spannung
weiter erläutern oder sogar weiterführen?

Man kann zunächst auf Bubers Dialog-Modell verweisen; aber auch
dieses Modell ist m. E. letztlich insofern «positionell» konzipiert, als ihm
die Vorstellung der gegenseitigen Integration unter der Annahme des einen
Gottes in der Weise zugrunde liegt, dass dieses «Modell» für die Situation
der Christen in China und ihres Verhältnisses zu unserem westeuropäischen

Christentum nicht ausreicht. Es bleibt den anderen Religionen
gegenüber immer noch äusserlich-forensisch, sofern vom «Besitz Gottes»
aus andere christliche wie z.B. die chinesischen oder andere religiöse wie
z.B. buddhistische oder islamische Traditionen, Institutionen, Interpretationen

und Lebensstile beurteilt werden.19.

Man muss noch einen Schritt weitergehen ins «Unverfügbare», ins
«Freie» hin zu einem echt pluralistisch-partizipatorischen, «advokativ-
kritischen» Modell, das von H. J. Marguli und P. Tillich vertreten wird, um
die klassische «Absolutheit» als «Identität» des Christlichen in der jeweiligen

Kontextualisierung formulieren zu können,20 z.B. im Kontext
europäisch-bürgerlicher Gesellschaft oder der Slums in Bangla-Desh oder
Südamerikas (Stichwort: Theologie des Volkes) oder des Neuen China. Was J.

Habermas u.a. die Universalisierbarkeit im antizipatorisch-herrschafts-
freien Dialog, was H. J. Margull die Grenzüberschreitung von der
«Vergewisserung innerhalb einer Tradition zu einer universal anspruchsvollen
Aussage über andere Traditionen» nennt,21 dieses Problem stellt sich ja
dem Christentum in seinen kontextuellen Vollzugsweisen selbst und nicht
nur bzw. erst im Blick aufandere Religionen und religiöse Traditionen. Auf

19 H. J. Marguli, Zu einem christlichen Verständnis des Dialogs zwischen Menschen
verschiedener religiöser Traditionen, EvTh 39 (1979) 196 ff., bzw. in W. Strolz (Hg.), Vom Geist,
den wir brauchen, Freiburg 1978.

20 K. Blaser, Christliche Theologie vor der Vielfalt der Kontexte, ZMiss 10 (1984) 5-
19.

21 P. Löffler, Theologie des Dialogs oder dialogische Theologie, ZMiss 3 (1977) 99-106.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 173

das chinesisch-kontextuelle Christentum angewandt muss man derzeit
sagen, dass die dortigen Christen momentan «monologisieren» müssen in
der von ihnen und von uns getragenen Hoffnung, dass auf beiden Seiten
christlicher Glaube gelebt, praktiziert, erbeten, erhofft wird. So möchte ich
als Ergebnis meiner hier vorgelegten Beschäftigung mit dem Christentum
im Neuen China einen Satz von H.J. Marguli übernehmen: «Dass es uns in
der schon immer gepredigten und nun dialogisch gesuchten <Hinwendung>
zu allen Menschen am Ende um einen Gott gehen könnte, den wir als den

uns eigenen missverstehen und missbrauchen. Wir sind hoffentlich gewiss
geworden, dass Gott gewiss nicht unser <eigener> Gott bleiben wird».22

Uwe Gerber, Hannover

22 H.J. Margull, Zu einem christlichen Verständnis des Dialogs, EvTh 39 (1979) 211 ; vgl.
K. Blaser, Kontextuelle Theologie als ökumenisches Problem, ThZ 36(1980) 220-235; R. Mc.
Afee Brown, Vorläufige Modelle einer Theologie zwischen den Kulturen, VF 2/1981, 25-
42.


	Kontextuelles Christentum im Neuen China : eine Herausforderung an westliche Kirchen und Theologien

