Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 2

Artikel: Kontextuelles Christentum im Neuen China : eine Herausforderung an
westliche Kirchen und Theologien

Autor: Gerber, Uwe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kontextuelles Christentum im Neuen China -
eine Herausforderung an westliche Kirchen und
Theologien

China tritt verstarkt in unser Blickfeld, besonders durch wirtschaftliche
Beziehungen. Wurden wir wiahrend der «Studentenunruhen» auf China als
das kulturrevolutiondre kimpfende Neue China Maos hingewiesen, so
horen wir heute aus China, dass aus einer nachmaoistisch-sozialistischen
Perspektive heraus sowohl alte chinesische Kultur-Traditionen wieder
erschlossen werden als auch eine erste, freilich parteiamtlich kontrollierte
('jffnung zu anderen Kulturen, Wirtschafts- und Gesellschaftssystemen
eingeleitet wird. Was bedeutet dies fiir die Christen in China, die in den
kulturrevolutiondren Jahren von 1966-1976 in den Untergrund der «Gras-
wurzelgemeinden» abgedridngt, verfolgt, 6ffentlich ausgemerzt wurden?
Und was bedeutet dies fiir unser westliches Christsein und Theologisie-
ren?

Fiinf Vorbemerkungen will ich zur Einstimmung und Ortsbestimmung
der folgenden Zeilen machen:

1. Der Titel ist mehr als Frage gedacht, der ich seit ldngerem in der
Literatur und 1983 im Rahmen einer China-Reise nachgegangen bin
und weiterhin nachgehen mochte.

2. Im Untertitel meint «westlich» unsere europiische Kirchen- und Theo-
logien-Landschaft.

3. Das hier praktizierte Theologisieren versteht sich als narratives, biogra-
phisches, sozialhermeneutisches Erfassen von christlichem Leben und
Theologie in China - also selbst als kontextuelles Verfahren.

4. Ich gehe davon aus, dass der herkdmmliche Absolutheitsanspruch des
Christentums aufgegeben wird und nicht eine neue Zwei-Reiche-Stra-
tegie angewandt wird, wonach man zwar die «eine absolute christliche
Wahrheit» verficht, aber im «Handeln» durchaus Zugestindnisse
macht.

5. Zur Geschichte der Religionen in China bis 1949, dem Griindungsda-
tum der Volksrepublik China, muss ich auf die Literatur verweisen!.

I China-Heft: Conc (D) 15 (1979) Heft 6/7; J. Freytag, Chinas Weg als Anfrage an die
Kirchen, in: China und die Christen. Beitrdge aus der 6kumenischen Studienarbeit, Texte 20.
Frankfurt/M. 1979, 7-14; D. MaclInnis, Religion in China, in: China und die Christen, 15-26;
ders., Religionspolitik im kommunistischen China. Theorie und Praxis in Dokumenten,
Gottingen 1972; China und seine Christen — ein eigener Weg, Hamburg/Gottingen 1982, mit
weiterer kommentierter Literatur (69f.).



160 U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

Zunidchst mochte ich einige personliche Erfahrungen wiedergeben, dann
soll kurz die offizielle Religionspolitik der Kommunistischen Partei (KP)
Chinas vorgestellt werden. Was folgt daraus fiir ein chinesisch-kontextu-
elles Christentum? In einem vierten Schritt sollen einige Aspekte des
chinesischen Christentums als Herausforderung an uns westliche Christen
aufgefiihrt werden. Abschliessend mdchte ich einige Anregungen zu einer
Missions-Theologie geben.

1. Personliche Erfahrungen

Das Christentum — wobei die evangelische und katholische Konfession
als zwei verschiedene Religionen gelten — ist in China eine verschwindende
Minderheit von geschitzten 6-10 Millionen Christen bei knapp einer
Milliarde Gesamtbevolkerung. Fiir die beiden christlichen Kirchen besteht
das Hauptproblem — wie in vielen jungen Kirchen in Afrika oder Asien — in
der Ausbildung eines kontextuellen, in diesem Fall im Kontext des mar-
xistisch-leninistischen, nachmaoistischen Neuen China lebendigen Chri-
stentums in Leben, Bekenntnis und theologischer Theoriebildung. Wir
Christen sind dadurch mit der Frage nach der Universalisierbarkeit, nach
der Identitdt und dem Missionsanspruch unseres christlichen Glaubens
konfrontiert. Diese Fragen betreffen aber viel mehr uns westliche Christen
als die Chinesen, die momentan in einer Art kirchlicher und theologischer
Regenerierungs- oder Aufbauphase begriffen sind und als Christen Koexi-
stenz im Neuen China praktizieren. Wie ist dies politisch méglich? Darauf
gehen wir im folgenden Abschnitt ein. Wie ist dies im Blick auf die
Mentalitit der Chinesen moglich? Hierzu eine interessante Beobachtung
von Professorin Julia Ching:

«Die chinesische <Diesseitigkeit», die chinesische Harmonie zwischen dem Menschen und
der Natur, zwischen dem Menschen und der Welt, die chinesische Vorliebe fiir das Humane
und Ethische zeugen von einer «(Immanenz des Gottlichen», von der Gegenwart des Absoluten
im Relativen, in menschlichen Beziehungen, im Bereich des Natiirlichen. Das Transzendente
wird nicht ausgeschlossen. Es wird sogar hervorgehoben, da es dem Gewdhnlichen und dem
Natiirlichen, dem Sikularen und dem Moralischen seinen Sinn gibt. Dieser eigenartige reli-
giose Sinn der Chinesen strebt einen harmonischf:n Ausgleich zweier Welten an, des Sichtbaren
und des Unsichtbaren, des Zeitlichen und des Uberzeitlichen. Aber es lenkt die menschliche
Person darauf hin, ihr Heil, ihre Vollkommenheit im Hier und Jetzt zu suchen, namentlich in
der Moralitdt menschlicher Beziehungen wie im Konfuzianismus, doch auch in der Schonheit
der Natur wie bei den taoistischen Weisen. Dies ermdglichte es dem chinesischen Volk, den
Buddhismus anzunehmen und fiihrte zu der weiteren Umgestaltung der Religion aus Indien.

Konnen Christen daraus nicht interessante Riickschliisse ziehen? Wir spielen hier auf die
Notwendigkeit an, <einheimische> Theologien zu fordern, eine Notwendigkeit, die durch die



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 161

buddhistische Begegnung mit chinesischen «Religionen» veranschaulicht wird. Wir denken
auch an innere Entwicklungen der christlichen Theologie selbst, beispielsweise an die Prozess-
theologie, aber auch an die Befreiungstheologie und an die allgemeine Ausrichtung darauf,
Gott im Menschen zu finden.»?2

Diese Kontext- und Koexistenz-Erfahrungen der chinesischen Christen
kann man in Gespriachen, Gemeindeveranstaltungen, durch Predigten und
Bibelauslegungen hindurch ein wenig nachempfinden. Zugleich kann man
in den sehr gut besuchten Gottesdiensten in den neu eréffneten Kirchen ein
relativ selbstbewusstes, seine christliche Lebensweise klar reklamierendes
Christentum kennenlernen. Die Kirchen haben Zustrom; besonders in den
protestantischen Gemeinden treten jiingere, intellektuelle Frauen und
Minner ein mit der Hoffnung, dass sie Antwort auf die in der «nachkon-
fuzianischen» Epoche unbeantwortete Sinn- und Gottes-Frage erhalten;
sie mochten nach der Kulturrevolution Freirdume fur persénliche Kom-
munikation und Sinn-Suche haben. Andererseits konnen und wollen viele
Christen auf Grund der Entfernungen, besonders auf dem Land, und einer
gewissen Reserve, vielleicht noch auf Grund der schlechten Erfahrungen
wihrend der Kulturrevolution, nur an Hausgemeinde-Veranstaltungen
teilnehmen. Die Kirchengemeinden bieten ihrerseits neben Gottesdien-
sten Aktivititen wie Chorsingen, Diskussionsabende, Jugendabende,
Bibelstunden usw. an. Dabei sind sie finanziell angewiesen auf die Beitrége,
auf Spenden, Einnahmen aus Vermietungen, z. T. auf staatliche Unterstiit-
zungen, z.B. bei Baumassnahmen; sie drucken Bibeln, Gesangbiicher und
neuerdings einen vom Chinesischen Christenrat herausgegebenen Kate-
chismus; die Regierung bezahlt manche Pfarrer und Mitarbeiter aus 6ffent-
lichen Mitteln. Umgekehrt wirken christliche Gemeinden - sich ihrer
christlichen Eigenexistenz wohl bewusst — ins «6ffentliche Leben» unter-
stiitzend und motivierend hinein zum Wohl der Allgemeinheit und in
Kooperation mit dem Sozialismus, z.B. durch Kurse in Chinesisch, Eng-
lisch, Schreibmaschinenschreiben, Stenographie oder Nidhen, sogar in
Akupunktur und Informatik. Die chinesischen Kirchen engagieren sich an
den «Modernisierungen» des Staates, ohne ihre christliche Verwurzelung
aufzuweichen - eine «sozialistische Religion» analog unserer westlichen
«biirgerlichen Religion» ist nicht intendiert. Abgekiirzt konnte man sogar

2 Conc (D) 15 (1979) 361; vgl. insgesamt J. Freytag, Nach der Kulturrevolution, L.M. 21
(1984) 398-400; W. Bauer, Religion und Gesellschaft im heutigen China, in: China Heute 3
(1984) Nr. 3;J. Fraser, Die neuen Chinesen, Giitersloh 1980; K. Grobe, Religion in China, in:
Vorgédnge 56 (1982) 81-93.



162 U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

sagen, dass wir in China das Gegenbild zur Kirche in der Bundesrepublik
haben; die chinesischen Christen sind an den Aktivititen und Problemen
der westlichen Kirchen interessiert, aber sie wiirden unsere westeuropii-
schen Lebens- und Denkbedingungen nicht teilen wollen.3

Erst von diesen Feststellungen aus kann man an die Frage herangehen,
wie der Staat (Partei, Regierung) die Religion(en) einschitzt, was dies fiir
die chinesischen Christen bedeutet und welche Herausforderung das chi-
nesische Christentum fiir uns darstellt.

I1. Die Religionspolitik der KP Chinas

Die revidierte chinesische Verfassung von 1982 garantiert in Art. 36 den
8 patriotischen religiosen Vereinigungen Religionsfreiheit: Buddhismus,
Taoismus, Islam, die drei katholischen Vereinigungen der Patrioten, der
Administrativ-Kommission und des Bischofskollegiums, die beiden prote-
stantischen Vereinigungen der Drei-Selbst-Bewegung und des Christenra-
tes. Ausgefiihrt wurde Art. 36 im Parteiorgan Hongqui vom 16.6.1982
(=epd 12 a/1983).

Bestimmend ist die Linie der Partei, die Minderheiten aus politischen
und sekundir aus religiosen Griinden toleriert. Die Christen stellen keinen
volkischen und deswegen auch politisch bzw. religionspolitisch relevanten
Minderheitenfaktor dar, denn sie sind fast ausschliesslich unter den Han-
Chinesen anzutreffen. Die Partei siecht in der Religion — gut marxistisch —
«ein notwendiges Phdnomen zu einer gegebenen Menschheitsepoche», die
«nach der Beseitigung des ausbeuterischen Systems» — nach 1949 - eigent-
lich vorbei ist. Aber zum einen sind alte Gewohnheiten nur allméhlich
auszumerzen, und zum anderen kann man zwischen (atheistischem) Volks-
brauch und «traditionellen Veranstaltungen religiosen Charakters» wie
Hochzeiten, Beerdigungen und Volksfesten — nicht genannt ist die Taufe —
nicht genau unterscheiden. Man differenziert also zwischen «sidkularen»
Sitten und Brduchen des Volkes (auch mit religioser Tradition) und der
Religion und ihren expliziten Praktiken, denen ein KP-Mitglied nicht
anhingen bzw. beiwohnen darf. Man wird insofern an unsere Sékularisie-
rungstheorie erinnert, als Religion mit dem Verschwinden der klassenbe-

3J. Freytag, Nach der Kulturrevolution, LM 23 (1984) 398-400; R.W.M. Fung (Hg.),
Graswurzel-Gemeinden auf Chinas Boden, Wuppertal/Erlangen 1983; H. Gliier, Informa-
tionsbrief der EMS 4 (1983) 12-17, als guter Bericht iiber das kirchliche Leben in China.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 163

dingten Ursachen ihrer selbst sich in einen zusehends sdkularen und in
einen sich «natiirlich aufhebenden» Strang aufteilt. So kann man mittels
eines marxistisch halbierten Interpretationsmodells der Sikularisierung
sowohl die ethnischen Minderheiten auch in ihrer religiosen Identitdt
achten als auch die sozialistisch-kommunistisch-patriotisch bestimmte
nationale Einheit des Neuen China wahren. Diese «feste Strategie», die
«auf der Grundlage des Marxismus-Leninismus und der wissenschaftli-
chen Theorie der Mao-Zedong-Ideen beruht und die Einigung des gesam-
ten Volkes Chinas zum Ziele hat», wird im Zuge einer «gewaltigen, raschen
Entwicklung des Sozialismus in materieller und geistiger Hinsicht» der
«Religion Schritt fiir Schritt den Boden ihrer Existenz und die Erkennt-
nisgrundlage» entziehen. Dies wird ein noch mehrere Generationen dau-
ernder Prozess sein: «Den leeren Wahn einer gottlichen Welt braucht man
dann nicht mehr, um geistige Geborgenheit zu suchen. Das wird das
Zeitalter sein, von dem Marx und Engels sagten, dass das gesamte gesell-
schaftliche Leben auf der Bestimmung des Bewusstseins und seines Planes
beruht, um jedwede Fremdbestimmung zu beseitigen». Als Ziel wird wie in
allen marxistisch-leninistisch bestimmten Gesellschaften formuliert: der
vollkommene, nicht entfremdete, in seinen geistigen und materiellen
Errungenschaften aufgehende Neue Mensch im sozialistischen «Paradies»
des Neuen China.

Fiir die beiden Kirchen in China bedeutet diese politisch abgesteckte
Religionsfreiheit, dass sie nach der Kulturrevolution zwar eine gewisse
Freiheit des Glaubenslebens erhalten und sich stark entfaltet haben, sich
aber andererseits an diesen «Rahmen» zu halten haben. Das wiederum
bedeutet fiir die chinesischen Christen, dass sie ein eigenstindiges chine-
sisch-kontextuelles Christentum entwickeln miissen im Sinne der Drei-
Selbst-Bewegung: Selbstverbreitung — Selbstverwaltung — Selbsterhaltung.
Wir fragen nun nach Ansétzen in dieser Richtung.

III. Chinesisch-kontextuelles Christentum
Bischof Ding: «Ich bin weder ein Kommunist, noch bin ich Mitglied der
Kommunistischen Partei. Doch kann ich mit einigem Stolz sagen, dass ich

Freund der chinesischen Kommunisten bin».4 Oder: «Gott lieben und das
Vaterland lieben gehoren zusammen». Man bejaht die gesellschaftlich-

4 Vgl. die Beitridge von S. Lokuang und D.S.S. Tang in: Conc 15 (1979) 404.



164 U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

revolutionire Situation und iibt sein Christsein unter diesen Bedingungen
aus, was sich sogar heilsgeschichtlich verdeutlichen ldsst: «Die chinesische
Kirche ist der Teil der Kirche Christi in der ganzen Welt, der zu der
besonderen Aufgabe berufen ist, den Leib Christi zum ersten Mal in der
Geschichte in einer sozialistischen Gesellschaft ... aufzubauen mit all den
Vor- und Nachteilen, die darin enthalten sind. So gesehen haben wir eine
Art Laboratorium, in dem ein Experiment fiir die Kirche in der ganzen
Welt durchgefithrt wird» (K. H. Ting).?

Die Begriindung einer solchen gesellschaftlich-politischen Theologie der
Welt im Rahmen des Neuen China kann schwanken zwischen einer nahezu
evangelikal-fundamentalistischen Position und einer christlichen Deutung
des maoistischen Humanismus. Im ersten Fall wird das Alltagsleben christ-
lich motiviert, im zweiten Fall kann man so weit gehen, dass die Befrei-
ungstendenz des Evangeliums mit dem revolutiondren Entstehen des Neu-
en China und des neuen chinesischen Menschen identifiziert wird (wobei
Mao diesen Prozess als Weg zur radikalen Autonomie betrachtete); die
Kreativitidt des ganzen Volkes, nicht nur des Proletariates, wird mit Gottes
revolutionidrem, befreiendem Handeln gleichgesetzt. Man muss die Chan-
cen und die Gefahr dieser chinesischen kontextuellen Befreiungstheologie
deutlich sehen: Indem der chinesische Sozialismus das Christentum zur
«Verweltlichung» provoziert mit der Gefahr des Untergangs des Christen-
tums, muss das Christentum seinerseits die chinesische Revolution als
herausfordernden Befreiungsweg Gottes akzeptieren mit der Gefahr einer
Theologisierung sdkular-autonomer Bewegungen. Dieser Gefahr versucht
K.H. Ting dadurch zu entgehen, dass er einerseits von Rom 15, 20: Gleich-
gewichtigkeit der Glieder der 6kumenischen Kirche als des Leibes Christi,
und andererseits von der These ausgeht: dass das Evangelium der mensch-
lichen siindigen Natur gegeniiber stets Argernis sei, und dann folgert, dass
«keine von Menschen gemachte Fremdheit dem Evangelium hinzugefiigt
werden darf» — weder in Gestalt einer westlich-kapitalistisch-privatisti-
schen noch einer Ostlich-sozialistischen Ideologie. Dabei bringen die Fun-
damentalisten heute «ein menschlicheres Verstdndnis der Geschichte ent-
gegen», das «dem Volk zugewandter und demokratischer ist». Die libera-
len Christen, die denominationellen Traditionalisten und die neoorthodo-
xen Intellektuellen entwickeln immer mehr «ein Gefiihl fiir die Immanenz

3 Vgl. Choan-Seng Song, Das Neue China und die Heilsgeschichte, in: China und die
Christen (A. 1), 79ff.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 165

des transzendenten Gottes in der Geschichte». Und beide Richtungen
vereint die trinitarische Vision der Einheit von Gottes ganzem Werk in
Schopfung, Erlosung und Heiligung: «In dieser ganzen Geschichte, wie sich
die Menschheit von dem Reich der Notwendigkeit zum Reich der Freiheit
bewegt, gelangen wir zu einer Schau des Ortes der Inkarnation des Got-
tessohnes als einer Inkarnation in dem gesamten Prozess der kosmischen
Entwicklung auf das Ziel von Gottes Schopfung hin. In dieser Weise
gewinnt die paulinische Christologie, wie sie in dem Brief an die Epheser
und an die Kolosser dargelegt wird, plotzlich fiir uns eine neue Lebendig-
keit. Wir kommen dazu, Gottes Ziel in seiner ganzen Weite und Grosse und
Gnade zu erkennen». So wie einst Sittler im indischen Kontext eine
deuteropaulinisch-kosmologische Christologie entwickelte und der Inder
Chenchiah das Christentum im Medium des Hinduismus in einen natura-
listisch-universalistischen Evolutionismus gleichsam hineininterpretierte,
so kann man im Gespriach mit K. H. Ting sehen, wie die Versuche theolo-
gischer Spitzensdtze liber Trinitédt, Inkarnation, Heilsgeschichte usw. in
ihren spezifischen Akzentuierungen von einem jeweils anderen lebenswelt-
lichen Kontext zeugen. Ein Konvergenz-Modell konnte vielleicht die Pro-
zess-Theologie abgeben. Man wird gespannt sein diirfen, was an Drei-
Selbst-Theologie aus Nanking zu vernehmen sein wird; ein Beispiel von
dem stellvertretenden Dekan des Seminars, Chen Zeming (1981), als
Absetzung von Befreiungstheologien im westlichen Kontext:

«Ich mochte darauf hinweisen, dass christliche Denker in Latein-Amerika und China ihre
Arbeit beide mit dem sozialen Hintergrund des Kolonialismus oder Semi-Kolonialismus
begonnen haben und dass unsere Ausgangspunkte in der historischen Praxis und im Eintreten
fur das Volk vergleichbar sind. Sie fiihren zu Parallelen in den theologischen Gedanken. Aber
wihrend wir Kampfgefdhrten an verschiedenen Fronten sind, gebrauchen unsere lateiname-
rikanischen Freunde Theologie als eine soziale und politische Waffe fiir die Sache der
Befreiung. Das chinesische Volk, die Christen eingeschlossen, sind bereits vor 30 Jahren befreit
worden in dem Sinne, dass politische Macht und das Eigentum an den Produktionsmitteln aus
den Hinden einer Minderheit von Unterdriickern dem Volk iibertragen worden ist. Unsere
theologische Aufgabe ist nicht die Befreiung als solche in der lateinamerikanischen Bedeutung,
sondern Versohnung. Wir miissen versdhnt und identifiziert werden mit dem chinesischen
Volk als ganzem, von dem wir entfremdet worden waren, um unsere Aufgabe der Befreiung: die
Verbesserung unserer Gesellschaft weiterzufiihren. Zur gleichen Zeit miissen wir mit Gott
versohnt werden, von dem die Menschheit entfremdet worden ist und mit dem wir uns alle
sehnen, vereint zu werden durch das Mittlergeheimnis des menschgewordenen Christus in dem
endlosen Lauf der menschlichen Geschichte».6

6 Zit. bei K. Grobe: Religion in China (A. 2), 60f.



166 U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

Ein anderes Problem fiir die Entstehung eines chinesisch-kontextuellen
Christentums sei genannt in Erinnerung an den Jesuiten Matteo Ricci, der
um die 1600-Wende die 1704 von Papst Clemens XI. verworfene These
aufstellte und praktizierte, dass eine erfolgreiche Mission nur auf dem
Boden einer Anpassung an die konfuzianisch geprégte chinesische Lebens-
weise geschehen konnte. Wir zitieren den ehemaligen deutschen Botschaf-
ter in China, E. Wickert:

«Eine religiose Antwort, die aus buddhistischen oder taoistischen Anschauungen hervor-
geht, wire aber Pan Xiaco (sc. Pseudonym einer jungen Chinesin, die einen kritischen Brief an
die Zeitschrift « Chinas Jugend» geschickt hatte) und anderen Chinesen wohl gemdsser als eine
christliche, vermute ich. Denn die Zahl der Chinesen, die noch buddhistischen oder taoisti-
schen Anschauungen nahestehen, ist um ein Vielfaches grosser als die kleine Zahl der Christen
oder Halb-Christen, von den Millionen Mohammedanern vor allem in Westchina gar nicht zu
reden. Es hat in der ersten Hilfte dieses Jahrhunderts in China synkretistische Sekten und
Kulte gegeben, die Millionen von Anhdngern hatten. Solche Kulte konnten, wenn sich iiber-
haupt einmal wieder religioses Leben in China frei entwickeln kann, mehr Mitglieder gewinnen
als die etablierten Kirchen des Abendlandes, deren Antworten auf die Fragen unserer Zeit
vielleicht auch viele Chinesen nicht iiberzeugen werden. Doch das sind freischwebende
Spekulationen iiber Moglichkeiten, die heute nicht bestehen, wo die politische Autoritit des
Staates und der Partei noch stark genug ist, solche Entwicklungen niederzuhalten. Diese
Autoritdat wird fortfahren, den Menschen Antworten zu geben, die keine sind und die die
Fragenden nicht zufriedenstellen».’

1V. Chinesisches und westliches Christentum

Wo liegen nun Herausforderungen, die das chinesische Christentum fiir
unser westliches Christentum, fiir unsere Lebensweise, Kirche und Theo-
logie darstellt?

Es kann sich hier nur um einige Aspekte fiir eine weitergehende Dis-
kussion handeln:

Zunichst die kritische Verbindung von Glauben und sozialistischem
Kontext: Die spezifisch chinesische patriotisch-politische Theologie — und
man miisste eher von einer Theologie des revolutiondren Aufbaues des
Neuen China sprechen - sieht den Glauben mitten in den Welt-Erfahrun-
gen wirksam. Entsprechend werden Gottesdienst und Alltag, Glaube und
Liebe, Person und Werk nicht im Sinne einer privatisierend-verinnerli-
chenden Zwei-Reiche-Unterscheidung erfahren, sondern als kritisches Bei-

7E. Wickert, China von innen gesehen, Stuttgart 1981, 455f. und 457f.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 167

einander, als in der Nachfolge Jesu Christi zu vollziehendes Ineinander.?
Die lebenspraktische Frage ist, inwieweit seit dem Eingehen Gottes in
unsere Menschenwelt sich Gott mit uns Menschen identisch und verwech-
selbar gemacht hat. Der chinesische Christ wird Chinese bleiben: «mit
seiner konfuzianischen menschlichen Bildung, seiner taoistischen Inner-
lichkeit, seinem buddhistischen Mitleid», mit seiner sozialistischen Gesell-
schaftsgestaltung des Neuen China (so E.S.S. Tang).®

Dieselbe Beobachtung kehrt wieder bei dem engen Zueinander von
Leben und Lehre, von Praxis und Theorie: Der Glaube hat hier konkrete
Subjekte, nicht fast ausschliesslich kirchliche und akademische Leitungs-
subjekte, also unpersdnlich-strukturelle Hierarchie, sondern das solidari-
sche Volk Gottes, das entsprechend die Kontextualitdt von Gemeinden,
Kirchen und Theologie ausmacht in der Solidaritidt mit allen Chinesen, die
an ihrer Befreiung zum Neuen China arbeiten. Die chinesische Christen-
heit ist «entklerikalisiert» und «entinstitutionalisiert» und auch insofern
«enttheologisiert», als die einst mehr oder weniger aufgezwungene westli-
che Theologie in dem heutigen Kontext keine Aussagekraft mehr hat.
Darin zeigt sich, dass Theologie nicht als subjektloses Begriindungssystem
betrieben werden kann, sondern in motivierender Riickerinnerung an Jesu
Botschaft vom Reich Gottes als Formulierung gelebter Glaubenserfahrun-
gen in revolutiondr-sozialistischem Kontext vollzogen wird. Glaube und
Theologie sind hier auf das Elementar-Christliche gestellt; Theologie geht
zuriick auf einen Glauben vornehmlich als Dankbarkeitserweis (Dr. Ting),
und deswegen gibt es Theologie nur in personlicher Anteilnahme am
Apostolat, an Diakonie, als Mitarbeit am Reich Gottes — ein Gedanke, der
dhnlich, aber eben in anderem Kontext, z.B. bei J. Moltmann vor-
kommt.10
— Solidaritdt der Christen in der Solidaritit mit dem Volk:

Chinesische kontextuelle Theologie ist patriotische Drei-Selbst-Theolo-

gie, ist also Theologie im Rahmen des werdenden Neuen China. Wih-

rend wir im Westen privatistisch-individualistisch orientiert nach den

8 Das erinnert an die Politische Theologie im Sinne von D. Sélle (Phantasie und Gehorsam,
Stuttgart 1968) und J. B. Metz (Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977, z. B. 69).
Man wird auch an D. Bonhoeffers « Widerstand und Ergebung» erinnert, wo sich manche
Gedanken finden, die zum gingigen westlichen (biirgerlichen) Kirchenverstindnis und Theo-
logisieren querstehen.

9E.S.S. Tang in: Conc 15 (1979) 403f.

10 J. Moltmann, Politische Theologie — Politische Ethik, Miinchen/Mainz 1984, 161 u.6.;
vgl. U. Gerber; Miisste Luther nicht «weltlicher» interpretiert werden? Einige Notizen zum
vergangenen Luther-Jahr 1983, in: Festschrift fiir Bo Reicke. ThZ 40 (1984) 200 ff.



168

U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

solidaritdtsrettenden Potentialen des Christentums fragen, lebt man in
China in der konkret auf das ganze Volk konzentrierten patriotischen
Solidaritdat und versucht christlicherseits, die identitdtsrettenden und
das Individuum schiitzenden Reserven des Christentums zum Zuge zu
bringen gegen kollektivistisch verzerrte, weil «von oben» geforderte und
durchgedriickte Formen des Menschseins.

Die transzendenzlose Welt als Kontext chinesischen Christseins:

Viele Kommenatoren, u.a. die oben zitierte Prof. Ching, weisen darauf
hin, dass die chinesische Alltagswelt keine Transzendenz kennt im
westlichen Sinne, sondern «diesseitig» eingestellt ist; Transzendenz gibt
es nur als «Immanenz des Gottlichen», als « Gegenwart des Absoluten
1im Relativen, in menschlichen Beziehungen». Das erinnert an die uns
heute gestellte Frage nach einer nachmetaphysischen, nachtheistischen,
nachbiirgerlichen Gotteserfahrung: «Christus hat keine anderen Hinde
als unsere, er ist auf uns angewiesen. Wenn keine Christen mehr da sind,
ist Christus tot. Auch Gott kann nicht un-abhingig, un-relational
gedacht werden. Auch Gott ist angewiesen auf uns».!!

Grundwerte als Herausforderung:

Mit J. Charbonnier kann ich die Herausforderung auch so formulieren,
dass die einst vom Westen gerade auch in China propagierten Grund-
werte der Gerechtigkeit, des Friedens, der Nachstenliebe usw. sich heute
als Werte des chinesischen Volkes umgekehrt an «die westlichen
Anmassungen» wenden: «Ist also das Christentum nicht einfach eine
triigerische Ideologie? Die Christen des Westens sind aufgefordert, sich
zu erkldaren. Um in Redlichkeit iiber ihren Glauben Auskunft zu geben,
miissen sie den Sinn ihrer Priasenz in der Gesellschaft neu interpretieren.
Zu diesem Zweck miissen sie die chinesische Herausforderung nach
allen ihren Seiten hin ermessen».!2

Kosmologie und Heilsgeschichte als Bestimmungen christlichen Glau-
bens:

11So bei D. Solle, Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem «Tode Gottes».

Neuaufl. 1982, Stuttgart, 180; 169: «Gott leidet an seinem nicht oder nur stiickweise reali-
sierten Dasein in der Welt. Er leidet an seinen Niederlagen, die niemand so gut weiss wie seine
Schauspieler in der Welt, die ihn unter den Bedingungen der Ohnmacht spielen, er will
vertreten werden, er hat sich selber vertretbar gemacht, er hat sich bedingt, er hat sich vorldufig
gemacht, er ist abhdngig geworden. Er vermittelte sich in die Welt, er wurde Mensch». Vgl. CL
Larré, Transzendenz — chinesisches Denken, Conc 15 (1979) 371 ff.; W. Bauer: Religion und
Gesellschaft im heutigen China, China Heute 3 (1984) 3, 5ff.

12 Conc 15 (1979) 377.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 169

Zweil uns fremd gewordene theologische Interpretamente spielen im
chinesischen Christentum — wie auch z.B. in indischen und manchen
afrikanischen Gemeinden und Volks-Theologien — eine entscheidende
Rolle: kosmologische Deutung Gottes und des Glaubens im Medium der
Christologie und ineins damit eine heilsgeschichtliche Ortsbestimmung
christlichen Glaubens. Darin zeigt sich m.E., dass bei aller Konzentra-
tion auf chinesisch-patriotisches Christsein die 6kumenisch-gesamt-
menschheitliche Dimension und bei aller Konzentration auf das gegen-
wirtige Christsein im werdenden Neuen China die weltgeschichtlich-
eschatologische Dimension die iibergreifende Bewegung des Weges Got-
tes in unserer Welt abgeben. Diese Herausforderung trifft uns zwischen
der Scylla einer enthistorisierenden Existential-Theologie und der Cha-
rybdis einer auf die Restituierung des christlichen Abendlandes abzie-
lenden Geschichts-Theologie. Die bereits oben gestellte Frage ist, ob
nicht das Modell der Prozess-Theologie weiterhelfen kann?

Zum Abschluss noch ein Hinweis zur Ekklesiologie:

So wie lateinamerikanische Priester in Realisierung einer Befreiungs-
theologie von der Basis her eine Verschiebung des Schwerpunktes des
Katholizismus von Rom und dem hierarchisch organisierten westlichen
Christentum hin zu dem lateinamerikanischen Basischristentum sich
anbahnen sehen, so stellt sich das chinesische Christentum mit seinen
offentlichen Gemeinden und seinen Graswurzel-Gemeinden als Frage
an den Europazentrismus und Hierarchismus unserer Kirchen und
Theologien dar. Wir haben eine abgesicherte, sich selbst weiter organi-
sierende Volkskirche mit deutlichen Auflosungserscheinungen an den
Rindern; Basisgemeinden werden toleriert, so lange sie fiir die Hierar-
chie iiberschaubar, neutralisierbar bleiben; christliche Existenz ist zur
privaten Entscheidungssache ohne Kollisionsmoglichkeit mit dem soge-
nannten Alltag geworden — und dort in China Christsein als 6ffentliche
Bekenntnisexistenz, weil man z.B. nicht KP-Angehoriger sein kann,
bestimmte Ausbildungswege und Berufe nicht erhalten kann usw. Bei
uns stellen sich die Probleme eben nicht als Bekenntnis- oder Konfes-
sions-Frage, wohl aber als Anfrage an unser Christsein im Alltag, an
unsere konkrete Solidaritdt mit Arbeitslosen und Auslidndern, an unser
Bemiihen um Frieden und Erhaltung der Mitwelt. Dann diirften sich
eigentlich auch die Kirchen weder als hierarchisch-biirokratische Ver-
waltungsapparate permanent selbst erhalten wollen, noch sich neutral
aus dem sogenannten Alltagsgeschift heraushalten wollen; sie sollen
nicht selbst Politik betreiben, sondern von der Basis her auf die
unmenschlichen und widernatiirlichen Ziele, Mittel, Bedingungen und



170 U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

Auswirkungen politischer, gesellschaftlicher Massnahmen hinweisen.
So kénnen wir in unserem Kontext die Herausforderung des chinesi-
schen Christentums im Blick auf «Kirche von unten» und «christliche
Existenz im Alltag» annehmen.

V. Einige Anregungen zu einer Missions-Theologie

Wir konnen feshalten: Den «Eigenwert» des chinesischen Christseins
miissen wir verstehen und akzeptieren lernen, ohne dass wir einerseits mit
einer christentumsgeschichtlichen oder religiés-universalgeschichtlichen
Interpretation oder mit dem hermeneutischen Prinzip der «anonymen
Christlichkeit» die chinesische Realutopie des Neuen Menschen und des
Neuen Volkes re-theologisieren und ohne dass wir andererseits einfach in
einem politisch-ideologischen und religiosen Pluralismus ohne wirklichen
Dialog hidngenbleiben. Wir sind gefragt, ob wir im Zuge einer radikal
geschichtlichen Auffassung unseres Christseins den «Abschied vom Prin-
zipiellen» zu nehmen und «polymorph transgressiv», polymythisch statt
monopolistisch-monomythisch zusammenzuleben bereit sind, wie O. Mar-
quard formuliert.!3 Dies wiirde fiir unsere eigene theologische Situation
bedeuten, dass wir Theologie als ein solches Konsensusgeschehen betrei-
ben miissen, das seine eigene Herkunft, Kraft, Intention, seine Ziele und
Durchfiihrbarkeit jeweils im Dialog mit anderen Anspriichen erfihrt und
formuliert. In unserer Begegnung mit dem kontextuellen Christentum
Chinas steht m.E. die Identitit des Christentums nochmals auf anderer
Ebene und anderer Weise zur Debatte als dies bislang zwischen den
christlichen «Positionen», auch im Dialog mit den sogenannten Befrei-
ungstheologien, geschehen ist. Das chinesische Christentum kann nicht als
«biirgerliches Gewand» iiberleben, sondern nur als konkrete «Lebenshil-
fe» im Aufbau des Neuen Sozialismus Chinas. Wir miissen das Zueinander
von Identitdt und Partikularitat fiir unser Christsein noch schirfer als
bislang befragen,!* was gleichzeitig Konsequenzen fiir die Darstellung
einer Missions-Theologie hat.

Es ist sicher schwierig, iiber ein blosses Wahrnehmen und Kommentie-

130. Marquard, Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. Reclam 7724.
Stuttgart 1981, darin bes. der Aufsatz: Lob des Polytheismus. Uber Monomythie und Poly-
mythie. 91-116.

14 C. Geffré, Zu einer zeitgeméssen Theologie fiir China. Evangelisation und Kultur, Conc
15 (1979) bes. 395f.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 171

ren des chinesischen Christentums — und das chinesische Christentum gibt
es natiirlich so gar nicht — «von aussen her» im Sinne der klassischen
Ankniipfungs- oder Kontrastmodelle in einen offenen, echten Dialog in der
Hoffnung einer befreiten Kommunikationsgemeinschaft hineinzukom-
men.!> Umgekehrt halte ich aber auch eine solche Intention fiir letztlich
diskussionsunfidhig, die dem Neuen China eine christologische Prisenz
Gottes von vornherein gleichsam unterschiebt und damit das Problem der
«Absolutheit» iiber das Modell der «kanonymen Christlichkeit» oder laten-
ten Christus-Frommigkeit vorschnell 16st!6: «Der maoistische Marxismus
ist die Form, in der China in die Geschichte eingetreten ist, deren verbor-
gener Herr Jesus Christus ist und die sich sehnt nach der Erfiillung aller
Dinge in ihm»!7. Diese die chinesische Kulturrevolution und das Chri-
stentum historistisch-positivistisch identifizierende heilsgeschichtliche
Theorie wird von Theologen wie R. Whitehead oder P. Digan geteilt.
Hiergegen der kritische Kommentar von Ch.C. West: «Mit dieser Argu-
mentation ist nur eines falsch: Sie ist G6tzendienst, nicht Theologie». In
einer solchen Theologie der Revolution, die Gott in revolutionidren Pro-
zessen und Aktionen am Werk sieht (R. Shaull), besteht in der Tat die
Gefahr des «heilsgeschichtlichen Positivismus», der iiber einem nachbiir-
gerlich-revolutiondr-emanzipatorischen Gottes-, Menschen- und Gesell-
schaftsbild die inhaltlich-identifikatorische Deutung solcher Prozesse aus
dem Auge zu verlieren droht.!® Westliche Theologie sollte sich an diesem
Punkt — und das ist m.E. das genuine Anliegen kontextuell-politischer
Theologie — zuerst auf einen Dialog einlassen, ja sogar zuerst die Rolle des
aufmerksamen Zuhorers einnehmen, bevor das chinesische Christentum
vorschnell heilsgeschichtlich «heimgeholt» wird.

Ebenso wire es aber auch falsch, das Christentum einfach auf das
Transzendenz-Defizit des endlich-immanenten Humanismus des Neuen

15Bei H. Biirkle, Einfiihrung in die Theologie der Religionen, Darmstadt 1977, mit
weiterer Literatur, bes. 6 ff. bzw. 122ff.

16 H. Waldenfels, Die Neuere Diskussion um die «anonymen Christen» als Beitrag zur
Religionstheologie, ZMR 60 (1976) 161-179.

17 Als Beispiel zitiert von Ch. C. West, Eine theologische Reflexion iiber China, in: China
und die Christen, 50ff, zit. 53f., mit dessen Kritik; vgl. den Bericht vom Okumenischen
Kolloquium in Lowen zur Arbeitsgruppe « Christlicher Glaube und die Begegnung mit China,
epd Dokumentation Nr. 2/1975.

18 Vgl. Diskussion zur Theologie der Revolution, Miinchen/Mainz 1969; W. Kreck, Zur
sogenannten Politischen Theologie, in: ders., Grundfragen christlicher Ethik, Miinchen 1975,
319t



172 U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China

China zuriickzunehmen, obwohl man die Welle der «neuen Religiositat»,
des Interesses an Sinn-Fragen und an Transzendenz auf Grund eines
Werte-Vakuums, zunichst in die Gegenrichtung interpretieren konnte.
Man wiirde in beiden Fillen die Chinesen (und jeden Nicht-Christen) zu
«Objekten» fiir Gottes verborgenes bzw. transzendent-innerliches Han-
deln degradieren. So bleiben die beiden Grenzpfihle bestehen: Identifika-
tion von chinesischem Aufbau der Neuen Gesellschaft mit Gottes messi-
anisch-revolutiondirem Handeln bzw. das Aushalten des Gerichtes ange-
sichts der Gnadengabe Gottes (so Ch.C. West). Lisst sich diese Spannung
weiter erldutern oder sogar weiterfithren?

Man kann zunidchst auf Bubers Dialog-Modell verweisen; aber auch
dieses Modell ist m.E. letztlich insofern «positionell» konzipiert, als ihm
die Vorstellung der gegenseitigen Integration unter der Annahme des einen
Gottes in der Weise zugrunde liegt, dass dieses «Modell» fiir die Situation
der Christen in China und ihres Verhiltnisses zu unserem westeuropai-
schen Christentum nicht ausreicht. Es bleibt den anderen Religionen
gegeniiber immer noch dusserlich-forensisch, sofern vom «Besitz Gottes»
aus andere christliche wie z.B. die chinesischen oder andere religitse wie
z.B. buddhistische oder islamische Traditionen, Institutionen, Interpreta-
tionen und Lebensstile beurteilt werden.!®.

Man muss noch einen Schritt weitergehen ins «Unverfligbare», ins
«Freie» hin zu einem echt pluralistisch-partizipatorischen, «advokativ-
kritischen» Modell, das von H.J. Margull und P. Tillich vertreten wird, um
die klassische «Absolutheit» als «Identitdt» des Christlichen in der jewei-
ligen Kontextualisierung formulieren zu konnen,2? z. B. im Kontext euro-
pdisch-biirgerlicher Gesellschaft oder der Slums in Bangla-Desh oder Siid-
amerikas (Stichwort: Theologie des Volkes) oder des Neuen China. Was J.
Habermas u.a. die Universalisierbarkeit im antizipatorisch-herrschafts-
freien Dialog, was H.J. Margull die Grenziiberschreitung von der «Verge-
wisserung innerhalb einer Tradition zu einer universal anspruchsvollen
Aussage iiber andere Traditionen» nennt,?! dieses Problem stellt sich ja
dem Christentum in seinen kontextuellen Vollzugsweisen selbst und nicht
nur bzw. erst im Blick auf andere Religionen und religiose Traditionen. Auf

19 H.J. Margull, Zu einem christlichen Verstiandnis des Dialogs zwischen Menschen ver-
schiedener religioser Traditionen, EvTh 39 (1979) 196 ff., bzw. in W. Strolz (Hg.), Vom Geist,
den wir brauchen, Freiburg 1978.

20 K. Blaser, Christliche Theologie vor der Vielfalt der Kontexte, ZMiss 10 (1984) 5-
19,

21 p. Loffler, Theologie des Dialogs oder dialogische Theologie, ZMiss 3 (1977) 99-106.



U. Gerber, Kontextuelles Christentum im Neuen China 173

das chinesisch-kontextuelle Christentum angewandt muss man derzeit
sagen, dass die dortigen Christen momentan «monologisieren» miissen in
der von ihnen und von uns getragenen Hoffnung, dass auf beiden Seiten
christlicher Glaube gelebt, praktiziert, erbeten, erhofft wird. So méchte ich
als Ergebnis meiner hier vorgelegten Beschaftigung mit dem Christentum
im Neuen China einen Satz von H.J. Margull iibernehmen: «Dass es uns in
der schon immer gepredigten und nun dialogisch gesuchten <Hinwendung»
zu allen Menschen am Ende um einen Gott gehen konnte, den wir als den
uns eigenen missverstehen und missbrauchen. Wir sind hoffentlich gewiss
geworden, dass Gott gewiss nicht unser <eigener» Gott bleiben wird».?2
Uwe Gerber, Hannover

22 H.J. Margull, Zu einem christlichen Verstindnis des Dialogs, EvTh 39 (1979) 211; vgl.
K. Blaser, Kontextuelle Theologie als 6kumenisches Problem, ThZ 36 (1980) 220-235; R. Mc.
Afee Brown, Vorldaufige Modelle einer Theologie zwischen den Kulturen, VF 2/1981, 25-
42.



	Kontextuelles Christentum im Neuen China : eine Herausforderung an westliche Kirchen und Theologien

