
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 2

Artikel: Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis : die sogenannte
Stuttgarter Schulderklärung ; Gerhard Sauter zum 50. Geburtstag

Autor: Honecker, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Die sogenannte Stuttgarter Schulderklärung

Gerhard Sauter
zum 50. Geburtstag*

I. Das Problem, die Fragestellung

Das Thema «Die Schuld der Kirche» ist deshalb so schwierig zu erhellen,

weil sich hier eine Reihe von Fragen verknäueln. Es jährte sich am
18./19. Oktober 1985 der 40. Jahrestag der Stuttgarter Schulderklärung.
Diese Schulderklärung war damals heftig umstritten, sie gilt hingegen heute
als eine der anerkannten kirchlichen Texte des deutschen Protestantismus.
Freilich bleiben nach wie vor Fragen letztlich strittig. Ich zähle nur einige
Fragen auf: 1) In welchem Sinne ist von Schuld zu sprechen? Schuld kann
Unterschiedliches heissen, nämlich lateinisch cw/pa=«moralisches Versagen»,

«Verfehlung», «Verbrechen»; obligato=«Verpflichtung»,
«Haftung»; debitum=«Das Geschuldete». Was meint also «Schuld»? Worin
bestand die Schuld der Kirche im Einzelfall? 2) Wichtig für die theologische

Deutung ist eine grundsätzliche Überlegung: Ist Schuld ein allgemeinethischer,

vielleicht sogar ein politischer Begriff, oder ist Schuld im Sinne
der christlichen Einsicht exklusiv als das Bekenntnis der Schuld vor Gott zu
verstehen? Es geht also hier um das Verhältnis von Humanum und Chri-
stianum, oder auch von: Gesetz und Evangelium. 3) Gerade die Stuttgarter
Schulderklärung wirft die Frage nach der Kompetenz, der Zuständigkeit
der Kirche auf. Denn das Schuldbekenntnis ist zugleich, wie immer man es

deutet, eine politische Aussage - politisch im weitesten Sinn. In welcher
Hinsicht hat die Kirche einen politischen Auftrag, wie hat sie diesen
Auftrag sachgerecht wahrzunehmen, auszuüben? Es geht also um das, was
man politische Verkündigung, politische Predigt, politisches Handeln der
Kirche nennt, ganz allgemein politische «Verantwortung». 4) Die
Stuttgarter Schulderklärung fusst auf einem geschichtlichen Urteil über die
Jahre 1933-1945. Was war falsch am Nationalsozialismus? Wie konnte es

zur NS-Terrorherrschaft kommen? Was waren dessen Ursachen? Ist nämlich

der NS-Staat die unvermeidliche Konsequenz der deutschen Geschichte

gewesen? Es stellt sich hier die in der heutigen Ethik nicht häufig
ausdrücklich erörterte Frage nach dem Verhältnis von geschichtlichem

* Gewidmet Gerhard Sauter zum 4. Mai 1985. Vgl. G. Besier, G. Sauter, Wie Christen ihre
Schuld bekennen. Die Stuttgarter Erklärung 1945, 1985.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 133

Urteil und ethischer Wertung, also von Geschichtsdeutung und Ethik. 5)
Schliesslich ist die Erklärung insofern ein höchst aufschlussreiches
Paradigma, als sich hier die Frage nach der konkreten Anwendung ansonsten in
der allgemeinen Ethik kaum noch vorkommender Begriffe wie Sünde,
Busse, Vergebung stellt. In welcher Weise können theologische Grundbegriffe

wie Busse, Versöhnung, Sünde, Vergebung Bedeutung für die Ethik
gewinnen? Insgesamt ist an diesem Thema ausserordentlich reizvoll die
Verschlingung von Politik, Ethos und Glaube.

II. Die philosophische Diskussion

Hannah Arendt1 hat bereits im November 1944 eine scharfsichtige
Analyse der Mechanismen totalitärer Herrschaft vorgelegt: Nachdem der
NS-Staat zunächst eine Eliteherrschaft aufzurichten trachtete, zog er alle in
den Bann der «Volksgemeinschaft». «Die totale Mobilmachung hat in der
totalen Komplizität des deutschen Volkes geendet». Die realen politischen
Verhältnisse haben also die «Gesamtschuld des deutschen Volkes» verursacht.

Dies macht freilich eine ethische Bewertung schwierig. Denn: «Wo
alle schuldig sind, kann im Grunde niemand mehr urteilen. Denn dieser
Schuld gerade ist auch der blosse Schein, die blosse Heuchelei der
Verantwortung genommen».

«Um zu wissen, welches die eigentliche Triebfeder im Herzen der
Menschen ist, durch die sie in die Maschine des Massenmordes einzuschalten

waren, werden uns Spekulationen über deutsche Geschichte und den

sogenannten deutschen Nationalcharakter, von dessen Möglichkeiten die
besten Kenner Deutschlands vor 15 Jahren noch nicht die leiseste Ahnung
hatten, wenig nutzen». Denn der Täter befohlener Verbrechen war der
Spiesser in seiner Normalität, Durchschnittlichkeit und Banalität. Die
Trennung von Privat und Öffentlichkeit, von Familie und beruflicher
Funktion liess diese Verbrechen zu. Sie sind nicht Folge deutschen
Nationalcharakters; vielmehr gilt es «in Furcht und Zittern endlich» zu begreifen,

«wessen alles der Mensch fähig ist - und dies ist in der Tat eine
Vorbedingung modernen politischen Denkens».2

1 H. Arendt, Organisierte Schuld, Die Wandlung 1 (1945/46) 333-334; dort steht auch
Bultmanns Aufsatz «Adam wo bist du?» (22-33).

2 Zitate 334; 336; 339; 340; 341. Vgl. H. Arendt zu A. Eichmann, in dem sie den Spiesser

porträtierte. Eichmann in Jerusalem, 1963, dt 1964.



134 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Bei Hannah Arendt ist die Schuldfrage nicht als Problem der deutschen

Geschichte, sondern als Thema totalitärer Herrschaft in Blick genommen.
Dies mindert zwar die Verantwortung nicht, warnt jedoch davor, die
Schuldfrage allzu einlinig und eng in Form einer Suche nach den Ursachen
in der deutschen Geschichte zu betreiben.

Aus der Vielzahl der Stimmen hebt sich sodann besonders der Beitrag
von Karl Jaspers «Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage»
heraus, da er am grundsätzlichsten ansetzt.3 Jaspers beginnt mit einer
Feststellung: «Fast die gesamte Welt erhebt Anklage gegen Deutschland
und die Deutschen. Unsere Schuld wird erörtert mit Empörung, mit
Grauen, mit Hass, mit Verachtung. Man will Strafe und Vergeltung. Nicht
nur die Sieger, auch einige unter den deutschen Emigranten, sogar
Angehörige neutraler Staaten beteiligen sich daran. In Deutschland gibt es

Menschen, welche Schuld, sich selber einschliessend, bekennen, gibt es

viele, die sich für schuldfrei halten, aber andere für schuldig erklären».
Jaspers unterscheidet nun, um zur Klärung dieser Frage zu kommen, vier
Schuldbegriffe:

1. «Kriminelle Schuld. Verbrechen bestehen in objektiv nachweisbaren
Handlungen, die gegen eindeutige Gesetze Verstössen». Es ist Aufgabe von
Gerichten, derartige Schuld zu ahnden. Um sie ging es in den Nürnberger
Kriegsverbrecherprozessen.

2. «Politische Schuld. Sie besteht in den Handlungen der Staatsmänner
und in der Staatsbürgerschaft eines Staates, infolge derer ich die Folgen der
Handlungen dieses Staates tragen muss, dessen Gewalt ich unterstellt bin,
und durch dessen Ordnung ich mein Dasein habe». In der Politik geht es

um Mitverantwortung und Mithaftung, um die Orientierung an einer
politischen Ordnung, die nicht auf Gewalt und Terror aufbaut, sondern in
der Normen des Völkerrechts und eines universalen Naturrechts gelten.

3. «Moralische Schuld: Für Handlungen, die ich doch immer als dieser
einzelne begehe, habe ich die moralische Verantwortung, und zwar für alle
meine Handlungen, auch für politische und militärische Handlungen, die
ich vollziehe». Urteilende Instanz ist im Blick auf moralische Schuld das

eigene Gewissen und der Vollzug zwischenmenschlicher Kommunikation,
in dem ich anderen Rechenschaft über mein Tun gebe.

4. «Metaphysische Schuld: Es gibt eine Solidarität zwischen Menschen
als Menschen, welche einen jeden mitverantwortlich macht, für alles
Unrecht und alle Ungerechtigkeit in der Welt, insbesondere für Verbrechen,

die in seiner Gegenwart oder mit seinem Wissen geschehen». Bei

3 K. Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, 41947.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 135

dieser Gestalt der Schuld geht es um die Verantwortung vor einer letzten
Instanz für die universale Schuldverhaftung aller Menschen.

Der Zweck solcher Unterscheidung soll es nach Jaspers sein, den Sinn
von Schuldvorwürfen zu klären. «So bedeutet z. B. politische Schuld zwar
Haftung aller Staatsbürger für die Folgen staatlicher Handlungen, nicht
aber kriminelle und moralische Schuld jedes einzelnen Staatsbürgers in
bezug auf Verbrechen, die im Namen des Staates begangen wurden. Über
Verbrechen kann der Richter, über politische Haftung der Sieger entscheiden;

über moralische Schuld kann wahrhaft nur in liebendem Kampfe
unter sich solidarischer Menschen gesprochen werden. Über metaphysische

Schuld ist vielleicht Offenbarung in konkreter Situation, im Werk der
Dichtung und der Philosophie möglich, aber kaum persönliche Mitteilung».

Jaspers stellt die Diskussion um die Schuldfrage vor die notwendige
Unterscheidung von Recht, Politik, Ethos, Religion. «Das Verbrechen
findet Strafe». Hier geht es um die Frage des persönlichen Schuldnachweises,

der Verantwortlichkeit, der juristischen Schuldzuweisung. «Für die
politische Schuld gibt es Haftung und als ihre Folge Wiedergutmachung
und weiter Verlust oder Einschränkung politischer Macht und politischen
Rechts». «Kriegsschuld» heisst nach der militärischen Niederlage:
«Kollektivhaftung».

«Der moralischen Schuld erwächst Einsicht, damit Busse und Erneuerung».

Bei moralischer Schuld geht es um Einsicht, Umkehr, um einen
inneren Prozess, der allerdings Folgen in der realen Welt hat: Sie betrifft
das Ethos und die sittliche Verpflichtung zur Wiedergutmachung. «Die
metaphysische Schuld hat zur Folge eine Verwandlung des menschlichen
Selbstbewusstseins vor Gott». Hier geht es um Demütigung vor Gott.

Von aussen beurteilen kann man sinnvoll nur Verbrechen und politische
Schuld. «Von innen hört der Schuldige die Vorwürfe in bezug auf sein
moralisches Versagen und seine metaphysische Brüchigkeit, und sofern
hier der Ursprung politischen und verbrecherischen Handelns oder Nicht-
handelns liegt, auch in bezug auf diese». Inwiefern jeweils von der Schuld,
von Kollektivschuld zu sprechen ist, ist anhand dieser Unterscheidung zu
klären: Für Verbrechen kann nur der einzelne, der Täter bestraft werden.
«Es ist aber sinnwidrig, ein Volk als Ganzes eines Verbrechens zu beschuldigen.

Verbrecher ist immer nur der einzelne». «Es ist auch sinnwidrig, ein
Volk als Ganzes moralisch anzuklagen». «Moralisch kann immer nur der
einzelne, nie ein Kollektiv beurteilt werden». Auch metaphysische Schuld
wahrzunehmen, ist Sache des Einzelnen.

«Kollektivschuld eines Volkes oder einer Gruppe innerhalb der Völker



136 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

also kann es - ausser der politischen Haftung - nicht geben, weder als

verbrecherische, noch als moralische, noch als metaphysische Schuld».4
Jaspers behandelt desweiteren die Verteidigung, die Entschuldigungsgründe,

die Gegenanklagen und Vorwürfe an die «Schuld der Anderen» seitens
der Deutschen.5 Er hält die Nürnberger Kriegsverbrecherprozesse zur
Ahndung der Verbrechen für richtig.6 Bei der Zumessung politischer
Schuld ist unstrittig, dass alle Deutschen kollektiv haften. «Die Frage ist, in
welchem Sinn jeder von uns sich mitverantwortlich fühlen muss».

Die geläufige Betonung, dass alle Menschen in Schuld leben, kann zum
Ausweichen vor eigener Schuld und zur falschen Entschuldigung benutzt
werden. «Die Frage der Erbsünde darf nicht zu einem Weg des Ausweichens

vor der deutschen Schuld werden. Das Wissen um die Erbsünde ist
noch nicht Einsicht in die deutsche Schuld. Aber es darf auch nicht das

religiöse Bekenntnis der Erbsünde zum Kleide eines falschen kollektiven
deutschen Schuldbekenntnisses werden, so dass in unredlicher Unklarheit
das eine für das andere steht».

Die Aufgabe des deutschen Volkes ist die der Selbstbesinnung, der
Reinigung. Vor dieser Reinigung darf man nicht ausweichen durch (a)
«Das gegenseitige Sichbeschuldigen», (b) «Sichwegwerfen und Trotz» -
also ehrlose Unwürdigkeit und verstocktes Bestreiten -, (c) «Ausweichen»
in unwesentliche Besonderheiten, Nebensächlichkeiten oder (d) ins
«Allgemeine».7 Reinigung ist zunächst Aufgabe des Einzelnen. «Das
Bessermachen, die Sühne, die Schuld liegt zuletzt allein bei der Persönlichkeit des
einzelnen».8 Der Weg der Reinigung bedeutet im Handeln zunächst einmal
Wiedergutmachung.

Karl Jaspers hat damit grundlegende Gesichtspunkte zur Beurteilung
der Schuldfrage benannt. Es schien mir sinnvoll, an diese differenzierte
Sicht des Philosophen zu erinnern, ehe ich mich der Stuttgarter Schulderklärung

zuwende.

III. Die Stuttgarter Schulderklärung

Der Text hat eine Vorgeschichte und provozierte Reaktion. Martin
Greschat hat diesen geschichtlichen Kontext in Dokumenten erschlossen.9

4 Zitate 7-20, vgl. zur Kollektivschuld auch S. 52 ff.
5 22 ff.
6 29 ff.
7 Zitate 39; 76; 79; 81; 87; 89.
8 9.
9 M. Greschat, Die Schuld der Kirche. Studienbücher zur kirchlichen Zeitgeschichte, Bd. 4

(1982); vgl. ferner A. Boyens, Kirchenkampf und Ökumene 1939-1945 (1973) 273 ff.: Das



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 137

Dabei ist seine Fragestellung die der Schuld und der Busse der Kirche:
«Faszinierend erschien der Gedanke, dass eine Institution zu Selbstkritik

und Umorientierung fähig wäre; dass die evangelische Kirche wirklich
in der Lage war, die befreiende Alternative selbst zu leben, das Evangelium,
die Botschaft von der Rechtfertigung des Sünders also, in der Tat den
Artikel sein zu lassen, mit dem die Kirche nach Luther steht und fällt»
(11 f.). Die Frage ist freilich, ob eine Institution Busse tun und von Schuld
sprechen kann. Das «Wir» im Stuttgarter Schuldbekenntnis wechselt denn
auch. Es ist ein unbestimmtes Wir, das einmal die Ratsmitglieder, dann die
Gemeinden, gelegentlich auch die Deutschen insgesamt meint. Damit stellt
sich die Frage, wer dieses Bekenntnis für wen spricht.

1. Der Anlass

Veranlasst ist die Erklärung durch das erste Zusammentreffen einer
Delegation des Ökumenischen Rates der Kirchen unter Leitung W.A.
Visser't Hoofts mit offiziellen Vertretern der deutschen evangelischen
Kirche. Neben dem Schweizer Alphons Koechlin waren Hendrik Kraemer
(Niederlande), Pierre Mauroy und Marcel Sturm als Franzosen und die
Amerikaner Samuel McCrea Cavert und G. C. Michelfelder nach Stuttgart
gekommen (vgl. Greschat 91). Die Frage war, wie würde das Verhältnis der
deutschen Kirche zur oekumenischen Gemeinschaft sein, nach der Schuld,
welche die Deutschen auf sich geladen hatten. Nach dem ersten Weltkrieg
war das Verhältnis zwischen deutschen Kirchen und ökumenischer Bewegung

durch die Auseinandersetzung um die im Versailler Vertrag festgelegte

Kriegsschuld Deutschlands schwer belastet und tief vergiftet
worden.10

Nach der Gesprächseröffnung durch Bischof Th. Wurm und Generalsekretär

Visser't Hooft sprach Hans Asmussen. Er begann seine Ansprache:
«Meine lieben Brüder! Mir ist eines gewiss: Was auszumachen ist zwischen
den Brüdern der Ökumene und uns, das ist auszumachen zwischen Gott

Stuttgarter Schuldbekenntnis; Ders., Das Stuttgarter Schuldbekenntnis vom 19. Okt. 1945 -
Entstehung und Bedeutung, Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 19 (1971) 374-397.

10 Vgl. dazu G. Besier, Krieg - Frieden - Abrüstung. Die Haltung der europäischen und
amerikanischen Kirchen zur Frage der deutschen Kriegsschuld 1914-1933 (1982). Nach dem
1. Weltkrieg überhäuften sich Franzosen und Deutsche auf allen ökumenischen Zusammenkünften

mit wechselseitigen Anklagen und Vorwürfen zur Kriegsschuldfrage. Die Franzosen
forderten von den deutschen Christen die Anerkennung der deutschen Kriegsschuld. Die
Deutschen bekämpften den Versailler Vertrag als unmoralisch und unwahr vor allem wegen
der Anerkennung der deutschen Kriegsschuld.



138 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

und uns. Es muss geregelt werden zunächst ohne einen Blick auf die
Wirkung, die es für unser Volk haben wird. Es muss ausgemacht werden, als

gäbe es nur Gott». Und am Ende betonte er: «Ich habe als Glied des Leibes
Christi meines Amtes als ein Priester zu walten, indem ich Euch das

bekenne, was ich Euch eben bekannt habe» (97). Asmussen versteht seine

Schulderklärung als innerkirchliches Sündenbekenntnis und als
priesterlich-stellvertretendes Eintreten vor Gott. Nach Asmussen sprach Martin
Niemöller. Am konkretesten machten der Holländer Hendrik Kraemer
(98) und der Franzose Pierre Mauroy 103) Schuld als Verfehlung namhaft.
Nach diesen Begrüssungsreden am 18. Oktober wurde abends der Text der
Stuttgarter Erklärung verfasst, die am 19. von Asmussen verlesen wurde.
Asmussen schloss die Verlesung mit den Worten: «Wir sagen es Ihnen, weil
wir es Gott sagen. Tun Sie das Ihrige, dass diese Erklärung nicht politisch
missbraucht wird, sondern zu dem dient, was wir gemeinsam wollen!»11

2. Der Text und seine Ambivalenz

Der Text fusst aufeinem von Otto Dibelius formulierten Entwurf (101).
Ein Entwurf Asmussens kam nicht zum Zug (Text: lOOf.). Auf Veranlassung

Niemöllers wurde aus Asmussens Entwurfder Satz über das Leid, das
Deutsche über viele Völker and Länder gebracht haben, in den endgültigen
Text übernommen (94). Der ursprüngliche Entwurf von Dibelius sprach
vor allem von der Zukunft, von der Nachkriegsordnung, die es in Europa
und Deutschland zu gewinnen gelte (106). Von der Schuld der Kirche war
nur allgemein die Rede; in einem Halbsatz wurde die deutsche Schuld
erwähnt. Die Vertreter der Ökumene hatten von dieser Schuld der
Vergangenheit gesprochen. Im endgültigen Text ist von konkreter Schuld nicht
die Rede, also vom Antisemitismus, der Judenvernichtung, den
Konzentrationslagern, dem totalen Staat als Unrechtsstaat oder der deutschen
Schuld am Krieg und in der Kriegsführung. Ausgeklammert blieb die Frage
des Widerstandes, also die Frage, inwieweit Dietrich Bonhoeffer den

Kampf der Bekennenden Kirche repräsentiert (107 f.). Während Niemöller
der Meinung war, die Kirche habe politisch versagt, sahen andere, wie
Wurm, im Säkularismus die Ursache der Verschuldung. Im «Geist», «der
im nationalsozialistischen Gewaltregiment seinen furchtbaren Ausdruck
gefunden hat», im Abfall von Gott und der Kirche ist die Ursache aller
Fehlentwicklung zu suchen und zu finden. Die von Dibelius stammende

11 M. Greschat (A. 9, 94) nach dem Bericht Heids.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 139

Formulierung enthält ein gesellschaftliches Programm. Aufgabe der Kirche
ist es, den Säkularismus zu überwinden und eine christliche Gesellschaftsordnung

wiederherzustellen. Dieser Vorstellung konnten auch viele
Vertreter der Ökumene 1945 zustimmen, vor allem aus dem angelsächsischen
Bereich. Damit werden jedoch die Probleme, die eine säkulare Gesellschaft
mit ihrem Pluralismus stellt, verdrängt und die Folgen der Aufklärung
übersehen, aber auch die Aufgabe der Demokratie nicht zureichend erfasst.
Der Text der Stuttgarter Erklärung lässt sich von vornherein in zwei
Richtungen interpretieren. Man konnte ihn konkret als Eingeständnis
politischen Versagens auslegen, aber auch nur als generelle Aussage eines

prinzipiellen Versagens gegenüber einem «Ungeist» bewerten, also als

Bekenntnis allgemeiner menschlicher Schwäche und Fehlbarkeit (108).
«Es ist, alles in allem, ein zwiespältiger Eindruck, den die Stuttgarter
Schulderklärung hinterlässt». Diesem Urteil Greschats (109) ist zuzustimmen.

Die Bedeutung der Stuttgarter Erklärung besteht nicht in dem, was sie

über die Schuld sagt, sondern dass sie eine ökumenische Verständigung
und Aussöhnung ermöglicht hat und dass damit anders als nach 1918 die
Ökumene mit der Debatte um eine Kriegsschuldfrage und «Kriegsschuldlüge»

nicht belastet wurde. Die Erklärung öffnete den deutschen Kirchen
die Tür zur Ökumene und brachte ein ökumenisches Hilfswerk in Gang.
Die Erklärung wandte sich freilich 1945 an die Vertreter der Ökumene und
hatte das deutsche Volk als Adressaten nicht vorgesehen.

3. Zur Vorgeschichte

Bereits im 2. Weltkrieg gab es Überlegungen zur Schuld der Deutschen.
Dabei werden bereits unterschiedliche Perspektiven erkennbar. Bonhoef-
fers Überlegungen zur deutschen Schuld haben ihren biographischen Ort
im Entschluss, sich dem Widerstand gegen Hitler anzuschliessen.
Schlüsselbegriff ist das «Gestaltwerden Christi unter uns» (20). Der Ort, «in dem
dieses Schuldbekenntnis wirklich wird, ist die Kirche» (21). Maßstab des
Schuldbekenntnisses ist der Dekalog. Die Kirche trägt die Sünde der Welt
mit. Das ist ihre Aufgabe. «Das freie Schuldbekenntnis ist ja nicht etwas,
das man tun oder auch lassen könnte, sondern es ist der Durchbruch der
Gestalt Jesu Christi in der Kirche, den die Kirche an sich geschehen lässt,
oder sie hört auf, Kirche Christi zu sein.»12 Menschsein ist nur möglich in

12 M. Greschat (23); D. Bonhoeffer, Ethik, 101984 123.



140 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

der Annahme von Gericht und Gnade Christi, welche das Schuldbekenntnis

voraussetzt.
Die «Denkschrift des Freiburger Kreises» setzt anders an: In gleicher

Weise wie von BischofWurm in einem Schreiben an die Stuttgarter Pfarrer
(9.8.1943) (30-32) wird das nationalsozialistische System vom Abfall von
Gott her begriffen. Dämonische Kräfte wurden dadurch frei. Der Weg zur
Überwindung des Säkularismus ist die Rückkehr zu Kirche und Christentum.

Wurm betont: «Alles, was in der Gesetzgebung und Verwaltung, ja in
der ganzen Kultur und Zivilisation der abendländischen Völker an Rechten

und Sicherheiten für Menschenrechte und Menschenleben, für Ehre
und Eigentum, für Bildung und Erziehung vorhanden war, fliesst im letzten
Grund aus der Einschätzung des Menschen und der menschlichen Bestimmung,

die durch die biblische Botschaft von der Schöpfung und Erlösung
des Menschen gewirkt worden ist» (31). Dabei bleibt die Frage, was denn
die realen Ursachen der geschichtlichen Schuld sind, ungeklärt (18).

Die Denkschrift des Freiburger Kreises verlangt, es gelte «der Dämonie
des Politischen mit Gottes Hilfe ein Stück vernünftiger, sittlicher Weltordnung

abzutrotzen» (24). Und sie betrachtet die «Ideologien» als «dämonische

Mächte», «weil ohne irgend eine Art von Gläubigkeit keine menschliche

Gemeinschaft zu existieren vermag» (24). Der Pfarrer Walter
Hochstädter redet ebenfalls von apokalyptischen Mächten und Dämonen, nachdem

er von deutschen Soldaten von den Morden an Polen, Russen und
insbesondere an den Juden erfahren hatte. In der in 1000 Stück anonym
gedruckten Schrift ruft er zum Exorzismus, zur Austreibung des bösen
Geistes des Antisemitismus mit allen seines Begleiterscheinungen auf (19,
Text S. 32-36). Er vergleicht den Judenwahn mit dem mittelalterlichen
Hexenwahn (34). «Und im Hexenwahn handelt es sich um Besessenheit,

um einen Massenwahn» (33). Einen anderen Akzent setzt Asmussen in
einem Briefan Visser't Hooft 17, Text 25-26). Er betont die ökumenische
Verbundenheit der Christen, hebt zugleich jedoch nachdrücklich hervor,
man dürfe die Frage der Schuld nicht den Politikern und der Propaganda
überlassen. «Denn die Propaganda ist darauf angewiesen, den Alleinschuldigen

zu finden» (26). Letztlich ist diese Schuld nicht politisch-rational zu
begreifen. Auch er neigt also dazu, Schuld und Geschichte vom Dämonischen

her zu deuten. Der Christ kann vom Evangelium her die Schuld nur
priesterlich vor Gott tragen. In seiner Antwort an Asmussen widersprach
Adolf Freudenberg (18, Text 27-28) Asmussen und verwies auf den
prophetischen Auftrag der Kirche. «Die Kirche ist gerufen, die Abrechnung
von Gottes Wort her in prophetischem Reden und Handeln vorzunehmen»
(28). An der Frage, ob die Kirche einen priesterlichen Auftrag, das Amt des



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 141

verständnisvollen Tröstens oder ein prophetisches Mandat hat, schieden
sich schon damals innerhalb der evangelischen Kirche die Ansichten.

Karl Barth, der in seiner Schrift «Die Deutschen und wir» (Januar,
Februar 1946, Text: 36-41) die Aufgabe einer politischen Neuorientierung
beschrieben hatte, argumentiert anders: Die «Geschichte der Neubegründung

des Deutschen Reiches durch Bismarck» war «eine Geschichte von
Lügen und Gewaltsamkeiten jeder Art» (40). Die Deutschen neigten dazu,
vor nüchterner historischer Ursachenforschung, also vor einer
wirklichkeitsgerechten Wahrnehmung von Schuld in geschichtsphilosophischen
und religiösen Tiefsinn auszuweichen (40). In einem Briefwechsel
zwischen dem Emigranten Ernst Friedländer und Karl Barth wird gerade diese
historische Ursachenforschung kontrovers gesehen. Friedländer
widerspricht der von Barth behaupteten Linie Friedrich der Grosse - Bismarck-
Wilhelm II. - Hitler und der Zuweisung der Schuld an Preussen (43). «Was
Deutschland jetzt braucht, das ist Freundschaft aus richtiger Diagnose,
nicht Freundschaft trotz falscher Diagnose» (43). Barth hingegen besteht
darauf, diese Linie sei in Deutschland selbst entdeckt und geltend gemacht
worden (49). Dabei geht es zugleich um die Frage nach der moralischen
Kollektivschuld der Deutschen (43 ; 47). In den Stellungnahmen bis Kriegsende

klingen bereits die Motive an, welche die Schulddebatte bestimmen
werden: Die Suche nach den Ursachen - Säkularismus, Macht der
dämonischen Kräfte, politisches Versagen -, die Frage, wieweit Schuld konkret
zu benennen sei, und die Aufgabe der Kirche: Soll die Kirche priesterlich
ein Trostamt wahrnehmen? Soll sie prophetisch warnen und Weisung
geben? Oder hat sie eine neue Ordnung der Gesellschaft auf christlicher
Grundlage zu gestalten?

Mit dem Kriegsende kam es zu einer «Regionalisierung des deutschen
öffentlichen Lebens» (H. P. Schwarz, zit. 54). Die Amerikaner zogen nach
der Entdeckung der Konzentrationslager und aus der Aufdeckung der
NS-Verbrechen die Folgerung, dies sei öffentlich bekannt gewesen. Da die
Deutschen nicht öffentlich widersprochen hätten, seien sie ausnahmslos
schuldig und müssten zur Rechenschaft gezogen werden. Dabei fehlte es

freilich an Einsicht in die Eigenart totalitärer Herrschaft und ihrer
Mechanismen. Die deutsche Not (vgl. Asmussens Brief an den Erzbischof von
Canterbury 16.6.1945, 63-68) kam hinzu und die damit verbundene
Verzweiflung. Schliesslich traten auf der Kirchenführerkonferenz in Treysa
Ende August 1945 die theologischen, kirchlichen und politischen Gegensätze

ans Licht. Ein amerikanischer Beobachter (Pfarrer Stewart W.
Hermann) meinte, die Kirchenführer wollten in Treysa «lieber über die Schulfrage

als über die Schuldfrage» diskutieren (60). In dem Wort des Reichs-



142 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

bruderrates vom 21./24. August 1945 wird die Macht des Dämonischen
betont. «Dämonisch war die Macht, die deutsche Menschen zu all jenen
Greueltaten trieb, vor welchen wir mit der ganzen Welt erschaudern.
Apokalyptisch waren die Erscheinungsformen des totalen Krieges».
«Moralische Maßstäbe reichen nicht aus, um die Grösse der Schuld, die unser
Volk auf sich geladen hat, zu ermessen. Immer neue Taten der Unmenschlichkeit

werden bekannt» (74). Karl Barth protestierte gegen diese dämo-
nologische Geschichtsdeutung: «Der religiöse Deutsche neigt dazu, der
politischen Verantwortung in die Tiefe der Religiosität zu entwischen»
(84). Und er stellte die Frage: «seid ihr damit nicht im Begriff, in ein
magisches Weltbild hineinzurutschen» (85). Wie Barth betonte Niemöller
in Treysa die politische Verantwortung der Kirche (80), den Auftrag
öffentlichen Redens und der Gestaltung des politischen Lebens (78-81).
Zugleich wandte er sich gegen eine «Restauration» der «Behördenkirche»
und forderte eine Neuorganisation der Kirche.

Den entscheidenden Anstoss zum Aussprechen der Schuld gab ein Brief
Barths an Niemöller (am 28. September 1945) (86-87, vgl. 87-89).13 Barth
wandte sich gegen eine dämonische Geschichtsdeutung im Stil Asmussens:
kein allgemeines Schuldbekenntnis, unter Verweis auf die Erbsünde,
sondern eine klare Aussage; «wir Deutschen haben uns geirrt, daher das

heutige Chaos, und wir Christen in Deutschland waren eben auch
Deutsche!» (86) Allein Barth und Niemöller sprachen nicht allgemein, sondern
konkret von Schuld. Beide waren freilich «Aussenseiter» - der Schweizer
Barth und der langjährige «Häftling eines Konzentrationslagers Niemöller»

(89). Damit stellt sich die Frage, von welchem Standpunkt aus
Schuldeinsicht möglich ist. So eindeutig wie Barth und Niemöller identifizierte
jedenfalls die Stuttgarter Erklärung Schuld nicht.

4. Die unmittelbare Aufnahme der Stuttgarter Erklärung

Die evangelische Kirche hat von sich aus die Stuttgarter Erklärung nicht
zur Kenntnis gebracht. Hanns Lilje antwortete in einem Schreiben der
Kritik, die Erklärung sei nie für die Öffentlichkeit bestimmt gewesen und
sei nur durch einen ärgerlichen Zufall bekannt geworden (Liljes Schreiben

13 Vgl. dazu: H. Ludwig, Karl Barths Dienst der Versöhnung. Zur Geschichte des

Stuttgarter Schuldbekenntnisses, in: Zur Geschichte des Kirchenkampfes, AGK 26(1971) 264-326.
S. 305: Die Kritik Barths an der Rede, man habe «den Dämonen ins Auge gesehen», richtete
sich gegen H. Asmussen und H. Thielicke.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 143

225 f., vgl. 216). In der allgemeinen Presse wurde hingegen davon berichtet.
In Bayern erfuhren viele Pfarrer und Gemeindeglieder erst durch einen
Artikel von Asmussen im Gesetzes- und Verordnungsblatt der Oldenburgischen

Landeskirche, was in Stuttgart gesagt wurde (110). Die evangelische

Kirche bemühte sich also nicht um die Veröffentlichung und die

Vermittlung an die Gemeinden. M. Greschat stellt zurecht fest: «Befremdlich

erscheint, wie wenig der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland
daran gedacht hat, die Stuttgarter Schulderklärung den einzelnen Landeskirchen

und Gemeinden zur Kenntnis zu bringen» (118).
Daher meinten viele, die evangelische Kirche habe eine politische

Erklärung zur deutschen Kollektivschuld abgegeben. Sie betrachteten die
Erklärung als einen «politischen Fehlgriff», der «besser unterblieben wäre
bzw. von dem man sich möglichst schnell offiziell distanzieren sollte»
(111). Das Verhalten des Rates zeigte ein Kirchenverständnis, «das eher
katholische als evangelische, eher obrigkeitlich-institutionelle als reforma-
torisch-gemeindegemässe Züge trug» (118). Prof. Schumann, der der
Erklärung inhaltlich zustimmte, schrieb Asmussen: «Nur eine Frage, die
leicht übersehen wird, bewegt mich doch: hätte dem, was in Stuttgart
geschah, nicht auch eine kirchlichere, eine «priesterlichere» Art des

Bekanntmachens und Weitergebens entsprechen müssen» (152).
Die Erklärung wurde vielfach und unterschiedlich gedeutet: (a)

Reaktionen aus nationalprotestantischen Kreisen blieben nicht aus. Die Mehrzahl

der Einwände und Kritik blieb freilich politisch und stiess nicht zu
theologischen Grundfragen vor. Dazu kam der Hinweis aufdie «Schuld der
Anderen», zumal nach der Potsdamer Konferenz mit ihrer Forderung der 4

grossen D «Demilitarisierung, Denazifizierung, Demontage und
Demokratisierung» 120). Andere kirchliche Worte, beispielsweise die Schreiben
des Rates nach England 128 ff.) vom November und Dezember 1945,
wandten sich folglich an die Alliierten und beklagten die Kriegsfolgen, die
Not Deutschlands, die Art der Durchführung der Entnazifizierung. Die
Entnazifizierung erfolgte bekanntlich nicht als «Selbstreinigung des
deutschen Volkes», sondern orientierte sich an einem «autoritären Erziehungsmodell»

(121).
(b) Asmussen betonte in seiner Erläuterung den geistlichen Charakter

der Erklärung. Es sei das Wort des Priesters, der stellvertretend die Schuld
der anderen bekennt; damit solidarisiere sich der Priester mit seinen

Volksgenossen, nicht mit ihren Verbrechen, wohl aber mit den Verbrechern.

Die Erklärung sei kein politisches Wort. «Christen sprechen eine

eigene Sprache. Sie wird nicht von jedem verstanden» (132). «Inzwischen
hat die Welt das Wort der Christen missverstanden. Das zeigt uns das Echo,



144 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

welches unsere Erklärung in der Presse und im Rundfunk gefunden hat»
(133). Sieger wie Besiegte missverstehen das Wort. «Denn sie werten das

Wort der Kirche nach dem Masse des Nutzens, den es ihren Zielen bringt
oder bringen könnte» (133). Asmussen löst die Verkündigung der Kirche
aus der politischen Situation heraus. «Die Kirchen berufen sich also gegen
alle Einwendungen, die gegen ihr Wort erhoben werden, auf geistliche
Tatsachen und geistliche Gesetze» (135). Damit stellt sich dann freilich die
Frage, wie eine solche Erklärung noch allgemein-verständlich, evident sein
kann. Bei Asmussen führt dies am Ende zu einer klaren Alternative: «Die
Entscheidung heisst ganz einfach: Das Nichts oder Christus. (Die
Lebensanschauung des Nichts heisst man: Nihilismus)» (142). Es geht um Busse

und Christusdienst. Dabei sind Überlegungen der «profanen» Vernunft
völlig auszuschalten (141). Asmussens Kommentar lässt jede Unterscheidung

zwischen geistlich und weltlich, im Sinne der Zweireichelehre,
ausgeschlossen sein, da er eine radikale Alternative formuliert, nämlich
entweder christlich («priesterlich») oder politisch.14

(c) Eine theologische Kontroverse gab es eigentlich erst zwischen Helmut

Thielicke und Ernst Wolf. Karl Barths Vortrag in Tübingen am
2.11.1945 «Ein Wort an die Deutschen» (156-183) gab den Anlass. Barth
forderte die Deutschen «zu einem eindeutigen Eingeständnis von
Irrtümern» auf. «Ich weiss in der ganzen Kirchengeschichte genau genommen
keinen Fall, in welchem die Frage der christlichen Stellungnahme zu einem
politischen Problem so klar und eindeutig gestellt war, wie in dem nun
durchkämpften Gegensatz, in welchem der Wille zur politischen Behauptung

von Recht und Ordnung auf der einen, die Revolution des Nihilismus
auf der anderen Seite sich gegenüberstanden» (161). Deutsche Nüchternheit

müsste also darauf bestehen, nicht zum deutschnationalen Geist vor
1933 zurückzukehren. «Aber Restauration tut's heute nicht!» (162).

Thielicke, der Barths Vortrag selbst nicht gehört hatte, entnahm ihm die
Aufforderung zur Anerkennung deutscher Kollektivschuld: «Karl Barth
sagte: Ein klares und eindeutiges Schuldbekenntnis des deutschen Volkes
würde eine befreiende Wirkung haben, es würde die Atmosphäre säubern».
Dem widerspricht er mit zwei Argumenten: «Erstens: weil eine Schuld -
und zwar gerade die geschichtliche Schuld eines ganzen Volkes niemals
einseitig ist. Sondern Schuld beruht immer auf einem Miteinander von
solchen, die einander und also wechselseitig schuldig geworden sind»

14 Über H. Asmussens Auslegung der Stuttgarter Erklärung und K. Barths Kritik daran,
kam es zum definitiven Bruch zwischen beiden (212-215).



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 145

(165). Als Beleg dient die Erinnerung an die Kriegsschuldfrage im Versail-
ler Vertrag und die Erbsündenlehre (165). Gegen die Reinigung der
Atmosphäre durch ein öffentliches pauschales Schuldbekenntnis des ganzen
deutschen Volkes spricht sodann zweitens dessen möglicher Missbrauch.
«In der Politik pflegt die Schuldfrage immer als taktisches Mittel benutzt
zu werden» (168). «Solange die Schuldfrage nur auf der menschlichen
Ebene angeschnitten wird, werden nur neue Wunden aufgerissen und wird
das moralische Sauberkeitsgefühl in Konflikte mit der Ehre und der
politischen Klugheit gebracht» (172). Überdies könne es nur individuelles
Bekennen des Einzelnen, «aber nicht Bekennen einer Kollektivschuld
geben.» «Man kann die eigene Schuld nicht konkret und persönlich genug
fassen» (181). Thielickes Kritik an Barth wirkte als Entschuldigung,
Ausflucht, Distanzierung von der Stuttgarter Erklärung. Pastor Quistorp
schrieb Asmussen: «Thielickes Vorlesung wirkt sich so als gefährlicher
<Blitzableiter> für den Bussruf der Kirche aus, auch wenn das nicht seine
Absicht gewesen sein mag» (179). Ernst Wolf verwies in seiner Replik
Thielicke in die deutsch-nationale Ecke und ordnete ihn E. Hirsch
(«Deutschlands Schicksal») und den politischen Traktaten von Paul
Althaus zu 172). Im Verzicht aufeine politische Erklärung zur Schuldfrage
findet er die Lehre von der Eigengesetzlichkeit der Kulturgebiete wieder,
welche die Welt der Dämonisierung preisgibt (176). Unter Berufung auf
Karl Barth «Rechtfertigung und Recht» (1938) betont er hingegen
nachdrücklich, «dass man hier eben nicht mehr mit jenen Unterscheidungskünsten

von moralisch und politisch, <vor Gott> und <vor der Welt>
durchkommen kann» (177). Damit treten in dieser Kontroverse grundsätzliche

Fragen ans Licht: Die Alternativen von Zweireichelehre und
«politischer Gottesdienst» tut sich auf, also der Ansatz der politischen Ethik
steht zur Diskussion. Sodann stellt sich die Frage, inwieweit auf die
Situation der Menschen «seelsorgerlich» einzugehen sei (vgl. 182, zur
Wertung auch 159). Thielicke verschafft seinen Hörern ein gutes Gewissen,
Trost. Aber ist seine Darstellung der Lage und Geschichte offen und
schonungslos? E. Wolf redet dagegen unbedingt. Es geht ihm um die
«unbedingte Bindung an das, was als der konkrete Wille Gottes begriffen
war» (183). Zugleich enthält dieser theologische Anspruch ein konkretes
Urteil über die politische Situation. Welche Rolle spielt also die politische
Realität und deren Analyse für die theologisch-ethische Urteilsbildung?15

15 Vgl. die Kontroverse H. Thielicke-H. Diem: Die Schuld der Anderen. Ein Briefwechsel
zwischen Helmut Thielicke und Hermann Diem, 1947. Thielicke hat in einer Karfreitagspredigt

über Mt 18,7 unter der Überschrift: «Die Passion ohne Gnade» gesagt: Es könnte im Wort
«von der <deutschen Passion> ein Stück gefahrlicher Selbstbemitleidung liegen, die uns um die



146 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Die Kontroversen um Wiederbewaffnung und um die atomare Bewaffnung
werfen schon 1945/46 ihren Schatten voraus.

d) Niemöllers Auslegung 184-211 steht unter dem Begriff «Kollektivhaftung»

(207), nicht «Kollektivschuld». Kollektivschuld könne es nicht
geben, weil es kein Kollektivgewissen gibt. Niemöller fordert dagegen einen
Bruch mit dem Geschichtsbild des Nationalprotestantismus (210). Dabei
geht es um die politische Mitverantwortung der Christen an der deutschen
Geschichte (190). Die Yerirrungen der Deutschen Christen (199), aber
auch das Schweigen der Bekennenden Kirche zu Unrechttaten stellt
Niemöller unter das Stichwort «versäumte Verantwortung» (203). «Die
Erneuerung der Kirche hängt mit der Schuldfrage zusammen» (207). Der
Weg, auch der politische Weg ins Freie fängt mit dem Schuldbekenntnis an.
«Das ist der Dienst, den heute die Evangelische Kirche unserem Volk zu
leisten hat, damit der Weg ins Freie wieder gefunden wird» (204). Die
Anerkennung der Schuld wird damit zu einem Politikum ersten Ranges.
Die Kontroversen, auch innerhalb der Bekennenden Kirche seit Dahlem,
brechen an dieser Stelle auf.16 Das zeigt sich auch an der unterschiedlichen
Auffassung von Busse und Schuld in landeskirchlichen Äusserungen.

e) Die Rezeption der Stuttgarter Erklärung erfolgte sehr unterschiedlich.
Mancherorts wurde sie verschwiegen (Bayern, 243). Anderswo erfuhr sie
scharfe Kritik (Schleswig-Holstein, Schreiben von Präses Halfmann: «Es
ist ein schwerer Schlag für die Kirche»), Es wurden Stimmen laut, die
Kirche habe Landesverrat betrieben (227 - Asmussens Antwort 231).
Freilich: Was ist dies für ein Verständnis von Busse, wenn diese
geheimgehalten werden soll, und ein Verständnis von Schuld, wenn diese nicht
öffentlich diskutiert werden darf? Insgesamt ist die Tendenz zu beobach-

Frucht einer echten Busse betröge» (7). Er weist dann auf das Unrecht an Flüchtlingen,
Kriegsgefangenen, Flungernden, bei der Entnazifizierung hin (lOf.) und erklärt dazu: «Ich
kann die Schuldbekenntnisse der Kirche, unter die ich mich selbst als Erster stelle, so lange in
der Öffentlichkeit nicht mehr hören, wie nicht auch dies von Anderen so hart und
erbarmungslos offen gesagt wird, wie die Rede der Jünger nun einmal sein soll» (12). Diem macht
ihm deswegen den Vorwurf, «dass Sie zu jener unbussfertigen Selbstrechtfertigung unseres
Volkes in stärkster Weise beigetragen haben» (21 Thielicke antwortet, die Barth-Schule habe
eine «total falsche Methode» (24 vgl. 39). Es sei eine Methodenfrage, keine Sachfrage. Sie

versäume in der Predigt die seelsorgerliche Anknüpfung an die Situation der Angeredeten und

bringe das Kerygma ohne Rücksicht auf den Hörer. In Wirklichkeit war dies freilich keine
Methodenfrage, sondern ein sachlicher Gegensatz.

16 M. Greschat (A. 9, 210: «Niemöllers Ansatz, der allein auf den Gehorsam seiner Kirche
gegenüber ihrem Herrn und dessen Auftrag zielte, mündete folgerichtig in eine handfeste

politische Position».



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 147

ten, das Wort zu entschärfen. Es habe keine politische Absicht: «Es redet
nicht die Sprache einer politischen Kundgebung, sondern die Sprache des

christlichen Gewissens». «Vor Gott ist auch nicht ein Volk schuldiger als
ein anderes, wir bekennen vor Gott die Schuld der Welt und unsere
gemeinsame Verantwortung dafür, dass sein Wille besser erfüllt werde als

zuvor» (Wort der Landessynode in Oldenburg an die Gemeinden,
6.11.1945,221). Zum Buss-und Bettag am 10. November 1945 erklärte der
Landesbischofvon Hannover in einer Kundgebung, es gehe beim Bekenntnis

unserer Schuld um «ein Bekenntnis vor Gott und nicht vor den
Menschen». «Es kann nicht die Aufgabe unserer Kirche sein, die Fragen
der politischen Entwicklung und des Völkerrechts zu klären. Sie vermag
nicht die Verflechtung von Schuld und Verhängnis im Hintergrunde des

furchtbaren Geschehens dieser letzten Jahre und Jahrzehnte zu
durchschauen» (224).

Neben der Tendenz einer Privatisierung und Spiritualisierung der
Schuld findet sich eine Generalisierung. Es kommt dann zu einer Inflation
an Selbstanklagen. So ruft die rheinische Synode zur Busse auf (am
20.9.1946). «Wir sind abgefallen von Gott. Wir entheiligen den Feiertag.
Wir versäumen den Gottesdienst und verachten damit Gottes Wort und
Sakrament. Wir beginnen wieder in einen Taumel von Vergnügungen und
Sportbetrieb zu flüchten» (265). Von welchem «wir» sprechen die Synodalen

- reden sie von sich selbst oder wird klerikal der Abfall von Gott als
Ursache der deutschen Entwicklung angesprochen? Solche pauschalen
Bekenntnisse sind zudem wohlfeil. Einige landeskirchliche Erklärungen
sprechen ausdrücklich die Schuld an den Juden an (so: Heinrich Vogel auf
der Berlin-Brandenburger Synode vom 22.-24.10.45, 249; Westfalen 259;
Rheinland 265). Insgesamt fand die Stuttgarter Erklärung in den einzelnen
Landeskirchen also eine sehr unterschiedliche Aufnahme.

f) Schliesslich wäre der Überblick unvollständig, wenn man nicht die
ökumenische Reaktion mitbetrachtet. Denn erst die Antworten und
Reaktionen ausländischer Kirchen öffneten den Weg in eine gemeinsame
ökumenische Zukunft.17 Die erste Stellungnahme erfolgte bereits am 23.-
29.10.1945 durch die Synode der französischen Reformierten in Nîmes.
Am eingehendsten und differenziertesten antwortete die Generalsynode
der Niederländischen Reformierten Kirche der EKD am 9.3.1946. Darin
heisst es: «Das war eine erlösende, christliche Tat, die die Bewegung

17 Vgl. M. Greschat 302-308. Die Texte waren auch im Kirchlichen Jahrbuch 1945-1948
(1950), 59-66 abgedruckt worden.



148 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

innerhalb der Ökumene als eine lebendige Wirklichkeit herbeigeführt hat.
Es war ein Beweis der Kraft Christi an denen, die an ihn glauben. Sie

wissen, dass der Nationalsozialismus vor allem durch den Krieg und durch
seine Zwangsherrschaft unsägliches Leid auch über Holland gebracht hat
und noch viel mehr Leid über das Volk Israel, aus dem unser Heiland
geboren wurde» (306). Zugleich wurde in dieser Erklärung auch sehr
nüchtern von eigener Schuld gesprochen. Die Leiden der Vergangenheit,
darauf wird hingewiesen, werden das künftige Verhältnis zu Deutschland
und den Deutschen belasten. Der erhoffte ökumenische Neuanfang wird
also nicht ohne Schwierigkeiten sein. Ein Neuanfang bietet die Chance,
«zusammenzuarbeiten».

Verglichen mit den Stimmen aus von Deutschen besetzten Ländern
lassen Stellungnahmen aus dem angelsächsischen Bereich stärker die
Erwartung einer Rechristianisierung der Gesellschaft, einer Erneuerung
der Gesellschaft auf der Grundlage eines christlichen Naturrechts anklingen.

In der Tat hat die Stuttgarter Erklärung die Tür zur Versöhnung unter
den Kirchen geöffnet. Das ist ihre eigentliche und bleibende
kirchengeschichtliche Bedeutung.

g) In der unmittelbaren Folgezeit blieb freilich höchst strittig, welche
konkreten Schlüsse aus ihr zu ziehen sind. Das zeigen die Kontroversen im
Rat der EKD und im Reichsbruderrat (269-301). Denn die politische
Entwicklung in Deutschland, die wachsende Not, die Vertreibung im
Osten, die Entnazifizierung, kurzum, die Probleme der Gegenwart traten
in den Vordergrund. Aus den politischen Differenzen zwischen den
Siegermächten entstand der Kalte Krieg. Kirchenpolitische und politische
Gegensätze bestanden zwischen Lutherrat und Bruderrat und im Rat der
EKD. Fragen der künftigen Verfassung der EKD und der politischen
Orientierung gerieten in eine schwer zu erfassende Gemengelage.
Unterschiedliche Entwürfe und Anläufe, die Stuttgarter Erklärung fortzuschreiben,

kamen nicht zum Zug, weil sie keine allgemeine Zustimmung fanden.
Strittig war, ob die Schuld der Vergangenheit, Wiedergutmachung und
Busse oder die gegenwärtige Not, die Methoden der Entnazifizierung
angesprochen werden sollte (270f.). Unlösbar ist damit verbunden die
Frage nach dem künftigen politischen Weg Deutschlands. Niemöller
forderte von den Deutschen politische Umkehr, Busse. Die Mehrheit des

Rates hielt dagegen ein seelsorgerliches Wort des Trostes und der Vergebung,

im Sinne einer Ergänzung von Stuttgart, für erforderlich und
geboten.18 Greschat kommentiert diese Überlegungen so: «Man blieb angeblich

18 So Asmussens Entwürfe 1946, 279-281, (vgl. 286-291).



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 149

voll und ganz bei der Position, die man in Stuttgart vertreten hatte,
konkretisierte sie nur nach zwei Richtungen hin: einerseits im Blick auf die
Ökumene, d. h. die westlichen Siegermächte, denen die deutsche Not auf
das Gewissen gelegt werden sollte; andererseits im Blick auf das eigene
Volk, dem die Kirche nun die Vergebung zuzusprechen hätte, nachdem sie

es in Stuttgart bei seiner Schuld behaftet hatte» (272). In den Vordergrund
tritt jetzt die Schuld der Anderen. Dazuhin dachte der Rat an eine
Generalabsolution («Generalamnestie») des deutschen Volkes. Dagegen erhob
Hermann Diem Einspruch (273). Beherrschend wurde das Mitleid mit den
hart Heimgesuchten. Die Not der Gegenwart verdrängte die Auseinandersetzung

mit der Schuld der Vergangenheit. Deshalb unterblieb damals ein
erneutes Anreden der Öffentlichkeit auf die Schuldfrage seitens der
evangelischen Kirche. Man kann dafür Verständnis haben. «Der Rat der EKD
hatte gute, durchaus auch realistische Gründe gehabt, die Schuldfrage nicht
erneut zu thematisieren» (301). Je nach Standpunkt stellt sich dabei auch
die Frage nach «Wirklichkeitsferne» und «Wirklichkeitsnähe» der
Überlegungen in den Leitungsgremien (300f.). Eine unmittelbare Fortsetzung
fand die Stuttgarter Erklärung jedenfalls in der Nachkriegszeit nicht.

5. Nachwirkung

Martin Niemöller urteilte im Rückblick: «Ich habe zwei Jahre nichts
anderes getan, den Menschen die Schulderklärung zu predigen - leider
ohne Erfolg» (Greschat 311). «So endete diese zunächst weithin Aufsehen
erregende Schulderklärung als ein für die Christenheit in Deutschland fast
bedeutungsloses Intermezzo und wurde als ein gelungener taktischer
Schachzug registriert, durch den sich die evangelische Kirche in Deutschland

ihre ökumenische Anerkennung wieder verschafft hatte».19 Niemöllers

Wertung dürfte nur teilweise zutreffend sein. Zwar wurde die Erklärung

nicht so aufgenommen, wie Niemöller es erwartete und forderte, auch
wurde sie durchaus taktisch benutzt. Karl Barth sah in einem Trostbrief an
Martin Niemöller die Ursache dafür in der kirchlichen Restauration nach
1945 und in der Nichtpraktizierung von Dahlem 1934 (282-286). Er
schrieb: «Die Stuttgarter Erklärung musste den fatalen Geschmack von
Beiläufigkeit und Vorläufigkeit haben, sie konnte dem deutschen Volk

19 Junge Kirche 32 (1971): Zitat 452; 449-456: Das Stuttgarter Schuldbekenntnis - eine

Frage an uns Christen heute.



150 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

gegenüber den Klang innerer Notwendigkeit nicht haben, weil die Kirche,
in deren Namen sie gesprochen wurde, zwar aus allerhand Kämpfen, aber
nicht aus jenem, dem ihr einst aufgetragenen, einst von ihr anerkannten
Kampf herkam» (285). Das Verständnis von Kirche und der Aufgabe der
Kirche in der Welt ist seit dem Kirchenkampf offen.

Dennoch hatte das Wort eine Fern- und Tiefenwirkung: über das

Darmstädter Wort des Bruderrates (1947), die Kontroversen um die
Wiederbewaffnung Deutschlands ab 1950 wirkt es bis in die Gegenwart hinein
weiter: Die Auseinandersetzung um die politische Verantwortung der
Kirche und die gegenwärtige Friedensdiskussion und Friedensbewegung
sind davon mitbestimmt. Die Stuttgarter Schulderklärung hat also nach
wie vor ein grosses Gewicht. Zugleich freilich zeigen sich nach wie vor in
ihr offene Fragen.

6. Die Strittigkeit des Wortes

Der Magdeburger Bischof Werner Krusche hat auf dem wissenschaftlichen

Kongress der EKD «Gottes Friede den Völkern» 1984 in einem
grossangelegten und grundsätzlichen Referat «Schuld und Vergebung - der
Grund christlichen Friedenshandelns» die Stuttgarter Erklärung aktuell
auf die heutige Friedensdiskussion und vor allem auf die Versöhnung
zwischen Ost und West bezogen.20 Dabei stützte er sich vor allem auf
Greschats Materialsammlung und Interpretation. Er spricht von einer
«Verdrängung der Schuld» und meint, dass die Aufgabe der Rezeption der
Stuttgarter Schulderklärung noch vor der evangelischen Christenheit steht.
Denn die Ablenkung von der eigenen Schuld, unter Hinweis aufdie Schuld
der anderen, die Privatisierung der Schuld mithilfe kirchlicher Internali-
sierung und schliesslich die Ausblendung von Schuld, indem von der
Schuld gegenüber den Juden, den Kommunisten, den Völkern des Ostens
geschwiegen worden sei oder noch geschwiegen werde, mache das Bekenntnis

zur Schuld unwirksam.
Während Krusche - um diese Position nur als Beispiel zu nennen - die

Schuld nicht radikal und ernst genug genommen sieht, haben andere
bereits unmittelbar nach der Veröffentlichung der Kirche Pharisäismus
vorgehalten. Die Kontroverse in der Zeitschrift «Die Wandlung» zwischen
Erwin Gross und Hans Asmussen ist dafür ein eindrückliches und nach wie

20 W. Krusche, in: Gottes Friede den Völkern, Dokumentation (1984) 76-101.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 151

vor zu bedenkendes Beispiel.21 Asmussen hat in seinen Erläuterungen als

Mitverfasser der Erklärung immer betont, diese sei nicht politisch, sondern
als Bekenntnis vor Gott geistlich, «religiös» zu verstehen. Gross fragt nun,
ob die Erklärung als Bekenntnis tatsächlich dort abgegeben worden sei, wo
sie zu stehen angibt, nämlich vor dem Angesicht Gottes. Oder erreicht sie

nicht doch nur «den Standpunkt menschlicher Moral gegenüber dem
politisch Nützlichen»? Gross hält der schuldbekennenden Kirche vor, dass

sie «sich nicht an den Ort vor Gott gestellt» sieht, «auf den sie den
Nationalsozialismus verwiesen hat». So sieht sie sich nicht «an den Ort der
Verdammnis hingestellt, wo allein Gott retten kann, weil er allein so

richten kann. Sie steht nicht am Ort des Zöllners, sondern am Ort des

Pharisäers. Die Kirche kann sich somit vom Nationalsozialismus distanzieren,

sie hat ein gutes Gewissen. Dem Gericht, das über diesen
hereingebrochen ist, kann sie sich in der Weise entziehen, dass sie es an ihm
vollzieht». Damit ist durch ihr eigenes Schuldbekenntnis die evangelische
Kirche in der Lage, sich von den Anderen zu distanzieren und der letzten
bitterbösen Solidarität mit den Verdammten zu entziehen. Der Pharisäer
sieht zwar den Zöllner und misst sich distanzierend an ihm und dem
eigenen Soll. Der Zöllner wird des Pharisäers hingegen nicht gewahr. Der
Seitenblick auf den Anderen erhellt wie ein Blitz den Ort, an dem der
Bekennende steht. Aus dem Jüngsten Gericht, dem endzeitlichen Urteil
Gottes wird damit das politische Urteil und das moralische Richten der
Kirche. Das Schuldbekenntnis wird zum politischen und kirchenpolitischen

Instrument. Ein politischer Anspruch kann nunmehr mit «theologischem

Absolutismus» vertreten werden. Gross spitzt seine Kritik zu aufdie
Frage, als was die evangelische Kirche verstanden und genommen werden
wolle mit ihrem Schuldbekenntnis: «als Kirche des Pharisäers oder als

Kirche des Zöllners».22 In der Tat bleibt zu fragen, ob nicht ein öffentliches
Bekenntnis der Schuld auch aufeiner Verwechslung des Urteils der Kirche,
das sehr wohl begründet sein mag, mit dem Urteil Gottes beruhen mag und
also gerade die schlechthinnige Bedingungslosigkeit der Rechtfertigung
verfehlt. Kann nicht sogar das Schuldbekennen Ausdruck pharisäischer
Werkgerechtigkeit werden?

21 E. Gross, Die Schuld der Kirche. Fragen an die Bekenner und Bekämpfer des «Stuttgarter

Schuldbekenntnisses», Die Wandlung2, (1947) 133-145; H. Asmussen, Die Stuttgarter
Erklärung, Die Wandlung 3 (1948) 11-27; E. Gross, Die unbekannte Schuld der Kirche,
28-39.

22 Zitate 135-137; 141; 144.



152 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

IV. Systematische Interpretation

Die Darstellung der Diskussion stellt uns letztlich vor eine Reihe von
unaufgearbeiteten Fragen, ja führt uns sogar in Verlegenheit.

1. Der Schuldbegriff ist in der Diskussion der Stuttgarter Erklärung
mitnichten klar geworden. Zwischen historischer Ursache (causa), «schuldig»

sein im Sinne einer geschichtlichen Verantwortung, politischer
Anerkennung von Verbindlichkeit (obligatio), Kollektivhaftung, moralischer
Schuld im Sinne der Vorwerfbarkeit (culpa) und Sünde vor Gott ist nicht
zureichend unterschieden. Von Kollektivschuld zu reden ist zweifellos
irreführend. Kollektive Schuld ist ein Unding; in diesem abzulehnenden
Begriff überleben längst überwundene primitiv-religiöse Vorstellungen
vom magischen Zusammenhang des Staates, der Sippe oder des Volkes.
Politische Schuld dagegen besteht in der Mitschuld des einzelnen Bürgers
an den Handlungen der Regierung kraft seines Anteils an der Staatsgewalt.23

Es geht hier um die Unterscheidung und Zuordnung von Recht,
Ethos und Glauben. Schuld als rechtlicher, als moralischer und als religiöser

Tatbestand sind nicht völlig identisch. Sie ist also politisch nicht
eindeutig. Karl Jaspers' begriffliche Klärung ist hier weiterführend. Leider
ist die kirchliche Diskussionslage sehr diffus, worauf K. G. Steck bereits
1946 hingewiesen hat.24 Die Stuttgarter Erklärung lässt auch offen und im
Unklaren, ob Schuld politisch zu verstehen ist. Gibt es eine politische
Konkretion des Sündenverständnisses? Ist Schuld politisch benennbar und
dann auch theologisch zu verdammen?25

2. Weil die Deutung des Schuldbegriffes nicht eindeutig ist, bleibt
unklar, wie das Reden von Schuld überhaupt theologisch begründet wird.
Ist Schulderkenntnis Folge des vom Evangelium geweckten Glaubens oder
ist sie bereits allgemein einsichtig? Es geht also um die Evidenz von Schuld.
Theologisch gesprochen: Gibt es eine existentiale Schulddeutung extra
revelationem? Heidegger hat in «Sein und Zeit» einen ontologischen
Schuldbegriff entfaltet.26 Dabei steht das Reden von Schuld nicht unter

23 Vgl. K. E. Logstrup, RGG3 VI, 500. Papst Pius XII. sagte in einer Ansprache am
20.12.1946, «es sei ein Irrtum, dass man einen Menschen schon deshalb als schuldig oder
verantwortlich behandeln könne, weil er einer bestimmten Gemeinschaft angehöre, ohne dass

man sich die Mühe gebe, im einzelnen Fall zu untersuchen, ob der Betroffene sich durch sein

Handeln oder Unterlassen persönlich schuldig gemacht hat» (zit. 6. Steck (A. 24), 376).
24 K. G. Steck, Schuld und Schuldbekenntnis. Ein kritischer Bericht, EvTh 6 (1946/47)

368-383.
25 Vgl. z.B. D. Solle, Politische Theologie (1971, erweiterte Neuauflage 1982).
26 M. Heidegger, Sein und Zeit, GA I, 2 (1977) 371 ff., § 58.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 153

dem Mass einer Theorie der Fehlbarkeit, sondern unter der existentiellen
Frage, ob ich die Schuld als Schuld akzeptiere. Schuld ist dann freilich
eigentlich kein Thema der Ethik, auch nicht der politischen Moral. Die
Ethik befasst sich mit dem Guten, insofern es getan werden soll. Diese
Forderung gilt unabhängig von Schuld und ist ihr gegenüber gewissermas-
sen unbetroffen. Der Mensch ist hingegen ontologisch von der Schuld
betroffen. Aber der Ort der Schulderkenntnis und des Schuldbekenntnisses
ist nicht die Ethik, sondern der religiöse Vollzug. Zumindest von der Sicht
Heideggers her ist, theologisch gesprochen, eine cognitio legalis von Schuld
möglich. Dies führt uns vor die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium.

Ist die Evidenz des usus elenchticus legis, die Einsicht in ein Versäumen

von Verantwortung, das Schuld ist, nur vom christlichen Glauben her
möglich? Das ist dann auch ein Grundlagenproblem der Ethik. Ist
Schuldeinsicht allein Wirkung des Glaubens? K. G. Steck: «Es muss also der Frage
noch nachgegangen werden, inwiefern es sich bei diesem Problem um
geistliche und um natürliche Erkenntnis der Schuld handelt. Auch die
Debatte der Schuldfrage steht notwendigerweise im Problembereich der
natürlichen Theologie».27 Die Ansatzfrage evangelischer Ethik tritt an
dieser Stelle zutage. Kann man Schuld nur predigen, ihre Anerkennung
autoritativ fordern oder muss man sie einsichtig machen, «begründen»?
Die Gefahr des Pharisäismus und der fehlenden Solidarität von Kirche und
Welt verbindet sich mit dieser Frage. Ist exklusiv die Kirche der Ort der
Schulderkenntnis? Was aber bedeutet diese Exklusivität für die Schuld in
der Welt? Kann man dann folgern: Wäre die Welt nicht dem Säkularismus
verfallen, sondern christlich geblieben, wäre der historische Irrweg
vermeidbar gewesen? «Es besteht dann immer die Gefahr einer Verleugnung
der echten Solidarität, die Gefahr des Pharisäismus»28.

3. Beispielhaft ist die Stuttgarter Erklärung auch aufgrund der Verknüpfung

von Geschichtsdeutung und moralischem Urteil. Worin gründet
überhaupt die Schuld der Deutschen? Eine Rolle spielt dabei auch Karl
Barths Geschichtsbild, mit der Berufung aufden Sonderweg der Deutschen
von Friedrich dem Grossen - Bismarck - Wilhelm II. - Hitler. Dieser Sicht
wird und wurde heftig widersprochen. Welchen Stellenwert hat dann die
unterschiedliche Geschichtsbetrachtung für das ethische und theologische
Urteil? Die Barmer Erklärung hat oberflächlich betrachtet das Thema einer

27 K. G. Steck (A. 24) 381; vgl. die Kontroverse zwischen E. Gross und H. Asmussen
A. 21.

28 Ebda. 373.



154 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Geschichtstheologie obsolet gemacht; in der Stuttgarter Erklärung drängt
es unübersehbar wieder ans Tageslicht. Sind geschichtliche Fehlurteile,
Irrtum, moralische Schuld? Inwieweit sind geschichtliche Wertungen
theologisch relevant? Hier meldet sich bereits ein weiteres Problem.

4. Eine dämonologische Deutung begreift Geschichte, Schuld der Deutschen

als unentrinnbares Verhängnis. An die Stelle von Einsicht in die
«versäumte Verantwortung dem Menschen gegenüber» (M. Niemöller)
tritt dann ein zutiefst irrationales Weltbild. Erforderlich wird Entmytho-
logisierung, Aufklärung der Dämonologie. Was sich hier zeigt, ist freilich
das Ideologieproblem, nämlich Ideologie als Verblendung, Selbstverblendung.

Die theologische Aufgabe der Ideologiekritik wird damit dringlich.
Dabei gilt es den Schein der Verblendung zu durchbrechen und Licht,
Evidenz in das politische Geschehen und in Zusammenhänge zu bringen.
Das Ideologieproblem verbindet sich zugleich mit dem Totalitarismus-
problem. Die Schuld der Deutschen ist in ihrer Konsequenz doch nicht
singuläres Phänomen deutscher Geschichte, sondern vielmehr eine
Auswirkung modernen Totalitarismus. Die Thematik ist bei Hannah Arendt
gesehen. Für die evangelische Ethik stellt sich folglich darüberhinaus die
Aufgabe, zu bedenken, welche politische Verfassung menschenwürdig ist.
Die institutionelle Ordnung, die politische Verfassung ist als Voraussetzung

einer Wahrnehmung politischer Verantwortung oder als Ursache der
Entstehung von Schuld zu bedenken; dies betrifft die Einstellung zu
Rechtsstaat, Menschenrechten und totalem Staat. Es geht hier um die
Frage, welcher Staat, welche Gesellschaft sind menschenwürdig? Nicht
Rechristianisierung, wohl aber Verantwortung für politische Ordnung wird
damit notwendig. Die Gegenfrage lautet dann: Gibt es ein kollektiv, ein
strukturell Böses?

5. Was ist im besonderen die Aufgabe der Kirche, worin besteht die
politische Verantwortung der Kirche? Hat sie ein politisches Mandat?
Hans Asmussens immer wieder vorgetragene Interpretation lautet: Das
Amt der Kirche ist ein priesterliches Amt der Stellvertretung vor Gott.
Ähnliches klingt in Bonhoeffers Begriff der Schuldübernahme in der
«Ethik» an.29 Die Unklarheit des Begriffes Schuldübernahme, ob Schuld
debitum oder obligatio oder culpa meint, zeigt sich an dieser Stelle. Diese
Betonung der priesterlichen Aufgabe kann zu einem klerikalen
Kirchenverständnis führen. Dafür gibt es Beispiele aus der Diskussion um das

Stuttgarter Schuldbekenntnis. Dagegen betont K. G. Steck: Das Wächter-

29 D. Bonhoeffer, Ethik (101984) 255f.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 155

amt der Kirche ist prophetisches Amt.30 «Es ist der prophetische Aspekt
der kirchlichen Verkündigung, unter dem wir das Stuttgarter Schuldbekenntnis

zu verstehen haben. Denn im prophetischen Amt der Kirche
findet sich die Begründung für jene Wendung aus dem Bereich des rein
persönlichen und innerkirchlichen Bekennens von Bruder zu Bruder, zum
umfassenden Bekennen der Schuld vor Kirche und Welt». Aber wie wird
ein solches prophetisches Amt ausgeübt? Was meint prophetisches Reden -
eine prophetische Zeitdeutung oder die Erinnerung an Grundeinsichten
christlichen Menschenverständnisses, Grundsätze humanen Zusammenlebens?

Wer spricht hier? Wer bekennt? Für wen wird gesprochen - für die
Kirche, die Christen, die Deutschen? Was heisst hier dann Stellvertretung
(auch prophetisch)?

Unbestreitbar ist: (a) Die Kirche hat Entschuldigungsmechanismen als

Versuche der Selbstrechtfertigung aufzudecken, sowie (b): sie hat nicht nur
Evangelium zu verkündigen, nicht nur ein Trostamt wahrzunehmen,
sondern auch Gesetz zu predigen, Sündenerkenntnis, Rufzur Busse als Rufzur
Besserung, als Aufforderung zur Umkehr von falschen Wegen. Also: Es ist
ihr aufgegeben, Unrecht aufzuzeigen. Hat die Kirche aber darüberhinaus
ein Mandat der positiven politischen Weisung, also ein politisches
Weisungsrecht?

6. Anhand der Schuldfrage lässt sich die Verflochtenheit von Theologie
und Politik nicht übersehen. Die Stichworte «Politische Theologie» und
«Politisierung der Kirche» treten hervor. In den 50er Jahren führte dies
dann zur Zuspitzung auf die Alternative «Königsherrschaft Christi» oder
«Zweireichelehre». K.G. Steck betonte bereits 1946: Prophetisches
Wächteramt bedeutet, «dass dort konkret, d. h. also immer auch politisch geredet
wird. Die Stuttgarter Erklärung wird so auch zum Beispiel einer echten, den
Bereich der politischen Verantwortung nicht scheuenden Rede».31 Eberhard

Bethge betont gleichfalls: «Die Schuld der Kirche muss nicht allgemein

und prinzipiell, sondern konkret geschichtlich erkannt, analysiert
und benannt werden».32 Die Frage wird dann dringlich: Kann die politische

Konkretion theologisch begründet werden oder nur ethisch, politischethisch,

«vernünftig»? Damit stehen wir freilich vor einer Grundsatzfrage
theologischer Sozialethik, nämlich der nach dem spezifisch Christlichen in
politischem Handeln und politischer Verfassung.

30 A. 24, 371.
31 Ebda, 378.
32 E. Bethge, Am gegebenen Ort (1979) 199.



156 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Sie werden ebenso wie ich den Eindruck haben, dass meine Überlegungen

trotz mancher vorläufiger Klärungen am Ende in eine grosse theologische

Aporie, Ratlosigkeit fuhren. Denn was ist zu all diesen Beobachtungen

letztlich theologisch zu sagen? Kann man das mysterium iniquitatis, das

uns die Jahre 1933-1945 im Rückblick vor Augen führen, letztlich
überhaupt rational klären? Freilich, wer von Schuld und vom Bösen spricht, der
kann dies nicht abstrakt tun. Wer von Schuld und vom Bösen reden will,
der muss die Geschichte böser Taten erzählen. In einer solchen Geschichte
gibt es immer Opfer und Täter. Hier freilich beginnen die Schwierigkeiten,
wenn man nicht in eilfertige Schuldeingeständnisse und allzuglatt
aufgehende Schuldzuweisungen geraten will. Ich will das Problem abschliessend
in dreifacher Hinsicht beschreiben.

(a) Schuld hat immer eine ethische und eine tragische Seite. Wird
einerseits die Verantwortung für Schuld geleugnet, dann ist man allzu
leicht mit Entschuldigungsgründen zur Hand und rechtfertigt sich selbst.
Der Mensch selbst ist Urheber des Bösen. Wenn andererseits die tragische
Seite des Schuldigwerdens übersehen wird, verfällt man einem besserwisserischen

Moralisieren. Der Mensch ist eben nicht nur Urheber des Bösen,
sondern zugleich «Erscheinungsfeld» böser Ereignisse. Er wird schuldig,
ohne sich bewusst für das Böse zu entscheiden. Die Theologie sprach vom
unfreien Willen des Menschen, von der Macht der Sünde, verdichtet im
Symbol der Erbsünde. Das Rätsel der Schuld und des Schuldigwerdens
lässt sich nicht durch Anstrengung des guten Willens der Christen lösen.
Wird diese tragische Seite der Schuld nicht wahrgenommen, dann bleibt
nur die Haltung der pharisäischen Selbstgerechtigkeit, (b) Die Sprache des

Redens von Schuld ist die des Mythos, des Symbols, des Bildes. Dies hat
Paul Ricoeur grossartig in seiner Phänomenologie der Schuld beschrieben.33

Freilich, wenn man nur noch in der Sprache der Mythik von Schuld
spricht, dann wird diese zu einem unbegreifbaren Verhängnis. Die Deutung

der deutschen Schuld nach Kriegsende unter Verweis aufdämonische
Mächte war in dieser Gefahr. Am Ende solcher dämonologischer Zeitdeutung

kann eine manichäische Weltsicht stehen. Der Manichäismus hat
einen kosmischen Mythos gelehrt, der einen völligen Dualismus von guten
und bösen Göttern beinhaltet. Ricoeur sagt deshalb zurecht: «Das Symbol
gibt zu denken». Denkbar wird die Schuld wegen der Fehlbarkeit des

Menschen. Die Fehlbarkeit gehört wesenhaft zum Sein des Menschen. Die

33 P. Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Phänomenologie der Schuld I (1971);
Symbolik des Bösen, II (1971).



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 157

Möglichkeit des moralisch Bösen ist in die Verfassung des Menschen
eingezeichnet.34 Die Fehlbarkeit beruht aber nicht allein auf der Endlichkeit,

dem Beschränktsein des Menschen. Vielmehr gründet sie in einem
Zwiespalt zwischen Einsicht und Affekt. Die Fehlbarkeit ist die «Fähigkeit»

zum Bösen. Schuld besagt dann Selbstwiderspruch. Die Realität des
Bösen und damit die Last der Schuld und die Verknechtung des Menschen
unter die Macht des Bösen sind bedingt durch das Fehlenkönnen, die
Freiheit des Menschen. Aber sie sind gerade nicht als Werk der Freiheit zu
begreifen. Vielmehr stossen wir wiederum auf die Grenzen menschlicher
Einsicht, die ich unter dem Aspekt des Tragischen schon berührt habe und
die doch nur symbolisch anzusprechen ist. Denn das Böse und die Schuld
sind der Vernunft ein Skandal, (c) Damit komme ich zum letzten Gesichtspunkt.

Geschichtliche und konkrete Schuld lässt sich im Leben nicht
rational erklären. Wohl aber lässt sich die Möglichkeit des Schuldigwerdenkönnens

verstehen. Die Grausamkeit des Lebens, das «stets jemandes
Tod ist» (Antonin Artaud), taucht in Phänomenen der Schuld auf. Schuld
ist in einem Verhängnis und freie Tat. Diese Grausamkeit des Lebens kann
auch kein Verweis auf die Offenbarung Gottes abschliessend deuten. Dem
Rätsel der Schuld entspricht die Verborgenheit Gottes. Eine Durchbrechung

von Schuld kann weder durch Erklären, Bewusstmachen noch durch
die Anstrengung der Schuldbewältigung gelingen. Nur ein Akt des Erbarmens

kann der Schuld ein vorläufiges Ende setzen. Die Befreiung von
Schuld und Schicksal der Vergangenheit bringt allein das Geschehen einer
Erlösung, eine ihrerseits unableitbare Tat der Gnade. Auch das Böse kann
nämlich aus einem Menschen nichts anderes als einen Menschen machen.
Die Schuld der Vergangenheit, die Last des Schicksals werden durch das
erlösende Wort und die erbarmende Zuwendung nicht weggewischt. Hegel
schrieb in seinen Habilitationsthesen, der Anfang, das Prinzip der Ethik sei

«die Ehrfurcht, die wir dem Schicksal entgegenbringen müssen»: Principi-
um scientiae moralis est reverentia fato habenda,35 Ehrfurcht vor dem
Schicksal meint keineswegs Verleugnung der Schuld. Ein amor fati, die
Schuldannahme verweigert, wäre im Gegenteil Selbstzerstörung der Freiheit.

Eine bloss ethisch-politische Auseinandersetzung mit Schuld hingegen,

wie sie eine über die Rätsel der Geschichte durch die Offenbarung
aufgeklärte Theologie meint vornehmen zu können, greift zu kurz. Denn

34 Ebda., Fehlbarkeit 173.
35 G. F. W. Flegel, Disputationssätze für den Habilitationsakt. Erste Druckschriften, Ed. G.

Lasson, PhB 62 (1928) 404f.



158 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

auch das Nicht-wahr-haben-wollen der Wirklichkeit und der Unbegreiflichkeit

schicksalhafter Schuld ist eine Form von Schuld. Ich breche hier
ab. Ein Schuldbekenntnis kann, so meine ich, nach christlichem Verständnis

seinen eigentlichen Ort nur «vor Gott» haben und also im Geschehen
eines Gottesdienstes, in dem Gottes Gegenwart verkündet und die Vergebung

im Gebet erhofft wird. Ein analysierender Vortrag ist eben kein
Gottesdienst und kann daher nur mit Kierkegaard sich bescheiden:
«Eigentlich gehört die Sünde überhaupt nicht in irgend eine Wissenschaft
hinein. Sie ist Gegenstand der Predigt, wo der Einzelne als der Einzelne
zum Einzelnen spricht».36

Martin Honecker, Bonn

36 S. Kierkegaard, Der Begriff Angst, SW IV, 286 (ed. E. Hirsch, 13).


	Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis : die sogenannte Stuttgarter Schulderklärung ; Gerhard Sauter zum 50. Geburtstag

