Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 2

Artikel: Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis : die sogenannte
Stuttgarter Schulderklarung ; Gerhard Sauter zum 50. Geburtstag

Autor: Honecker, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Die sogenannte Stuttgarter Schulderklarung

Gerhard Sauter
zum 50. Geburtstag*

1. Das Problem, die Fragestellung

Das Thema «Die Schuld der Kirche» ist deshalb so schwierig zu erhel-
len, weil sich hier eine Reihe von Fragen verkndueln. Es jdhrte sich am
18./19. Oktober 1985 der 40. Jahrestag der Stuttgarter Schulderkldrung.
Diese Schulderklarung war damals heftig umstritten, sie gilt hingegen heute
als eine der anerkannten kirchlichen Texte des deutschen Protestantismus.
Freilich bleiben nach wie vor Fragen letztlich strittig. Ich zdhle nur einige
Fragen auf: 1) In welchem Sinne ist von Schuld zu sprechen? Schuld kann
Unterschiedliches heissen, ndmlich lateinisch culpa=«moralisches Versa-
gen», «Verfehlung», «Verbrechen»; obligato=«Verpflichtung», «Haf-
tungy»; debitum=«Das Geschuldete». Was meint also «Schuld»? Worin
bestand die Schuld der Kirche im Einzelfall? 2) Wichtig fiir die theologi-
sche Deutung ist eine grundsitzliche Uberlegung: Ist Schuld ein allgemein-
ethischer, vielleicht sogar ein politischer Begriff, oder ist Schuld im Sinne
der christlichen Einsicht exklusiv als das Bekenntnis der Schuld vor Gott zu
verstehen? Es geht also hier um das Verhiltnis von Humanum und Chri-
stianum, oder auch von: Gesetz und Evangelium. 3) Gerade die Stuttgarter
Schulderkldrung wirft die Frage nach der Kompetenz, der Zustiandigkeit
der Kirche auf. Denn das Schuldbekenntnis ist zugleich, wie immer man es
deutet, eine politische Aussage — politisch im weitesten Sinn. In welcher
Hinsicht hat die Kirche einen politischen Auftrag, wie hat sie diesen
Auftrag sachgerecht wahrzunehmen, auszuiiben? Es geht also um das, was
man politische Verkiindigung, politische Predigt, politisches Handeln der
Kirche nennt, ganz allgemein politische «Verantwortung». 4) Die Stutt-
garter Schulderkldrung fusst auf einem geschichtlichen Urteil {iber die
Jahre 1933-1945. Was war falsch am Nationalsozialismus? Wie konnte es
zur NS-Terrorherrschaft kommen? Was waren dessen Ursachen? Ist ndm-
lich der NS-Staat die unvermeidliche Konsequenz der deutschen Geschich-
te gewesen? Es stellt sich hier die in der heutigen Ethik nicht hdufig
ausdriicklich erorterte Frage nach dem Verhiltnis von geschichtlichem

* Gewidmet Gerhard Sauter zum 4. Mai 1985. Vgl. G. Besier, G. Sauter, Wie Christen ihre
Schuld bekennen. Die Stuttgarter Erklarung 1945, 1985.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 133

Urteil und ethischer Wertung, also von Geschichtsdeutung und Ethik. 5)
Schliesslich ist die Erkldrung insofern ein hdchst aufschlussreiches Para-
digma, als sich hier die Frage nach der konkreten Anwendung ansonsten in
der allgemeinen Ethik kaum noch vorkommender Begriffe wie Siinde,
Busse, Vergebung stellt. In welcher Weise konnen theologische Grundbe-
griffe wie Busse, Versohnung, Siinde, Vergebung Bedeutung fiir die Ethik
gewinnen? Insgesamt ist an diesem Thema ausserordentlich reizvoll die
Verschlingung von Politik, Ethos und Glaube.

II. Die philosophische Diskussion

Hannah Arendt! hat bereits im November 1944 cine scharfsichtige
Analyse der Mechanismen totalitdrer Herrschaft vorgelegt: Nachdem der
NS-Staat zunéchst eine Eliteherrschaft aufzurichten trachtete, zog er alle in
den Bann der «Volksgemeinschaft». «Die totale Mobilmachung hat in der
totalen Komplizitdt des deutschen Volkes geendet». Die realen politischen
Verhiltnisse haben also die « Gesamtschuld des deutschen Volkes» verur-
sacht. Dies macht freilich eine ethische Bewertung schwierig. Denn: «Wo
alle schuldig sind, kann im Grunde niemand mehr urteilen. Denn dieser
Schuld gerade ist auch der blosse Schein, die blosse Heuchelei der Verant-
wortung genommeny.

«Um zu wissen, welches die eigentliche Triebfeder im Herzen der
Menschen ist, durch die sie in die Maschine des Massenmordes einzuschal-
ten waren, werden uns Spekulationen iiber deutsche Geschichte und den
sogenannten deutschen Nationalcharakter, von dessen Moglichkeiten die
besten Kenner Deutschlands vor 15 Jahren noch nicht die leiseste Ahnung
hatten, wenig nutzen». Denn der Titer befohlener Verbrechen war der
Spiesser in seiner Normalitdt, Durchschnittlichkeit und Banalitdt. Die
Trennung von Privat und Offentlichkeit, von Familie und beruflicher
Funktion liess diese Verbrechen zu. Sie sind nicht Folge deutschen Natio-
nalcharakters; vielmehr gilt es «in Furcht und Zittern endlich» zu begrei-
fen, «wessen alles der Mensch fihig ist — und dies ist in der Tat eine
Vorbedingung modernen politischen Denkens».2

I'H. Arendt, Organisierte Schuld, Die Wandlung 1 (1945/46) 333-334; dort steht auch
Bultmanns Aufsatz «Adam wo bist du?» (22-33).

2 Zitate 334; 336; 339; 340; 341. Vgl. H. Arendt zu A. Eichmann, in dem sie den Spiesser
portritierte. Eichmann in Jerusalem, 1963, dt 1964.



134 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Bei Hannah Arendt ist die Schuldfrage nicht als Problem der deutschen
Geschichte, sondern als Thema totalitdrer Herrschaft in Blick genommen.
Dies mindert zwar die Verantwortung nicht, warnt jedoch davor, die
Schuldfrage allzu einlinig und eng in Form einer Suche nach den Ursachen
in der deutschen Geschichte zu betreiben.

Aus der Vielzahl der Stimmen hebt sich sodann besonders der Beitrag
von Karl Jaspers «Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage»
heraus, da er am grundsitzlichsten ansetzt.? Jaspers beginnt mit einer
Feststellung: «Fast die gesamte Welt erhebt Anklage gegen Deutschland
und die Deutschen. Unsere Schuld wird erortert mit Emporung, mit
Grauen, mit Hass, mit Verachtung. Man will Strafe und Vergeltung. Nicht
nur die Sieger, auch einige unter den deutschen Emigranten, sogar Ange-
horige neutraler Staaten beteiligen sich daran. In Deutschland gibt es
Menschen, welche Schuld, sich selber einschliessend, bekennen, gibt es
viele, die sich fiir schuldfrei halten, aber andere fiir schuldig erkldaren».
Jaspers unterscheidet nun, um zur Kldrung dieser Frage zu kommen, vier
Schuldbegriffe:

1. «Kriminelle Schuld. Verbrechen bestehen in objektiv nachweisbaren
Handlungen, die gegen eindeutige Gesetze verstossen». Es ist Aufgabe von
Gerichten, derartige Schuld zu ahnden. Um sie ging es in den Niirnberger
Kriegsverbrecherprozessen.

2. «Politische Schuld. Sie besteht in den Handlungen der Staatsméanner
und in der Staatsbiirgerschaft eines Staates, infolge derer ich die Folgen der
Handlungen dieses Staates tragen muss, dessen Gewalt ich unterstellt bin,
und durch dessen Ordnung ich mein Dasein habe». In der Politik geht es
um Mitverantwortung und Mithaftung, um die Orientierung an einer
politischen Ordnung, die nicht auf Gewalt und Terror aufbaut, sondern in
der Normen des Volkerrechts und eines universalen Naturrechts gelten.

3. «Moralische Schuld: Fiir Handlungen, die ich doch immer als dieser
einzelne begehe, habe ich die moralische Verantwortung, und zwar fiir alle
meine Handlungen, auch fiir politische und militdrische Handlungen, die
ich vollziehe». Urteilende Instanz ist im Blick auf moralische Schuld das
eigene Gewissen und der Vollzug zwischenmenschlicher Kommunikation,
in dem ich anderen Rechenschaft iiber mein Tun gebe.

4. «Metaphysische Schuld: Es gibt eine Solidaritdt zwischen Menschen
als Menschen, welche einen jeden mitverantwortlich macht, fiir alles
Unrecht und alle Ungerechtigkeit in der Welt, insbesondere fiir Verbre-
chen, die in seiner Gegenwart oder mit seinem Wissen geschehen». Bei

3 K. Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, 41947.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 135

dieser Gestalt der Schuld geht es um die Verantwortung vor einer letzten
Instanz fir die universale Schuldverhaftung aller Menschen.

Der Zweck solcher Unterscheidung soll es nach Jaspers sein, den Sinn
von Schuldvorwiirfen zu kldren. «So bedeutet z. B. politische Schuld zwar
Haftung aller Staatsbiirger fiir die Folgen staatlicher Handlungen, nicht
aber kriminelle und moralische Schuld jedes einzelnen Staatsbiirgers in
bezug auf Verbrechen, die im Namen des Staates begangen wurden. Uber
Verbrechen kann der Richter, iiber politische Haftung der Sieger entschei-
den; iiber moralische Schuld kann wahrhaft nur in liebendem Kampfe
unter sich solidarischer Menschen gesprochen werden. Uber metaphysi-
sche Schuld ist vielleicht Offenbarung in konkreter Situation, im Werk der
Dichtung und der Philosophie moglich, aber kaum personliche Mittei-
lung».

Jaspers stellt die Diskussion um die Schuldfrage vor die notwendige
Unterscheidung von Recht, Politik, Ethos, Religion. «Das Verbrechen
findet Strafe». Hier geht es um die Frage des personlichen Schuldnachwei-
ses, der Verantwortlichkeit, der juristischen Schuldzuweisung. «Fiir die
politische Schuld gibt es Haftung und als ihre Folge Wiedergutmachung
und weiter Verlust oder Einschriankung politischer Macht und politischen
Rechts». «Kriegsschuld» heisst nach der militdrischen Niederlage: «Kol-
lektivhaftungy.

«Der moralischen Schuld erwichst Einsicht, damit Busse und Erneue-
rung». Bei moralischer Schuld geht es um Einsicht, Umkehr, um einen
inneren Prozess, der allerdings Folgen in der realen Welt hat: Sie betrifft
das Ethos und die sittliche Verpflichtung zur Wiedergutmachung. «Die
metaphysische Schuld hat zur Folge eine Verwandlung des menschlichen
Selbstbewusstseins vor Gott». Hier geht es um Demiitigung vor Gott.

Von aussen beurteilen kann man sinnvoll nur Verbrechen und politische
Schuld. «Von innen hért der Schuldige die Vorwiirfe in bezug auf sein
moralisches Versagen und seine metaphysische Briichigkeit, und sofern
hier der Ursprung politischen und verbrecherischen Handelns oder Nicht-
handelns liegt, auch in bezug auf diese». Inwiefern jeweils von der Schuld,
von Kollektivschuld zu sprechen ist, ist anhand dieser Unterscheidung zu
kldren: Fiir Verbrechen kann nur der einzelne, der Tater bestraft werden.
«Es ist aber sinnwidrig, ein Volk als Ganzes eines Verbrechens zu beschul-
digen. Verbrecher ist immer nur der einzelne». «Es ist auch sinnwidrig, ein
Volk als Ganzes moralisch anzuklagen». «Moralisch kann immer nur der
einzelne, nie ein Kollektiv beurteilt werden». Auch metaphysische Schuld
wahrzunehmen, ist Sache des Einzelnen.

«Kollektivschuld eines Volkes oder einer Gruppe innerhalb der Volker



136 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

also kann es — ausser der politischen Haftung — nicht geben, weder als
verbrecherische, noch als moralische, noch als metaphysische Schuld».4
Jaspers behandelt desweiteren die Verteidigung, die Entschuldigungsgriin-
de, die Gegenanklagen und Vorwiirfe an die «Schuld der Anderen» seitens
der Deutschen.® Er hilt die Niirnberger Kriegsverbrecherprozesse zur
Ahndung der Verbrechen fiir richtig.® Bei der Zumessung politischer
Schuld ist unstrittig, dass alle Deutschen kollektiv haften. «Die Frage ist, in
welchem Sinn jeder von uns sich mitverantwortlich fithlen muss».

Die geldufige Betonung, dass alle Menschen in Schuld leben, kann zum
Ausweichen vor eigener Schuld und zur falschen Entschuldigung benutzt
werden. «Die Frage der Erbsiinde darf nicht zu einem Weg des Auswei-
chens vor der deutschen Schuld werden. Das Wissen um die Erbsiinde ist
noch nicht Einsicht in die deutsche Schuld. Aber es darf auch nicht das
religiose Bekenntnis der Erbsiinde zum Kleide eines falschen kollektiven
deutschen Schuldbekenntnisses werden, so dass in unredlicher Unklarheit
das eine fiir das andere steht».

Die Aufgabe des deutschen Volkes ist die der Selbstbesinnung, der
Reinigung. Vor dieser Reinigung darf man nicht ausweichen durch (a)
«Das gegenseitige Sichbeschuldigen», (b) «Sichwegwerfen und Trotz» -
also ehrlose Unwiirdigkeit und verstocktes Bestreiten —, (c) «Ausweichen»
in unwesentliche Besonderheiten, Nebensidchlichkeiten oder (d) ins «All-
gemeine».” Reinigung ist zunidchst Aufgabe des Einzelnen. «Das Besser-
machen, die Siihne, die Schuld liegt zuletzt allein bei der Personlichkeit des
einzelnen».8 Der Weg der Reinigung bedeutet im Handeln zunichst einmal
Wiedergutmachung.

Karl Jaspers hat damit grundlegende Gesichtspunkte zur Beurteilung
der Schuldfrage benannt. Es schien mir sinnvoll, an diese differenzierte
Sicht des Philosophen zu erinnern, ehe ich mich der Stuttgarter Schulder-
klirung zuwende.

III. Die Stuttgarter Schulderklirung

Der Text hat eine Vorgeschichte und provozierte Reaktion. Martin
Greschat hat diesen geschichtlichen Kontext in Dokumenten erschlossen.’

4 Zitate 7-20, vgl. zur Kollektivschuld auch S. 52 ff.

522fF.

6 29ff.

7 Zitate 39; 76; 79; 81; 87; 89.

89.

9 M. Greschat, Die Schuld der Kirche. Studienbiicher zur kirchlichen Zeitgeschichte, Bd. 4
(1982); vgl. ferner A. Boyens, Kirchenkampf und Okumene 1939-1945 (1973) 273ff.: Das



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 137

Dabei ist seine Fragestellung die der Schuld und der Busse der Kirche:
«Faszinierend erschien ... der Gedanke, dass eine Institution zu Selbstkri-
tik und Umorientierung fahig wire; dass die evangelische Kirche wirklich
in der Lage war, die befreiende Alternative selbst zu leben, das Evangelium,
die Botschaft von der Rechtfertigung des Siinders also, in der Tat den
Artikel sein zu lassen, mit dem die Kirche nach Luther steht und fallt»
(11f.). Die Frage ist freilich, ob eine Institution Busse tun und von Schuld
sprechen kann. Das « Wir» im Stuttgarter Schuldbekenntnis wechselt denn
auch. Esist ein unbestimmtes Wir, das einmal die Ratsmitglieder, dann die
Gemeinden, gelegentlich auch die Deutschen insgesamt meint. Damit stellt
sich die Frage, wer dieses Bekenntnis fiir wen spricht.

1. Der Anlass

Veranlasst ist die Erklarung durch das erste Zusammentreffen einer
Delegation des Okumenischen Rates der Kirchen unter Leitung W.A.
Visser't Hoofts mit offiziellen Vertretern der deutschen evangelischen
Kirche. Neben dem Schweizer Alphons Koechlin waren Hendrik Kraemer
(Niederlande), Pierre Mauroy und Marcel Sturm als Franzosen und die
Amerikaner Samuel McCrea Cavert und G. C. Michelfelder nach Stuttgart
gekommen (vgl. Greschat 91). Die Frage war, wie wiirde das Verhiltnis der
deutschen Kirche zur oekumenischen Gemeinschaft sein, nach der Schuld,
welche die Deutschen auf sich geladen hatten. Nach dem ersten Weltkrieg
war das Verhéltnis zwischen deutschen Kirchen und dkumenischer Bewe-
gung durch die Auseinandersetzung um die im Versailler Vertrag festge-
legte Kriegsschuld Deutschlands schwer belastet und tief vergiftet wor-
den. !0

Nach der Gesprichser6ffnung durch Bischof Th. Wurm und General-
sekretdr Visser’t Hooft sprach Hans Asmussen. Er begann seine Ansprache:
«Meine lieben Briider! Mir ist eines gewiss: Was auszumachen ist zwischen
den Briidern der Okumene und uns, das ist auszumachen zwischen Gott

Stuttgarter Schuldbekenntnis; Ders., Das Stuttgarter Schuldbekenntnis vom 19. Okt. 1945 -
Entstehung und Bedeutung, Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte 19 (1971) 374-397.

10 Vgl. dazu G. Besier, Krieg — Frieden — Abriistung. Die Haltung der europiischen und
amerikanischen Kirchen zur Frage der deutschen Kriegsschuld 1914-1933 (1982). Nach dem
1. Weltkrieg iiberhduften sich Franzosen und Deutsche auf allen 6kumenischen Zusammen-
kiinften mit wechselseitigen Anklagen und Vorwiirfen zur Kriegsschuldfrage. Die Franzosen
forderten von den deutschen Christen die Anerkennung der deutschen Kriegsschuld. Die
Deutschen bekdmpften den Versailler Vertrag als unmoralisch und unwahr vor allem wegen
der Anerkennung der deutschen Kriegsschuld.



138 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

und uns. Es muss geregelt werden zunidchst ohne einen Blick auf die
Wirkung, die es fiir unser Volk haben wird. Es muss ausgemacht werden, als
gdbe es nur Gott». Und am Ende betonte er: «Ich habe als Glied des Leibes
Christi meines Amtes als ein Priester zu walten, indem ich Euch das
bekenne, was ich Euch eben bekannt habe» (97). Asmussen versteht seine
Schulderkldrung als innerkirchliches Siindenbekenntnis und als priester-
lich-stellvertretendes Eintreten vor Gott. Nach Asmussen sprach Martin
Niemoller. Am konkretesten machten der Hollinder Hendrik Kraemer
(98) und der Franzose Pierre Mauroy (103) Schuld als Verfehlung namhaft.
Nach diesen Begriissungsreden am 18. Oktober wurde abends der Text der
Stuttgarter Erkldrung verfasst, die am 19. von Asmussen verlesen wurde.
Asmussen schloss die Verlesung mit den Worten: « Wir sagen es IThnen, weil
wir es Gott sagen. Tun Sie das Ihrige, dass diese Erkldrung nicht politisch
missbraucht wird, sondern zu dem dient, was wir gemeinsam wollen!»!!

2. Der Text und seine Ambivalenz

Der Text fusst auf einem von Otto Dibelius formulierten Entwurf (101).
Ein Entwurf Asmussens kam nicht zum Zug (Text: 100f.). Auf Veranlas-
sung Niemollers wurde aus Asmussens Entwurf der Satz iiber das Leid, das
Deutsche iiber viele Volker and Lander gebracht haben, in den endgiiltigen
Text iibernommen (94). Der urspriingliche Entwurf von Dibelius sprach
vor allem von der Zukunft, von der Nachkriegsordnung, die es in Europa
und Deutschland zu gewinnen gelte (106). Von der Schuld der Kirche war
nur allgemein die Rede; in einem Halbsatz wurde die deutsche Schuld
erwidhnt. Die Vertreter der Okumene hatten von dieser Schuld der Ver-
gangenheit gesprochen. Im endgiiltigen Text ist von konkreter Schuld nicht
die Rede, also vom Antisemitismus, der Judenvernichtung, den Konzen-
trationslagern, dem totalen Staat als Unrechtsstaat oder der deutschen
Schuld am Krieg und in der Kriegsfithrung. Ausgeklammert blieb die Frage
des Widerstandes, also die Frage, inwieweit Dietrich Bonhoeffer den
Kampf der Bekennenden Kirche reprisentiert (107f.). Wahrend Niemoller
der Meinung war, die Kirche habe politisch versagt, sahen andere, wie
Wurm, im Sdkularismus die Ursache der Verschuldung. Im «Geist», «der
im nationalsozialistischen Gewaltregiment seinen furchtbaren Ausdruck
gefunden hat», im Abfall von Gott und der Kirche ist die Ursache aller
Fehlentwicklung zu suchen und zu finden. Die von Dibelius stammende

II' M. Greschat (A. 9, 94) nach dem Bericht Helds.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 139

Formulierung enthilt ein gesellschaftliches Programm. Aufgabe der Kirche
ist es, den Sakularismus zu iiberwinden und eine christliche Gesellschafts-
ordnung wiederherzustellen. Dieser Vorstellung konnten auch viele Ver-
treter der Okumene 1945 zustimmen, vor allem aus dem angelsichsischen
Bereich. Damit werden jedoch die Probleme, die eine sikulare Gesellschaft
mit ithrem Pluralismus stellt, verdringt und die Folgen der Aufkldrung
iibersehen, aber auch die Aufgabe der Demokratie nicht zureichend erfasst.
Der Text der Stuttgarter Erkldrung ldsst sich von vornherein in zwei
Richtungen interpretieren. Man konnte ihn konkret als Eingestdndnis
politischen Versagens auslegen, aber auch nur als generelle Aussage eines
prinzipiellen Versagens gegeniiber einem «Ungeist» bewerten, also als
Bekenntnis allgemeiner menschlicher Schwiche und Fehlbarkeit (108).
«Es ist, alles in allem, ein zwiespaltiger Eindruck, den die Stuttgarter
Schulderkldrung hinterlédsst». Diesem Urteil Greschats (109) ist zuzustim-
men. Die Bedeutung der Stuttgarter Erklarung besteht nicht in dem, was sie
iiber die Schuld sagt, sondern dass sie eine dkumenische Verstindigung
und Auss6hnung ermdglicht hat und dass damit anders als nach 1918 die
Okumene mit der Debatte um eine Kriegsschuldfrage und «Kriegsschuld-
liige» nicht belastet wurde. Die Erklarung 6ffnete den deutschen Kirchen
die Tiir zur Okumene und brachte ein 6kumenisches Hilfswerk in Gang.
Die Erklidrung wandte sich freilich 1945 an die Vertreter der Okumene und
hatte das deutsche Volk als Adressaten nicht vorgesehen.

3. Zur Vorgeschichte

Bereits im 2. Weltkrieg gab es Uberlegungen zur Schuld der Deutschen.
Dabei werden bereits unterschiedliche Perspektiven erkennbar. Bonhoef-
fers Uberlegungen zur deutschen Schuld haben ihren biographischen Ort
im Entschluss, sich dem Widerstand gegen Hitler anzuschliessen. Schliis-
selbegriff ist das «Gestaltwerden Christi unter uns» (20). Der Ort, «in dem
dieses Schuldbekenntnis wirklich wird, ist die Kirche» (21). MalBstab des
Schuldbekenntnisses ist der Dekalog. Die Kirche trigt die Siinde der Welt
mit. Das ist ihre Aufgabe. «Das freie Schuldbekenntnis ist ja nicht etwas,
das man tun oder auch lassen kdnnte, sondern es ist der Durchbruch der
Gestalt Jesu Christi in der Kirche, den die Kirche an sich geschehen lésst,
oder sie hort auf, Kirche Christi zu sein.»!2 Menschsein ist nur moglich in

12 M. Greschat (23); D. Bonhoeffer, Ethik, 101984 123,



140 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

der Annahme von Gericht und Gnade Christi, welche das Schuldbekennt-
nis voraussetzt.

Die «Denkschrift des Freiburger Kreises» setzt anders an: In gleicher
Weise wie von Bischof Wurm in einem Schreiben an die Stuttgarter Pfarrer
(9.8.1943) (30-32) wird das nationalsozialistische System vom Abfall von
Gott her begriffen. Dadmonische Krifte wurden dadurch frei. Der Weg zur
Uberwindung des Sikularismus ist die Riickkehr zu Kirche und Christen-
tum. Wurm betont: «Alles, was in der Gesetzgebung und Verwaltung, ja in
der ganzen Kultur und Zivilisation der abendlandischen Volker an Rech-
ten und Sicherheiten fiir Menschenrechte und Menschenleben, fiir Ehre
und Eigentum, fiir Bildung und Erziehung vorhanden war, fliesst im letzten
Grund aus der Einschdtzung des Menschen und der menschlichen Bestim-
mung, die durch die biblische Botschaft von der Schéopfung und Erlésung
des Menschen gewirkt worden ist» (31). Dabei bleibt die Frage, was denn
die realen Ursachen der geschichtlichen Schuld sind, ungeklirt (18).

Die Denkschrift des Freiburger Kreises verlangt, es gelte «der Ddmonie
des Politischen mit Gottes Hilfe ein Stiick verniinftiger, sittlicher Weltord-
nung abzutrotzen» (24). Und sie betrachtet die «Ideologien» als «ddmo-
nische Méchte», «weil ohne irgend eine Art von Glaubigkeit keine mensch-
liche Gemeinschaft zu existieren vermag» (24). Der Pfarrer Walter Hoch-
stiddter redet ebenfalls von apokalyptischen Méachten und Ddmonen, nach-
dem er von deutschen Soldaten von den Morden an Polen, Russen und
insbesondere an den Juden erfahren hatte. In der in 1000 Stiick anonym
gedruckten Schrift ruft er zum Exorzismus, zur Austreibung des bdsen
Geistes des Antisemitismus mit allen seines Begleiterscheinungen auf (19,
Text S. 32-36). Er vergleicht den Judenwahn mit dem mittelalterlichen
Hexenwahn (34). «Und im Hexenwahn handelt es sich um Besessenheit,
um einen Massenwahn» (33). Einen anderen Akzent setzt Asmussen in
einem Brief an Visser’t Hooft (17, Text 25-26). Er betont die kumenische
Verbundenheit der Christen, hebt zugleich jedoch nachdriicklich hervor,
man diirfe die Frage der Schuld nicht den Politikern und der Propaganda
iiberlassen. «Denn die Propaganda ist darauf angewiesen, den Alleinschul-
digen zu finden» (26). Letztlich ist diese Schuld nicht politisch-rational zu
begreifen. Auch er neigt also dazu, Schuld und Geschichte vom Damoni-
schen her zu deuten. Der Christ kann vom Evangelium her die Schuld nur
priesterlich vor Gott tragen. In seiner Antwort an Asmussen widersprach
Adolf Freudenberg (18, Text 27-28) Asmussen und verwies auf den pro-
phetischen Auftrag der Kirche. «Die Kirche ist gerufen, die Abrechnung
von Gottes Wort her in prophetischem Reden und Handeln vorzunehmen»
(28). An der Frage, ob die Kirche einen priesterlichen Auftrag, das Amt des



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 141

verstandnisvollen Trostens oder ein prophetisches Mandat hat, schieden
sich schon damals innerhalb der evangelischen Kirche die Ansichten.

Karl Barth, der in seiner Schrift «Die Deutschen und wir» (Januar,
Februar 1946, Text: 36—41) die Aufgabe einer politischen Neuorientierung
beschrieben hatte, argumentiert anders: Die «Geschichte der Neubegriin-
dung des Deutschen Reiches durch Bismarck» war «eine Geschichte von
Liigen und Gewaltsamkeiten jeder Art» (40). Die Deutschen neigten dazu,
vor niichterner historischer Ursachenforschung, also vor einer wirklich-
keitsgerechten Wahrnehmung von Schuld in geschichtsphilosophischen
und religiosen Tiefsinn auszuweichen (40). In einem Briefwechsel zwi-
schen dem Emigranten Ernst Friedldnder und Karl Barth wird gerade diese
historische Ursachenforschung kontrovers gesehen. Friedlinder wider-
spricht der von Barth behaupteten Linie Friedrich der Grosse — Bismarck-
Wilhelm II. — Hitler und der Zuweisung der Schuld an Preussen (43). « Was
Deutschland jetzt braucht, das ist Freundschaft aus richtiger Diagnose,
nicht Freundschaft trotz falscher Diagnose» (43). Barth hingegen besteht
darauf, diese Linie sei in Deutschland selbst entdeckt und geltend gemacht
worden (49). Dabei geht es zugleich um die Frage nach der moralischen
Kollektivschuld der Deutschen (43; 47). In den Stellungnahmen bis Kriegs-
ende klingen bereits die Motive an, welche die Schulddebatte bestimmen
werden: Die Suche nach den Ursachen — Sikularismus, Macht der dimo-
nischen Krifte, politisches Versagen —, die Frage, wieweit Schuld konkret
zu benennen sei, und die Aufgabe der Kirche: Soll die Kirche priesterlich
ein Trostamt wahrnehmen? Soll sie prophetisch warnen und Weisung
geben? Oder hat sie eine neue Ordnung der Gesellschaft auf christlicher
Grundlage zu gestalten?

Mit dem Kriegsende kam es zu einer «Regionalisierung des deutschen
offentlichen Lebens» (H.P. Schwarz, zit. 54). Die Amerikaner zogen nach
der Entdeckung der Konzentrationslager und aus der Aufdeckung der
NS-Verbrechen die Folgerung, dies sei dffentlich bekannt gewesen. Da die
Deutschen nicht 6ffentlich widersprochen hitten, seien sie ausnahmslos
schuldig und miissten zur Rechenschaft gezogen werden. Dabei fehlte es
freilich an Einsicht in die Eigenart totalitirer Herrschaft und ihrer Mecha-
nismen. Die deutsche Not (vgl. Asmussens Brief an den Erzbischof von
Canterbury 16.6.1945, 63-68) kam hinzu und die damit verbundene Ver-
zweiflung. Schliesslich traten auf der Kirchenfiihrerkonferenz in Treysa
Ende August 1945 die theologischen, kirchlichen und politischen Gegen-
sdtze ans Licht. Ein amerikanischer Beobachter (Pfarrer Stewart W. Her-
mann) meinte, die Kirchenfiihrer wollten in Treysa «lieber iiber die Schul-
frage als iiber die Schuldfrage» diskutieren (60). In dem Wort des Reichs-



142 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

bruderrates vom 21./24. August 1945 wird die Macht des Damonischen
betont. «Ddmonisch war die Macht, die deutsche Menschen zu all jenen
Greueltaten trieb, vor welchen wir mit der ganzen Welt erschaudern.
Apokalyptisch waren die Erscheinungsformen des totalen Krieges». «Mo-
ralische MaBstdbe reichen nicht aus, um die Grosse der Schuld, die unser
Volk auf sich geladen hat, zu ermessen. Immer neue Taten der Unmensch-
lichkeit werden bekannt» (74). Karl Barth protestierte gegen diese dimo-
nologische Geschichtsdeutung: «Der religiose Deutsche neigt dazu, der
politischen Verantwortung in die Tiefe der Religiositdt zu entwischen»
(84). Und er stellte die Frage: «seid ihr damit nicht im Begriff, in ein
magisches Weltbild hineinzurutschen» (85). Wie Barth betonte Niemoller
in Treysa die politische Verantwortung der Kirche (80), den Auftrag
offentlichen Redens und der Gestaltung des politischen Lebens (78-81).
Zugleich wandte er sich gegen eine «Restauration» der « Behordenkirche»
und forderte eine Neuorganisation der Kirche.

Den entscheidenden Anstoss zum Aussprechen der Schuld gab ein Brief
Barths an Niemoller (am 28. September 1945) (86-87, vgl. 87-89).13 Barth
wandte sich gegen eine ddmonische Geschichtsdeutung im Stil Asmussens:
kein allgemeines Schuldbekenntnis, unter Verweis auf die Erbsiinde, son-
dern eine klare Aussage; «wir Deutschen haben uns geirrt, daher das
heutige Chaos, und wir Christen in Deutschland waren eben auch Deut-
sche!» (86) Allein Barth und Niemoller sprachen nicht allgemein, sondern
konkret von Schuld. Beide waren freilich «Aussenseiter» — der Schweizer
Barth und der langjéhrige «Hiftling eines Konzentrationslagers Niemol-
ler» (89). Damit stellt sich die Frage, von welchem Standpunkt aus Schuld-
einsicht moglich ist. So eindeutig wie Barth und Niemdller identifizierte
jedenfalls die Stuttgarter Erklarung Schuld nicht.

4. Die unmittelbare Aufnahme der Stuttgarter Erkldrung

Die evangelische Kirche hat von sich aus die Stuttgarter Erkldrung nicht
zur Kenntnis gebracht. Hanns Lilje antwortete in einem Schreiben der
Kritik, die Erklirung sei nie fiir die Offentlichkeit bestimmt gewesen und
sei nur durch einen drgerlichen Zufall bekannt geworden (Liljes Schreiben

13 Vgl. dazu: H. Ludwig, Karl Barths Dienst der Versohnung. Zur Geschichte des Stutt-
garter Schuldbekenntnisses, in: Zur Geschichte des Kirchenkampfes, AGK 26 (1971) 264-326.
S. 305: Die Kritik Barths an der Rede, man habe «den Ddmonen ins Auge gesehen», richtete
sich gegen H. Asmussen und H. Thielicke.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 143

225f., vgl. 216). In der allgemeinen Presse wurde hingegen davon berichtet.
In Bayern erfuhren viele Pfarrer und Gemeindeglieder erst durch einen
Artikel von Asmussen im Gesetzes- und Verordnungsblatt der Oldenbur-
gischen Landeskirche, was in Stuttgart gesagt wurde (110). Die evangeli-
sche Kirche bemiihte sich also nicht um die Verdffentlichung und die
Vermittlung an die Gemeinden. M. Greschat stellt zurecht fest: « Befremd-
lich erscheint, wie wenig der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland
daran gedacht hat, die Stuttgarter Schulderkldrung den einzelnen Landes-
kirchen und Gemeinden zur Kenntnis zu bringen» (118).

Daher meinten viele, die evangelische Kirche habe eine politische
Erklarung zur deutschen Kollektivschuld abgegeben. Sie betrachteten die
Erkldrung als einen «politischen Fehlgriff», der «besser unterblieben wire
bzw. von dem man sich mdglichst schnell offiziell distanzieren sollte»
(111). Das Verhalten des Rates zeigte ein Kirchenverstiandnis, «das eher
katholische als evangelische, eher obrigkeitlich-institutionelle als reforma-
torisch-gemeindegemaisse Ziige trug» (118). Prof. Schumann, der der
Erkldarung inhaltlich zustimmte, schrieb Asmussen: «Nur eine Frage, die
leicht iibersehen wird, bewegt mich doch: hdtte dem, was in Stuttgart
geschah, nicht auch eine kirchlichere, eine «priesterlichere» Art des
Bekanntmachens und Weitergebens entsprechen miissen» (152).

Die Erkldarung wurde vielfach und unterschiedlich gedeutet: (a) Reak-
tionen aus nationalprotestantischen Kreisen blieben nicht aus. Die Mehr-
zahl der Einwéande und Kritik blieb freilich politisch und stiess nicht zu
theologischen Grundfragen vor. Dazu kam der Hinweis auf die «Schuld der
Anderen», zumal nach der Potsdamer Konferenz mit ihrer Forderung der 4
grossen D «Demilitarisierung, Denazifizierung, Demontage und Demo-
kratisierung» (120). Andere kirchliche Worte, beispielsweise die Schreiben
des Rates nach England (128ff.) vom November und Dezember 1945,
wandten sich folglich an die Alliierten und beklagten die Kriegsfolgen, die
Not Deutschlands, die Art der Durchfiihrung der Entnazifizierung. Die
Entnazifizierung erfolgte bekanntlich nicht als «Selbstreinigung des deut-
schen Volkes», sondern orientierte sich an einem «autoritdren Erziehungs-
modell» (121).

(b) Asmussen betonte in seiner Erlduterung den geistlichen Charakter
der Erkldarung. Es sei das Wort des Priesters, der stellvertretend die Schuld
der anderen bekennt; damit solidarisiere sich der Priester mit seinen
Volksgenossen, nicht mit ihren Verbrechen, wohl aber mit den Verbre-
chern. Die Erkldrung sei kein politisches Wort. «Christen sprechen eine
eigene Sprache. Sie wird nicht von jedem verstanden» (132). «Inzwischen
hat die Welt das Wort der Christen missverstanden. Das zeigt uns das Echo,



144 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

welches unsere Erkldrung in der Presse und im Rundfunk gefunden hat»
(133). Sieger wie Besiegte missverstehen das Wort. «Denn sie werten das
Wort der Kirche nach dem Masse des Nutzens, den es ihren Zielen bringt
oder bringen konnte» (133). Asmussen 10st die Verkiindigung der Kirche
aus der politischen Situation heraus. «Die Kirchen berufen sich also gegen
alle Einwendungen, die gegen ihr Wort erhoben werden, auf geistliche
Tatsachen und geistliche Gesetze» (135). Damit stellt sich dann freilich die
Frage, wie eine solche Erkldrung noch allgemein-verstandlich, evident sein
kann. Bei Asmussen fiihrt dies am Ende zu einer klaren Alternative: «Die
Entscheidung heisst ganz einfach: Das Nichts oder Christus. (Die Lebens-
anschauung des Nichts heisst man: Nihilismus)» (142). Es geht um Busse
und Christusdienst. Dabei sind Uberlegungen der «profanen» Vernunft
vollig auszuschalten (141). Asmussens Kommentar ldsst jede Unterschei-
dung zwischen geistlich und weltlich, im Sinne der Zweireichelehre, aus-
geschlossen sein, da er eine radikale Alternative formuliert, ndmlich ent-
weder christlich («priesterlich») oder politisch.!4

(c) Eine theologische Kontroverse gab es eigentlich erst zwischen Hel-
mut Thielicke und Ernst Wolf. Karl Barths Vortrag in Tiibingen am
2.11.1945 «Ein Wort an die Deutschen» (156-183) gab den Anlass. Barth
forderte die Deutschen «zu einem eindeutigen Eingestindnis von Irrtii-
mern» auf. «Ich weiss in der ganzen Kirchengeschichte genau genommen
keinen Fall, in welchem die Frage der christlichen Stellungnahme zu einem
politischen Problem so klar und eindeutig gestellt war, wie in dem nun
durchkdampften Gegensatz, in welchem der Wille zur politischen Behaup-
tung von Recht und Ordnung auf der einen, die Revolution des Nihilismus
auf der anderen Seite sich gegeniiberstanden» (161). Deutsche Niichtern-
heit miisste also darauf bestehen, nicht zum deutschnationalen Geist vor
1933 zuriickzukehren. «Aber Restauration tut’s heute nicht!» (162).

Thielicke, der Barths Vortrag selbst nicht gehort hatte, entnahm ihm die
Aufforderung zur Anerkennung deutscher Kollektivschuld: «Karl Barth
sagte: Ein klares und eindeutiges Schuldbekenntnis des deutschen Volkes
wiirde eine befreiende Wirkung haben, es wiirde die Atmosphére sdubern».
Dem widerspricht er mit zwei Argumenten: «Erstens: weil eine Schuld —
und zwar gerade die geschichtliche Schuld eines ganzen Volkes niemals
einseitig ist. Sondern Schuld beruht immer auf einem Miteinander von
solchen, die einander und also wechselseitig schuldig geworden sind»

14 Uber H. Asmussens Auslegung der Stuttgarter Erklirung und K. Barths Kritik daran,
kam es zum definitiven Bruch zwischen beiden (212-215).



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 145

(165). Als Beleg dient die Erinnerung an die Kriegsschuldfrage im Versail-
ler Vertrag und die Erbsiindenlehre (165). Gegen die Reinigung der Atmo-
sphiare durch ein offentliches pauschales Schuldbekenntnis des ganzen
deutschen Volkes spricht sodann zweitens dessen moglicher Missbrauch.
«In der Politik pflegt die Schuldfrage immer als taktisches Mittel benutzt
zu werden» (168). «Solange die Schuldfrage nur auf der menschlichen
Ebene angeschnitten wird, werden nur neue Wunden aufgerissen und wird
das moralische Sauberkeitsgefiihl in Konflikte mit der Ehre und der poli-
tischen Klugheit gebracht» (172). Uberdies konne es nur individuelles
Bekennen des Einzelnen, «aber nicht Bekennen einer Kollektivschuld
-geben.» «Man kann die eigene Schuld nicht konkret und personlich genug
fassen» (181). Thielickes Kritik an Barth wirkte als Entschuldigung, Aus-
flucht, Distanzierung von der Stuttgarter Erkldrung. Pastor Quistorp
schrieb Asmussen: «Thielickes Vorlesung wirkt sich so als gefahrlicher
«Blitzableiter> fiir den Bussruf der Kirche aus, auch wenn das nicht seine
Absicht gewesen sein mag» (179). Ernst Wolf verwies in seiner Replik
Thielicke in die deutsch-nationale Ecke und ordnete ihn E. Hirsch
(«Deutschlands Schicksal») und den politischen Traktaten von Paul
Althaus zu (172). Im Verzicht auf eine politische Erkldrung zur Schuldfrage
findet er die Lehre von der Eigengesetzlichkeit der Kulturgebiete wieder,
welche die Welt der Ddmonisierung preisgibt (176). Unter Berufung auf
Karl Barth «Rechtfertigung und Recht» (1938) betont er hingegen nach-
driicklich, «dass man hier eben nicht mehr mit jenen Unterscheidungs-
kiinsten von moralisch und politisch, «<vor Gott> und «vor der Welt»
durchkommen kanny» (177). Damit treten in dieser Kontroverse grundsétz-
liche Fragen ans Licht: Die Alternativen von Zweireichelehre und «poli-
tischer Gottesdienst» tut sich auf, also der Ansatz der politischen Ethik
steht zur Diskussion. Sodann stellt sich die Frage, inwieweit auf die
Situation der Menschen «seelsorgerlich» einzugehen sei (vgl. 182, zur
Wertung auch 159). Thielicke verschafft seinen Horern ein gutes Gewissen,
Trost. Aber ist seine Darstellung der Lage und Geschichte offen und
schonungslos? E. Wolf redet dagegen unbedingt. Es geht ihm um die
«unbedingte Bindung an das, was als der konkrete Wille Gottes begriffen
war» (183). Zugleich enthilt dieser theologische Anspruch ein konkretes
Urteil iiber die politische Situation. Welche Rolle spielt also die politische
Realitdt und deren Analyse fiir die theologisch-ethische Urteilsbildung?!s

15 Vgl. die Kontroverse H. Thielicke-H. Diem: Die Schuld der Anderen. Ein Briefwechsel
zwischen Helmut Thielicke und Hermann Diem, 1947. Thielicke hat in einer Karfreitagspre-
digt iiber Mt 18, 7 unter der Uberschrift: «Die Passion ohne Gnade» gesagt: Es konnte im Wort
«von der <deutschen Passion» ein Stiick gefdhrlicher Selbstbemitleidung liegen, die uns um die



146 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Die Kontroversen um Wiederbewaffnung und um die atomare Bewaffnung
werfen schon 1945/46 ihren Schatten voraus.

d) Niemollers Auslegung (184-211) steht unter dem Begriff « Kollektiv-
haftung» (207), nicht «Kollektivschuld». Kollektivschuld kénne es nicht
geben, weil es kein Kollektivgewissen gibt. Niemoller fordert dagegen einen
Bruch mit dem Geschichtsbild des Nationalprotestantismus (210). Dabei
geht es um die politische Mitverantwortung der Christen an der deutschen
Geschichte (190). Die Verirrungen der Deutschen Christen (199), aber
auch das Schweigen der Bekennenden Kirche zu Unrechttaten stellt Nie-
moller unter das Stichwort «versdumte Verantwortung» (203). «Die
Erneuerung der Kirche hangt mit der Schuldfrage zusammen» (207). Der
Weg, auch der politische Weg ins Freie fingt mit dem Schuldbekenntnis an.
«Das ist der Dienst, den heute die Evangelische Kirche unserem Volk zu
leisten hat, damit der Weg ins Freie wieder gefunden wird» (204). Die
Anerkennung der Schuld wird damit zu einem Politikum ersten Ranges.
Die Kontroversen, auch innerhalb der Bekennenden Kirche seit Dahlem,
brechen an dieser Stelle auf.!6 Das zeigt sich auch an der unterschiedlichen
Auffassung von Busse und Schuld in landeskirchlichen Ausserungen.

e) Die Rezeption der Stuttgarter Erkldrung erfolgte sehr unterschiedlich.
Mancherorts wurde sie verschwiegen (Bayern, 243). Anderswo erfuhr sie
scharfe Kritik (Schleswig-Holstein, Schreiben von Prases Halfmann: «Es
ist ein schwerer Schlag fiir die Kirche»). Es wurden Stimmen laut, die
Kirche habe Landesverrat betricben (227 — Asmussens Antwort 231).
Freilich: Was ist dies fiir ein Verstindnis von Busse, wenn diese geheim-
gehalten werden soll, und ein Verstdndnis von Schuld, wenn diese nicht
offentlich diskutiert werden darf? Insgesamt ist die Tendenz zu beobach-

Frucht einer echten Busse betroge» (7). Er weist dann auf das Unrecht an Fliichtlingen,
Kriegsgefangenen, Hungernden, bei der Entnazifizierung hin (10f.) und erkldrt dazu: «Ich
kann die Schuldbekenntnisse der Kirche, unter die ich mich selbst als Erster stelle, so lange in
der Offentlichkeit nicht mehr héren, wie nicht auch dies von Anderen so hart und erbar-
mungslos offen gesagt wird, wie die Rede der Jiinger nun einmal sein soll» (12). Diem macht
ihm deswegen den Vorwurf, «dass Sie zu jener unbussfertigen Selbstrechtfertigung unseres
Volkes in starkster Weise beigetragen haben» (21). Thielicke antwortet, die Barth-Schule habe
eine «total falsche Methode» (24 vgl. 39). Es sei eine Methodenfrage, keine Sachfrage. Sie
versdume in der Predigt die seelsorgerliche Ankniipfung an die Situation der Angeredeten und
bringe das Kerygma ohne Riicksicht auf den Horer. In Wirklichkeit war dies freilich keine
Methodenfrage, sondern ein sachlicher Gegensatz.

16 M. Greschat (A. 9, 210: «Niemollers Ansatz, der allein auf den Gehorsam seiner Kirche
gegeniiber ihrem Herrn und dessen Auftrag zielte, miindete folgerichtig in eine handfeste
politische Position».



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenninis 147

ten, das Wort zu entschirfen. Es habe keine politische Absicht: «Es redet
nicht die Sprache einer politischen Kundgebung, sondern die Sprache des
christlichen Gewissens». «Vor Gott ist auch nicht ein Volk schuldiger als
ein anderes, wir bekennen vor Gott die Schuld der Welt und unsere
gemeinsame Verantwortung dafiir, dass sein Wille besser erfiillt werde als
zuvor» (Wort der Landessynode in Oldenburg an die Gemeinden,
6.11.1945,221). Zum Buss- und Bettagam 10. November 1945 erklédrte der
Landesbischof von Hannover in einer Kundgebung, es gehe beim Bekennt-
nis unserer Schuld um «ein Bekenntnis vor Gott und nicht vor den
Menschen». «Es kann nicht die Aufgabe unserer Kirche sein, die Fragen
der politischen Entwicklung und des Volkerrechts zu kldren. Sie vermag
nicht die Verflechtung von Schuld und Verhingnis im Hintergrunde des
furchtbaren Geschehens dieser letzten Jahre und Jahrzehnte zu durch-
schauen» (224).

Neben der Tendenz einer Privatisierung und Spiritualisierung der
Schuld findet sich eine Generalisierung. Es kommt dann zu einer Inflation
an Selbstanklagen. So ruft die rheinische Synode zur Busse auf (am
20.9.1946). «Wir sind abgefallen von Gott. Wir entheiligen den Feiertag.
Wir versdumen den Gottesdienst und verachten damit Gottes Wort und
Sakrament. Wir beginnen wieder in einen Taumel von Vergniigungen und
Sportbetrieb zu fliichten» (265). Von welchem «wir» sprechen die Synoda-
len — reden sie von sich selbst oder wird klerikal der Abfall von Gott als
Ursache der deutschen Entwicklung angesprochen? Solche pauschalen
Bekenntnisse sind zudem wohlfeil. Einige landeskirchliche Erkldrungen
sprechen ausdriicklich die Schuld an den Juden an (so: Heinrich Vogel auf
der Berlin-Brandenburger Synode vom 22.-24.10.45, 249; Westfalen 259;
Rheinland 265). Insgesamt fand die Stuttgarter Erkldrung in den einzelnen
Landeskirchen also eine sehr unterschiedliche Aufnahme.

f) Schliesslich wire der Uberblick unvollstindig, wenn man nicht die
Okumenische Reaktion mitbetrachtet. Denn erst die Antworten und Reak-
tionen ausldndischer Kirchen 6ffneten den Weg in eine gemeinsame 6ku-
menische Zukunft.!” Die erste Stellungnahme erfolgte bereits am 23.—
29.10.1945 durch die Synode der franzdsischen Reformierten in Nimes.
Am eingehendsten und differenziertesten antwortete die Generalsynode
der Niederldndischen Reformierten Kirche der EKD am 9.3.1946. Darin
heisst es: «Das war eine erlosende, christliche Tat, die die Bewegung

17Vgl. M. Greschat 302-308. Die Texte waren auch im Kirchlichen Jahrbuch 1945-1948
(1950), 59-66 abgedruckt worden.



148 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

innerhalb der Okumene als eine lebendige Wirklichkeit herbeigefiihrt hat.
Es war ein Beweis der Kraft Christi an denen, die an ihn glauben. Sie
wissen, dass der Nationalsozialismus vor allem durch den Krieg und durch
seine Zwangsherrschaft unsdgliches Leid auch iiber Holland gebracht hat
und noch viel mehr Leid tiber das Volk Israel, aus dem unser Heiland
geboren wurde» (306). Zugleich wurde in dieser Erkldrung auch sehr
niichtern von eigener Schuld gesprochen. Die Leiden der Vergangenheit,
darauf wird hingewiesen, werden das kiinftige Verhéltnis zu Deutschland
und den Deutschen belasten. Der erhoffte 6kumenische Neuanfang wird
also nicht ohne Schwierigkeiten sein. Ein Neuanfang bietet die Chance,
«zusammenzuarbeiteny.

Verglichen mit den Stimmen aus von Deutschen besetzten Lindern
lassen Stellungnahmen aus dem angelsichsischen Bereich stirker die
Erwartung einer Rechristianisierung der Gesellschaft, einer Erneuerung
der Gesellschaft auf der Grundlage eines christlichen Naturrechts anklin-
gen. In der Tat hat die Stuttgarter Erkldrung die Tiir zur Versohnung unter
den Kirchen gedffnet. Das ist ihre eigentliche und bleibende kirchenge-
schichtliche Bedeutung.

g) In der unmittelbaren Folgezeit blieb freilich hochst strittig, welche
konkreten Schliisse aus ihr zu ziehen sind. Das zeigen die Kontroversen im
Rat der EKD und im Reichsbruderrat (269-301). Denn die politische
Entwicklung in Deutschland, die wachsende Not, die Vertreibung im
Osten, die Entnazifizierung, kurzum, die Probleme der Gegenwart traten
in den Vordergrund. Aus den politischen Differenzen zwischen den Sie-
germichten entstand der Kalte Krieg. Kirchenpolitische und politische
Gegensitze bestanden zwischen Lutherrat und Bruderrat und im Rat der
EKD. Fragen der kiinftigen Verfassung der EKD und der politischen
Orientierung gerieten in eine schwer zu erfassende Gemengelage. Unter-
schiedliche Entwiirfe und Anlédufe, die Stuttgarter Erkldarung fortzuschrei-
ben, kamen nicht zum Zug, weil sie keine allgemeine Zustimmung fanden.
Strittig war, ob die Schuld der Vergangenheit, Wiedergutmachung und
Busse oder die gegenwirtige Not, die Methoden der Entnazifizierung
angesprochen werden sollte (270f.). Unldsbar ist damit verbunden die
Frage nach dem kiinftigen politischen Weg Deutschlands. Niemoller for-
derte von den Deutschen politische Umkehr, Busse. Die Mehrheit des
Rates hielt dagegen ein seelsorgerliches Wort des Trostes und der Verge-
bung, im Sinne einer Ergdnzung von Stuttgart, fiir erforderlich und gebo-
ten.!8 Greschat kommentiert diese Uberlegungen so: «Man blieb angeblich

18'So Asmussens Entwiirfe 1946, 279-281, (vgl. 286-291).



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 149

voll und ganz bei der Position, die man in Stuttgart vertreten hatte,
konkretisierte sie nur nach zwei Richtungen hin: einerseits im Blick auf die
Okumene, d.h. die westlichen Siegermichte, denen die deutsche Not auf
das Gewissen gelegt werden sollte; andererseits im Blick auf das eigene
Volk, dem die Kirche nun die Vergebung zuzusprechen hitte, nachdem sie
es in Stuttgart bei seiner Schuld behaftet hatte» (272). In den Vordergrund
tritt jetzt die Schuld der Anderen. Dazuhin dachte der Rat an eine Gene-
ralabsolution («Generalamnestie») des deutschen Volkes. Dagegen erhob
Hermann Diem Einspruch (273). Beherrschend wurde das Mitleid mit den
hart Heimgesuchten. Die Not der Gegenwart verdriangte die Auseinander-
setzung mit der Schuld der Vergangenheit. Deshalb unterblieb damals ein
erneutes Anreden der Offentlichkeit auf die Schuldfrage seitens der evan-
gelischen Kirche. Man kann dafiir Verstiandnis haben. «Der Rat der EKD
hatte gute, durchaus auch realistische Griinde gehabt, die Schuldfrage nicht
erneut zu thematisieren» (301). Je nach Standpunkt stellt sich dabei auch
die Frage nach «Wirklichkeitsferne» und «Wirklichkeitsndhe» der Uber-
legungen in den Leitungsgremien (300f.). Eine unmittelbare Fortsetzung
fand die Stuttgarter Erklarung jedenfalls in der Nachkriegszeit nicht.

5. Nachwirkung

Martin Niemodller urteilte im Riickblick: «Ich habe zwei Jahre nichts
anderes getan, den Menschen die Schulderkldrung zu predigen — leider
ohne Erfolg» (Greschat 311). «So endete diese zundchst weithin Aufsehen
erregende Schulderkldrung als ein fiir die Christenheit in Deutschland fast
bedeutungsloses Intermezzo und wurde als ein gelungener taktischer
Schachzug registriert, durch den sich die evangelische Kirche in Deutsch-
land ihre 6kumenische Anerkennung wieder verschafft hatte».!® Niemdl-
lers Wertung diirfte nur teilweise zutreffend sein. Zwar wurde die Erkli-
rung nicht so aufgenommen, wie Niemoller es erwartete und forderte, auch
wurde sie durchaus taktisch benutzt. Karl Barth sah in einem Trostbrief an
Martin Niemoller die Ursache dafiir in der kirchlichen Restauration nach
1945 und in der Nichtpraktizierung von Dahlem 1934 (282-286). Er
schrieb: «Die Stuttgarter Erkldrung musste den fatalen Geschmack von
Beildufigkeit und Vorldufigkeit haben, sie konnte dem deutschen Volk

19 Junge Kirche 32 (1971): Zitat 452; 449-456: Das Stuttgarter Schuldbekenntnis — eine
Frage an uns Christen heute.



150 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

gegeniiber den Klang innerer Notwendigkeit nicht haben, weil die Kirche,
in deren Namen sie gesprochen wurde, zwar aus allerhand Kdmpfen, aber
nicht aus jenem, dem ihr einst aufgetragenen, einst von ihr anerkannten
Kampf herkam» (285). Das Verstindnis von Kirche und der Aufgabe der
Kirche in der Welt ist seit dem Kirchenkampf offen.

Dennoch hatte das Wort eine Fern- und Tiefenwirkung: {iber das
Darmstiddter Wort des Bruderrates (1947), die Kontroversen um die Wie-
derbewaffnung Deutschlands ab 1950 wirkt es bis in die Gegenwart hinein
weiter: Die Auseinandersetzung um die politische Verantwortung der
Kirche und die gegenwirtige Friedensdiskussion und Friedensbewegung
sind davon mitbestimmt. Die Stuttgarter Schulderkldrung hat also nach
wie vor ein grosses Gewicht. Zugleich freilich zeigen sich nach wie vor in
ihr offene Fragen.

6. Die Strittigkeit des Wortes

Der Magdeburger Bischof Werner Krusche hat auf dem wissenschaftli-
chen Kongress der EKD «Gottes Friede den Volkern» 1984 in einem
grossangelegten und grundsidtzlichen Referat «Schuld und Vergebung — der
Grund christlichen Friedenshandelns» die Stuttgarter Erkldarung aktuell
auf die heutige Friedensdiskussion und vor allem auf die Versohnung
zwischen Ost und West bezogen.2? Dabei stiitzte er sich vor allem auf
Greschats Materialsammlung und Interpretation. Er spricht von einer
«Verdringung der Schuld» und meint, dass die Aufgabe der Rezeption der
Stuttgarter Schulderklarung noch vor der evangelischen Christenheit steht.
Denn die Ablenkung von der eigenen Schuld, unter Hinweis auf die Schuld
der anderen, die Privatisierung der Schuld mithilfe kirchlicher Internali-
sierung und schliesslich die Ausblendung von Schuld, indem von der
Schuld gegeniiber den Juden, den Kommunisten, den Volkern des Ostens
geschwiegen worden sei oder noch geschwiegen werde, mache das Bekennt-
nis zur Schuld unwirksam.

Wihrend Krusche — um diese Position nur als Beispiel zu nennen — die
Schuld nicht radikal und ernst genug genommen sicht, haben andere
bereits unmittelbar nach der Verdffentlichung der Kirche Pharisdismus
vorgehalten. Die Kontroverse in der Zeitschrift « Die Wandlung» zwischen
Erwin Gross und Hans Asmussen ist dafiir ein eindriickliches und nach wie

20 W. Krusche, in: Gottes Friede den Vélkern, Dokumentation (1984) 76-101.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 151

vor zu bedenkendes Beispiel.2! Asmussen hat in seinen Erlduterungen als
Mitverfasser der Erklirung immer betont, diese sei nicht politisch, sondern
als Bekenntnis vor Gott geistlich, «religios» zu verstehen. Gross fragt nun,
ob die Erkldrung als Bekenntnis tatsdchlich dort abgegeben worden sei, wo
sie zu stehen angibt, ndmlich vor dem Angesicht Gottes. Oder erreicht sie
nicht doch nur «den Standpunkt menschlicher Moral gegeniiber dem
politisch Niitzlichen»? Gross hilt der schuldbekennenden Kirche vor, dass
sie «sich nicht an den Ort vor Gott gestellt» sieht, «auf den sie den
Nationalsozialismus verwiesen hat». So sieht sie sich nicht «an den Ort der
Verdammnis hingestellt, wo allein Gott retten kann, weil er allein so
richten kann. Sie steht nicht am Ort des Zollners, sondern am Ort des
Pharisders. Die Kirche kann sich somit vom Nationalsozialismus distan-
zieren, sie hat ein gutes Gewissen. Dem Gericht, das iiber diesen herein-
gebrochen ist, kann sie sich in der Weise entziehen, dass sie es an ihm
vollzieht». Damit ist durch ihr eigenes Schuldbekenntnis die evangelische
Kirche in der Lage, sich von den Anderen zu distanzieren und der letzten
bitterbosen Solidaritit mit den Verdammten zu entziehen. Der Pharisider
siecht zwar den Zollner und misst sich distanzierend an ihm und dem
eigenen Soll. Der Zéllner wird des Pharisders hingegen nicht gewahr. Der
Seitenblick auf den Anderen erhellt wie ein Blitz den Ort, an dem der
Bekennende steht. Aus dem Jiingsten Gericht, dem endzeitlichen Urteil
Gottes wird damit das politische Urteil und das moralische Richten der
Kirche. Das Schuldbekenntnis wird zum politischen und kirchenpoliti-
schen Instrument. Ein politischer Anspruch kann nunmehr mit «theologi-
schem Absolutismus» vertreten werden. Gross spitzt seine Kritik zu auf die
Frage, als was die evangelische Kirche verstanden und genommen werden
wolle mit ihrem Schuldbekenntnis: «als Kirche des Pharisders oder als
Kirche des Zollners».22 In der Tat bleibt zu fragen, ob nicht ein d6ffentliches
Bekenntnis der Schuld auch auf einer Verwechslung des Urteils der Kirche,
das sehr wohl begriindet sein mag, mit dem Urteil Gottes beruhen mag und
also gerade die schlechthinnige Bedingungslosigkeit der Rechtfertigung
verfehlt. Kann nicht sogar das Schuldbekennen Ausdruck pharisdischer
Werkgerechtigkeit werden?

21 E. Gross, Die Schuld der Kirche. Fragen an die Bekenner und Bekdmpfer des «Stutt-
garter Schuldbekenntnisses», Die Wandlung 2, (1947) 133-145; H. Asmussen, Die Stuttgarter
Erkldarung, Die Wandlung 3 (1948) 11-27; E. Gross, Die unbekannte Schuld der Kirche,
28-39.

22 Zitate 135-137; 141; 144,



152 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis
IV. Systematische Interpretation

Die Darstellung der Diskussion stellt uns letztlich vor eine Reihe von
unaufgearbeiteten Fragen, ja fiihrt uns sogar in Verlegenheit.

1. Der Schuldbegriff ist in der Diskussion der Stuttgarter Erkldrung
mitnichten klar geworden. Zwischen historischer Ursache (causa), «schul-
dig» sein im Sinne einer geschichtlichen Verantwortung, politischer Aner-
kennung von Verbindlichkeit (obligatio), Kollektivhaftung, moralischer
Schuld im Sinne der Vorwerfbarkeit (cu/pa) und Siinde vor Gott ist nicht
zureichend unterschieden. Von Kollektivschuld zu reden ist zweifellos
irrefiihrend. Kollektive Schuld ist ein Unding; in diesem abzulehnenden
Begriff iiberleben ldngst {iberwundene primitiv-religiose Vorstellungen
vom magischen Zusammenhang des Staates, der Sippe oder des Volkes.
Politische Schuld dagegen besteht in der Mitschuld des einzelnen Biirgers
an den Handlungen der Regierung kraft seines Anteils an der Staatsge-
walt.23 Es geht hier um die Unterscheidung und Zuordnung von Recht,
Ethos und Glauben. Schuld als rechtlicher, als moralischer und als religio-
ser Tatbestand sind nicht vollig identisch. Sie ist also politisch nicht
eindeutig. Karl Jaspers’ begriffliche Kldrung ist hier weiterfiihrend. Leider
ist die kirchliche Diskussionslage sehr diffus, worauf K.G. Steck bereits
1946 hingewiesen hat.24 Die Stuttgarter Erkldrung ldsst auch offen und im
Unklaren, ob Schuld politisch zu verstehen ist. Gibt es eine politische
Konkretion des Siindenverstdndnisses? Ist Schuld politisch benennbar und
dann auch theologisch zu verdammen?23

2. Weil die Deutung des Schuldbegriffes nicht eindeutig ist, bleibt
unklar, wie das Reden von Schuld iiberhaupt theologisch begriindet wird.
Ist Schulderkenntnis Folge des vom Evangelium geweckten Glaubens oder
ist sie bereits allgemein einsichtig? Es geht also um die Evidenz von Schuld.
Theologisch gesprochen: Gibt es eine existentiale Schulddeutung extra
revelationem? Heidegger hat in «Sein und Zeit» einen ontologischen
Schuldbegriff entfaltet.2® Dabei steht das Reden von Schuld nicht unter

23Vel. K.E. Legstrup, RGG3 VI, 500. Papst Pius XII. sagte in einer Ansprache am
20.12.1946, «es sei ein Irrtum, dass man einen Menschen schon deshalb als schuldig oder
verantwortlich behandeln konne, weil er einer bestimmten Gemeinschaft angehdre, ohne dass
man sich die Miihe gebe, im einzelnen Fall zu untersuchen, ob der Betroffene sich durch sein
Handeln oder Unterlassen personlich schuldig gemacht hat» (zit. 6. Steck (A. 24), 376).

24 K. G. Steck, Schuld und Schuldbekenntnis. Ein kritischer Bericht, EvTh 6 (1946/47)
368-383.

25 Vgl. z.B. D. Solle, Politische Theologie (1971, erweiterte Neuauflage 1982).

26 M. Heidegger, Sein und Zeit, GA I, 2 (1977) 371 ff., § 58.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 153

dem Mass einer Theorie der Fehlbarkeit, sondern unter der existentiellen
Frage, ob ich die Schuld als Schuld akzeptiere. Schuld ist dann freilich
eigentlich kein Thema der Ethik, auch nicht der politischen Moral. Die
Ethik befasst sich mit dem Guten, insofern es getan werden soll. Diese
Forderung gilt unabhédngig von Schuld und ist ihr gegeniiber gewissermas-
sen unbetroffen. Der Mensch ist hingegen ontologisch von der Schuld
betroffen. Aber der Ort der Schulderkenntnis und des Schuldbekenntnisses
ist nicht die Ethik, sondern der religiose Vollzug. Zumindest von der Sicht
Heideggers her ist, theologisch gesprochen, eine cognitio legalis von Schuld
moglich. Dies fithrt uns vor die Unterscheidung von Gesetz und Evange-
lium. Ist die Evidenz des usus elenchticus legis, die Einsicht in ein Versdu-
men von Verantwortung, das Schuld ist, nur vom christlichen Glauben her
moglich? Das ist dann auch ein Grundlagenproblem der Ethik. Ist Schuld-
einsicht allein Wirkung des Glaubens? K. G. Steck: «Es muss also der Frage
noch nachgegangen werden, inwiefern es sich bei diesem Problem um
geistliche und um natiirliche Erkenntnis der Schuld handelt. Auch die
Debatte der Schuldfrage steht notwendigerweise im Problembereich der
natiirlichen Theologie».2” Die Ansatzfrage evangelischer Ethik tritt an
dieser Stelle zutage. Kann man Schuld nur predigen, ihre Anerkennung
autoritativ fordern oder muss man sie einsichtig machen, «begriinden»?
Die Gefahr des Pharisdismus und der fehlenden Solidaritidt von Kirche und
Welt verbindet sich mit dieser Frage. Ist exklusiv die Kirche der Ort der
Schulderkenntnis? Was aber bedeutet diese Exklusivitit fiir die Schuld in
der Welt? Kann man dann folgern: Wire die Welt nicht dem Sidkularismus
verfallen, sondern christlich geblieben, wire der historische Irrweg ver-
meidbar gewesen? «Es besteht dann immer die Gefahr einer Verleugnung
der echten Solidaritit, die Gefahr des Pharisdismus»28.

3. Beispielhaft ist die Stuttgarter Erkldrung auch aufgrund der Verkniip-
fung von Geschichtsdeutung und moralischem Urteil. Worin griindet
iiberhaupt die Schuld der Deutschen? Eine Rolle spielt dabei auch Karl
Barths Geschichtsbild, mit der Berufung auf den Sonderweg der Deutschen
von Friedrich dem Grossen — Bismarck — Wilhelm II. — Hitler. Dieser Sicht
wird und wurde heftig widersprochen. Welchen Stellenwert hat dann die
unterschiedliche Geschichtsbetrachtung fiir das ethische und theologische
Urteil? Die Barmer Erklarung hat oberfldchlich betrachtet das Thema einer

27K.G. Steck (A.24) 381; vgl. die Kontroverse zwischen E. Gross und H. Asmussen
A.21.
28 Ebda. 373.



154 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Geschichtstheologie obsolet gemacht; in der Stuttgarter Erkldrung drangt
es uniibersehbar wieder ans Tageslicht. Sind geschichtliche Fehlurteile,
Irrtum, moralische Schuld? Inwieweit sind geschichtliche Wertungen theo-
logisch relevant? Hier meldet sich bereits ein weiteres Problem.

4. Eine damonologische Deutung begreift Geschichte, Schuld der Deut-
schen als unentrinnbares Verhidngnis. An die Stelle von Einsicht in die
«versiaumte Verantwortung dem Menschen gegeniiber» (M. Niemoller)
tritt dann ein zutiefst irrationales Weltbild. Erforderlich wird Entmytho-
logisierung, Aufklarung der Didmonologie. Was sich hier zeigt, ist freilich
das Ideologieproblem, niamlich Ideologie als Verblendung, Selbstverblen-
dung. Die theologische Aufgabe der Ideologiekritik wird damit dringlich.
Dabei gilt es den Schein der Verblendung zu durchbrechen und Licht,
Evidenz in das politische Geschehen und in Zusammenhinge zu bringen.
Das Ideologieproblem verbindet sich zugleich mit dem Totalitarismus-
problem. Die Schuld der Deutschen ist in ihrer Konsequenz doch nicht
singuldres Phanomen deutscher Geschichte, sondern vielmehr eine Aus-
wirkung modernen Totalitarismus. Die Thematik ist bei Hannah Arendt
gesehen. Fiir die evangelische Ethik stellt sich folglich dariiberhinaus die
Aufgabe, zu bedenken, welche politische Verfassung menschenwiirdig ist.
Die institutionelle Ordnung, die politische Verfassung ist als Vorausset-
zung einer Wahrnehmung politischer Verantwortung oder als Ursache der
Entstehung von Schuld zu bedenken; dies betrifft die Einstellung zu
Rechtsstaat, Menschenrechten und totalem Staat. Es geht hier um die
Frage, welcher Staat, welche Gesellschaft sind menschenwiirdig? Nicht
Rechristianisierung, wohl aber Verantwortung fiir politische Ordnung wird
damit notwendig. Die Gegenfrage lautet dann: Gibt es ein kollektiv, ein
strukturell Boses?

5. Was ist im besonderen die Aufgabe der Kirche, worin besteht die
politische Verantwortung der Kirche? Hat sie ein politisches Mandat?
Hans Asmussens immer wieder vorgetragene Interpretation lautet: Das
Amt der Kirche ist ein priesterliches Amt der Stellvertretung vor Gott.
Ahnliches klingt in Bonhoeffers Begriff der Schuldiibernahme in der
«Ethik» an.?? Die Unklarheit des Begriffes Schuldiibernahme, ob Schuld
debitum oder obligatio oder culpa meint, zeigt sich an dieser Stelle. Diese
Betonung der priesterlichen Aufgabe kann zu einem klerikalen Kirchen-
verstindnis fithren. Dafiir gibt es Beispiele aus der Diskussion um das
Stuttgarter Schuldbekenntnis. Dagegen betont K.G. Steck: Das Wichter-

29 D. Bonhoeffer, Ethik ('°1984) 255f.



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 155

amt der Kirche ist prophetisches Amt.30 «Es ist der prophetische Aspekt
der kirchlichen Verkiindigung, unter dem wir das Stuttgarter Schuldbe-
kenntnis zu verstehen haben. Denn im prophetischen Amt der Kirche
findet sich die Begriindung fiir jene Wendung aus dem Bereich des rein
personlichen und innerkirchlichen Bekennens von Bruder zu Bruder, zum
umfassenden Bekennen der Schuld vor Kirche und Welt». Aber wie wird
ein solches prophetisches Amt ausgeiibt? Was meint prophetisches Reden —
eine prophetische Zeitdeutung oder die Erinnerung an Grundeinsichten
christlichen Menschenverstindnisses, Grundsidtze humanen Zusammenle-
bens? Wer spricht hier? Wer bekennt? Fiir wen wird gesprochen - fiir die
Kirche, die Christen, die Deutschen? Was heisst hier dann Stellvertretung
(auch prophetisch)?

Unbestreitbar ist: (a) Die Kirche hat Entschuldigungsmechanismen als
Versuche der Selbstrechtfertigung aufzudecken, sowie (b): sie hat nicht nur
Evangelium zu verkiindigen, nicht nur ein Trostamt wahrzunehmen, son-
dern auch Gesetz zu predigen, Siindenerkenntnis, Ruf zur Busse als Ruf zur
Besserung, als Aufforderung zur Umkehr von falschen Wegen. Also: Es ist
ihr aufgegeben, Unrecht aufzuzeigen. Hat die Kirche aber dariiberhinaus
ein Mandat der positiven politischen Weisung, also ein politisches Wei-
sungsrecht?

6. Anhand der Schuldfrage lasst sich die Verflochtenheit von Theologie
und Politik nicht iibersehen. Die Stichworte «Politische Theologie» und
«Politisierung der Kirche» treten hervor. In den 50er Jahren fiihrte dies
dann zur Zuspitzung auf die Alternative « Konigsherrschaft Christi» oder
«Zweireichelehre». K. G. Steck betonte bereits 1946: Prophetisches Wich-
teramt bedeutet, «dass dort konkret, d.h. also immer auch politisch geredet
wird. Die Stuttgarter Erkldrung wird so auch zum Beispiel einer echten, den
Bereich der politischen Verantwortung nicht scheuenden Rede».3! Eber-
hard Bethge betont gleichfalls: «Die Schuld der Kirche muss nicht allge-
mein und prinzipiell, sondern konkret geschichtlich erkannt, analysiert
und benannt werden».32 Die Frage wird dann dringlich: Kann die politi-
sche Konkretion theologisch begriindet werden oder nur ethisch, politisch-
ethisch, «verniinftig»? Damit stehen wir freilich vor einer Grundsatzfrage
theologischer Sozialethik, ndmlich der nach dem spezifisch Christlichen in
politischem Handeln und politischer Verfassung.

30A. 24, 371.
31 Ebda, 378.
32 E. Bethge, Am gegebenen Ort (1979) 199.



156 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

Sie werden ebenso wie ich den Eindruck haben, dass meine Uberlegun-
gen trotz mancher vorldufiger Klirungen am Ende in eine grosse theolo-
gische Aporie, Ratlosigkeit fithren. Denn was ist zu all diesen Beobachtun-
gen letztlich theologisch zu sagen? Kann man das mysterium iniquitatis, das
uns die Jahre 1933-1945 im Riickblick vor Augen fiihren, letztlich iiber-
haupt rational kldren? Freilich, wer von Schuld und vom B&sen spricht, der
kann dies nicht abstrakt tun. Wer von Schuld und vom Bésen reden will,
der muss die Geschichte boser Taten erzdhlen. In einer solchen Geschichte
gibt es immer Opfer und Téter. Hier freilich beginnen die Schwierigkeiten,
wenn man nicht in eilfertige Schuldeingestidndnisse und allzuglatt aufge-
hende Schuldzuweisungen geraten will. Ich will das Problem abschliessend
in dreifacher Hinsicht beschreiben.

(a) Schuld hat immer eine ethische und eine tragische Seite. Wird
einerseits die Verantwortung fiir Schuld geleugnet, dann ist man allzu
leicht mit Entschuldigungsgriinden zur Hand und rechtfertigt sich selbst.
Der Mensch selbst ist Urheber des Bosen. Wenn andererseits die tragische
Seite des Schuldigwerdens iibersehen wird, verfdllt man einem besserwis-
serischen Moralisieren. Der Mensch ist eben nicht nur Urheber des Bosen,
sondern zugleich «Erscheinungsfeld» boser Ereignisse. Er wird schuldig,
ohne sich bewusst fiir das Bose zu entscheiden. Die Theologie sprach vom
unfreien Willen des Menschen, von der Macht der Siinde, verdichtet im
Symbol der Erbsiinde. Das Rétsel der Schuld und des Schuldigwerdens
ldsst sich nicht durch Anstrengung des guten Willens der Christen 16sen.
Wird diese tragische Seite der Schuld nicht wahrgenommen, dann bleibt
nur die Haltung der pharisdischen Selbstgerechtigkeit. (b) Die Sprache des
Redens von Schuld ist die des Mythos, des Symbols, des Bildes. Dies hat
Paul Ricoeur grossartig in seiner Phinomenologie der Schuld beschrie-
ben.33 Freilich, wenn man nur noch in der Sprache der Mythik von Schuld
spricht, dann wird diese zu einem unbegreifbaren Verhingnis. Die Deu-
tung der deutschen Schuld nach Kriegsende unter Verweis auf dimonische
Michte war in dieser Gefahr. Am Ende solcher ddmonologischer Zeitdeu-
tung kann eine manichidische Weltsicht stehen. Der Manichdismus hat
einen kosmischen Mythos gelehrt, der einen volligen Dualismus von guten
und bosen Gottern beinhaltet. Ricoeur sagt deshalb zurecht: «Das Symbol
gibt zu denken». Denkbar wird die Schuld wegen der Fehlbarkeit des
Menschen. Die Fehlbarkeit gehort wesenhaft zum Sein des Menschen. Die

33 P. Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Phinomenologie der Schuld T (1971);
Symbolik des Bosen, II (1971).



M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis 1.57

Moglichkeit des moralisch Bosen ist in die Verfassung des Menschen
eingezeichnet.?* Die Fehlbarkeit beruht aber nicht allein auf der Endlich-
keit, dem Beschrinktsein des Menschen. Vielmehr griindet sie in einem
Zwiespalt zwischen Einsicht und Affekt. Die Fehlbarkeit ist die «F#hig-
keit» zum Bosen. Schuld besagt dann Selbstwiderspruch. Die Realitét des
Bosen und damit die Last der Schuld und die Verknechtung des Menschen
unter die Macht des Bdsen sind bedingt durch das Fehlenkdnnen, die
Freiheit des Menschen. Aber sie sind gerade nicht als Werk der Freiheit zu
begreifen. Vielmehr stossen wir wiederum auf die Grenzen menschlicher
Einsicht, die ich unter dem Aspekt des Tragischen schon beriihrt habe und
die doch nur symbolisch anzusprechen ist. Denn das Bose und die Schuld
sind der Vernunft ein Skandal. (c) Damit komme ich zum letzten Gesichts-
punkt. Geschichtliche und konkrete Schuld ldsst sich im Leben nicht
rational erkldren. Wohl aber ldsst sich die Moglichkeit des Schuldigwer-
denkonnens verstehen. Die Grausamkeit des Lebens, das «stets jemandes
Tod ist» (Antonin Artaud), taucht in Phdnomenen der Schuld auf. Schuld
1st in einem Verhingnis und freie Tat. Diese Grausamkeit des Lebens kann
auch kein Verweis auf die Offenbarung Gottes abschliessend deuten. Dem
Rétsel der Schuld entspricht die Verborgenheit Gottes. Eine Durchbre-
chung von Schuld kann weder durch Erkldren, Bewusstmachen noch durch
die Anstrengung der Schuldbewiltigung gelingen. Nur ein Akt des Erbar-
mens kann der Schuld ein vorldufiges Ende setzen. Die Befreiung von
Schuld und Schicksal der Vergangenheit bringt allein das Geschehen einer
Erlosung, eine ihrerseits unableitbare Tat der Gnade. Auch das Bose kann
ndmlich aus einem Menschen nichts anderes als einen Menschen machen.
Die Schuld der Vergangenheit, die Last des Schicksals werden durch das
erlésende Wort und die erbarmende Zuwendung nicht weggewischt. Hegel
schrieb in seinen Habilitationsthesen, der Anfang, das Prinzip der Ethik sei
«die Ehrfurcht, die wir dem Schicksal entgegenbringen miissen»: Principi-
um scientiae moralis est reverentia fato habenda.’> Ehrfurcht vor dem
Schicksal meint keineswegs Verleugnung der Schuld. Ein amor fati, die
Schuldannahme verweigert, wire im Gegenteil Selbstzerstérung der Frei-
heit. Eine bloss ethisch-politische Auseinandersetzung mit Schuld hinge-
gen, wie sie eine iiber die Rétsel der Geschichte durch die Offenbarung
aufgekldarte Theologie meint vornehmen zu kdénnen, greift zu kurz. Denn

34 Ebda., Fehlbarkeit 173.
35 G.F.W. Hegel, Disputationssitze fiir den Habilitationsakt. Erste Druckschriften, Ed. G.
Lasson, PhB 62 (1928) 404f.



158 M. Honecker, Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis

auch das Nicht-wahr-haben-wollen der Wirklichkeit und der Unbegreif-
lichkeit schicksalhafter Schuld ist eine Form von Schuld. Ich breche hier
ab. Ein Schuldbekenntnis kann, so meine ich, nach christlichem Verstind-
nis seinen eigentlichen Ort nur «vor Gott» haben und also im Geschehen
eines Gottesdienstes, in dem Gottes Gegenwart verkiindet und die Verge-
bung im Gebet erhofft wird. Ein analysierender Vortrag ist eben kein
Gottesdienst und kann daher nur mit Kierkegaard sich bescheiden: «Ei-
gentlich gehort die Siinde iiberhaupt nicht in irgend eine Wissenschaft
hinein. Sie ist Gegenstand der Predigt, wo der Einzelne als der Einzelne
zum Einzelnen spricht».3¢

Martin Honecker, Bonn

36 S, Kierkegaard, Der Begriff Angst, SW 1V, 286 (ed. E. Hirsch, 13).



	Geschichtliche Schuld und kirchliches Bekenntnis : die sogenannte Stuttgarter Schulderklärung ; Gerhard Sauter zum 50. Geburtstag

