
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 2

Artikel: Der Neue Bund im Alten : zum Schriftverständnis des Paulus in II Kor 3
: Rolf Rendtorff zum 60. Geburtstag

Autor: Stegemann, Ekkehard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 42 1986 Heft 2

Der Neue Bund im Alten

Zum Schriftverständnis des Paulus in II Kor 3*

RolfRendtorffzum 60. Geburtstag

I

Als Mose vom Berg Sinai mit den Tafeln des Bundes herabstieg, da
wusste er nicht, dass die Haut seines Gesichtes von der Unterredung mit
dem Ewigen strahlend geworden war. Er merkte es jedoch alsbald daran,
dass die Kinder Israel und selbst Aaron, sein Bruder, Furcht hatten, sich
ihm zu nähern. Deshalb musste er sie herbeirufen, um ihnen die Worte
auszurichten, die der Herr ihm aufgetragen hatte. Danach verbarg er
allerdings sein glänzendes Gesicht unter einer Decke.

So wird uns am Ende von Ex 34 erzählt (vgl. v. 29-33), und aus den
folgenden Versen erfahren wir noch, dass diese Episode zum Typos der
Offenbarungsvermittlung durch Mose geworden ist. Denn immer dann,
wenn er wieder vor Gott trat, um neue Weisung zu empfangen, nahm Mose
den Schleier von seinem Gesicht und liess es so lange aufgedeckt, bis er dem
versammelten Volk die Worte des Herrn mitgeteilt hatte. Dann verhüllte er
jedoch wieder sein Gesicht (vgl. V. 34-35).

Es ist diese Geschichte, aufdie sich Paulus in II Kor 3 vor allem bezieht.
In ihr fand er offenbar das Wesen des jüdischen Gottesdienstes
ausgedrückt und grundgelegt. Und er hatte recht damit. Denn in der Tat zeigt der
Wechsel vom Stil der Erzählung eines einmaligen Vorgangs (V. 29-33) zu
dem der Beschreibung eines immer wiederkehrenden Brauches (V. 34-35)
schon an, dass der Text selbst auf etwas Typisches für die Offenbarungsvermittlung

des Mose hinweisen möchte1. Gewiss, äls diese Verse aufge-

* Das Folgende habe ich als Antrittsvorlesung am 8.11.1985 in Basel und danach als

Gastvorlesung an den Universitäten in Duisburg und Münster vorgetragen. Für den Druck
habe ich nur die nötigsten Anmerkungen hinzugefügt.

1 Vgl. dazu U. Cassuto, A Commentary on the Book of Exodus, Jerusalem 1967, 448 ff.;
B.S. Childs, Exodus, A Commentary, London 1974, bes. 617ff.



98 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

schrieben wurden, da gab es Mose nicht mehr und auch keinen, der wie
Mose regelmässig mit Gott von Mund zu Mund sprechen und dann der
Gemeinde im Glanz himmlischer Herrlichkeit die göttlichen Worte
ausrichten durfte. Allein es gab noch immer die Weisung, die Mose am Sinai
und im Zelt der Begegnung erhalten und die er nach Israels Glauben in der
Tora, den fünf Büchern des Mose, aufbewahrt hatte, damit sie von
Generation zu Generation als Urkunde des Bundes Gottes mit seinem Volk
weitergegeben und gelernt werden konnte. Ja, und dazu gab es eben auch
den Gottesdienst der Synagoge, in dem die Tora regelmässig vorgelesen
wurde.

II

Wie sehr sich dieser gottesdienstliche Vorgang im jüdischen Bewusst-
sein als Partizipation an der Offenbarungsvermittlung durch Mose auch
über die Zeiten hinweg darstellte, kann z.B. dem Sprachgebrauch entnommen

werden, in dem «Mose» gesagt wird, wenn die Tora gemeint ist. So

redet denn auch Paulus in II Kor 3,15 davon, dass «bis zum heutigen Tage
Mose vorgelesen wird»2. Steht aber Mose für die Tora, dann kann diese
auch ihn vertreten. Von daher ist es zu verstehen, wenn in der jüdischen
Auslegungsgeschichte von Ex 34 der Glanz auf dem Gesicht des Mose
hinüberstrahlt auf die Tora, die sich vom Sinai herleitet, und schliesslich
hauptsächlich von ihr ausgeht. Ja, wir finden bei den rabbinischen
Meistern sogar die Meinung, dass Moses Aura von den Tafeln herrühre, die bei
der Aushändigung an ihn gewissermassen den Glanz der Schechina
übergeleitet haben3. Freilich zollen auch die Rabbinen weiterhin dem Glanz des

Mose selbst Respekt. Zwar reden sie nicht wie Philo von Alexandrien von
einer Verwandlung des Mose durch die Unmittelbarkeit der Gottesschau4.
Doch der strahlende Glanz, den er dabei erhielt, ist für die Weisen Israels
auch im Alter nicht mehr vom Sohn des Levi gewichen, ja, er hörte selbst im
Tode nicht auf. Denn er war von einer solchen Konsistenz, dass, gesetzt den

2 Vgl. J. Jeremias, Art. Mwucrnç, ThWNT IV, 852-878: 868.
3 Vgl. Ex. Rab. 47 (102a) bei Bill. III, 515; ebd. 514f. Parallelen und andere Erklärungen

der Rabbinen zur Herkunft des Glanzes.
4 Vgl. v. a. Philo, vit. Mos. II, 69 f und dazu D. Georgi, Die Gegner des Paulus im

2. Korintherbrief. Studien zur religiösen Propaganda in der Spätantike, WMANT 11 (1964)
258ff.; G. Theissen, Psychologische Aspekte paulinischer Theologie, FRLANT 131 (1983)
138 ff.



E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten 99

Fall, man wüsste das Grab des Mose und machte ein Loch hinein, die ganze
Welt nicht vor dem Leuchten Bestand hätte, das davon ausginge5.

Ihren herrlichsten Ausdruck hat die jüdische Auslegung von Ex 34,29-
35 jedoch - so glaube ich - in den Wandmalereien der Synagoge von Dura
Europos gefunden, welche wie die meisten der genannten rabbinischen
Zeugnisse auch etwa aus der Mitte des dritten Jahrhunderts stammen. Hier
finden wir in einer der vier Einzeldarstellungen, die die Tora-Nische an der
Westwand gleichsam wie Retabeln umgeben, und zwar näherhin in dem
rechten unteren Seitenbild eine männliche Figur in antiker Kleidung
abgebildet. Sie steht mit dem Gesicht zum Betrachter, eine geöffnete Rolle vor
die Brust haltend, aus der sie vorzulesen scheint. Links daneben sehen wir
einen oben abgerundeten Behälter, der nahezu ganz durch eine rote Decke
verhüllt ist. Zweifelsohne handelt es sich hier um die Kapsel, in der die
Rolle, aus der gerade vorgelesen wird, sonst aufbewahrt wird. Einige
Gelehrte neigen dazu, diese Figur mit Esra zu identifizieren, und zwar
nicht zuletzt deswegen, weil sie in Neh 8, also in der Geschichte von der
feierlichen Verlesung der Tora durch Esra am Ende des Wiederaufbaus
Jerusalems, die biblische Quelle für dieses Bildmotiv gefunden zu haben
meinen6. Doch wie der ikonographische Kontext eher für eine Deutung der
Figur auf Mose spricht7, so glaube ich nun, in Ex 34,29ff. die für diese

Interpretation bisher noch fehlende biblische Motivation gefunden zu
haben. Unterstützt wird diese Annahme noch dadurch, dass der Kopf der
Figur von einem rechteckigen Halo wie von einem Heiligenschein gerahmt
ist, der wie die Buchrolle einen goldenen Glanz ausstrahlt. Mose, so scheint

es, liest hier selbst die Tora in der Synagoge vor. Beide strahlen im
göttlichen Glanz. Und die Decke liegt auf der Kapsel8.

5 Vgl. Pes. Rab. 21 (102 a) sowie Targum Onkelos Dt 34,7 bei Bill. III, 515 und P. von der
Osten-Sacken, Geist im Buchstaben. Vom Glanz des Mose und des Paulus, EvTh 41 (1981)
230-235: 230f.

6 Vgl. etwa U. Schubert u.a., Spätantikes Judentum und frühchristliche Kunst, Judaica
Austriaca Bd. II, Wien 1974, 59f.

7 So vor allem E. R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, Bd. IX,
New York 1964, 1 lOff. Freilich dürfte Goodenoughs Deutung von allen vier Bildern aufMose
kaum zutreffen. Die zwei linken stellen wohl Josua dar. Vgl. noch J. Gutman, Programmatic
Painting in the Dura Synagogue, in: the Synagogue (hg. v. J. Gutman), New York 1975,

210-232.
8 Theissen hält es deswegen für «möglich, dass Paulus einen konkreten Brauch vor Augen

hat, wenn er von dieser Decke spricht» (a.a.O. 127). Doch liegt sie nun gerade auf dem -
vermutlich leeren - Behälter während der Lesung.



100 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

Auch in der christlichen Kunstgeschichte hat unser Abschnitt aus Ex 34

übrigens seine Spuren hinterlassen, nämlich in jenen merkwürdigen
Hörnern, mit denen Mose seit dem 12. Jahrhundert dargestellt wird und die
auch Michelangelos gewaltigem Mose, der heute in S. Pietro in Vincoli in
Rom steht, nicht fehlen. Der Ursprung für diese Eigentümlichkeit liegt
bekanntlich in einer philologischen Fehlleistung; denn das hebräische
Wort, das in Ex 34 das Glänzen der Haut bezeichnet, ist ein Hapaxlego-
menon, das einen gleichlautenden Stamm mit dem Wort für «Horn» (qrn)
hat. Von dem letzteren hat es schon der griechische Bibelübersetzer Aquila
an unserer Stelle abgeleitete, vor allem dann die Yulgata, durch die dieser
Lapsus in die christliche Kunst gekommen und hier von jedermann bis
heute zu besichtigen ist9.

III

Ein durch Hörner entstelltes Gesicht ist sicher keine Kleinigkeit - nicht
nur in ästhetischer Hinsicht. Harmlos jedoch erscheint dies verglichen mit
dem, was der Apostel Paulus dem Ansehen des Mose in II Kor 3 zugefügt
haben soll. Denn nach einer weit verbreiteten exegetischen Meinung hat
Paulus den Exodustext gewaltsam uminterpretiert und geradezu in sein

Gegenteil verkehrt, und zwar nicht aufgrund eines Missverständnisses,
sondern aus Kalkül10. Ihr entscheidendes Argument holt sich diese Auslegung

aus II Kor 3,13. In diesem Vers nämlich würde von Mose behauptet,
er würde sich nur deshalb immer wieder mit der Decke verhüllen, weil er
vermeiden wollte, dass die Kinder Israel das Aufhören des Glanzes auf
seinem Gesicht wahrnähmen. Vorausgesetzt wird hier also, dass Paulus im
Gegensatz zur Aussage der Exodusstelle selbst und ihrer jüdischen Auslegung

das Glänzen aufder Haut des Mose nur für einen flüchtigen Reflex der
göttlichen Gegenwart hält, welcher mit der Zeit nachliess und schliesslich

sogar ganz verschwand, aber bei jeder neuen Begegnung mit Gott wieder

9 Vgl. Cassuto 448f.; Childs 604, A. 29; M. Noth, Das zweite Buch Mose. Exodus, ATD 5

(1959) 220.
10Vgl. zuletzt G. Theissen, a.a.O. 121-161; E. Grässer, Der Alte Bund im Neuen.

Exegetische Studien zur Israelfrage im Neuen Testament, WUNT 35 (1985) 77-95; J. Eckert,
Die geistliche Schriftauslegung des Apostels Paulus nach 2 Kor 3,4-18, in: Dynamik im Wort.
Lehre von der Bibel - Leben aus der Bibel. Festschrift aus Anlass des 50jährigen Bestehens des

Katholischen Bibelwerks in Deutschland, Stuttgart 1983, 241-256.



E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten 101

aufgefrischt werden konnte11. Eben dieses Verblassen und endlich
Erlöschen der göttlichen Herrlichkeit (ôôça) auf Moses Gesicht soll aber
symbolisch für das Wesen des Alten Bundes, der 7taÀcuà 8iohW|kt|, sein, wie
Paulus sich hier in Hinsicht auf die Tora ausdrückt, und zwar so
offenkundig ad hoc einen Konstrastbegriff zur Wendung «Neuer Bund» (kcuvi)
SiadfiKri) bildend, welche den Korinthern schon aus der Abendmahlsparadosis

(vgl. I Kor 11,25) bekannt gewesen sein wird. Ordnet der Apostel
zudem dieser Gegenüberstellung von Altem und Neuem Bund im Kontext
eine Reihe antithetischer Begriffspaare und metaphorischer Oppositionen
zu - nämlich steinerne Tafeln und fleischerne des Herzens, tötender
Buchstabe und lebendigmachender Geist, Verurteilung und Gerechtigkeit,
Vergängliches und Bleibendes -, so überrascht es nicht, wenn im Handumdrehen

aus der Gegenüberstellung von Altem und Neuem Bund ein Gegensatz

von Judentum und Christentum wird. Nicht immer wird dabei heute
jedoch noch so ungebrochen das Klischee vom Judentum als einer starren,
veralteten und faktisch erloschenen Religion und vom Christentum als

einer dynamischen, neuen und in lichter Klarheit strahlenden Religion in
den Text hineingelesen, wie das früher durchaus der Fall war12.

Nicht einig sind sich die Ausleger aber bis heute v. a. in der Antwort auf
die Frage, wie das Verhalten des Mose moralisch zu beurteilen sei. Einige
sprechen im Blick auf das Verschleiern des Gesichtes rundheraus von
einem «Betrugsmotiv» und sehen Paulus Mose als einen «entlarven», der
die Kinder Israel über die Begrenztheit seines Glanzes hinweggetäuscht
habe13. Andere machen denn doch angesichts dieser grossen biblischen
Person Umschweife und erklären etwa, Mose habe einem Arzt gleich, der
dem Schwerkranken die bittere Wahrheit über seinen Zustand gnädig
verbirgt, den unreifen Israeliten nicht ihre Illusion rauben mögen14.

11 Vgl. M. D. Hooker, Beyond the Things that are Written? St. Paul's Use of Scripture, NTS
27 (1981) 295-309: 300; G. Theissen, a.a.O. 135f.

12 Vgl. etwa F. Chr. Baur, Das Christenthum und die christliche Kirche der drei ersten
Jahrhunderte, Tübingen I8602, 61 ff.; zur Problematik des Geistbegriffs im Deutschen
Idealismus und in der davon bestimmten Theologie vgl. G. Sauter, Geist und Freiheit, EvTh 41

(1981) 212-223.
13 Vgl. vor allem G. Theissen, a.a.O. 125 u.ö.; S. Schulz, Die Decke des Moses. Untersuchungen

zu einer vorpaulinischen Überlieferung in II Cor 3,7-18, ZNW 49 (1958) 1-30:
9 f.

14 So P. Bläser, Das Gesetz bei Paulus, 1941, 209 f; vgl. noch die Beispiele bei S. Schulz,
a.a.O. 10; ferner M. Rissi, Studien zum zweiten Korintherbrief, AThANT 56 (1969) 30ff.; J.

Eckert a. a. O. 250; 1.1. Friesen, The Glory of the Ministry ofJesus Christ. Illustrated by a Study
of 2 Cor. 2: 14-3: 18, Basel 1971, 54ff.



102 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

IV

Es wäre zu einfach und einfach auch nicht richtig, diese seltsame und
gewaltsame Interpretation von Ex 34,29-35, die Paulus in II Kor 3 geübt
haben soll, auf einen ohnehin notorisch souveränen Umgang des Apostels
mit der Schrift zu schieben. Nicht etwa, weil wir ihm keine kühnen her-
meneutischen Inventionen, die aus der jüdischen Auslegungsgeschichte
herausragen, womöglich sogar ihr entgegenstehen, zutrauen würden. Im
Gegenteil! Denken wir nur an Abraham - eine doch bestimmt ebenso
bedeutende Person in Israels Heilsgeschichte wie Mose. Und wie hat
Paulus diesen Erzvater, den Vater der Beschneidung, zum Typos des

Glaubens, der rechtfertigt, erklärt und zum Vater auch der unbeschnittenen

Heiden, sofern sie nur wie Abraham an den lebendigmachenden Gott
glauben, der Christus von den Toten auferweckt hat. Aus Gründen der
Schrift jedoch und natürlich bzw. bezeichnenderweise nicht in Schmälerung

des Ansehens des Erzvaters hat er das getan. Gewiss trifft seine

Beweisführung aus der Schrift dafür wie damals auch heute nicht überall
aufZustimmung. Gleichwohl kann niemand übersehen, dass sich Paulus in
Rom 4 und Gal 3 mit differenzierten, ja, höchst anspruchsvollen
Argumenten darum bemüht, die Adressaten in den römischen und galatischen
Gemeinden - Heiden(christen) wohl hier wie dort - von dem zu überzeugen,

was er in der Schrift gefunden hat.
Ich kann daher gut begreifen, wenn sich Morna D. Hooker in einem

bemerkenswerten Aufsatz zum Schriftverständnis des Paulus darüber wundert,

dass der Apostel in II Kor 3 nicht die geringste Anstrengung auf sich

nimmt, um seine ausgefallene Exegese von Ex 34,29-35 zu beweisen.
Selbstverständlich setzt auch sie dabei die übliche Auslegung von II Kor 3

voraus. Allein sie bezweifelt wohl mit Recht, dass Juden das blosse Statement

des Paulus zum Verlöschen des Glanzes des Mose imponiert haben
würde. Allerdings gibt sie sich dann damit zufrieden, dass der Apostel ja
vermutlich auch im II Kor keinen Disput mit Juden führe15. Doch hätte er
es denn mit Heiden(christen) einfach so machen können?

Das eben erwähnte Abrahamsbeispiel spricht, so glaube ich, entschieden
dagegen. Denn es zeigt, dass sich Paulus sogar Heiden gegenüber grosse
schriftgelehrte Mühe macht. Gewiss, das könnte vielleicht im Blick aufGal

15 Vgl. M.D. Hooker, a.a.O. 300; sie weist in A. 11 mit Recht die Vermutung ab, wonach
Paulus die Vorstellung vom Verblassen des Glanzes aus der Überlieferung kannte (so B. Childs,
a.a.O. 621 f.).



E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten 103

3 noch damit erklärt werden, dass die Adressaten ja draufund dran waren,
sich beschneiden zu lassen und Juden zu werden. Doch bei den römischen
Adressaten war nicht nur keine vergleichbare Bestrebung vorhanden.
Vielmehr scheinen sie - oder jedenfalls die tonangebende Fraktion bei ihnen -
das genaue Gegenteil, nämlich eine deutliche Distanzierung von den Juden
gewollt zu haben16.

Nach der Meinung von Gerd Theissen hätte sich Paulus mit seiner
Behauptung über die Unbeständigkeit des Glanzes aufMoses Gesicht nicht
nur vor Juden als Schriftausleger kompromittiert, sondern auch bei
Heidenchristen in Korinth, jedenfalls sofern diese Anhänger einer Moseverehrung

oder Adressaten einer Propaganda dafür gewesen wären17. Er zieht
dabei aus der vermeintlich gewaltsamen Interpretation des Exodustextes
durch den Apostel ein zusätzliches Argument gegen die Exegeten, welche
Paulus in Auseinandersetzung mit Konkurrenzmissionaren begriffen
sehen und aus II Kor 3 eine literarische Tradition dieser Moseverehrer
rekonstruieren, die Paulus als Vorlage gedient hätte18. Allerdings reichen
m. E. auch abgesehen von dieser Kritik die literarischen Indizien, die für
eine solche Vorlage ins Feld geführt werden, nicht aus, um die Hypothese
zu tragen. Sie weisen nur das aus, was jeder heute im Nestle-Text an dem
Gebrauch unterschiedlicher Drucktypen feststellen kann, nämlich dass
Stichworte und Fragmente aus biblischen Texten, zumal aus Ex 34,29ff.,
aber auch aus anderen Schriften, in den Text von II Kor 3 hineingewoben
worden sind19. Doch wenn Theissen nun das Argument einfach umkehrt
und schliesst, dass sich Paulus die vermeintlich gewaltsame Umdeutung
des Exodustextes hätte erlauben können, weil die korinthischen Adressaten
ohnehin vom Alten Testament nicht viel hielten, so leuchtet mir das

keineswegs ein20. Denn selbst wenn man solche Abgrenzungstendenzen
gegenüber dem Alten Testament einmal als gegeben annimmt, so würde

16 Vgl. zur Adressatenfrage nur U. Wilckens, Der Brief an die Römer. 1. Teilband, EKK
VI/1 (1978) 33ff.

17 Vgl. G. Theissen, a.a.O. (A. 4) 136.
18 Vgl. D. Georgi, a.a.O. (A. 4) 274ff.; S. Schulz, a.a.O.
19 Nach M. Rissi hat Paulus aber zumindest «eine Reihe von gegnerischen Stichworten»

(a. a. O. 25) aufgenommen. Vgl. noch U. Luz, Das Geschichtsverständnis des Paulus, BEvTh 49

(1968) 129; J.F. Collange, Énigmes de la deuxième épître de Paul aux Corinthiens. Étude

exégètique de 2 Cor 2: 14-7:4, Cambridge 1972, 68 u.ö.; T. Saito, Die Mosevorstellungen im
Neuen Testament, Bern-Frankfurt-Las Vegas 1977,8; M. Theobald, Die überströmende
Gnade. Studien zu einem paulinischen Motivfeld, FzB (1982) 204ff.

20 Vgl. G. Theissen, a.a.O. (A. 4) 136f.



104 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

Paulus in II Kor 3 wie einer argumentieren, der Anhängern des Marcion aus
einer Stelle der Hebräischen Bibel beweist, dass ihre Verwerfung derselben
geschrieben steht.

V

Es ist schon merkwürdig: Die ganze bisher vorgestellte Auslegung von II
Kor 3 hängt daran, dass Paulus in diesem Text über den Glanz des Mose
behauptet haben soll, er wäre nur flüchtig gewesen und bald nach der
Begegnung mit dem Ewigen wieder verschwunden. Diese Behauptung hat
an dem von Paulus ausgelegten Text aus Ex 34 selbst keinen Anhalt und sie
hat auch die gesamte jüdische Auslegungsgeschichte dieser Stelle gegen
sich. Sie lässt sich schliesslich auch nicht mit dem sonstigen paulinischen
Schriftgebrauch in Einklang bringen, jedenfalls insofern oder schon
deshalb nicht, als bzw. weil sie dem argumentativen Stil der Schriftauslegung
des Apostels widerspricht. Und doch nimmt man eher eine Blamage des
Paulus als Schriftausleger in Kauf und erklärt sich das dann irgendwie, als
dass etwa die Voraussetzung dieser Exegese noch einmal in Frage gestellt
wird. Wie aber, wenn Paulus in II Kor 3 gar nicht sagen würde, dass Mose
die Decke auf sein Gesicht legte, weil er das Verblassen des Glanzes auf
seinem Gesicht verbergen wollte? Wie wenn etwa bis zum heutigen Tage
eine Decke aufunserer Auslegung von II Kor 3 liegt, welche uns, ohne dass

wir es an dieser Stelle schon deutlich genug bemerkt haben, eine lange und
tiefgehende Tradition antijüdischer Hermeneutik des Paulus gewebt hat?
Dass das durchaus sein könnte, hat ja manche «entantijudaisierende»
Exegese paulinischer Texte in den letzten Jahrzehnten gezeigt. Dass diese

Vermutung auch in diesem Fall nicht unangebracht ist, möchte ich im
folgenden darlegen. Doch bevor wir uns dem einen bzw. den zwei entscheidenden

Versen in II Kor 3,7 und 13 zuwenden, an denen ja die ganze Last
der in Frage stehenden Auslegung hängt, müssen wir uns noch etwas

genauer in der Textgegend umschauen, der unser Abschnitt zugehört.

VI

Das dritte Kapitel des II Kor ist bekanntlich Teil eines in 2,14
beginnenden und bis 7,4 reichenden Abschnitts, der nach Meinung vieler
Ausleger ehemals das Hauptstück eines eigenständigen Briefes darstellte und
erst sekundär zusammen mit anderen Fragmenten zu unserem sogenann-



E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten 105

ten Zweiten Korintherbrief kompiliert wurde21. In jedem Fall lässt sich in
II Kor 2,14-7,4 ein zusammenhängender Gedanken- und Argumentationsgang

finden, den man gern eine Apologie des paulinischen Apostolates
überschreibt. Diese Kennzeichnung trifft auch gewiss etwas Wesentliches
an unserem Abschnitt. Doch möchte ich raten, damit nicht sofort die
Vorstellung zu verbinden, dass sich Paulus hier gegen bestimmte Vorwürfe
zu verteidigen hat, die von dritter Seite, etwa von Konkurrenzmissionaren,
wider ihn erhoben worden sind. Denn anders als in II Kor 10-13, wo in der
Tat ein ernster Konflikt mit - von Paulus spöttisch so genannten - «Su-
peraposteln» reflektiert wird und ja auch mit Händen zu greifen ist, sehe

ich für II Kor 2,14-7,4 keinen triftigen Grund, nach irgendwelchen Gegnern

bzw. konkreten missionarischen Widersachern als Anlass zu
suchen22.

Gewiss findet sich im Eingang eine Abgrenzung gegenüber vielen anderen,

die mit dem Wort Gottes ein Geschäft treiben (2,17), und der Hinweis
auf Leute, die sich mit Empfehlungsschreiben ausstatten Hessen (3,1) - ein
Brauch, zu dem Hans Lietzmann bemerkt, dass er «in der antiken Welt eine
vielleicht noch etwas grössere Rolle spielt als heutzutage»23. Und es findet
sich dann auch am Anfang des vierten Kapitels, das jenen Introitus unseres
Abschnitts thematisch und stichwortartig wie bei einer Ringkomposition
wieder aufgreift, erneut eine solche Abgrenzung (vgl. 4,2). Allein sie bleibt
hier wie dort ganz allgemein und geht nicht über das hinaus, was jeder
kynische Wanderphilosoph, der etwas auf sich hielt, zur Unterscheidung
von unseriösen Geschäftemachern und Scharlatanen in der Zunft für nötig
hielt24. Dieser milieu- und nicht speziell durch die Lage in der korinthischen

Gemeinde bedingte Teil unserer Apologie gibt denn auch jeweils nur
das Stichwort zur Entfaltung der eigentlichen Apologie. Diese betrifft aber
nicht irgendwelche Vorwürfe, die gegenüber der Verkündigung des Paulus
oder seiner Person erhoben worden wären. Vielmehr gilt die Verteidigung

21 Vgl. v.a. G. Bornkamm, Die Vorgeschichte des sogenannten Zweiten Korintherbriefes,
jetzt in: Geschichte und Glaube. 2. Teil (Ges. Aufs. IV), BEvTh 53 (1971) 162-194; kritisch
dagegen zuletzt N. Hyldahl, Die Frage nach der literarischen Einheit des zweiten Korintherbriefes,

ZNW 64 (1973) 289-306.
22 Der deutlich andere Ton, der in Kap. 10-13 gegenüber 2,14-7,4 angeschlagen wird, ist

natürlich auch sonst nicht verborgen geblieben; Vgl. nur G. Bornkamm, a.a.O. 176ff.
23 H. Lietzmann, An die Korinther I/II (ergänzt v. W. G. Kümmel) HNT 9 (51969) 1 10.
24 Zu einem analogen Tatbestand in I Thess 2 vgl. W. Stegemann, Anlass und Hintergrund

der Abfassung von ITh 2,1-12, in: Theologische Brosamen für Lothar Steiger zu seinem

fünfzigsten Geburtstag gesammelt von G. Freund und E. Stegemann, BDBAT 5, Heidelberg
1985, 397-416.



106 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

einerseits der Inkongruenz, die zwischen der herrlichen Grösse des
apostolischen Amtes und z.B. der höchst beängstigenden Tiefe des Leidens
besteht, in die der Apostel geführt worden ist. Und andererseits betrifft sie

die Inkongruenz, die mit dem Evangelium als dem Angebot der Rettung für
alle und der Rezeption dieser himmlischen Botschaft durch so wenige
gegeben ist.

Paulus, der gewürdigt ist von Gott, im Triumphzug Christi - freilich
nicht als Sieger, sondern als Überwundener25 - mitgeführt zu werden und
den himmlischen Wohlgeruch seiner Erkenntnis Christi überall auf der
Erde zu verströmen (vgl. 2, 14ff.), muss erstens feststellen, dass das
Evangelium nicht nur Bekehrung und gleiche Erkenntnis bei den Adressaten
hervorruft, sondern auch, ja, vielleicht noch mehr Ablehnung und Widerwillen.

Und zweitens muss Paulus, gefragt nach der Eignung zu seinem
hohen apostolischen Dienst, die Erfahrung machen, dass er den Schatz nur
in zerbrechlichen irdenen Gefässen transportieren darf (4,7), dass er also
Gottes rettende Lebenskraft und die Herrlichkeit Christi mit seinem elend
schwachen und tödlich stigmatisierten Leib in einem durch Verfolgung und
Not bedrängten Leben zu bezeugen hat (vgl. 4,8 ff.). Diesen beiden sich
gegenseitig durchdringenden Widersprüchen gibt Paulus in dieser Apologie

in einer der Sache entsprechenden Rhetorik kunstvoll Ausdruck, indem
er die beiden Aspekte schon im Eingang miteinander kombiniert
(vgl. 2,14-17) und dann in Ringkompositionen und chiastischen Verknüpfungen

entfaltet26. Wichtig ist dabei jetzt für uns, dass Paulus in II Kor 3 die
Apologie in den biblischen Zusammenhang bringt und an dem, was die
Schrift über Mose sagt, eine Deutung für die Gegenwart gewinnt.

VII

Wenn sich Paulus zu Beginn der Apologie darauf beruft, «aus Lauterkeit»,

ja sogar «gleichsam aus Gott vor Gott in Christus» (2,17) zu reden,
dann entspricht das, wie gesagt, auch der milieubedingten Topik einer
solchen Apologie. Allerdings nur ein Stück weit. Denn zwar ist mit dem
Stichwort «Lauterkeit» ein geprägter rhetorischer Zusammenhang angetönt.

Doch mit dem Anspruch einer in Christus begründeten quasi Unmit-

25 Vgl. G. Bornkamm, a.a.O. 185; M. Rissi, a.a.O. (A. 14) 17.
26 Vgl. dazu v.a. M. Theobald, a.a.O. 170ff.; G. Theissen, a.a.O. 121 ff.



E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten 107

telbarkeit zu Gott kommt eine andere Dimension als jene der Abgrenzung
von Scharlatanen ins Spiel. Was für eine das ist, wird deutlicher, wenn wir
sehen, wie Paulus in 3,1 ff. auch die Adressaten selbst in die Apologie
einbezieht. Dabei geht er zunächst auch von einem milieubedingten Argument

aus. Mit den Korinthern verhält es sich nicht wie mit einem gewöhnlichen

Publikum. Weder haben sie nämlich Empfehlungsschreiben von
Paulus gefordert noch etwa solche für ihn ausgestellt, sondern sie empfehlen

den Apostel mit ihrer Existenz. Ja, mehr noch: Sie sind ein BriefChristi
an die Welt, mit dem Geist des lebendigen Gottes und nicht mit Tinte, auf
ihren Herzen wie auf fleischernen Tafeln und nicht auf Tafeln aus Stein
beschrieben. Mit dieser brillianten Wendung, die Korinther zu leibhaftigen
Gutachten eben auch seiner eigenen Unmittelbarkeit zu Gott zu erklären27,
hat Paulus aber nun zugleich auch das eigentliche Gegenüber, Mose und
Israel und den Sinaibund, d.h. den Typos der eschatologischen Gegenwart
eingeführt. Denn in der Metaphernkette spielt er ja deutlich auf prophetische

Verheissung an, deren Inkraftsetzung in der Gegenwart er zugleich
behauptet - eine Thematik übrigens, die den II Kor von Anfang an
bestimmt (vgl. 1,17 z.B.). Einerseits bezieht er sich dabei hier an unserer
Stelle wohl auf den Propheten Ezechiel, nach dem Gott am Ende seinen
Geist in das Innere legen und das steinerne durch ein fleischernes Herz
auswechseln will (vgl. Ez 11,19; 36,26). Andererseits und vor allem klingt
hier aber die entsprechende Zusage von Jeremia an, wonach Gott am Ende
mit den Kindern Israel einen solchen Bund schliessen wird, bei dem er sein
Gesetz in sie hineinlegt und auf ihr Herz schreibt (vgl. Jer 31,31-34). Und
eben das an jener Stelle für diese Verheissung begegnende Stichwort Neuer
Bund, 6iaüfiKT| kcuvi) in der Septuaginta (Jer 38,31 LXX), greift Paulus im
folgenden ausdrücklich auf, wenn er sich samt den Adressaten als «Diener
des neuen Bundes» (3,6) bezeichnet. Ohne Zweifel, Paulus stellt damit
nicht nur einen Vergleich mit Mose, Israel und der Sinaidiatheke her,
sondern zugleich auch einen Gegensatz auf, wie zumal das Stichwort
«Steintafeln» anzeigt, mit dem ja nicht zuletzt auch wieder auf Ex 34

angespielt wird (vgl. 34,1 und noch 31,18 sowie Dt 9,10f.). Ja, er spitzt
diesen Gegensatz in der Gegenüberstellung von «Buchstabe» (ypâppa) und
«Geist» (7iveG|ia) zu einer schroffen Antithese zu, indem er nämlich dem
Buchstaben tötende, dem Geist aber lebenschaffende Macht zuschreibt.

27 Vgl. M. D. Hooker a. a. O. (A. 11 296.



108 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

VIII

Wir können hier nicht ausführlich auf diese Antithese mit ihrer
ungeheuren Rezeptions- und Wirkungsgeschichte eingehen28. Doch reicht es

auch für unseren Zusammenhang aus, wenn wir uns klar machen, dass

Paulus damit nicht einen geprägten Gegensatz aufgreift, sondern seinerseits

erst etwas in Opposition bringt und auseinandernimmt, was von Haus
aus zusammengehört. Vorgegeben war ihm dabei die positive Seite der
Antithese, die ja einen bei Paulus auch abgesehen von ihrem negativen
Gegenbegriff festen Zusammenhang darstellt: Der Geist macht lebendig29.
Mit Recht ist nun vermutet worden, dass das Stichwort «gramma» «stark
von seinem Gegensatzwort her geprägt ist, denn Paulus suchte einen
lautlich gleichen Gegenpart zu «pneuma»»30. Doch es ist nicht nur dieser
Gleichklang für die Wahl dieses Gegenbegriffes von Bedeutung. Vielmehr
dürfte dafür vor allem die von Paulus selbst wohl nicht zufällig vermiedene,
für das griechischsprechende Judentum jedoch geläufige Bezeichnung der
Schrift als xà iepà ypappaxa o.ä. verantwortlich sein31. Dass die Antithese
nun aber nicht etwa die Schrift gegen den Geist stellt, sondern die Schrift
eben unter den Aspekten «Buchstabe» und «Geist» mit unterschiedlichen,
ja, gegensätzlichen Funktionen versieht, erhellt allein daraus, wie Paulus
im Zusammenhang die Schrift als Zeugnis des Geistes bzw. des Neuen
Bundes gebraucht. Es geht aber auch daraus hervor, dass der Apostel ganz
selbstverständlich die «Schrift» bzw. «die heiligen Schriften» sagen und
mit ihnen argumentieren kann. Schliesslich macht ein unserem
Zusammenhang sehr nahe verwandter Text, nämlich Rom 7, deutlich, dass die
verurteilende und tötende Wirkung, die das Gesetz hat, selbst bei ihm nicht
etwa den pneumatischen Charakter und die auf das Leben zielende Intention

in Frage stellen kann. Denn allein durch die Sünde, auf die Gottes
Gebot, das zum Leben gegeben wurde, trifft, verkehrt es sich zur
Verurteilung, wird es zum tötenden Buchstaben. Der Gegensatz von «Buchstabe»

und «Geist» ist also nicht abgesehen von dieser Wirklichkeit zu

28 Vgl. dazu zuletzt J. Kremer, «Denn der Buchstabe tötet, der Geist macht lebendig».
Methodologische und hermeneutische Erwägungen zu 2 Kor 3,6b, in: Begegnung mit dem
Wort. FS für H. Zimmermann, hg. v. J. Zmijewski u. E. Nellessen, BBB 53 (1980) 219-250
(Lit.!).

29 Vgl. M. Rissi, a.a.O. (A. 14) 24; Kremer 226ff.
30 U. Luz, a.a.O. (A. 19) 125; vgl. schon G. Schrenk, Art. ypcupco kxX., ThWNT I, 742-773:

765.
31 Vgl. G. Schrenk, a.a.O. 763f.



E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten 109

verstehen. Es liegt an der Sünde, dass der «Dienst» des Mose ein «Dienst
der Verurteilung» (II Kor 3,9), ja, ein «Dienst des Todes» in Form von in
Steintafeln unauslöschbar eingegrabenen Buchstaben (vgl. II Kor 3,7) sein
musste. Und es liegt an der Sündenvergebung, wie sie in Jesus Christus
geschehen und vom Evangelium als rettender Gottesmacht für alle, sofern
sie nur glauben, verkündet wird, dass der «Dienst» des Paulus ein «Dienst
des Geistes» und ein «Dienst der Gerechtigkeit» sein darf (vgl. II Kor
3,7-9).

IX

Schon Jeremia hat übrigens den Neuen Bund von dem Bund unterschieden,

den Gott einst mit den Vätern am Sinai geschlossen hat. Ja, auch er
stellt einen Gegensatz zwischen ihnen her. Denn wenn von dem erwarteten
Neuen gilt, dass Israel ihn von Herzen tut und keiner - weder schriftlicher
noch mündlicher - Weisung bedarf, so eben von dem anderen, dass er nicht
eingehalten wird. Das Element also, das bei Jeremia den Gegensatz bildet,
ist dasselbe wie bei Paulus, nämlich die Sünde. Deren Überwindung durch
das Wunder der Herzenstora, wie sie bei Jeremia und in entsprechender
Weise aber auch bei den genannten Stellen bei Ezechiel verheissen wird,
hat Paulus in Rom 2,14f. beschrieben, und zwar im Blick auf Heiden.
Denn er hat das, was die Propheten verheissen haben, die endzeitliche
Überwindung der Sünde und die Aufrichtung eines Neuen Bundes, in
Christus Jesus schon in Kraft gesetzt gesehen, und zwar selbst unter den
Heiden. So mag es denn zwar Zufall sein, dass die Wendung «Neuer Bund»
bei Paulus das andere Mal ausgerechnet auch in der Korrespondenz mit
Korinth, nämlich in der Abendmahlsparadosis in I Kor 11,25 begegnet.
Nicht zufällig ist es jedoch dort, d.h. in einem Zusammenhang mit der
Proklamation der in dem Sühnetod Jesu gestifteten Sündenvergebung zu
finden.

Was bei Jeremia und Ezechiel übrigens mit der Verheissung einer
Herzenstora und der Überwindung der Sünde im Zusammenhang
verknüpft ist, nämlich die Erwartung einer neuen Unmittelbarkeit Gottes zu
seinem Volk, hat bei Paulus auch ein Pendant. Denn der Apostel verbindet
mit der Sündenvergebung die Hoffnung der Erlösung vom Tod, der Sünde
Sold, und vom sterblichen Leib der Sünde (vgl. Rom 6,23.6). Neukonstitution

des Herzens durch Gottes Geist ist ihm darum Angeld (vgl. II Kor
1,22; 5,5) auf die Auferstehung, die Neuschöpfung, d.h. die eschatologi-
sche Erneuerung und Vollendung der in Adam intendierten und in Jesus



110 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

Christus, freilich erst und allein in ihm, an ihr Ziel gekommenen Schöpfung32.

Aber sofern sie mit ihm wirklich fertig ist, sofern also er der neue
und letzte Adam schon ist, in dem Gott himmlisch vollendet, was er aufder
Erde begonnen hat, ist auch an Christus ablesbar, wie diese eschatologisch
erlöste Schöpfung aussieht. Sie besteht nämlich erstens und vor allem in
einer wirklichen Unmittelbarkeit zu Gott, was durchaus örtlich, d.h. vom
Wohnen im Himmel zu verstehen ist (vgl. 1 Thess 4,13 ff.). Und zweitens
ist die Voraussetzung dieser Veränderung zum Himmelsmenschen, dass

alles, was irdisch und sterblich ist, abgetan bzw. zum unverweslichen Leben
in Ewigkeit verwandelt wird (vgl. 1 Kor 15,20ff; II Kor 5, Iff). Schliesslich
aber - und das ist für unseren Zusammenhang von besonderer Bedeutung -
wird von dieser Unmittelbarkeit ein himmlischer Glanz zeugen, der von
Gott aus- und auf alles in seiner Nähe übergeht. Dieser Glanz Gottes, der
allen Menschen auf Grund der Sünde und damit der Ferne zu Gott fehlt
(vgl. Rom 3,23), strahlt bereits jetzt vom Antlitz Jesu Christi wider (vgl. II
Kor 3,18; 4,4), erkennbar freilich nur für die, in deren Herzen Gott das

Licht der Erkenntnis schon hat aufleuchten lassen.

X

Es ist eben dieser Glanz, mit dem Mose auf der Erde schon einen
Ausweis seiner Unmittelbarkeit zu Gott hatte und auf den Paulus nun in
seiner Apologie sich als Argument bezieht. Dabei ist es nicht seine Absicht,
gegen Moseverehrer oder -missionare zu polemisieren und den Gottesmann

herabzusetzen. Vielmehr muss er, wie gesagt, gegen das scheinbar
empfindliche Dementi aufkommen, das seiner Botschaft vom himmlischen

Christus und seinem Glanz aus der unabweisbaren Glanzlosigkeit
der Erscheinung seines Boten erwächst. Darum braucht er Mose trotz der
Gegensätze, weil er nämlich mit seinem unbestreitbaren Glanz dafür
einsteht, dass am Ende auch die Diener des Neuen Bundes im himmlischen
Glänze strahlen werden. Mit drei Schlüssen vom Geringeren auf das
Grössere begründet Paulus so in II Kor 3,7-11 die Gewissheit, dass

entgegen dem Augenschein die Herrlichkeit Christi auch am Apostel und
seiner Gemeinde aufscheinen wird33.

32 Im Folgenden schliesse ich mich an Chr. Burchard, 1 Korinther 15,39-41, ZNW 75

(1984) 233-258, an.
33 Vgl. dazu M. Theobald, a.a.O. 177ff.; G. Theissen, a.a.O. 123.



E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten 111

In den ersten Schluss, näherhin in V.7b, schiebt Paulus nun eine deutliche

Anspielung aufEx 34,29 f. ein. Die Absicht ist offenbar, die Grösse des

Glanzes des Mose zu unterstreichen, um mit ihr dann im folgenden die
Gewissheit auf die noch grössere Herrlichkeit Christi zu stärken: Das
Strahlen auf dem Gesicht des Mose war so stark, dass die Kinder Israel
nicht vermochten ihn anzusehen wegen des Glänzens seines Gesichtes.
Freilich wird hier nun die 8o^a, das Glänzen, sofort durch das Partizip
Passiv Kaxapyoupevri näherbestimmt. Zumeist übersetzt man Sià xf]v
Sô^av xoß 7tpooû)7iou aùxoù xf|v Kaxapyoupévr|v dann: «wegen des Glanzes
seines Gesichtes, welcher vergänglich ist bzw. aufhört». Die Übersetzung
an sich ist nicht zu beanstanden, doch die Vorstellung, die sich mit ihr bei
den Auslegern verbindet. Denn das Stichwort Kaxapyéco kxU34 bezeichnet
bei Paulus wohl ein Aufhören, doch nicht eines in der Zeit, sondern eines,
mit dem die Zeit selbst aufhört. Es ist ein apokalyptischer Terminus, der im
Gegensatz zu dem, was ewig ist und Bestand hat, steht und im Blick auf
negative Dinge auch das Vernichten und die Beseitigung meinen kann.
Abgetan wird, was zur sterblich-irdisch-sündigen Sphäre dieses Äon
gehört, wie zum Beispiel der Leib der Sünde (vgl. Rom 6,6), aber auch
jegliche Herrschaft (vgl. I Kor 15,24). Vernichtet wird natürlich auch der
letzte Feind, der Tod (vgl. I Kor 15,26). Doch abgetan werden, d.h.
aufhören werden auch ganz und gar positive Dinge, wie z. B. das Charisma
der Prophétie und das der Glossolalie, also Phänomene sogar, in denen sich
die eschatologische Geistgabe artikuliert (vgl. I Kor 13,8). Logisch ist das

deswegen, weil eben das Unvollkommene, sei es noch so herrlich, dem
vollkommenen Grösseren weichen muss: «Wenn das Vollkommene (xô
xéletov) kommt, wird das Stückwerk (xô èk pépouç) beseitigt werden
(Kaxapyr|df)a8xai)» (I Kor 13,10).

Nicht zufällig stellt Paulus denn auch im dritten Schluss seiner Apologie,
also in V. 11, ganz generell das, was abgetan wird, dem, was bleibt und ewige
Dauer hat, gegenüber: Wenn schon das Zeitliche (xô Kctxapyoupevov) durch
Herrlichkeit, um wieviel mehr das Bleibende (xô pévov) in Herrlichkeit (II
Kor 3,11). Die Herrlichkeit des Mose ist also durchaus angesichts der
künftigen, an Christus schon widerscheinenden Herrlichkeit im Himmel,
etwas, das relativ gering ist, ja, das aufhört, wenn die Zeit aufhört und die
himmlische Herrlichkeit Gottes alles in allem sein wird. Doch solange die
Erde steht und Zeit und Geschichte noch nicht der Ewigkeit gewichen sind,
hört auch der Glanz des Mose nicht auf, wenn die Tora verlesen wird.

34 Vgl. dazu O. Wischmeyer, Der höchste Weg. Das 13. Kapitel des 1. Korintherbriefes,
StNT 13 (1981) 117.121f.145f.168.171.



112 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

XI

Doch wenden wir uns nun endlich dem ominösen Vers II Kor 3,13 zu,
der die ganze Last der herrschenden Exegese zu tragen hat. In der Tat
spricht Paulus hier davon, dass Mose immer wieder eine Decke auf sein
Gesicht legte35, und zwar in der bewussten Absicht36, dass die Kinder Israel
etwas nicht bemerken sollten. Was? - Unsere Ausleger sagen zumeist: das
Ende des vergehenden Glanzes. Und sie meinen damit, dass der Glanz auf
dem Gesichte des Mose allmählich verlischt. Doch, vorbereitet durch
unsere eben angestellten Überlegungen zum Stichwort Kctxctpyeco, können
wir jetzt annehmen, dass xoû Kaxapyoupévou ein Genitiv des neutrischen
Nominativs xô Kaxapyoßpevov von V. 11 ist37. Es ist mithin auch in V. 13

von dem Gegensatz zum Ewig-Bleibenden, also vom Zeitlich-Unbeständigen
bzw. Vergänglich-Endlichen die Rede. Doch was heisst im Blick darauf

xéÀoç? Meint das Wort das Ende im zeitlichen Sinn? Ist also vom Ende des

Endlichen, vom Aufhören des Vergänglichen, des Zeitlichen usw. die
Rede? Ja, gewiss ist das auch gemeint. Denn es impliziert die Ewigkeit ja
das Aufhören der Zeit und das Bleibende das Ende des Vergänglichen.
Allein es liegt doch im Wort xéÀoç bei Paulus wie auch sonst zumeist noch
eine finale Intention; ja, diese ist nicht selten der temporalen Bedeutung
übergeordnet. Im Blick ist also ein Ziel, das nach der Zäsur, die das

Aufhören setzt, kommt. Im Deutschen wäre darum vielleicht das Wort
«Ausgang» in seiner doppelten Bedeutung von «Ende» und «Anfang» eine
äquivalente Übersetzung. Verhüllt Mose also sein glänzendes Gesicht mit
einer Decke, dann hat er die Absicht, dass die Kinder Israel nicht den

«Ausgang des Zeitlichen und Vergänglichen» sehen, also auf das starren,
was danach kommt, wenn Zeit und Geschichte der Ewigkeit weichen. Das
Tun des Mose ist also nicht als das Verbergen von etwas Negativem zu
verstehen, sondern als das Verstecken von etwas Positivem, das sich eben in
seinem Glanz andeutet: die himmlische Herrlichkeit, die alles Irdische
überragt. Die SôÇa des Mose ist, auch wenn sie eine nur irdische und dem

35 Das Imperfekt nimmt den in Ex 34,34f. intendierten frequentativen Sinn auf.
36 Zur Konstruktion ttpôç xô mit Infinitiv als Angabe des Zwecks vgl. nur Blass-Debrunner-

Rehkopf, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, Göttingen 151979, §402,4.
37 Vgl. schon M. Rissi, a.a.O. 32, der freilich falschlich das «Vergängliche» mit dem Dienst

des Mose identifiziert. Vgl. jetzt v.a. M. Theobald, a.a.O. 185f., der V. 13 traditionell
interpretiert (vgl. 195 f.).



E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

Vergänglichen zugehörende Herrlichkeit ist, ein Hinweis, Typos der
himmlischen 5o^a Christi, die ewig ist. Der Glanz des Mose auf der Erde weist
hinauf zu Christus im Himmel. Ganz ähnlich kann Paulus in Rom 10,4
Christus den «Ausgang der Tora» nennen.

XII

Paulus bedient sich im folgenden einer exegetischen Methode, die wir
auch aus anderen - apokalyptischen - Kreisen des Judentums kennen und
welche aus der Schrift den verborgenen, aufdie eschatologisch verstandene
Gegenwart des Auslegers zielenden Sinn erhebt38. Er deutet nun nämlich
das Tun des Mose als eine Präfiguration dessen, was in der Gegenwart als

«Verstockung» von ihm begriffen wird. Wenn Mose mit der Decke immer
wieder sein Gesicht verhüllte, so wiederholt sich dies heute insofern, als die
nämliche Decke nun auf der Verlesung des Alten Bundes bzw. auf den
Herzen der Israeliten liegt, so dass sie unfähig sind, Christus als den

Ausgang bzw. das Ziel eben dieser Tora, die verlesen wird, und damit als

den zu erkennen, in dem die Ewigkeit schon in der Zeit erschienen ist.
Deshalb gilt, dass die Decke im synagogalen Gottesdienst «unaufgedeckt»
bleibt, weil sie nur «in Christus» - das heisst wohl hier: in der Gemeinde,
die an Jesus Christus glaubt, und in deren Gottesdienst - abgetan wird39.
Von ebendiesem Gottesdienst des Neuen Bundes heisst es aber, dass seine
Diener mit «unverhülltem Gesicht die Herrlichkeit des Herrn schauen40

und in das nämliche Bild verwandelt werden von Herrlichkeit zu Herrlichkeit

- entsprechend dem, wie es vom Herrn, d.h. dem Geist (gewirkt
wird41)» (V. 18). Paulus kommt zu dieser Ansicht, weil er in der Wirkung
des Geistes, die er in der Gemeinde wahrnimmt, eben den Vorgang sich

eschatologisch wiederholen sieht, von dem in Ex 34,34 die Rede ist. So wie
Mose, wenn er sich zum Herrn «bekehrte», die Decke «weggenommen

38 Vgl. nur M.D. Hooker, a.a.O. 305ff.
39 Entfernt wird natürlich die Decke, nicht der Alte Bund oder seine Doxa (gegen R.

Bultmann, Der zweite Brief an die Korinther, hg. v. E. Dinkier, MeyerK-Sonderband, 1976,

89); vgl. nur G. Theissen, a.a.O. 149.

40Dazu ausführlich R. Bultmann, a.a.O. 93ff.
41 Vgl. H. Lietzmann, a.a.O. 112; C.F.D. Moule, 2. Cor. 3, 18b. Kaöä7t£p ànà Kuplou

7ivsûpaToç, in: Neues Testament und Geschichte. FS für O. Cullmann, hg. v. H. Baltensweiler

u. B. Reicke (1972) 231-237.



114 E. Stegemann, Der Neue Bund im Alten

wird», so ist, da der «Herr» der «Geist» ist42, eben in der durch den Geist
bestimmten Gemeinde die Freiheit der Kinder Gottes schon da (V. 17).

Die Rede von der «Verstockung» an unserer Stelle klingt deutlich an die
in Rom 9-11 an. Hier wie dort wird das Stichwort 7iœpô(0 bzw. 7td)pcoaiç
gebraucht43. Und die passivische Formulierung an unserer Stelle dürfte
darauf hinweisen, dass von Gottes Tun gesprochen wird. Anders als in
Rom 9-11 ist der Apostel aber in unserem Zusammenhang nicht daran
interessiert, das theologische Geheimnis, das mit dem Stichwort «Verstok-
kung» verbunden ist, zu lüften, nämlich dass sie solange nicht aufhört, wie
noch nicht die Fülle der Heiden die Herrlichkeit des Herrn erkannt hat.
Anders als im Rom fällt denn auch an unserer Stelle nicht der unendlich
wichtige Satz, dass dann ganz Israel gerettet wird und auch an ihm sich
vollzieht, was den Neuen Bund ausmacht: die Vergebung der Sünden (vgl.
Rom 11, 25-27). Aber wir lernen aus II Kor 3 etwas, was ebenso wichtig ist,
nämlich erstens, dass der Glanz des Mose erst aufhört, wenn das Bleibende
kommt, und seine Strahlen den Neuen Bund präfigurieren, dass also Mose
aufder Erde zu Christus im Himmel weist. Und zweitens wird, was wir hier
nur andeuten können, aus dem Kontext klar, dass eines Israels Blindheit,
ein anderes aber die Verblendung der Heiden ist. Wie nämlich aus II Kor
4,1-6 hervorgeht, gibt es eine der Verhüllung des Alten Bundes entsprechende

«Verhüllung» auch des Evangeliums (V. 3), mit dem Unterschied
freilich, dass hier Satan, der «Gott dieses Aions», am Werk ist und die
Augen blendet, so dass kein Umweg zur Rettung, sondern nur der gerade
Weg ins Verderben eingeschlagen wird. Es ist der Unterschied, der damit
zum Handeln Gottes an Israel markiert ist, von äonenschwerer Bedeutung.
Wir haben ihn exegetisch wie theologisch, glaube ich, noch zu üben44.

Ekkehard Stegemann, Basel

42 Es handelt sich um eine exegetische Glosse (vgl. nur U. Luz, a.a.O. 132; W.C. Van

Unnik, «With Unveiled Face», An Exegesis of 2 Corinthians III 12-18, NT 6, 1963, 153-167:
165 u.a.). Natürlich ist, wie V. 18a zeigt, das semantische Feld nicht strikt gegenüber der

christologischen Auslegung abzugrenzen, ja, womöglich bewusst offengehalten (vgl. V. 18b

fin.).
43 Vgl. dazu K. L. und M.A. Schmidt, Art. 7kxx6vcü kW, ThWNT 5, 1024-1032.
44 Gewiss ist die Art und Weise, wie Paulus die Heilige Schrift auslegt, problematisch und

jedenfalls heute nicht einfach zu repristinieren. Allein für eine biblische Theologie, die den

Kanon in seiner Endgestalt und darum in allen seinen Teilen ernstnimmt, ist er durchaus ein
Zeuge. Vgl. dazu R. Rendtorff, Zur Bedeutung des Kanons für eine Theologie des Alten
Testaments, in: «Wenn nicht jetzt, wann dann?» Aufsätze für H.-J. Kraus zum 65. Geburtstag,
hg. v. H.G. Geyer u.a., Neukirchen 1983, 3-11.


	Der Neue Bund im Alten : zum Schriftverständnis des Paulus in II Kor 3 : Rolf Rendtorff zum 60. Geburtstag

