Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 42 (1986)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Georg Picht, Hier und Jetzt: Philosophieren nach Auschwitz und Hiroshima, Bd.Il, Stuttgart

1981. 5118.

Georg Picht veroffentlicht hier in einem zweiten Band Arbeiten, die zumeist auf Vortrige im
Rundfunk zuriickgehen. Wie seine fritheren so verbinden auch diese neuen beides: Weite des
Horizonts und Bezugnahme auf unsere konkrete Situation. Diese ist gekennzeichnet durch
eine Krise unserer Vorstellungs- und Verhaltensweisen, die so tief greift, dass sie per se einer
das Ganze unseres geschichtlichen Seins umspannenden Besinnung ruft. Die Vortridge sind
unter funf Gesichtspunkten geordnet: Die globale Krise der wissenschaftlich-technischen
Zivilisation; Probleme der Friedensforschung; Jetzt und Hier; Okologie und Umweltschutz:
Erziehung, Bildung, Wissenschaft. Nachdem im ersten Teil mit dem Neuabdruck des 1969
erschienenen Beitrags «Mut zur Utopie» der Grundtenor bezeichnet ist, tritt im folgenden
jeweils an konkreten Problemen zutage, was Philosophieren fiir Picht bedeutet: es erschopft
sich nicht in einer, sei es noch so tiefschiirfenden Analyse der Totalkrise, sondern dringt zu
politischen Stellungnahmen, in denen Hoffnung aufleuchtet.

Fiir den Theologen ist der Schlussaufsatz von besonderem Interesse: « Uber das Bose». Hier
wird deutlich, wie nahe sich bei Picht Philosophie und Theologie berithren: «Das transzen-
dentale Bewusstsein in seiner zeitlosen Identitdt mit sich selbst vermag weder zu lieben noch zu
leiden. Die Hoffnung ist ihm unbekannt. Wo aber die Hoffnung stirbt, da herrscht das Bose...»
Es geht um eine Hoffnung, die weit liber unser eigenes Dasein hinaus greift. Diese Hoffnung
«06ffnet Herz und Gemiit fiir das Gute».

Eduard Buess, Fliih

Pinchas Lapide, Die Bergpredigt — Utopie oder Programm? Griinewald-Reihe, Matthias-
Griinewald-Verlag Mainz 1982. 144S., DM 19.80.
In die moderne Friedensdiskussion hinein und vor dem Hintergrund jiidischer Leidenserfah-
rung erneuert L. in einem fesselnden Buch die moderne jiidische Bergpredigt-Interpretation.
Die «Berglehre Jesu» — vom Ubersetzer Mt (?) authentischer als von Lk iiberliefert — ist eine
Handlungsanweisung des Rabbi an seinen Jiingerkreis coram publico. Die «originidre Schop-
fung» Jesu, dieses «Meisterwerk jesuanischer Ethik», ist nach Form und Inhalt so jiidisch, wie
nur etwas jidisch sein kann (13f.) Sie wendet das heiligste jiidische Gebot der Nachahmung
Gottes Lev 19 und den gottlichen universalen Schalom auf eine erbarmungswiirdige Welt an
(12; 40ff.). Ihr «Kernstiick» — dem auch die Auslegung L.s hauptsichlich gewidmet ist — sind
die Worte von der «gewaltlosen Liebe, die zur Grossmacht des Herzens heranreifen kann, um
alte Herrschaftsverhiltnisse durch Dienst und Bruderschaft zu ersetzen» (79). Jesus bekennt
sich — was der End-Redaktor oder schon Mt in 5,18 fin ins Gegenteil verfdlscht — zur ewigen
Giiltigkeit des Torabuchstabens (24f.). Als einer unter vielen Lehrern enthiillt er ihre «geistigen
Schitze und Grundintentionen» «in geschmeidiger Toratreue» (22). Der Hintergrund der
romischen Zwangsherrschaft (z. B. 102ff.) und viele weisheitliche Anspielungen auf die «Frei-
heit eines Judenmenschen» (21) machen den politischen Charakter der Berglehre evident.
Gegen christliche Domestizierungsversuche (8ff.) steht der Ursinn der Worte vom «Kreuz-
tragen», die von der Bereitschaft handeln, dem kommenden «Konigtum himmlischen
Ursprungs» Joh 18,34 zu dienen und damit den tédlichen Widerspruch des Staates heraus-
zufordern (105f.). Den Kreuzestod hat Jesus dann als «gewandter Stratege», der «das Volk
retten, nicht verbluten lassen» wollte, und als «grosser Lehrer», der sich «schwerere Pflichten



84 Rezensionen

auferlegt» als den anderen, auf sich allein gezogen (129; 141). Anderen empfahl er die
«Theopolitik der kleinen Schritte» (40f.). Er rechnet mit einer «geistigen Elite», die durch
«endzeitliche <Um-Schreibung» aller Liebesgebote (Plural!) von den Steintafeln des Sinai in die
Herzen» und durch « Gebotserschwerung als selbstauferlegte Pflicht» (30f.) die « Entfeindung»
von Menschen und Vélkern anbahnt und leidend-aktiv «die Herrschaftsverhéltnisse auf den
Kopfstellt» (108). Solcher Elite bedarf es besonders heute angesichts der weit fortgeschrittenen
Weltuhr. Ein dem Berglehrer gemisses « Programm menschenwiirdigen Uberlebens» und der
Ruf: «Eine Welt — oder keine!», m.e. W.: die Goldene Regel Mt 7, 12 muss «aus den Gottes-
hédusern in die Parlamente und Aussendmter» getragen werden. Es geht um «die uralte Wahl
zwischen Gut und Bése, Fluch und Segen, Hass und Liebe, vor die uns auch die Bibel (= das
AT) stellt» (144).

Dem als Leser gedachten Laien vermittelt das Buch starke Eindriicke, 1. wie ein kundiger
Jude Jesu Worte liest, 2. wie tief der Text im alttestamentlichen Ethos wurzelt, 3. welch
iiberzeugenden Platz Jesu Worte im Kontext des jiidischen Tat-Ethos statt in Gesinnnungs-
ethik oder dogmatischer Antithetik finden, 4. wie daraus ein Jesusbild frei von «christlichen»
Spezifica entsteht, und 5. welch reiche Perspektiven der Hoffnung und des politisch relevanten
Tuns die Bergpredigt erschliessen kann.

Der Fachdiskussion iiber das Verhéltnis von Jesus und Mt versagt sich L. weithin - in
einlinigem Vertrauen auf seine araméischen Riickiibersetzungen. Den Quellen bringt er ein
selektives, dann aber umso naiveres Vertrauen entgegen. Besonders bedenklich erscheint mir
die Harmonisierung der jiidischen Stimmen (die z. B. das Test. Gad als «rabbinische Literatur»
zu bezeichnen gestattet [91]. Die grossartige Friedensstrategie, wie L. sie bei Jesus findet, bringt
er selbst ins Schillern, wenn er im Sinne pharisdischer Uberlebens- und Kompromiss-Weisheit
aus den Texten herausliest: Kluger Rechtsverzicht — Ja: Sicherheitsverzicht — Nein! Sicher tut
uns eine Ethik der kleinen zeichenhaften Taten sehr not; aber ihre Privatisierung zum je
niitzlichen Kompromiss ldsst sich aus Jesu Wort wohl nicht begriinden. Hier macht sich L.s
Trennung zwischen Berglehre und Reichs-Gottes-Ausrufung bemerkbar. Wie von diesem Jesus
her die nachdosterliche Buss- und Kirchenbewegung und der Wille zur konzentrierten Jesus-
Uberlieferung entstehen konnte, bleibt ganz unklar.

Dennoch ist das Buch eine eindringliche Herausforderung der Christen, den Alltagsan-
spruch der Worte Jesu und des Matthdus konkreter und mit jiidischer Klugheit und Leidens-
erfahrung zu begreifen.

Johannes Thomas, Bremerhaven

Franz Rosenzweig, Die Schrift. Aufsitze, Ubertragungen und Briefe, hg. v. Karl Thieme,
Jidischer Verlag Athenium, Konigstein 1984, 2598S.
Franz Rosenzweig, Das Biichlein vom gesunden und kranken Menschenverstand, hg. und einge-
leitet v. Nahum Norbert Glatzer, Jiidischer Verlag Athendum, Konigstein 1984. 128 S.
Die beiden sehr ansprechend gestalteten Binde mit Schriften von Franz Rosenzweig sind
Neuauflagen dlterer Ausgaben von 1976 (Europ. Verlagsanstalt), bzw. 1964 (J. Melzer Verlag,
Diisseldorf), die in verdienstvoller Weise vom Athendum-Verlag besorgt wurden. Die von K.
Thieme herausgegebene Auswahl der Schriften des 1886 in Kassel geborenen, 1929 verstor-
benen jiidischen Philosophen, Theologen und Ubersetzers F. Rosenzweig bietet unter den
Uberschriften: «Die Schrift», «Interpretation», «Neues Denken» einen reprisentativen Quer-
schnitt durch das Lebenswerk dieses wahrhaft erstaunlichen Mannes, wie der als Nachwort
verfasste sehr informative Essay: « Werk und Leben» nachweist. Im ersten Teil, mit den
zeitlich spidtesten Beitridgen, die schon in die Zeit der Krankheit (nach 1922) fallen, sind



Rezensionen 85

verschiedene Beitrige zusammengestellt, welche R.s Schriftverstindnis darlegen und vor allem
die Frage der Ubersetzbarkeit diskutieren (1924 beginnt R. die grosse Ubersetzung der Schrift
zusammen mit Martin Buber, der sie 1961 vollenden konnte). « Weltgeschichtliche Bedeutung
der Bibel», «Das Formengeheimnis der biblischen Erzdhlung», «Die Einheit der Bibel», «Der
Ewige», «Die Schrift und Luther» lauten die Titel dieser bedeutsamen Studien, die jeder
christliche Ausleger mit grosstem Gewinn liest. Der letzte Essay setzt Luther und seiner
epochemachenden Bibeliibersetzung ein Denkmal (1926), das seinesgleichen sucht (Die Bibel-
iibersetzung war, «was die Bibel sein soll...: eine Sensation» (62)). Fiir den Alttestamentler
sind besonders anregend die Beitrdge zur biblischen Erzdhlung und ihrer dialogischen Struk-
tur, zur Einheit der Schrift, zum Gottesnamen und vor allem zum «miindlichen Charakter
dieses Buches» (23).

Der zweite Teil zeigt uns R. als brillanten Interpreten der jiidischen Tradition, mit der er
sich nach anfanglicher Zuwendung zum Christentum — der Briefwechsel dokumentiert den
jidisch-christlichen Dialog in R. selbst — immer mehr identifizierte. Er fiihlte die Verpflich-
tung, die jiidische Tradition ins Deutsche zu iibersetzen, « Dolmetsch» (M. Buber) zu sein
zwischen den Glaubensweisen. Er iibersetzt den mittelalterlichen, jiidischen Dichter Jehuda
Halevi aus Toledo (1080/85-1141). Er meditiert iiber das Neuhebriische (1925) als Uberset-
zungs- und Umgangssprache und diskutiert mit M. Buber iiber « Gebot und Gesetz» und die
angemessene Interpretation ihres Verhiltnisses.

Im dritten Teil wird die Entstehung des «Neuen Denkens» dokumentiert, zu dem R. im
Laufe des 1. Weltkriegs, an dem er iibrigens aktiv teilnahm, kam und das seinen Niederschlag in
dem Hauptwerk «Stern der Erlésung» (1918) fand. Die Briefstellen werden angefiihrt, welche
die «Urzelle» dieses Werkes beschreiben.

In diesen Zusammenhang gehort auch das «Biichlein vom gesunden und kranken Men-
schenverstand», das 1921 auf Wunsch des Verlags als Kurzfassung des «Sterns» geschrieben,.
vom Verf. alsbald zuriickgezogen wurde, erst posthum 1954 auf englisch, dann 1964 -
bearbeitet von seinem Biographen N.N. Glatzer (F.R., His Life and Thought, 1953) - auf
deutsch erschien: eine Krankheitsgeschichte der Vernunft, die, infiziert von der rationalistisch-
idealistischen Popularphilosophie des ausgehenden 19.Jh.s durch eine Sprachkur erst wieder
an die Wirklichkeit (Gott, Mensch und Welt) gewohnt und zur Befreiung von dem monomanen
Ich gebracht werden muss. Die hier erbrachte denkerische Leistung auf dem Gebiet der
Sprache, der Ich-Identitdt und Ontologie mdgen Berufenere wiirdigen. Die ihr zugrundelie-
gende Ur-Erfahrung eines «dialogischen Ichs» ist m.E. noch nicht geniigend zur Wirkuhg
gekommen, auch nicht als Prinzip der Schriftentstehung und Schriftauslegung.

Aus drei Griinden wiinschte man, dass diese Auswahl von Schriften eines «Sprachdenkers»
und jiidischen «Theologen» zum Brevier der christlichen Theolgen wiirde: Einmal wegen
seiner unerschopflichen und scharfsichtigen (gelegentlich auch mit ungerechter Kritik an
seinen Zeitgenossen verbundenen) Einsichten in die « Grundschrift», dem «wichtigsten Buch»
der Weltgeschichte. Zum andern wegen seiner kompetenten Ubersetzung und Darstellung der
jidischen Glaubens- und Lebenstradition — dazu hat Thieme viel Giiltiges gesagt -: «Und der
«Stern» wird wohl einmal und mit Recht als ein Geschenk, das der deutsche Geist seiner
jiidischen Enklave verdankt, angeschen werden...» (Briefe 474, 247)! Zuletzt wegen der
personlichen Faszination dieses «miindlichen Menschen» — so sein Ideal —, der acht Jahre
gelahmt — er wollte ein «gehender Mensch» bleiben — zunichst noch diktieren, dann auf einer
Spezialmaschine schreiben konnte, bis er — als seine Frau seine letzten Zeichen abgelesen und
iibertragen hatte — 1929 im Tod von seinem Leiden erlést wurde. Seine «miindlichen»
Schriften aber haben die Grenzen ihrer Wirkung noch lange nicht erreicht.

Klaus Seybold, Basel



86 Rezensionen

F. Montagnini, La prospettiva storica della Lettera ai Romani, Studi Biblici 54, Paideia,
Brescia 1980. pp. 160.

La lettre est «le manifeste d’une nouvelle civilisation religieuse qui prend la place de la
civilisation grecque et de la civilisation juive» (10); si ’apdtre écrit, et il se tourne vers la
capitale de 'Empire, c’est qu’il a la vision d’un grand tournant de I’histoire; le monde juif (celui
de la Loi) et le monde grec (celui de la connaissance) ont épuisé leur vitalité, s’achevant dans
I’échec, mais «la ou s’ouvre le vide, apparait une force nouvelle, capable de recueillir I’héritage
de ce qui arrive a son déclin et d’indiquer 4 ’homme un autre but pour guider sa marche, et
cette force est I’évangile» (40). Paul voit se lever I’aube d’une nouvelle humanité; la lettre est la
vision grandiose de la marche de I’histoire; «le manifeste d'un christianisme pleinement
conscient de sa mission historique» (40). Cette thése, pronée dans la premiére partie de
I’ouvrage (9-40), verifiée dans I’exégése des quatre premiers chapitres, étudiés selon les
méthodes les plus classiques (41-156), mérite une lecture attentive et doit étre versée au dossier
bibliographique indispensable pour une meilleure compréhension de la signification de cette
lettre si importante pour la pensée chrétienne.

Aldo Moda, Torino

M. Orsatti, Un saggio di teologia della storia. Esegesi di Mt 1, 1-17, Studi biblici 55, Paideia,
Brescia 1980. pp. L11.

Se basant sur un choix bibliographique excellent (103-106), attentif au déplacement survenu
dans I’étude des généalogies néotestamentaires (11-12), M. Orsatti nous offre une exégese du
texte matthéen a la fois classique et originale. Il €étudie d’abord les gén¢alogies comme genre
littéraire, dans leurs usages extrabibliques, vétérotestamentaires et juif, pour centrer ensuite
sur les généalogies néotestamentaires de Mt et de Lc dans leur relation et leur spécificité
(15-40). Vient ensuite le défrichement du texte de Mt (41-84). Le champ est ainsi ouvert pour
lire la généalogie de Mt comme théologie de I’histoire et comme évangile (95-98), insérée dans
son contexte vétérotestamentaire (86-95). Une conclusion pose les rapports entre théologie et
histoire (99-101).

Aldo Moda, Torino

Eduard Schweizer, Neues Testament und Christologie im Werden. Aufsidtze, Vandenhoeck,

Gottingen 1982, 2108S.

In dem Band finden sich unverdffentlichte, bzw. bisher nur in englischer Fassung vorliegende
und nicht gut zugiingliche Aufsidtze zusammengestellt. Sie kreisen um zwei Brennpunkte: Um
das Werden der Christologie im Bereich der synoptischen Evangelien und im Kolosser-
Brief.

Aus dem Bereich der synoptischen Forschung finden sich an erster Stelle drei Aufsidtze zum
Lukas-Evangelium (11-85), einer «Zur Christologie des Markus» (86-103) und ein weiterer
zum Problemkreis «Menschensohn und eschatologischer Mensch im Judentum» (104-120).
Die Umsicht und Sorgfalt der Analysen ist beeindruckend. Voreilige Schlussfolgerungen
werden vermieden. Dennoch gelangt Schweizer zu theologisch relevanten Ergebnissen.

Der erste Aufsatz ist dem Aufbau von Lk 1 und 2 gewidmet (11-32). Er gelangt zur
Feststellung, dass sich Gottes eschatologisches Handeln «als sehr konkrete, sich im Israel einer
ganz bestimmten Zeit abspielenden Geschichte» vollzieht. «Liessen sich Schrifterfiillung,
Logoslehre und Sendung eines priexistenten Himmelswesens noch als zeitlose Ideen missver-
stehen..., so kann man auf alle Fille die sehr konkreten und in vielem sehr menschlich-



Rezensionen 87

irdischen Geschichten des Lukas nicht mehr so interpretieren». Eschatologisch ist das Jesus-
geschehen fiir Lukas demnach in dem Sinn, dass, was sich Israel, insbesondere in der Geburt
des Tdufers und in den diese umrahmenden Ereignissen als Handeln Gottes erkennen ldsst, in
Jesus seine letzte Erfiillung findet». «Israelgeschichte und Jesusgeschichte bleiben ineinander
verschriankt» (29f.). — Die beiden Aufsitze «Zur Frage der Quellenbenutzung durch Lukas»
(33-85) fiithren zu dem Ergebnis, dass sich zwar eine einheitliche Sonderquelle nicht beweisen
ldsst, dass die Indizien fiir eine solche dennoch so gewichtig sind, «dass es sich lohnt, einmal
mit der Hypothese einer Sonderquelle neben Mk und Q, die schon grossere, auch Mt bekannte
Abschnitte (ob aus Q oder neben Q bestehend) aufgenommen hat, an die Auslegung des dritten
Evangeliums heranzugehen» (85). — In der Studie «Zur Christologie des Markus» (86-103)
bleibt Sch. in Auseinandersetzung mit den verschiedenen Ansdtzen der Mk.-Interpretation
dabei, dass fur Mk das Leiden des Menschensohns das entscheidende Thema ist. «Alle
Wundertaten Jesu und alle apokalyptischen Hoffnungen wiren missverstanden, wenn man
Jesu Weg ans Kreuz vergidsse und ihm nicht auf demselben Weg folgte. Darum bleibt das
Messiasgeheimnis iiber ihm bis zu seiner Passion und Auferstehung». « Das Markusevangeli-
um steht in scharfem Gegensatz zu jeder Christologie des «gottlichen Menschens oder des
Wundertdters» (103). — Mit besonderer Spannung liest man den Aufsatz « Menschensohn und
eschatologischer Mensch im Judentum» (104-120). Die determinierte Redeweise von «dem
Menschensohn» geht nach Sch. wahrscheinlich auf Jesus selbst zuriick und bezeichnet ihn
selbst (107). Die Verwendung des Bildes vom Menschensohn in IV Esra 13 und die Aufnahme
des Titels in den Bildreden des dth. Henoch sei Nachwirkung judenchristlicher Aussagen (107).
Die Adam-Christus-Typologie sei das Ergebnis der Verschmelzung einer statisch-dualistischen
Anschauung von zwei Menschenklassen mit dem heilsgeschichtlich-apokalyptischen Jakob-
Israel-Schema. Neben die Vorstellung vom eschatologischen Menschen Jakob, der das wahre
Israel in sich schliesst, trete nun die Vorstellung vom eschatologischen Menschen Christus als
dem neuen Adam, der die neue Menschheit in sich schliesst. Von hier aus erkldre sich auch am
besten das Bild vom Leib Christi (119).

Fiinf weitere Aufsdtze gelten dem Kol (120-210): «Zur neueren Forschung am Kolosser-
brief» (122-149), «Der Kolosserbrief — weder paulinisch noch nachpaulinisch?» (150-163),
«Versohnung des Alls» (164—-178), «Christus und Geist im Kolosserbrief» (179-193) und «Die
Weltlichkeit des Neuen Testaments: Die Haustafeln» (194-210). Als direkter Briefschreiber
scheide Paulus eindeutig aus (130). Das zeige z.B. das eigentiimliche Zuriicktreten der
Aussagen iiber den Geist. Stattdessen konzentriere der Verfasser des Briefes alles auf die
Christologie: «Mit einer vor ihm kaum je erreichten imponierenden Radikalitdt reklamiert der
Verfasser die ganze Welt fiir Christus und schliesst alles in ihr ein, so dass er, bis an die Grenze
der 2.Tim. 2,18 verworfenen Hiresie vorstossend, sogar vom Schon-auferstanden-sein der
Gemeinde Christi reden kann»(192). Die Differenz zu Rom 6 ist hier uniibersehbar. Vor allem
geht Sch. der kolossischen Philosophie nach, mit der sich der Verfasser des Briefes auseinan-
dersetzt. Es handle sich um die pythagoreische Philosophie, die den Menschen dem unauf-
horlichen Wechsel der Elemente verfallen ansah und lehrte, diesem Kreislauf durch Reinigung
und asketische Enthaltsamkeit zu entfliechen (174). Dem setze der Verfasser des Briefes
entgegen: Es bedarf keiner asketischen Praktiken. «Mit Christus sind die Glaubenden doch
schon auferstanden, schon «oben», darum auch der alten Welt schon entnommen. Wer aber
wie der Verfasser die Aussagen des Hymnus direkt auf das Leben in dieser Welt beziehen und
zugleich die seltsame Dialektik zwischen dem Leben in ihr und dem Leben «oben» bewiltigen
will, der muss die kosmische Verséhnung jetzt anthropologisch als Schuldenvergebung inter-
pretieren, durch die der gerechtfertigte Mensch schon an der neuen Christuswelt teilhat.
Darum kann dann nur zur ethischen Bewidhrung dieser schon errungenen Freiheit aufgerufen



88 Rezensionen

werden» (177). So riickt der Aufsatz iiber die Haustafeln im Neuen Testament, darunter Kol
3,18-4,1, sachgemaiss an den Schluss der Aufsatzsammlung.

Paulus kommt als Verfasser des Kol nicht infrage. Das zeigen nicht nur die theologischen
Differenzen, sondern auch formale Griinde: «Der Stil dieses Briefes ist in seiner Gesamtheit
von dem des Paulus unterschieden» (153). Dennoch muss der Brief nach Sch. in die zeitliche
und sachliche Ndhe des Paulus geriickt werden. Einmal miisse der Brief vor 62 geschrieben
sein. Denn nach 62 verschwindet Kolossd aus der Literatur und die im Brief noch erwidhnte
Gemeinde von Laodicea wurde vom Erdbeben vollig zerstort. Zum andern weise die Grussliste
am Ende des Briefes auf die Umgebung des Paulus. Das wird im einzelnen begriindet (131). So
setzt Sch. die Entstehung des Kol zu Lebzeiten des Apostels Paulus an, «etwas gleichzeitig mit
dem Philemon-Brief», dessen Grussliste der des Kol recht nahe steht. Die Angabe, der
Absender «Paulus und Timotheus» sei ernst zu nehmen. Timotheus diirfte den Brief zur Zeit
der ephesinischen Gefangenschaft des Apostels geschrieben haben (132; 162f.).

Man liest die Aufsdtze Schweizers mit hohem Gewinn.

Wilhelm Wilkens, Lengerich

Brian Hebblethwaite and Stewart Sutherland (Ed.), The Philosophical Frontiers of Christian
Theology: Essays presented to D. M. Mackinnon, Cambridge, England: Cambridge Uni-
versity Press, 1982. Pp. ix, 252.

This volume, dedicated to D. M. Mackinnon, one of Britain’s most influential philosophical

theologians, contains twelve essays clustered under four topics: I. Athens and Jerusalem; II.

Theological Enquiry after Kant; III. Metaphysics and Morality; I'V. Truth and Falsehood in

Theology. The whole is bracketed by a frontispiece of Mackinnon and a bibliography of his

prodigious writings.

The wide range both of authors and topics will elicit different responses from different
readers. This reviewer, for example, is not inspired by a style which is somewhat characteristic
of the volume and exemplified in Nicholas Lash’s representation of metaphysics as «that
branch of philosophy the logic of whose procedures focuses on analogical usage of unlimited
generality» (78). Nor, on the more substantive side, might one be moved by Lash’s theses that
St. Thomas does not offer a doctrine of God (80), that he does not have a theory of analogy (81),
that «it is abundantly clear from the first Question of the Summa Theologiae that Aquinas is
not concerned to attempt to demonstrate that God exists» (84), or that St. Thomas was
«agnostic» (84-85). One has the uneasy feeling that here Lash protests too much and that his
historical and textual sense is controlled by some alien principle.

On the other hand, one will surely encounter much that is positively stimulating. A few
examples: G. W.H. Lampe’s essay, «Athens and Jerusalem: Joint Witness to Christ?», which
contains, among other things, a fascinating discussion of the contrasting Matthean and Lukan
accounts of the visit of the Magi; S. W. Sykes’ essay, «Theological Study: The Nineteenth
Century and After», a provocative treatment of the nature and place of theology in the
university curriculum; R. White’s essay, «Notes on Analogical Predication and Speaking about
God», in which he argues for the Barthian thesis that turns the Thomistic doctrine of divine
predication on its head: «...it is from the use of words in talking about God that we may throw
light on their everyday use and not vice versa» (225); and B. Hebblethwaite’s «<True> and
«False> in Christology», which attempts to rehabilitate the truth-status of Christological claims
notwithstanding their varying levels of generality and ambiguity.

Ed. L. Miller, Boulder, Colorado



Rezensionen 89

Peter Winzeler, Widerstehende Theologie. Karl Barth 1920-35, Reihe im Lehrhaus, Buch I,
Alektor-Verlag, Stuttgart 1982. 487S. DM 31.-

Man legt dieses Buch mit zwiespiltigem Eindruck beiseite, greift aber immer wieder darnach,
wenn man etwas Besonderes wissen will. Der Verf. ist Schiiler von H. Gollwitzer und F. W.
Marquardt und legt hier seine Dissertation vor. Die «Schule» ist auf Schritt und Tritt spiirbar;
wer die Dinge anders sieht, erhilt schlechte Noten (z. B. G. Mann, G. Sauter, K. Scholder, die
NZZ!"). Mehrfach wird das Thema stark iiberzogen (z. B. russische Politik in Afghanistan, 18;
Russlands Blutzoll im 2. Weltkrieg ist von den Westmichten nicht honoriert worden, 466 —
dass Stalin mit Hitler paktiert hat, wird iibergangen!). Bemiihend sind eine iiberdurchschnitt-
liche Zahl von Druckfehlern sowie der vielfach gestorte Satzspiegel. Wenn man sich mit diesen
Mingeln abgefunden hat, dann hat Winzeler eine Menge Wissenswertes mitzuteilen. Ob sein
Versuch, Barth aus seiner Zeit heraus zu verstehen, ganz gelungen sei, bleibt fragwiirdig; der
Stellenwert des Sozialismus und der russischen Revolution in Barths frither Theologie ist mehr
umstritten als seine frithe Ablehnung des Nationalsozialismus. Dass Barth gepragt ist durch
den «harten Druck von aussen» (so er selbst), steht ausser Zweifel; der Druck dessen aber, was
ihm schon 1916 als «die neue Welt der Bibel» begegnet ist, muss stidrker veranschlagt werden.
Deutlich wird bei Winzeler, dass wichtige Grundstrukturen von Barths Denken (Offenba-
rungsbegriff, Wort Gottes, Analogia fidei, Erwdhlung usw.) unmittelbare politische Konse-
quenzen hatten und dass die beiden Kommentare zum Romerbrief «zeitgeschichtliche Bibel-
auslegung» sind. Der 3. Teil — Barths Haltung im Kirchenkampf, vor allem an der Barmer
Synode 1934 - hitte aufgrund der Primér- wie auch der Sekundérliteratur tiefer erfasst werden
konnen. Der Verf. bezeichnet sein Werk als Produkt eines «Lernprozesses» (16); der Verlag
empfiehlt es als « Arbeitsbuch». In diesem Sinn geht man gern damit um und erhélt wesentliche
Erkenntnisse iber die Zeit von 1920 bis 1935 und Barths « Weg zur christologischen Konzen-
tration» in und mit dieser Zeit.

Otto Bdchli, Suhr

Horst Dietrich Preuss, Das Alte Testament in christlicher Predigt, Stuttgart u.a., W. Kohlham-

mer-Verlag 1984. 228S., DM 39,80
Eine Monographie zur Frage der Predigt iiber atl. Texte war eigentlich seit langem fillig.
Darum ist es iiberaus erfreulich, dass H.D. Preuss dieses Thema jetzt mit der notwendigen
Griindlichkeit und Tiefe erortert hat. Dem praktischen Theologen kann es nur recht sein, dass
der Alttestamentler die Grenzen der eigenen Disziplin iiberschreitet und sich nicht nur auf die
im engeren Sinne hermeneutischen Fragen beschrinkt. So fithrt das vorliegende Arbeitsbuch
vom «Grundsitzlichen iiber Methodisches zum Praktischen, von den Fragen des Kanons und
den Fragen der Testamente, zu denen der Textauslegung, dann iiber die Verhandlung bisher
angebotener hermeneutischer Modelle zur Vorstellung eigener Predigten alttestamentlicher
Texte» (8).

Im ersten Teil werden demgemaéss Grundfragen atl. Hermeneutik er6rtert. Hier wird in
umsichtiger Weise die Frage nach dem AT als Bestandteil der Bibel der Christen behandelt, das
Verhiltnis der beiden Testamente als ein dialektisches bestimmt und der Zusammenhang von
Text, Exegese und Hermeneutik entfaltet. Im zweiten Teil werden sieben wichtige Modelle
christlicher Hermeneutik des ATs vorgestellt. Zusétzlich wird die Frage der jiidischen und
christlichen Auslegung des ATs erdrtert. Im einzelnen geht es um das Modell von Verheissung
und Erfiillung, sowie das der Antithese. Uber die christologische, theokratische, universalge-
schichtliche und typologische Auslegung kommt der Verf. schliesslich zum Konzept der Struk-
turanalogie (§10). Hierbei geht es um eine Weiterentwicklung der von Rad’schen Position zu



90 Rezensionen

einer Analogie glaubender Existenz, zu einer Entsprechung des gottlichen Handelns bei aller
Verschiedenheit und Wahrung des « Mehr des Christushandelns» (120).

Der dritte Teil fragt nach dem AT in heutiger christlicher Predigt. In den Ausfithrungen
iiber Grundsitzliches und Praktisches zur Predigt zeigt der Verf. seine profunde Kenntnis der
homiletischen Diskussion. Dabei ist es flir die praktische Theologie gewiss lehrreich, zu
beobachten, wie bestimmte innerfachliche Frontstellungen in der Aussenrezeption an Bedeu-
tung verlieren. Ein Abschnitt iiber Praktisches zur Predigt iber atl. Texte stellt ein interessantes
Modell der Predigtausarbeitung vor, bei dem bemerkenswert ist, dass die personliche Betrach-
tung des Bibeltextes der Exegese vorgeschaltet wird. Den Abschluss bilden zehn Predigtaus-
arbeitungen.

Dies Buch handelt in einer umsichtigen und hilfreichen Weise von der Predigt atl. Texte.
Das Referat von Positionen und deren Beurteilung durch den Verf. werden jeweils sauber
getrennt, aber der Autor hilt durchaus nicht mit seinen eigenen Argumenten hinter dem Berg.
So ist das Werk im Ganzen informativ. Es stellt die umfassendste Erorterung dieses Problem-
bereiches seit lingerem dar und wird gewiss fiir die nédchsten Jahre grundlegend fiir diese

Thematik sein.
Gottfried Adam, Wiirzburg

Christoph Dohmen, Das Bilderverbot. Seine Entstehung und Entwicklung im Alten Testa-

ment, Bonner Biblische Beitrdge 62 (1985), Verlag Peter Hanstein, Konigstein-Bonn. 311

S., DM 84.-

Das Bilderverbot — ein Thema von zentralem Interesse fiir eine biblisch orientierte Theologie
mit weitreichenden Implikationen bis hin zum Problem Glaube und bildende Kunst — hat die
alttestamentliche Forschung merkwiirdig wenig bewegt und herausgefordert. Zwar gibt es eine
Fiille von Beitrdgen — 23 Seiten lang ist das Literaturverzeichnis der vorliegenden Arbeit —, aber
nur zweil umfassende Monographien aus den letzten Jahrzehnten (von K.-H. Bernhardt 1956
und A.Kruyswijk 1962). Offenbar herrschte die Meinung vor, dass das Bilderverbot weniger
ein Problem der alttestamentlichen als der systematisch-dogmatischen Disziplin sei und als
solches ohnehin durchsichtig und klar. Doch triigt der Schein, denn bei niherem Zusehen
zerbricht der Konsens als Vorurteil und unausweichliche Fragen stellen sich hinsichtlich der
geschichtlichen und theologischen Bedeutung dieses Gebotes, das die Bilder offenbar aus der
biblischen Religion verbannen will.

Die Untersuchung von Ch. Dohmen, eine Diss. an der Kath.-Theol. Fakultdt Bonn von
1984/1985, ist die eindringlichste Analyse des Bilderverbots, seiner Entstehung und Entwick-
lung, die ich kenne. Ausgehend von der Erkenntnis, dass die Formulierung des Dekaloggebots
nur ein, wenn auch wichtiges Stadium in der Entwicklungsgeschichte darstellt, in dem das
theologische Anliegen der restaurativen dtr. Bewegung auf einen umfassenden Nenner als
Verbot gebracht wird, beginnt der Verf. sich mit tiefschiirfenden semantischen Studien zur
Begrifflichkeit des Bilderverbots im Alten Testament eine Basis zu schaffen (2. Kap.). Dabei
zeigt sich, dass der Paarbegriff ps/ - mskh in diesem Zusammenhang als Hendiadyoin
vorkommt und als solches <Kultbild> bedeutet, das nach seinen beiden Merkmalen: plastische
Arbeit (ps/) und wertvolle Ausschmiickung (mskh) unter doppeltem Aspekt benannt wird.
Damit beantworten sich viele Fragen nach dem Geltungsbereich des Gebots, auch an den
Stellen, wo nur ein Begriff pars pro toto gebraucht ist. Es geht primdr immer um Kultbilder. Die
Analyse der zerstreuten alttestamentlichen Textbelege bildet den Hauptteil der Arbeit
(3. Kap.). Die Erzdhlung vom goldenen Kalb (Ex 32) steht am Anfang. Ihre Schichtung im
Rahmen der Pentateuchentstehung bildet ein literarhistorisches Geriist fiir die Zuordnung der



Rezensionen 91

Einzelstellen, unter denen dem Verf. Ex 20,23 (der Anfang des Bundesbuchs) als die dlteste gilt.
Es folgen jeweils prizise Kontextanalysen fiir die wichtigsten Stellen, u. a. auch Dt 4 und Dt
5,8/Ex 20,4, den Grundstellen des Dekalogs. Dazwischen stehen wertvolle Exkurse zu den
Sinaitafeln, dem Stierkult von Bethel, dem sog. Nun paragogicum, zu dem Begriff tmnh
(Gestalt, Aussehen). Im letzten Teil (4. Kap.) untersucht der Verf. seinen Gegenstand in
diachroner Perspektive und versucht die Entwicklungsgeschichte des Bilderverbots darzustel-
len, ehe er in einem abschliessenden Ausblick die Konsequenzen andeutet. Dabei expliziert er
seine These: Nicht nur das Bilderverbot als solches, sondern die Entwicklung zum Bilderverbot
ist vor allem theologisch relevant. Die Anfdnge liegen im bildlosen nomadischen Kult der
frithen JHWH-Verehrung, welcher bis in die Konigszeit hinein nachwirkt, wie man an der
Geschichte der Lade (vom Kasten- bis zum Priasenzsymbol) oder am leeren Cherubenthron im
salomonischen Tempel sehen kann. Erst der iiberhandnehmende Synkretismus der Konigszeit
ldsst Kritik aufkommen an der Ambivalenz von Bildsymbolen und kultischen Bildtragern. In
vorderster Front stehen die Propheten Elia und Hosea. Die aktuelle Bilderkritik vertieft sich
gegen Ende der Konigszeit angesichts der Uberfremdung der Religionsformen in den offiziel-
len Staatskulten zum generellen Kultbildverbot, das der dtr. Dekalog Dt 5 zum ersten Mal
prinzipiell ausspricht. Motiv zu solcher Formulierung ist weniger die theologische Frage nach
der Bedeutung von Wort und Bild (diese diskutiert Dt 4 spéter) als vielmehr die konkrete
Durchsetzung des Gebots der exklusiven Verehrung JHWHs, des sog. Fremdgotterverbots.
Das 1.Gebot nimmt sozusagen die konkrete Gestalt des 2. Gebots an (nach Ex 20) und dieses
zieht die Aussagen des 1. Gebots an sich. Beide stehen zueinander im Verhiltnis Vater—Sohn -
wie D. sagt. Das Problem des Kunstbildes oder der bildenden Kunst ausserhalb des Kultes stellt
sich alttestamentlich nicht. Es kann nur aufkommen, wo der Wurzelgrund des Verbots
vergessen ist.

Die Untersuchung, die pridzise und differenziert arbeitet, bringt in vielen Einzelfragen
reichen Gewinn. Dem Rez. fillt als fraglich im engeren Sinn nur auf — niemand kann
heutzutage ein Vorwurf gemacht werden, der so besonnen und vorsichtig die traditionelle
Urkundenhypothese im Pentateuch handhabt —, ob das Bild der josianischen Reform, wie es
mehr beildufig gezeichnet wird, nicht einer Revision bedarf. Die Frage beriihrt die Hauptthese
der Untersuchung nicht, welche in die Forschung eingehen wird. Man wiinscht dieser beach-
tenswerten Arbeit eine weite Verbreitung.

Klaus Seybold, Basel

Joachim Ritter (1) und Karlfried Griinder (Hg.), Historisches Wérterbuch der Philosophie, 6.
Mo-O, Basel, Stuttgart, Verlag Schwabe & Co., 1984. IX + 709 S. Leinen SFr. 180.-/DM
218.—

Wiederum ist dieser 6. Band des Riesenwerkes fiir den theologischen Benutzer besonders

interessant, gehdren doch etwa 50 der 280 Stichworter ins Gebiet der Theologie bezw. Ethik,

ungeachtet der vielen begriffsgeschichtlichen Analysen, in denen ausgiebig die theologischen

Begriffswurzeln beriicksichtigt werden. Aus dem Bereich der alten Kirchengeschichte stam-

men Begriffe wie Modalismus, Monarchianismus, Monergismus, Monophysitismus, Mono-

theletismus, Montanismus, Nestorianismus, Orthodoxie - alles Begriffe, die man normaler-
weise kaum in einem Werk iiber Philosophie suchen wiirde, da ihre philosophische Relevanz
oft gering ist. Aus dem biblischen Bereich begegnet man Begriffen wie Monotheismus, Nach-
folge Christi, Nichstenliebe, Naherwartung, Name Gottes, Offenbarung, Okonomie = Heils-
geschichte, Okumene und Opfer. Aus dem Bereich der Religionsgeschichte begegnen wir
verschiedenen Stichworten aus dem indischen Kulturkreis, Mystik in 12 Sp., Mythologie/My-



92 Rezensionen

thos in 39 Sp. mit ausfiihrlicher Darstellung der Entmythologisierungsdebatte um Bultmann. —
Selbstverstdndlich fehlen auch Stichworte wie Nominalismus, Ockhamismus, Molinismus
nicht. Spezialbegriffen wie natura naturans, Natur in Gott, Nichts/Nichtseiendes, non aliud
sind eigene Artikel gewidmet, wobei von den 58 Spalten iiber «Natur» allein 14 dem
Begriffsvorkommen von Augustin bis zur Spitscholastik vorbehalten sind. Ebenso intensiv
sind die theologischen Vorkommen in den 60 Sp. des Begriffs «Ordnung».

Besondere Hervorhebung verdient m. E. das Stichwort « Moraly», unter dem in 6 Abschnit-
ten die Geschichte der Ethik von der Antike bis zur analytischen Philosophie der Gegenwart
behandelt wird. Unter dem Stichwort «Moralsystem» zeichnet J. Klein die Entwicklung der
katholischen Moraltheologie in einem systematisch selbstdndig angelegten Essay, der durch
eine postume Arbeit R. Hausers in historischer Richtung ergdnzt wird. Sehr eingehend wird
das Thema «Miindigkeit» von seiner reformatorischen Wurzel bis zur modernen Theologie
von «Emanzipation».

Fiir den Ethiker besonders wertvoll ist die glinzende Ubersicht iiber Theorie und Geschich-
te des Naturrechts in 64 Sp. von der Autorengruppe Specht/Hiigli/Ruzicka/Kiihl.

Diesem gewaltigen Reichtum an Information gegeniiber, den ein Einzelner kaum bewél-
tigen kann, fallen die paar Desiderata des Rez. kaum ins Gewicht. Im Artikel « Morphologie»
hitte die theologische Theorie Karl Ernsts von Baer (1792-1876) erwidhnt werden k6nnen. —
Im Artikel «Motivation» hitte neben der psychologischen und phinomenologischen auch die
ethische Komponente beriicksichtigt werden sollen, vgl. H.-H. Schrey, Einfiihrung in die Ethik.
- Bei «Narrativ/Narrativitdty hitte auch auf die neuere narrative Theologie eingegangen
werden kdnnen.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg



	Rezensionen

