
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 1

Artikel: Ethnotheologie : zur Struktur unserer Mythen

Autor: Nethöfel, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethnotheologie

Zur Struktur unserer Mythen

Ich bin, ich weiss nicht wer.
Ich komme, ich weiss nicht woher.
Ich gehe, ich weiss nicht wohin.
Mich wundert, dass ich so fröhlich bin.

(Nach der Grabinschrift des Magisters Martinus von Bibrach)

Dem Andenken Emma B.s

Bultmann hat immer wieder betont: entmythologisieren heisst interpretieren.

Existential interpretieren hiess für ihn: einen fremden Text in die
Sprache des eigenen Weltbildes zu übertragen. Diese theologische Tätigkeit
ist manchmal eine Vorbedingung, in jedem Fall eine Leistung im Dienste
gläubigen Verstehens. Wir wissen heute, dass die Grundmuster der
spezifischen Bedeutungsorganisation des Mythos dabei nicht etwa aufgelöst,
sondern im neuen Text reproduziert wird. Da Gattungsdefinitionen, Funk-
tions- und Bedeutungsbestimmungen des Mythos, die von seiner
Bedeutungsstruktur ausgehen (Lévi-Strauss), auch von Gegnern des Strukturalismus

anerkannt werden (Ricoeur), steht die theologische Flermeneutik vor
neuen Fragen und lohnenden Forschungsaufgaben. Ich bin dem in einer
grösseren Untersuchung nachgegangen.1 Die Fragerichtung ist jedoch auch
umkehrbar: Wie lässt sich die spezifische Differenz unserer Art, zu denken
(und Theologie zu treiben), bestimmen, wenn wir ausgehen von jenen
strukturellen Identitäten zwischen unserer scheinbar so mythosfeindlichen
Denktradition und den exotischen Phänomenen mythischer Überlieferung?

Eine solche Schrägbeleuchtung des eigenen Standortes erhält ihre
praktische Bedeutung angesichts des überlebenskräftigen Irrationalismus
in unserem eigenen Kulturkreis und in einer ökumenischen Situation
zunehmender Isolation <nordatlantischer Universitätstheologie>.

Auch diesmal lege ich einen südamerikanischen Mythos zugrunde, in
dem ein junger Indianer zum Vermittler der Kulturgüter seines Stammes

1 W. Nethöfel, Strukturen existentialer Interpretation. Bultmanns Johanneskommentar
im Wechsel theologischer Paradigmen, Göttingen 1983.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 67

wird.2 Einzelne Inhaltselemente möchte ich im Zuge der Interpretation
nachtragen, so dass - ähnlich wie in manchen Situationen der Feldforschung

- ein Gesamteindruck vom Material nicht am Anfang, sondern am
Ende seiner Erarbeitung steht. Dies hat vermittlungstechnische Gründe.
Aus solchen Gründen verzichte ich auch auf eine isolierte Darstellung des

methodischen Apparats. Erfahrungsgemäss bieten kontextuelle Erläuterungen

und Modellskizzen einen vorläufig hinreichenden Ersatz.
Vergleichsobjekt zur ethnologischen Quelle ist wieder Bultmanns Gnosis-
Forschungsmythos vom erlösten Erlöser - diesmal gerade wegen seiner
schillernden Zwitterposition innerhalb unserer geistesgeschichtlichen
Tradition. Während er einerseits ein scharfgeschliffenes Arbeitsinstrument der
historisch-kritischen Forschung, unserer bislang leistungsfähigsten
theologischen Methodik war, weist er andererseits weit zurück in den Prozess
abendländischer Identitätsbildung. Hier formuliere ich möglichst vage im
Bewusstsein der riesigen Abstände zwischen den beiden (oder gar: den drei)
Gegenständen des Vergleichs. Dazwischen terra incognita; was sich
abzeichnet sind gewaltige Hindernisse theoretischer und methodischer Art.
Allzuviel ist legitimerweise nicht zu erwarten - gerade deshalb lohnt sich
ein Versuch. Wie im Dschungel können Seitenpfade der schnellste Weg
zum Ziel, scheinbare Ab- und Umwege schliesslich eine Abkürzung sein auf
dem Wege von Bultmann zu Lévi-Strauss, aus dem Heckenraster der
Existentialien hinein in den Lianenwald mythischer Bedeutungsfülle.
Allerdings sind solche Expeditionen niemals zugleich auch Königswege der
Methodik. Die exotischen Phänomene am Wegesrand sollen einladen zur
weiteren Erarbeitung der Modelle, zu selbständigem Umgang und zu
eigenem Urteil. - Halten wir uns vorerst an ein Bild: Der etwas freakige
Indianerjunge vom Stamme der Kayapö und Magister Martinus, der
cherubinische Wandersmann, gehen zusammen durch den grünen Dom aus

Schlingpflanzen. Über ihnen krächzt von Zeit zu Zeit der rote Ara, hinter
ihnen trottet lautlos der Jaguar, in dessen Auge das geraubte Feuer leuchtet.
Der junge Kayapö erzählt lebhaft, doch Magister Martinus ist traurig. Er
weiss allzugut, woher er kommt und wohin er geht.

2 C. Lévi-Strauss, Das Rohe und das Gekochte (Mythologica I), Frankfurt 1971, 101 f. ; vgl.
M. Oppitz, Notwendige Beziehungen. Abriss der strukturalen Anthropologie, Frankfurt 1975,

223-225.



68 W. Nethöfel

Am Anfang war das Feuer

Der Junge hatte das alles nicht gewollt. Wollte nicht das Aranest
ausheben, wie der Schwager befahl, den Baum nicht verlassen, als dieser ihn im
Zorn zurückgelassen hatte und unten der Jaguar auf ihn wartete. Von
diesem wollte er sich nicht adoptieren lassen, und während er beim Jaguar
die damals noch unbekannten Kulturgüter Waffen, Schmuck und geröstetes

Fleisch zu gebrauchen lernte, hatte er stets Angst vor dessen Frau, die
eine wahre Bestie war. Doch wollte er sie nicht töten, und als er es tun
musste, als er mit seinen Geschenken zum Stamm zurückgekehrt war, da
wollte er nicht, dass sie seinem Stiefvater auch noch das Feuer nahmen.
Doch so kam es, und so - als Kulturheld wider Willen - ist er dann
erwachsen geworden.

Die zahlreichen Varianten dieses Mythos lassen sich besser vergleichen,
wenn man seine Oberflächenstruktur in einem ersten Interpretationsschritt

auf möglichst einfache Subjekt-Objekt-Relationen reduziert. Der
Schwager spricht den Jungen an, der Junge erhält eine Leiter, der Schwager
einen Stein statt der Aras, dem Jungen im Baum bleiben nur seine
Exkremente, der Jaguar spricht den Jungen an, der Junge wirft die Aras hinunter,
der Jaguar fängt die Aras und den Jungen auf usw., bis die Frauen vom
geraubten Glutbaum des Jaguars Feuer für ihre Kochstellen erhalten. Doch
sind auch übergreifende Verknüpfungen zu beobachten, die den Mythosinhalt

gliedern und von denen aus Variantenabweichungen sich noch
schärfer klassifizieren lassen. Der Mythos erzählt im ganzen, wie der Junge
das Stammesfeuer bringt. Die erste Hälfte <vom verlorenen Jungem schlägt
die Brücke von diesem zu den Fleischkörben für den Stamm; die zweite
Hälfte beschreibt diesen Stamm beim <Raub des Küchenfeuers>. Die erste
Hälfte wiederum gliedert sich in Ara- und Jaguarepisode. Der Junge ist den

jungen Aras zugeordnet, diese sind dann mit dem Jaguar verkettet, dem
seinerseits die Fleischkörbe zugeordnet sind als Kettenglied zu den
Brüdern und der Mutter des Jungen, den Akteuren der dritten Episode. Sie

handelt von der Rückkehr des Jungen zum Stamm. Hier geht es um das

Pseudoobjekt des <von der Sonne gedörrtem Fleisches, das dem Stamm
vorgespiegelt wird, bis der Onkel des Jungen mit seiner Frage und der
Entschluss der Krieger die Jagd nach dem wahren Ursprung des Feuers
auslösen. Die Einzelepisoden, von der Aufforderung des Schwagers bis zur
Verteilung des geraubten Feuers im Dorf, bestätigen nur die durchgängige
terminale Verkettung und die hierarchische Gliederung des Mythos als

<Gesamtheit seiner Variantem.
Von <Mythemen> als Grundelementen einer strukturalen Interpretation



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 69

kann jedoch erst die Rede sein, wenn es gelingt, die notierten Subjekt-
Objekt-Beziehungen aller hierarchischen Stufen nach einem einheitlichen
Gesichtspunkt zu ordnen. Als erstes Ergebnis solcher bricolage gruppieren
sich die Akteure des Mythos zu Aktanten, die das tiefenstrukturelle Grundgerüst

des Mythos tragen.

Adressant

JAGUAR

VATER-Rolle
Adjuvant

Objekt

FEUER

Î
JUNGE

Subjekt

Adressat

STAMM

UNREIFE
Opponent

In diesem Greimas'schen Aktantenmodell3 spannt sich der Bedeutungsraum

des Mythos zwischen eindeutig lokalisierten Paradigmen auf. Nichts
mehr vom stürmischen Vorwärtsdrängen der Oberflächenstruktur. Dafür
sind Bedeutungsorientierungen möglich. Aus dem Kayapö-Jungen ist ein
<Funktions- und Merkmalbündeb geworden, das auch dessen Verwandte,
die Gruppe der Krieger oder den Stamm im ganzen repräsentieren kann,
sobald diese den Definitionsbedingungen des <Subjekts> im Schema genügen.

Dort steht es zwischen dem Inbegriff all dessen, was im Mythos (auch
in bezug auf den Jaguar oder den Stamm) über gesellschaftliche Isolation
oder kulturellen Mangel ausgesagt ist, und dem was in der Vaterrolle diesen
Mangel überwunden hat oder aufheben kann: der Schwager, die Brüder
und die Krieger, dann der Jaguar, schliesslich der Junge selbst. <Objekt>
seiner - unfreiwilligen - Bestrebungen ist nicht nur das Feuer schlechthin.
Zum Paradigma des semantischen Objekts der Erzählung gehören das
natürliche rote wie das gelbe Küchenfeuer, gehören die begehrten roten
Schmuckfedern der jungen Aras wie der bunte Schmuck, den der Jaguarvater

verschenkt, gehört das Scheinobjekt des gedörrten (in Wahrheit vom
Jaguar gegrillten) Fleisches wie die Waffen, mit denen der Junge erst jagen
lernt und dann seine Stiefmutter tötet. Im Schema stehen diese Gegenstände

zwischen dem <Jaguar> als natürlichem Geber aller Gaben und einem

3 A. Greimas, Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchungen, Braunschweig
1971, 165.



70 W. Nethöfel

<Stamm>, der in der semantischen Ordnung des Mythos allerdings
durchgehend durch den Jungen und in einigen Unterepisoden sogar durch den

Jaguar repräsentiert ist.
Die gefrorene Dynamik des Mythos taut auf und die überdeckten

Bedeutungen brechen wieder hervor, sobald der Mythos mit Lévi-Strauss
als ideologisches Vermittlungsmodell beschrieben wird, das mit Hilfe der
semantischen Spannung zwischen den Aktanten in kreativer Weise
Wirklichkeit sprachlich erschliesst. Auf dem Weg zur Tiefenstruktur hat sich
dabei ein integriertes, das Greimas'sche Schema überdeterminierendes
Modell bewährt. In ihm ist das von Lévi-Strauss beschriebene Beziehungs-
gefüge der Aktanten
Fx(a) : Fy(b) :: Fx(b) : Fa-l(y)
so dargestellt:4

Das Modell zeigt, wie der Mythos aus einem ersten Gegensatz einen
zweiten ableitet, die <mytho-logische> Lösung. Hier ist behauptet, die
Unreife des Jungen verhalte sich zu einem Stamm, der das Feuer hat, wie
ein unreifer Stamm zur Tatsache, dass der Jaguar sich als Vater erweist. -
Was ist gemeint?

Eine erste, hypothetische, Lösung findet sich schnell, wenn der
Bedeutungsspielraum der notierten Aktanten erweitert wird, bis er den formalen
Bedeutungsvorgaben des integrierten Modells genügt. Dabei erschliesst
eine formal generierte Reihe von Fragen eine neue Bedeutungsdimension
des Materials. Der Mythos vergleicht einen nicht sozialisierten Angehörigen

eines <kultivierten> Sozialgefüges mit einem kulturlosen Stamm, der
mit einer sozialisierenden Natur, einer natürlichen Kultur in Beziehung

4 Lévi-Strauss, Die Struktur der Mythen, in: Strukturale Anthropologie (I), Frankfurt 1967,
226-254. Das Modell integriert auch den semiotischen Ansatz von R. Barthes, Mythen des

Alltags, Frankfurt 1964; vgl. Nethöfel (A. 1), 57-68.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 71

steht. Die semantische Analyse der Tiefenstruktur würde so die
ethnographische Einbettung des Mythos ebenso bestätigen wie seine herkömmlich

ethnologische Interpretation.5 Am Abend, vor dem Schlafengehen,
erzählen die Indianermütter den Jungen die Geschichte vom verkannten
kleinen Helden. Sie interpretiert das Sozialisationsdilemma des
Heranwachsenden - seine Natürlichkeit kultivieren zu müssen, um sich unter
Erwachsenen <natürlich> zu bewegen - durch die kulturelle Genese des

Stammes, der einst auch erst aus seinem <feuerlosen>, natürlichen Zustand
herauswachsen musste. Doch vor allem hält die Geschichte an der Verbindung

der Interpretationsebenen fest. Wer erwachsen wird, ist Kulturheros.
Er muss leiden, doch er hat mächtige Helfer und er wird es schaffen. Das
kulturelle Schicksal des Stammes lastet auf ihm, doch alle seine natürlichen
Kräfte stehen ihm bei.

Diese von <oben> her, von den fertigen Besetzungen der Aktantenmodells

und den abstrakten Beziehungsvorgaben des integrierten Modells aus

gebildete Hypothese ist also nicht sinnlos. Sie muss sich aber auf allen
hierarchischen Ebenen des Mythentableaus bestätigen. Hier ergeben sich

Schwierigkeiten, denn der wiedererschlossene semantische Reichtum des

Details modifiziert die Formulierung möglicher Ergebnissätze, provoziert
und produziert abermals neue Fragen an das Ausgangsmaterial und an
seinen ethnographischen Kontext. Von unten her formuliert, lautet der
kleinste gemeinsame Nenner, die semantische Durchschnittsmenge im
Schema des integrierten Modells: Jemand, der einen Verwandten verliert,
verhält sich zu einem natürlichen Feuer (Leuchten), das ihn anzieht, wie
eine verwaiste Natur zum Feuer selbst, das alle Bindungen löst.

Auch hier sind Erläuterungen sehr nötig - sie stellen sich aber
merkwürdig rasch ein, zahlreich und aus verschiedenen Kontexten. Das
mythische Objekt, in der Verhältnisgleichung nur schwach bestimmt, wird
durch ethnologisches Material zugleich bestätigt und konkretisiert. Das

Subjekt des Mythos ist danach zunächst fasziniert durch ein im Bereich der
Natur leuchtendes Rot: Durch diesen semantischen Durchschnitt sind das

Aragefieder, das am Jatobabaum glimmende Feuer des Jaguars und
vielleicht auch dessen natürliche Jagdbeute miteinander verbunden. Im
zunächst rätselhaften mythischen Endterminus verbindet sich so etwas wie
die Verabsolutierung oder Personalisierung dieses Leuchtens mit der Negation

der das Subjekt definierenden verwandtschaftlichen und gesellschaftlichen

Beziehungen als dessen <ganz anderen Möglichkeit: Ein freiwilliger

5 Vgl. Oppitz (A.2), 314-324.



72 W. Nethöfel

<Sturz ins Feuer>, der nicht nur eine übernatürliche Verschwägerung beendet,

sondern auch Ursprung der Vögel ist, ist aber die Lösung eines Mythos
der den Kayapö benachbarten Bororoindianer6. Er bestätigt zusätzlich
eine Transformation der Farbe, die im Mythos stattfindet. Nur das
Küchenfeuer leuchtet gelb wie das Auge des Jaguars, in dem eben nicht nur
das vergangene Feuer brennt, oder gelb wie jener Ara, der mit seinem roten
Vetter aus der Asche der sich selbst verbrennenden Schwäger steigt.

Die Araepisode als Ganzes jedoch, deren strukturale Interpretation
zunächst am einfachsten zu sein schien, bleibt in diesem Verfahren
paradigmatisch weiterhin isoliert und als Syntagma, als Gleichung gelesen
seltsam. Ein Sinn, der mit dem sich abzeichnenden semantischen Kondensat

des Mythos im Zusammenhang stünde, erschliesst sich nur gleichsam
meditativ. Ich glaube die verborgene Geschichte vom Kayapö-Freak
freizulegen, der in den hilflosen Aras, die er fangen soll, das Bild seiner eigenen
Verlassenheit sieht. Im ästhetischen Bann ihres Gefieders erschliesst sich

ihm, wie dem Unbehagen an der Kultur durch eine alternative Identifikation

zu entfliehen sei: oben zu bleiben, um sich zu verweigern bis zur
Auflösung, oder wenigstens draussen zu bleiben, um fern von den Seinen zu
leben als Jaguarjunge.

Der Freakvergleich und auch Assoziationen zum Wolfskindthema unseres

Kulturkreises, die Einfühlungsmöglichkeiten in den Sinn der mythischen

Tiefenstruktur stellen sich in dieser Arbeitsphase nicht zufällig ein.
Wenn auch noch die zunächst isolierten und vernachlässigten Bedeutungselemente

aufgenommen werden in die Gleichungen, mit denen die
Ausgangshypothese bestätigt werden soll, dann legt sich nämlich als zweite
Interpretation des Mythos eine zwar hochabstrakte und eigenwillige
Formulierung nahe, deren Sinn unserem Kulturkreis aber gleichwohl vertraut
ist: Ein Subjekt, das unter verwandtschaftlicher Trennung oder Frustration
durch Täuschung oder vergebliche Suche leidet, verhält sich zu einem
natürlichen Objekt, das es begehrt, wie eine natürliche Trennung oder
Frustration zum Geber jenes Objekts, das sich als die andere Möglichkeit
des Subjekts erweist. Lacan hält so die Grundkonstellation der ödipalen
Situation in einer Weise fest, die Freuds bleibende Einsichten vor zu engen
Auslegungen schützen soll.7 Von dieser Formulierung ist es aber nur ein
Schritt zurück zur ersten Interpretation des Mythos. Sie ist als oberflächennähere,

gleichsam freudianische Variante der Tiefenstruktur zu lesen, und

6 Lévi-Strauss, Das Rohe und das Gekochte, 128.
7 Vgl. J. Laplanche/J.-B. Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, Frankfurt 1972.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 73

so - eingeschränkt - bestätigt sie sich: Am Beginn der Ontogenese stünde
der Mensch in absolutem Gegensatz zur Kulturgemeinschaft, gäbe es als

Vermittlungsinstanzen nicht die phylogenetische Jugend der Kultur sowie
die natürliche Ambivalenz der Vaterrolle.

Doch diese erste Interpretation ist tatsächlich zu eng. In der Bororo-
Version vom Vogelnestausheber und Feuerherrn gibt es zwar einen ve-
ritablen Vatermord - doch der löst das matrilokale Dilemma nicht, in der
für die Heranwachsenden eben die Mutter <Herr im Hause> ist.8 Der
Kayapö-Held, der in einer ähnlichen Sozialordnung gross wird, tötet zwar
folgerichtig seine symbolische Mutter: aber so etwas wird ja gerade als
Beweis für die nur eingeschränkte Gültigkeit des von Freud im patriarchalischen

Wien der Jahrhundertwende entdeckten ödipalen Musters angesehen.

Erst Lacan und die unbekannten Meister des Regenwaldes finden also

zur strengen Formulierung der aufgedeckten Struktur. Erst diese Denker
zeigen, warum die Gesetzmässigkeit, der Freud aufder Spur war, universal
ist in jeder Sozialisation, mit Vater oder Mutter, in der Stadt wie im Wald
durchlebt werden muss. - Doch was trennt dann eigentlich die Kontinente
ausser dem Meer?

Himmelslicht für Magister Martinas

Zu den Quellen unserer abendländischen mythischen Tradition gehört
ein gnostischer Vorstellungskomplex, dessen Eigentümlichkeiten unter
anderen auch Bultmann im Forschungsmythos vom <erlösten Erlöser)
erfasst zu haben glaubte.9 Der christliche Frohsinn des Magister Martinus
von Bibrach, den dieser auf seinem Grabstein schliesslich den gnostischen
Fragen nach dem Woher und Wohin und nach dem Sinn der Existenz
entgegensetzte, wäre dann die historische Antwort auf einen Mythos, der
die Geschichte vom Urmenschen, vom Erlöser und von der Seele auf
eigentümliche Weise miteinander verknüpft. Die drei Episoden erzählen
im Grunde dieselbe Geschichte, einmal unter einem kosmologischen, dann
unter einem soteriologischen und schliesslich unter einem <pneumatologi-
schen>, existentiellen Aspekt. Wir hören einmal vom himmlischen Aufenthalt,

Abstieg, Überwältigung und Zerteilung des Urmenschen durch die
dämonischen Mächte des Chaos, die aus der Himmelssubstanz den Kos-

8 Lévi-Strauss, Das Rohe und das Gekochte, 57-59.
9 C. Colpe, Die religionsgeschichtliche Schule. Darstellung und Kritik ihres Bildes vom

gnostischen Erlösermythos, Göttingen 1961, 171-173.



74 W. Nethöfel

mos bilden; dann von Sendung, Abstieg, irdisch-menschlichem Wandel,
Yerkündungswerk und triumphalem Aufstieg des Erlösers, und endlich
vom offenbarten himmlischen Ursprung, von der irdischen Gefangenschaft

und von Betäubung, Erweckung und verheissender Erlösung für die
Seele.

Auch hier gibt es übergreifende Relationen in der Oberflächenstruktur.
Die Offenbarung, die der Seele zuteil wird, setzt die Mission des Erlösers

voraus und diese wiederum die Niederlage des Urmenschen, und zwar in
einem zeitlich-kausalen Sinn, den die Erzählstruktur spiegelt. In gleicher
Weise scheint der Aufstieg des Erlösers dem der Seele vorauszugehen, der
die Sammlung aller Lichtteile und das Ende des Kosmos einleitet. Ja mehr
noch: die Seele ist Teil der himmlischen Lichtsubstanz des Urmenschen,
und im Aufstieg des himmlischen Gesandten rekonstituiert dieser sich aus
den <Seelenfünklein>, eben als <erlöster Erlösen.

Als Eigentümlichkeit des Textes erschliessen sich dann bestimmte Ver-
schachtelungsmöglichkeiten. Der kosmologische Prozess umschliesst den
historischen Aspekt, den die Tätigkeit des Erlösers hat, während der
Aufstieg der Seele entweder <mystisch>-zeitlos, <historisch> (nach dem
Tode) oder in einem <mythischen> Kontext interpretiert werden kann, in
dem er das Ende der Welt mitbedeutet. Damit nicht genug, kann die
Geschichte als Ganzes einem <allwissenden> und - was die jeweils
aufgezeigten Konsequenzen angeht - neutralen oder besser transzendenten
Erzähler zugeschrieben werden. Sie kann jedoch auch Botschaft des Erlösers

oder Wissen der Seele sein, und dann findet sie in einem regressus ad

infinitum immer wieder einen Platz in sich selbst. Sie durchläuft die drei
persongebundenen Zusammenhänge als wechselnde Aspekte und oszilliert
dabei zwischen Erlösungswissen und Erlösungsvorgang, die der angemessen

rezipierende Hörer auf einer letzten Stufe des Verständnisses miteinander

identifizieren muss. Dabei haben die Handlungsfolgen alle dasselbe

Grundgerüst: Abstieg, Zerteilung oder Gefangenschaft, Befreiung oder
Rekonstitution, Aufstieg. Man kann sogar noch weiter zusammenfassen:
An- oder Abwesenheit, Verlust oder Gewinn der Identität. Freilich weist
die Position innerhalb der literarischen Gesamtstruktur jeder Gestalt ihr
bestimmtes Vorher und Nachher, Oben und Unten und eine bestimmte
Botschaft zu. Aber die drei unterscheidbaren Episoden sind schliesslich

sogar darin identisch, dass in allen dreien eine Leerstelle vorhanden ist, in
die das Subjekt eines anderen Mythosteils eintreten muss. Man muss jede
Sequenz durch <das Ganze ergänzen>, um sie ganz zu verstehen. Dann aber

vermag sich die Botschaft des Mythos, in seiner literarischen Oberflächenstruktur

betrachtet, auch in ein einziges Wort zu verdichten: Sein Erzähler



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 75

berichtet von der Mission des Erlösers, der verkündet, dass er als Offenbarer

kommt - wofür stehen kann: Ich bin die Wahrheit. Wer wie Magister
Martinus aus ihr lebt, steht in der semantischen Achse des Mythos wie am
Fusse der Jakobsleiter im Himmelslicht und dürfte eigentlich den Rest

vergessen.
Aber auch das Aktantenmodell konstituiert sich bei angemessener

Rezeption gleichsam von selbst, und die literarische Analyse der
Oberflächenstruktur schlägt fast unmerklich um in die Erschliessung der
Tiefenstruktur der Erzählung. Im Nachvollzug der internen Verweise, im Spiel
der Identitäten bilden sich die Paradigmen, und auch deren Relationsschema

ist seltsam vertraut. Der Text drängt auf das Modell und seine
Besetzungskategorien zu, als seien diese für ihn gemacht. Das <Subjekt> selbst,
zwischen der irdischen Existenz als Inbegriff aller Opponenten und der
Erkenntnis als genau entsprechendem Adjuvanten, sucht hier wie stets
Erlösung als Objekt allen Begehrens. Von der Gottheit als Adressaten
hinter allen Adressanten ist sie der Welt, dem Adressaten aller Botschaften
angeboten. Um die folgenden Arbeitsgänge fruchtbar zu machen, muss die
Ausgangshypothese schärfer formuliert werden. Es empfiehlt sich, die
letzte Episode zu privilegieren, da unter diesem Aspekt Repräsentanten
aller drei Bedeutungsebenen unterscheidbar aufeinander bezogen sind.

Adressant _
GOTTHEIT

GNOSIS
Adjuvant

Objekt

ERLÖSUNG

Î
SEELE
Subjekt

Adressat

ERLÖSER

KOSMOSDÄMONEN

Opponent

D.h. zwischen den Kosmosmächten und der rettenden Gnosis richtet sich
die Seele auf die Erlösung, die Gott und Erlöser verbindet.

Die hypothetische Gesamtbedeutung, die <Botschaft> des Mythos, lässt
sich im integrierten Modell schnell ableiten: In der Gewalt der dämonischen

Mächte des Kosmos verhält sich die Seele zum <salvator salvatus>;
dem die Erlösung repräsentierenden Erlöser, wie der <salvator salvandus>,
der diesen Mächten noch unterworfen ist, zu Gott, der sich selbst in der
rettenden Gnosis offenbart. Wie steht es mit der Bestätigung durch die



76 W. Nethöfel

einzelnen Episoden, wenn alle Mytheme den nun strenger gewordenen
Zuordnungsbedingungen gerechtwerden müssen?

Wieder gibt es eine Auferstehung des Konkreten. Urmensch, Erlöser
und Seele geraten oder sind zwar gleichermassen im Einflussbereich der
Kosmosdämonen, aber ihre Ziele sind verschieden. In der Ausgangssituation

geht es um den Sieg über die Welt, ein Leben als Auftragserfüllung, die
Befreiung der Leiblichkeit. Die abgeleitete Gleichung setzt dann die dämonische

Herrschaft über Welt, Leben und Leib in ein Verhältnis zur Gottheit,

die sich nicht nur in Gnosis, sondern auch als himmlische Heimat und
im Streben nach Einheit der Existenz offenbart. Die konkreten Inhalte
sperren sich also gegen den Richtungssinn, aufden hin das Aktantenmodell
ursprünglich besetzt wurde. Da die Mytheme zwar miteinander verkettet
sind, aber voneinander nichts wissen, folgt ihre inhaltliche Zusammenfassung

den Verweisen der Oberflächenstruktur nicht. Sie setzt der pneuma-
tologischen Reduktion eine theologische Überhöhung, einen Rahmenaspekt

entgegen, in dem die Gottheit, die den Erlöser sendet, selbst die
Subjektposition besetzt. Denn nur dann lässt sich auch hier der anfängliche
<Raub des Feuers> notieren, die Zeitteilung des Urmenschen, aus dem die
leidenden Seelenfunken bestehen und der Ursache ist für das Leiden des

Erlösers in der Welt. Auch den Mythemen des soteriologischen Aspekts
wird so besser Rechnung getragen. Denn ein leidender, liebender Gott will
nun die Freiheit, die Rückkehr und die Reintegration aller übrigen Aktanten.

Der abgeleitete Gegensatz setzt bei deren Sehnsucht, Liebe und Leid
ein und führt zu einem - vorauszusetzenden - <Gott über Gott>, der sich im
Adjuvanten als Streben nach Freiheit und Identität und als die Kraft der
Liebe offenbart.

Magister Martinus wird das weder überraschen noch gar erschrecken. Er
hat in ganz anderen Gefilden Gleichmut und Fröhlichkeit bewahrt. Hier ist
ihm alles wohlvertraut. Mit leichter Hand wird er in die eine Hand dieses

Endergebnis, in die andere Hand die Ausgangshypothese nehmen. Er wird
hier den existentiellen Bezug, dort die theologisch-kosmische Weite
betrachten und sich die übereinstimmenden Muster der Identitätsbeziehungen

zwischen den Inhaltsdifferenzen vergegenwärtigen. Dann sehen

wir ihn kurz nicken und verschwinden. Als er wiederkommt, hat er beide
Enden durch ein Standardmodell idealistischer Philosophie verbunden.

10

10 Vgl. Greimas (A. 3), 166.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 77

Magister Martinus versteht den Mythos als Behauptung, der an die Materie
gebundene Geist sei der Freiheit des Daseins entfremdet und verbinde
daher die Erkenntnis der materiellen Realität des Daseins (als Schauplatz
möglicher Freiheit) mit der Hoffnung, dass die Transzendenz sich - qua
Erkenntnis - als Erlösung offenbare.

Man muss nicht Hegel als Interpreten des Johannesevangeliums
reklamieren, um solche Parallelitäten und Identitäten für historisch bedeutsam
zu halten. Aber darum geht es nicht. Der Forschungsmythos vom <erlösten
Erlösen bewahrt eine Eigentümlichkeit abendländischen Denkens, wie
immer es sogar um die ursprüngliche historische Gültigkeit dieses Kon-
strukts bestellt sein mag. Die strukturale Analyse gnostischer und
frühchristlicher Quellen ist unerlässlich zur Bestimmung unseres Standorts,
nachdem wir auch die geistigen Kontinente der sog. Dritten Welt erschlies-
sen und kolonisieren. Es gibt kaum Vorarbeiten. Nur ein erster Hinweis auf
das, was <wildes> und abendländisches Denken trennt und was sie verbindet,

sei daher gewagt.11 Danach ist noch einmal zu fragen, wie Magister
Martinus sein Himmelslicht erhält.

Im Totem-Kreis

Er und der Kayapö-Junge sind allerdings schon am Ziel. Magister
Martinus zieht die Schuhe aus, denn der Boden, den er betritt, ist heilig. Sie

setzen sich nebeneinander an den Fuss des Arabaums, lehnen die Köpfe

11 Vgl. Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt 1968.



78 W. Nethöfel

zurück und schliessen die Augen. Magister Martinus erzählt leise von der
Himmelsleiter. Der Junge erinnert sich, dass am dritten Tag der Baum zu
wachsen begann bis in den Himmel und dass das Feuer erst auf die Erde
gebracht werden musste.12 Magister Martinus erzählt die Geschichte von
der himmlischen Heimat des Lebenslichts. Da öffnen beide die Augen,
beugen sich nach vorn und zeichnen vor sich auf den Boden.

oben

unten

KOSMOS CHAOS KULTUR NATUR

URANOS HIMMF.I.

Der gnostische Erlösermythos ist auch als eine einzige Transformationsbewegung

beschreibbar, in der die Gottheit den Erlöser die Lichtfunken
sammeln lässt, die sein <himmlisches Sein> konstituieren. Die Apokatasta-
sis ist hier also notwendig. Im Denksystem der Indianer schliesst diese
Lücke eine Gruppe von Mythen, die den Helden direkt zum letzten,
himmlischen Ursprung des Feuers bringt. Beide Vorstellungskomplexe
bringen den unüberwindlichen Gegensatz zwischen Kosmos und Chaos
(die Ursprungsfrage griechischen Denkens) bzw. zwischen Kultur und
Natur (das Problem des <wilden> Denkens) mit dem unüberbrückbaren
Abstand zwischen Himmel und Erde in Verbindung. Sie akzeptieren den
ursprünglichen Gegensatz - nehmen ihn aber auf als Basis eines
Koordinatenkreuzes, in dem sich eine Welt von Bedeutungen organisieren lässt. In
ihr können sie systematisch zwischen den Extremwerten vermitteln. Der
Kosmos verhält sich zum Chaos wie die irdische Koexistenz von Materie
und Ordnung zur immateriellen absoluten Ordnung himmlischen Seins. In
gleicher Weise wird der Gegensatz zwischen Kultur und Natur im Gleich-

'-Ders., Der nackte Mensch (Mythologica IV), Frankfurt 1975, 660-662; vgl. Oppitz
(A. 2), 232-234.241ff.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 79

gewicht gehalten durch den entscheidenderen zwischen der irdischen
Koexistenz beider und dem Ort der Sonne als dem <absoluten> Feuer.

Man versteht sich. Auf dieser einen Erde und unter diesem einen
Himmel ist die Topologie, sind die Codes begrenzt. Ein Lkw dröhnt über
die nahe Transamazonica. Auch dieser Baum wird sterben. Was tötet, sind
kleine Unterschiede. Am Fusse des Arabaums wird weitergearbeitet.

Man hat sich Geschichten erzählt, die völlig verschieden waren. Ohne
sich zu berühren, führten die Handlungsstränge der Oberflächenstruktur
von der Anfangs- zur Endsituation. Sie erklangen nur leise, wenn hier wie
da von Liebe und Tod, von Himmel und Erde die Rede war. Doch aufdem
Grund des Yerstehens steht man vor dem Sediment erzählter Welten, die
sich nur ihren Einwohnern zu öffnen scheinen. Liebe öffnet das Tor, man
muss die Augen schliessen und sich führen lassen. Im Innern zeigt sich der
Bauplan der Botschaft, und man sieht wie die Einheimischen sich
orientieren. Magister Martinus und der Junge nicken befriedigt. Die Mytheme
beider Erzählungen müssten auf einem einzigen Transformationskreis
darstellbar sein, der ihr gegenseitiges Verstehen, ihre Metasprache
symbolisieren würde.

Fa-1 (y)

HIMMEL

Fx(b)

Diese Verstehenstransformation wird jedoch, um überall die Positionen
deckungsgleich zu besetzen, in die interne Struktur einer der beiden
Mythen eingreifen. Der Baustil ist verschieden, man lebt und wohnt daher
anders. Entweder werden die halbabstrakten Termini des gnostischen
Mythos rekonkretisiert, damit genügend Ausdrücke notiert werden können,

die den Akteuren und Objekten des Indianermythos korrespondieren.
Der Lichtfunke z.B. ist dann ebenso als Hörer einer konkreten Botschaft
wie als aufsteigende Himmelssubstanz zu beachten. Oder die scheinbar
bloss erzählerische Verknüpfung zwischen dem Objekt des vorausgehen-



80 W. Nethöfel

den und den Aktanten des folgenden Mythems im Indianermythos muss als

Repräsentationsbeziehung erfasst und mit einem neuen Terminus notiert
werden. Das gegrillte Fleisch, mit dem der Junge zurückkehrt, kennzeichnet

dann den immer noch feuerlosen Stamm in der folgenden Episode als

vorerst <parasitär kultiviert usw.
So kann man sich zwar auf dem Grund der Mythen treffen. Wie es für

Topologie und Codierung eine Homologietransformation gibt, so gibt es

auch eine Ebene der Tiefenstruktur, aufder es gleichgültig ist, ob zuvor mit
Handlungen, verdeckten oder offenen Repräsentationsbeziehungen oder
mit abstrakten Begriffen gearbeitet wurde. Nur kann man in diesen
Eiswüsten der Abstraktion nicht lange, und schon gar nicht gemeinsam leben.
Dieser Abstieg hatte auch nur den einen Zweck, den Blick zurück und
hinauf möglich zu machen. Genau nach den Unterschieden, die sich jetzt
abzeichnen, nach den Prinzipien der angleichenden Verfahren ist gefragt.
Verstehen setzt für den einen voraus, dass er in Abstraktionen eine
Transformation verdeckter Termini erkennt und ihre Geschichte rekonstruiert,
für den anderen, dass er in der Archäologie seines Bewusstseins jene
Transformation wiederentdeckt, mit der er sich einst der Faszination des

Konkreten entzogen hat. Magister Martinus hat eine Erleuchtung.
Unser Totem ist die Menge. Man versteht sich, weil es gleichgültig ist, ob

eine Transformation zwei Elemente des Verstehenskreises als Segment
verbindet oder ob man aufdiesem den Index einer Menge lokalisiert, in der
jene Elemente enthalten sind. Man versteht sich. Doch wenn man, statt
weiterhin im Begehren des einen Objekts suchend oder gar spielend eins
nach dem andern in die Hand zu nehmen, plötzlich von Begriff zu Begriff
hastet, um schneller ans Ziel zu gelangen: dann erhält die Welt ein anderes
Gesicht. Man versteht sich, aber wir sind nicht mehr frei, das eine oder das

andere zu tun. Oder doch? Die beiden sehen sich an. Im verzehrenden
Feuer der Indianer wie im gnostischen Licht der Erkenntnis thematisieren
die Mythen uns selbst als den Ort ihrer Transformationen.

eine Handvoll warmes Licht

Der Junge winkt noch einmal vom Rand der Lichtung, dann ist er
verschwunden. Leise knurrend trottet der Jaguar ihm nach. Magister
Martinus ist allein. Lange betrachtet er die rote Arafeder, die er zum
Abschied erhalten hat. Die Hand in seiner Tasche umkrampft noch sein

Geschenk, das Zauberblatt. Es lehrt die Mengekreise ziehen und trägt einen
hoch und weit. Es sagt einem, woher man kommt und wohin man geht. Es



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 81

macht stark, aber traurig, wenn man es zu lange behält. Es ist Zeit für ihn.
Aber war es nicht zu früh für den Jungen?

Er entfaltet das Blatt und blickt noch einmal hinein. Zurück an der Kette
der Zeugen, hinein in den Reigen der erlösten Erlöser. Die Verfehlung der
Landnahme verhält sich zum Landrecht der Einwohner wie eine Verfehlung

der Einwohner sich zur Erwählung und Landverheissung Israels
verhalten würde. Denn immer wieder, Vater für Vater, Tausch für Tausch,
Sohn für Sohn: Der <Fehler>, Jakob zu sein, verhält sich zum Segensrecht
Esaus wie Esaus Verfehlung zu Isaaks Liebe für Jakob. Generation für
Generation. Die Sünde des Paulus verhält sich zur Gerechtigkeit Israels
wie die Sünde Israels zur Gnade Gottes. Denn die Unreinheit der Heiden
verhält sich zum Heil für Israel wie Israels Verfehlung sich zur Liebe Gottes
verhält, die offenbar wird. Und so immer weiter. Gerechtigkeit offenbart
sich als Liebe, das ist gemeint. Aber die Gewalt der Israelis trifft auch auf
das Palästina der Palästinenser wie die Gewalt der Palästinenser den
Erwählungsgedanken Israels trägt, als <mythische Lösung>. Das kommt
dabei heraus.

Magister Martinus blickt ins Zentrum.

c N

<- A
4

r
MAGISTER M., M.S erlösunps-
MATINUS

k bedürftige EXISTENZ J

Unter dem pneumatologischen Aspekt verhält er sich dort in seiner
erlösungsbedürftigen Existenz zum Evangelium, das die Gemeinde
verkündet, wie die Gemeinde, die seine Existenzbedingungen teilt: von dieser
Welt ist, sich zur Tatsache verhält, dass Gott sich in Christus als des

Magister Martinus ganz andere Möglichkeit offenbart. Magister Martinus
schaut umher. Er ist hier ganz vom soteriologischen Aspekt eingeschlossen.
Er sieht sich im Jahreskreis der grossen Feste, die ihm in seiner Gemeinde
den Sinn dieses die Existenz umhüllenden Aspekts repräsentieren.

Ein neuer Blick erhellt diesen soteriologische Rahmen.



82 W. Nethöfel

GOTT

PRÄEXISTENZ

2.PERSON d. TRINITÄT
Chr. PANTOKRATOR

* AUFERSTEHUNG-

t
-e JESUS

- CHRISTUS2)

KREUZ J

In ihm verhält sich Jesus am Kreuz zur Auferstehung Christi wie der
gekreuzigte Gottessohn zum dreieinigen Gott, der sich als die ganz andere
Wirklichkeit Jesu offenbart.

Magister Martinus schliesst die Augen. Er will über den Rand nicht
mehr hinausblicken, und er will die Welt wieder mit anderen Augen sehen.

Er blickt auf die leuchtende Arafeder und denkt an die blutenden Kadaver
der Gürteltiere aufder Transamazonica. Ja, es ist Zeit. Die Kayapö müssen
stark und er darfwieder fröhlich werden. Magister Martinus betet um eine
handvoll warmes Licht in jeder Indianer-Weihnacht. Dann steigt er hinauf
und legt das Zauberblatt ins Aranest.

kosmolog. Aspekt LEBEN

TOD

Wolfgang Nethöfel, Kiel


	Ethnotheologie : zur Struktur unserer Mythen

