Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 1

Artikel: Ethnotheologie : zur Struktur unserer Mythen
Autor: Nethofel, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878286

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ethnotheologie

Zur Struktur unserer Mythen

Ich bin, ich weiss nicht wer.

Ich komme, ich weiss nicht woher.

Ich gehe, ich weiss nicht wohin.

Mich wundert, dass ich so frohlich bin.

(Nach der Grabinschrift des Magisters Martinus von Bibrach)

Dem Andenken Emma B.s

Bultmann hat immer wieder betont: entmythologisieren heisst interpre-
tieren. Existential interpretieren hiess fiir ihn: einen fremden Text in die
Sprache des eigenen Weltbildes zu iibertragen. Diese theologische Tatigkeit
1st manchmal eine Vorbedingung, in jedem Fall eine Leistung im Dienste
gldubigen Verstehens. Wir wissen heute, dass die Grundmuster der spezi-
fischen Bedeutungsorganisation des Mythos dabei nicht etwa aufgeldst,
sondern im neuen Text reproduziert wird. Da Gattungsdefinitionen, Funk-
tions- und Bedeutungsbestimmungen des Mythos, die von seiner Bedeu-
tungsstruktur ausgehen (Lévi-Strauss), auch von Gegnern des Strukturalis-
mus anerkannt werden (Ricoeur), steht die theologische Hermeneutik vor
neuen Fragen und lohnenden Forschungsaufgaben. Ich bin dem in einer
grosseren Untersuchung nachgegangen. ! Die Fragerichtung ist jedoch auch
umkehrbar: Wie ldsst sich die spezifische Differenz unserer Art, zu denken
(und Theologie zu treiben), bestimmen, wenn wir ausgehen von jenen
strukturellen Identitdten zwischen unserer scheinbar so mythosfeindlichen
Denktradition und den exotischen Phidnomenen mythischer Uberliefe-
rung? Eine solche Schrigbeleuchtung des eigenen Standortes erhilt ihre
praktische Bedeutung angesichts des iiberlebenskriftigen Irrationalismus
in unserem eigenen Kulturkreis und in einer dkumenischen Situation
zunehmender Isolation «<nordatlantischer Universitdtstheologies.

Auch diesmal lege ich einen siidamerikanischen Mythos zugrunde, in
dem ein junger Indianer zum Vermittler der Kulturgiiter seines Stammes

' W. Nethofel, Strukturen existentialer Interpretation. Bultmanns Johanneskommentar
im Wechsel theologischer Paradigmen, Go6ttingen 1983.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 67

wird.? Einzelne Inhaltselemente mochte ich im Zuge der Interpretation
nachtragen, so dass — dhnlich wie in manchen Situationen der Feldfor-
schung — ein Gesamteindruck vom Material nicht am Anfang, sondern am
Ende seiner Erarbeitung steht. Dies hat vermittlungstechnische Griinde.
Aus solchen Griinden verzichte ich auch auf eine isolierte Darstellung des
methodischen Apparats. Erfahrungsgemaiss bieten kontextuelle Erlaute-
rungen und Modellskizzen einen vorldufig hinreichenden Ersatz. Ver-
gleichsobjekt zur ethnologischen Quelle ist wieder Bultmanns Gnosis-
Forschungsmythos vom erlosten Erloser — diesmal gerade wegen seiner
schillernden Zwitterposition innerhalb unserer geistesgeschichtlichen Tra-
dition. Wihrend er einerseits ein scharfgeschliffenes Arbeitsinstrument der
historisch-kritischen Forschung, unserer bislang leistungsfiahigsten theolo-
gischen Methodik war, weist er andererseits weit zuriick in den Prozess
abendlidndischer Identitdtsbildung. Hier formuliere ich moéglichst vage im
Bewusstsein der riesigen Abstdnde zwischen den beiden (oder gar: den drei)
Gegenstanden des Vergleichs. Dazwischen terra incognita; was sich
abzeichnet sind gewaltige Hindernisse theoretischer und methodischer Art.
Allzuviel ist legitimerweise nicht zu erwarten — gerade deshalb lohnt sich
ein Versuch. Wie im Dschungel konnen Seitenpfade der schnellste Weg
zum Ziel, scheinbare Ab- und Umwege schliesslich eine Abkiirzung sein auf
dem Wege von Bultmann zu Lévi-Strauss, aus dem Heckenraster der
Existentialien hinein in den Lianenwald mythischer Bedeutungsfiille.
Allerdings sind solche Expeditionen niemals zugleich auch Konigswege der
Methodik. Die exotischen Phinomene am Wegesrand sollen einladen zur
weiteren Erarbeitung der Modelle, zu selbstindigem Umgang und zu
eigenem Urteil. — Halten wir uns vorerst an ein Bild: Der etwas freakige
Indianerjunge vom Stamme der Kayapé und Magister Martinus, der che-
rubinische Wandersmann, gehen zusammen durch den griinen Dom aus
Schlingpflanzen. Uber ihnen krichzt von Zeit zu Zeit der rote Ara, hinter
ihnen trottet lautlos der Jaguar, in dessen Auge das geraubte Feuer leuchtet.
Der junge Kayapd erzidhlt lebhaft, doch Magister Martinus ist traurig. Er
weiss allzugut, woher er kommt und wohin er geht.

2 C. Lévi-Strauss, Das Rohe und das Gekochte (Mythologica I), Frankfurt 1971, 101f.; vgl.
M. Oppitz, Notwendige Beziehungen. Abriss der strukturalen Anthropologie, Frankfurt 1975,
223-225.



68 W. Nethofel

Am Anfang war das Feuer

Der Junge hatte das alles nicht gewollt. Wollte nicht das Aranest aus-
heben, wie der Schwager befahl, den Baum nicht verlassen, als dieser ihn im
Zorn zuriickgelassen hatte und unten der Jaguar auf ihn wartete. Von
diesem wollte er sich nicht adoptieren lassen, und wihrend er beim Jaguar
die damals noch unbekannten Kulturgiiter Waffen, Schmuck und geroste-
tes Fleisch zu gebrauchen lernte, hatte er stets Angst vor dessen Frau, die
eine wahre Bestie war. Doch wollte er sie nicht toten, und als er es tun
musste, als er mit seinen Geschenken zum Stamm zuriickgekehrt war, da
wollte er nicht, dass sie seinem Stiefvater auch noch das Feuer nahmen.
Doch so kam es, und so - als Kulturheld wider Willen - ist er dann
erwachsen geworden.

Die zahlreichen Varianten dieses Mythos lassen sich besser vergleichen,
wenn man seine Oberflichenstruktur in einem ersten Interpretations-
schritt auf moglichst einfache Subjekt-Objekt-Relationen reduziert. Der
Schwager spricht den Jungen an, der Junge erhilt eine Leiter, der Schwager
einen Stein statt der Aras, dem Jungen im Baum bleiben nur seine Exkre-
mente, der Jaguar spricht den Jungen an, der Junge wirft die Aras hinunter,
der Jaguar fingt die Aras und den Jungen auf usw., bis die Frauen vom
geraubten Glutbaum des Jaguars Feuer fiir ihre Kochstellen erhalten. Doch
sind auch iibergreifende Verkniipfungen zu beobachten, die den Mythos-
inhalt gliedern und von denen aus Variantenabweichungen sich noch
schirfer klassifizieren lassen. Der Mythos erzdhlt im ganzen, wie der Junge
das Stammesfeuer bringt. Die erste Halfte «vom verlorenen Jungen» schlagt
die Briicke von diesem zu den Fleischkorben fiir den Stamm; die zweite
Halfte beschreibt diesen Stamm beim <Raub des Kiichenfeuers>. Die erste
Halfte wiederum gliedert sich in Ara- und Jaguarepisode. Der Junge ist den
jungen Aras zugeordnet, diese sind dann mit dem Jaguar verkettet, dem
seinerseits die Fleischkorbe zugeordnet sind als Kettenglied zu den Brii-
dern und der Mutter des Jungen, den Akteuren der dritten Episode. Sie
handelt von der Riickkehr des Jungen zum Stamm. Hier geht es um das
Pseudoobjekt des «<von der Sonne gedorrten» Fleisches, das dem Stamm
vorgespiegelt wird, bis der Onkel des Jungen mit seiner Frage und der
Entschluss der Krieger die Jagd nach dem wahren Ursprung des Feuers
auslosen. Die Einzelepisoden, von der Aufforderung des Schwagers bis zur
Verteilung des geraubten Feuers im Dorf, bestdtigen nur die durchgingige
terminale Verkettung und die hierarchische Gliederung des Mythos als
«Gesamtheit seiner Varianten.

Von <Mythemen» als Grundelementen einer strukturalen Interpretation



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 69

kann jedoch erst die Rede sein, wenn es gelingt, die notierten Subjekt-
Objekt-Beziehungen aller hierarchischen Stufen nach einem einheitlichen
Gesichtspunkt zu ordnen. Als erstes Ergebnis solcher bricolage gruppieren
sich die Akteure des Mythos zu Aktanten, die das tiefenstrukturelle Grund-
geriist des Mythos tragen.

AdresSaN! i Objekt — Adressat
JAGUAR FEUER STAMM

VATER -Rolle JUNGE UNREIFE
Adjuwvan! —— iy Subjekt <@—— Opponent

In diesem Greimas’schen Aktantenmodell 3 spannt sich der Bedeutungs-
raum des Mythos zwischen eindeutig lokalisierten Paradigmen auf. Nichts
mehr vom stiirmischen Vorwéartsdriangen der Oberflichenstruktur. Dafiir
sind Bedeutungsorientierungen moglich. Aus dem Kayapo-Jungen ist ein
«Funktions- und Merkmalbiindel» geworden, das auch dessen Verwandte,
die Gruppe der Krieger oder den Stamm im ganzen reprasentieren kann,
sobald diese den Definitionsbedingungen des <Subjekts» im Schema genii-
gen. Dort steht es zwischen dem Inbegriff all dessen, was im Mythos (auch
in bezug auf den Jaguar oder den Stamm) iiber gesellschaftliche Isolation
oder kulturellen Mangel ausgesagt ist, und dem was in der Vaterrolle diesen
Mangel iiberwunden hat oder aufheben kann: der Schwager, die Briider
und die Krieger, dann der Jaguar, schliesslich der Junge selbst. <Objekt»
seiner — unfreiwilligen — Bestrebungen ist nicht nur das Feuer schlechthin.
Zum Paradigma des semantischen Objekts der Erzdhlung gehoren das
natiirliche rote wie das gelbe Kiichenfeuer, gehoren die begehrten roten
Schmuckfedern der jungen Aras wie der bunte Schmuck, den der Jaguar-
vater verschenkt, gehort das Scheinobjekt des gedorrten (in Wahrheit vom
Jaguar gegrillten) Fleisches wie die Waffen, mit denen der Junge erst jagen
lernt und dann seine Stiefmutter totet. Im Schema stehen diese Gegenstin-
de zwischen dem «Jaguar» als natiirlichem Geber aller Gaben und einem

3 A. Greimas, Strukturale Semantik. Methodologische Untersuchungen, Braunschweig
1971, 165.



70 W. Nethdfel

«Stammp, der in der semantischen Ordnung des Mythos allerdings durch-
gehend durch den Jungen und in einigen Unterepisoden sogar durch den
Jaguar reprisentiert ist.

Die gefrorene Dynamik des Mythos taut auf und die iiberdeckten
Bedeutungen brechen wieder hervor, sobald der Mythos mit Lévi-Strauss
als ideologisches Vermittlungsmodell beschrieben wird, das mit Hilfe der
semantischen Spannung zwischen den Aktanten in kreativer Weise Wirk-
lichkeit sprachlich erschliesst. Auf dem Weg zur Tiefenstruktur hat sich
dabei ein integriertes, das Greimas’sche Schema iiberdeterminierendes
Modell bewihrt. In ihm ist das von Lévi-Strauss beschriebene Beziehungs-
gefiige der Aktanten
Fx(a) : Fy(b) :: Fx(b) : Fa-1(y)
so dargestellt:

(y) [ Fy (b)
L R . — Objekt —fp  Adressat
JAGUAR FEUER STAMM
VATER - Rolle JUNGE | UNREIF
Adjuvant —_— B Subjekt Opponent
Fa-1 (a) Fx

Das Modell zeigt, wie der Mythos aus einem ersten Gegensatz einen
zweiten ableitet, die «mytho-logische> Losung. Hier ist behauptet, die
Unreife des Jungen verhalte sich zu einem Stamm, der das Feuer hat, wie
ein unreifer Stamm zur Tatsache, dass der Jaguar sich als Vater erweist. —
Was ist gemeint?

Eine erste, hypothetische, Losung findet sich schnell, wenn der Bedeu-
tungsspielraum der notierten Aktanten erweitert wird, bis er den formalen
Bedeutungsvorgaben des integrierten Modells geniigt. Dabei erschliesst
eine formal generierte Reihe von Fragen eine neue Bedeutungsdimension
des Materials. Der Mythos vergleicht einen nicht sozialisierten Angehori-
gen eines <kultivierten> Sozialgefiiges mit einem kulturlosen Stamm, der
mit einer sozialisierenden Natur, einer natiirlichen Kultur in Beziehung

4 Lévi-Strauss, Die Struktur der Mythen, in: Strukturale Anthropologie (I), Frankfurt 1967,
226-254. Das Modell integriert auch den semiotischen Ansatz von R. Barthes, Mythen des
Alltags, Frankfurt 1964; vgl. Nethofel (A. 1), 57-68.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 71

steht. Die semantische Analyse der Tiefenstruktur wiirde so die ethno-
graphische Einbettung des Mythos ebenso bestitigen wie seine herkdmm-
lich ethnologische Interpretation.® Am Abend, vor dem Schlafengehen,
erzdhlen die Indianermiitter den Jungen die Geschichte vom verkannten
kleinen Helden. Sie interpretiert das Sozialisationsdilemma des Heran-
wachsenden — seine Natiirlichkeit kultivieren zu miissen, um sich unter
Erwachsenen «<natiirlich> zu bewegen — durch die kulturelle Genese des
Stammes, der einst auch erst aus seinem «feuerlosen», natiirlichen Zustand
herauswachsen musste. Doch vor allem hélt die Geschichte an der Verbin-
dung der Interpretationsebenen fest. Wer erwachsen wird, ist Kulturheros.
Er muss leiden, doch er hat machtige Helfer und er wird es schaffen. Das
kulturelle Schicksal des Stammes lastet auf ihm, doch alle seine natiirlichen
Krifte stehen ihm bei.

Diese von <oben» her, von den fertigen Besetzungen der Aktantenmo-
dells und den abstrakten Beziehungsvorgaben des integrierten Modells aus
gebildete Hypothese ist also nicht sinnlos. Sie muss sich aber auf allen
hierarchischen Ebenen des Mythentableaus bestdtigen. Hier ergeben sich
Schwierigkeiten, denn der wiedererschlossene semantische Reichtum des
Details modifiziert die Formulierung moglicher Ergebnissédtze, provoziert
und produziert abermals neue Fragen an das Ausgangsmaterial und an
seinen ethnographischen Kontext. Von unten her formuliert, lautet der
kleinste gemeinsame Nenner, die semantische Durchschnittsmenge im
Schema des integrierten Modells: Jemand, der einen Verwandten verliert,
verhdlt sich zu einem natiirlichen Feuer (Leuchten), das ihn anzieht, wie
eine verwaiste Natur zum Feuer selbst, das alle Bindungen 16st.

Auch hier sind Erlduterungen sehr notig — sie stellen sich aber merk-
wiirdig rasch ein, zahlreich und aus verschiedenen Kontexten. Das
mythische Objekt, in der Verhiltnisgleichung nur schwach bestimmt, wird
durch ethnologisches Material zugleich bestdtigt und konkretisiert. Das
Subjekt des Mythos ist danach zunéchst fasziniert durch ein im Bereich der
Natur leuchtendes Rot: Durch diesen semantischen Durchschnitt sind das
Aragefieder, das am Jatobabaum glimmende Feuer des Jaguars und viel-
leicht auch dessen natiirliche Jagdbeute miteinander verbunden. Im
zunichst ridtselhaften mythischen Endterminus verbindet sich so etwas wie
die Verabsolutierung oder Personalisierung dieses Leuchtens mit der Nega-
tion der das Subjekt definierenden verwandtschaftlichen und gesellschaft-
lichen Beziehungen als dessen <ganz anderer» Moglichkeit: Ein freiwilliger

> Vgl. Oppitz (A.2), 314-324.



72 W. Nethofel

«Sturz ins Feuer»>, der nicht nur eine iibernatiirliche Verschwégerung been-
det, sondern auch Ursprung der Vogel ist, ist aber die Losung eines Mythos
der den Kayapd benachbarten Bororoindianer®. Er bestdtigt zusdtzlich
eine Transformation der Farbe, die im Mythos stattfindet. Nur das
Kiichenfeuer leuchtet gelb wie das Auge des Jaguars, in dem eben nicht nur
das vergangene Feuer brennt, oder gelb wie jener Ara, der mit seinem roten
Vetter aus der Asche der sich selbst verbrennenden Schwiger steigt.

Die Araepisode als Ganzes jedoch, deren strukturale Interpretation
zunidchst am einfachsten zu sein schien, bleibt in diesem Verfahren para-
digmatisch weiterhin isoliert und als Syntagma, als Gleichung gelesen
seltsam. Ein Sinn, der mit dem sich abzeichnenden semantischen Konden-
sat des Mythos im Zusammenhang stiinde, erschliesst sich nur gleichsam
meditativ. Ich glaube die verborgene Geschichte vom Kayapo-Freak frei-
zulegen, der in den hilflosen Aras, die er fangen soll, das Bild seiner eigenen
Verlassenheit sieht. Im dsthetischen Bann ihres Gefieders erschliesst sich
ithm, wie dem Unbehagen an der Kultur durch eine alternative Identifika-
tion zu entflichen sei: oben zu bleiben, um sich zu verweigern bis zur
Aufl6sung, oder wenigstens draussen zu bleiben, um fern von den Seinen zu
leben als Jaguarjunge.

Der Freakvergleich und auch Assoziationen zum Wolfskindthema unse-
res Kulturkreises, die Einfiihlungsmoglichkeiten in den Sinn der mythi-
schen Tiefenstruktur stellen sich in dieser Arbeitsphase nicht zufillig ein.
Wenn auch noch die zunichst isolierten und vernachlissigten Bedeutungs-
elemente aufgenommen werden in die Gleichungen, mit denen die Aus-
gangshypothese bestidtigt werden soll, dann legt sich ndmlich als zweite
Interpretation des Mythos eine zwar hochabstrakte und eigenwillige For-
mulierung nahe, deren Sinn unserem Kulturkreis aber gleichwohl vertraut
ist: Ein Subjekt, das unter verwandtschaftlicher Trennung oder Frustration
durch Tauschung oder vergebliche Suche leidet, verhilt sich zu einem
natiirlichen Objekt, das es begehrt, wie eine natiirliche Trennung oder
Frustration zum Geber jenes Objekts, das sich als die andere Moglichkeit
des Subjekts erweist. Lacan hilt so die Grundkonstellation der édipalen
Situation in einer Weise fest, die Freuds bleibende Einsichten vor zu engen
Auslegungen schiitzen soll.” Von dieser Formulierung ist es aber nur ein
Schritt zuriick zur ersten Interpretation des Mythos. Sie ist als oberflachen-
nédhere, gleichsam freudianische Variante der Tiefenstruktur zu lesen, und

6 Lévi-Strauss, Das Rohe und das Gekochte, 128.
7Vgl. J. Laplanche/J.-B. Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, Frankfurt 1972.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 73

so — eingeschriankt — bestétigt sie sich: Am Beginn der Ontogenese stiinde
der Mensch in absolutem Gegensatz zur Kulturgemeinschaft, gibe es als
Vermittlungsinstanzen nicht die phylogenetische Jugend der Kultur sowie
die natiirliche Ambivalenz der Vaterrolle.

Doch diese erste Interpretation ist tatsdchlich zu eng. In der Bororo-
Version vom Vogelnestausheber und Feuerherrn gibt es zwar einen ve-
ritablen Vatermord — doch der 16st das matrilokale Dilemma nicht, in der
fir die Heranwachsenden eben die Mutter <Herr im Hause> ist.® Der
Kayapd-Held, der in einer d4hnlichen Sozialordnung gross wird, totet zwar
folgerichtig seine symbolische Mutter: aber so etwas wird ja gerade als
Beweis fiir die nur eingeschriankte Giiltigkeit des von Freud im patriarcha-
lischen Wien der Jahrhundertwende entdeckten ddipalen Musters angese-
hen. Erst Lacan und die unbekannten Meister des Regenwaldes finden also
zur strengen Formulierung der aufgedeckten Struktur. Erst diese Denker
zeigen, warum die Gesetzmassigkeit, der Freud auf der Spur war, universal
ist in jeder Sozialisation, mit Vater oder Mutter, in der Stadt wie im Wald
durchlebt werden muss. — Doch was trennt dann eigentlich die Kontinente
ausser dem Meer?

Himmelslicht fiir Magister Martinus

Zu den Quellen unserer abendldndischen mythischen Tradition gehort
ein gnostischer Vorstellungskomplex, dessen Eigentiimlichkeiten unter
anderen auch Bultmann im Forschungsmythos vom «<erlosten ErlGser»
erfasst zu haben glaubte. ? Der christliche Frohsinn des Magister Martinus
von Bibrach, den dieser auf seinem Grabstein schliesslich den gnostischen
Fragen nach dem Woher und Wohin und nach dem Sinn der Existenz
entgegensetzte, wire dann die historische Antwort auf einen Mythos, der
die Geschichte vom Urmenschen, vom Erloser und von der Seele auf
eigentiimliche Weise miteinander verkniipft. Die drei Episoden erzidhlen
im Grunde dieselbe Geschichte, einmal unter einem kosmologischen, dann
unter einem soteriologischen und schliesslich unter einem <pneumatologi-
scheny, existentiellen Aspekt. Wir horen einmal vom himmlischen Aufent-
halt, Abstieg, Uberwiltigung und Zerteilung des Urmenschen durch die
ddamonischen Michte des Chaos, die aus der Himmelssubstanz den Kos-

8 Lévi-Strauss, Das Rohe und das Gekochte, 57-59.
9 C. Colpe, Die religionsgeschichtliche Schule. Darstellung und Kritik ihres Bildes vom
gnostischen Erlosermythos, Gottingen 1961, 171-173.



74 W. Nethdfel

mos bilden; dann von Sendung, Abstieg, irdisch-menschlichem Wandel,
Verkiindungswerk und triumphalem Aufstieg des Erlosers, und endlich
vom offenbarten himmlischen Ursprung, von der irdischen Gefangen-
schaft und von Betdubung, Erweckung und verheissender Erlosung fiir die
Seele.

Auch hier gibt es iibergreifende Relationen in der Oberfldchenstruktur.
Die Offenbarung, die der Seele zuteil wird, setzt die Mission des Erlosers
voraus und diese wiederum die Niederlage des Urmenschen, und zwar in
einem zeitlich-kausalen Sinn, den die Erzdhlstruktur spiegelt. In gleicher
Weise scheint der Aufstieg des Erlosers dem der Seele vorauszugehen, der
die Sammlung aller Lichtteile und das Ende des Kosmos einleitet. Ja mehr
noch: die Seele ist Teil der himmlischen Lichtsubstanz des Urmenschen,
und im Aufstieg des himmlischen Gesandten rekonstituiert dieser sich aus
den <Seelenfiinklein»>, eben als <erloster Erloser.

Als Eigentiimlichkeit des Textes erschliessen sich dann bestimmte Ver-
schachtelungsmdoglichkeiten. Der kosmologische Prozess umschliesst den
historischen Aspekt, den die Tatigkeit des Erlosers hat, widhrend der
Aufstieg der Seele entweder «mystischy-zeitlos, <historischy (nach dem
Tode) oder in einem <mythischen> Kontext interpretiert werden kann, in
dem er das Ende der Welt mitbedeutet. Damit nicht genug, kann die
Geschichte als Ganzes einem <allwissenden» und - was die jeweils aufge-
zeigten Konsequenzen angeht — neutralen oder besser transzendenten
Erzdhler zugeschrieben werden. Sie kann jedoch auch Botschaft des Erlo-
sers oder Wissen der Seele sein, und dann findet sie in einem regressus ad
infinitum immer wieder einen Platz in sich selbst. Sie durchlduft die drei
persongebundenen Zusammenhinge als wechselnde Aspekte und oszilliert
dabei zwischen Erlosungswissen und Erlésungsvorgang, die der angemes-
sen rezipierende Horer auf einer letzten Stufe des Verstindnisses mitein-
ander identifizieren muss. Dabei haben die Handlungsfolgen alle dasselbe
Grundgeriist: Abstieg, Zerteilung oder Gefangenschaft, Befreiung oder
Rekonstitution, Aufstieg. Man kann sogar noch weiter zusammenfassen:
An- oder Abwesenheit, Verlust oder Gewinn der Identitidt. Freilich weist
die Position innerhalb der literarischen Gesamtstruktur jeder Gestalt ihr
bestimmtes Vorher und Nachher, Oben und Unten und eine bestimmte
Botschaft zu. Aber die drei unterscheidbaren Episoden sind schliesslich
sogar darin identisch, dass in allen dreien eine Leerstelle vorhanden ist, in
die das Subjekt eines anderen Mythosteils eintreten muss. Man muss jede
Sequenz durch «das Ganze ergdnzen»>, um sie ganz zu verstehen. Dann aber
vermag sich die Botschaft des Mythos, in seiner literarischen Oberflachen-
struktur betrachtet, auch in ein einziges Wort zu verdichten: Sein Erzidhler



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 75

berichtet von der Mission des Erlosers, der verkiindet, dass er als Offen-
barer kommt — wofiir stehen kann: Ich bin die Wahrheit. Wer wie Magister
Martinus aus ihr lebt, steht in der semantischen Achse des Mythos wie am
Fusse der Jakobsleiter im Himmelslicht und diirfte eigentlich den Rest
vergessen.

Aber auch das Aktantenmodell konstituiert sich bei angemessener
Rezeption gleichsam von selbst, und die literarische Analyse der Oberfli-
chenstruktur schldgt fast unmerklich um in die Erschliessung der Tiefen-
struktur der Erzdhlung. Im Nachvollzug der internen Verweise, im Spiel
der Identitdaten bilden sich die Paradigmen, und auch deren Relationssche-
ma ist seltsam vertraut. Der Text drdngt auf das Modell und seine Beset-
zungskategorien zu, als seien diese fiir ihn gemacht. Das «Subjekt» selbst,
zwischen der irdischen Existenz als Inbegriff aller Opponenten und der
Erkenntnis als genau entsprechendem Adjuvanten, sucht hier wie stets
Erlésung als Objekt allen Begehrens. Von der Gottheit als Adressaten
hinter allen Adressanten ist sie der Welt, dem Adressaten aller Botschaften
angeboten. Um die folgenden Arbeitsgidnge fruchtbar zu machen, muss die
Ausgangshypothese schirfer formuliert werden. Es empfiehlt sich, die
letzte Episode zu privilegieren, da unter diesem Aspekt Repridsentanten
aller drei Bedeutungsebenen unterscheidbar aufeinander bezogen sind.

L — Objekt —fp  Adressat

GOTTHEIT ERLOSUNG ERLOSER
KOSMOS-
GNOSIS SEELE DAMONEN

Adjuvant — Subjekt 4..__ Opponent

D.h. zwischen den Kosmosmaéachten und der rettenden Gnosis richtet sich
die Seele auf die Erlosung, die Gott und Erloser verbindet.

Die hypothetische Gesamtbedeutung, die <Botschaft> des Mythos, ldsst
sich im integrierten Modell schnell ableiten: In der Gewalt der ddmoni-
schen Michte des Kosmos verhilt sich die Seele zum «<salvator salvatus);
dem die Erlosung repriasentierenden Erloser, wie der «salvator salvandusy,
der diesen Michten noch unterworfen ist, zu Gott, der sich selbst in der
rettenden Gnosis offenbart. Wie steht es mit der Bestidtigung durch die



76 W. Nethdifel

einzelnen Episoden, wenn alle Mytheme den nun strenger gewordenen
Zuordnungsbedingungen gerechtwerden miissen?

Wieder gibt es eine Auferstehung des Konkreten. Urmensch, Erloser
und Seele geraten oder sind zwar gleichermassen im Einflussbereich der
Kosmosddamonen, aber ihre Ziele sind verschieden. In der Ausgangssitua-
tion geht es um den Sieg iiber die Welt, ein Leben als Auftragserfiillung, die
Befreiung der Leiblichkeit. Die abgeleitete Gleichung setzt dann die dimo-
nische Herrschaft iiber Welt, Leben und Leib in ein Verhiltnis zur Gott-
heit, die sich nicht nur in Gnosis, sondern auch als himmlische Heimat und
im Streben nach Einheit der Existenz offenbart. Die konkreten Inhalte
sperren sich also gegen den Richtungssinn, auf den hin das Aktantenmodell
urspriinglich besetzt wurde. Da die Mytheme zwar miteinander verkettet
sind, aber voneinander nichts wissen, folgt ihre inhaltliche Zusammenfas-
sung den Verweisen der Oberflichenstruktur nicht. Sie setzt der pneuma-
tologischen Reduktion eine theologische Uberhéhung, einen Rahmen-
aspekt entgegen, in dem die Gottheit, die den Erldser sendet, selbst die
Subjektposition besetzt. Denn nur dann ldsst sich auch hier der anfingliche
«Raub des Feuers»> notieren, die Zerteilung des Urmenschen, aus dem die
leidenden Seelenfunken bestehen und der Ursache ist fiir das Leiden des
Erlosers in der Welt. Auch den Mythemen des soteriologischen Aspekts
wird so besser Rechnung getragen. Denn ein leidender, liebender Gott will
nun die Freiheit, die Riickkehr und die Reintegration aller iibrigen Aktan-
ten. Der abgeleitete Gegensatz setzt bei deren Sehnsucht, Liebe und Leid
ein und fiihrt zu einem - vorauszusetzenden — <Gott iiber Gott», der sich im
Adjuvanten als Streben nach Freiheit und Identitdt und als die Kraft der
Liebe offenbart.

Magister Martinus wird das weder iiberraschen noch gar erschrecken. Er
hat in ganz anderen Gefilden Gleichmut und Fréhlichkeit bewahrt. Hier ist
ihm alles wohlvertraut. Mit leichter Hand wird er in die eine Hand dieses
Endergebnis, in die andere Hand die Ausgangshypothese nehmen. Er wird
hier den existentiellen Bezug, dort die theologisch-kosmische Weite
betrachten und sich die iibereinstimmenden Muster der Identitdtsbezie-
hungen zwischen den Inhaltsdifferenzen vergegenwirtigen. Dann sehen
wir 1hn kurz nicken und verschwinden. Als er wiederkommt, hat er beide
Enden durch ein Standardmodell idealistischer Philosophie verbun-
den. 10

10Vgl. Greimas (A. 3), 166.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 77
Fy (b)
Objekt Adressat
FREIHEIT DASEIN

MATE
Opponent

Fx

(y)
Adressant

TRANSZENDEN
(GOTT)

ERLOSUNG durc
ERKENNTNIS

Adjuvant
Fa-1

GEIST
Subjekt

(a)

Magister Martinus versteht den Mythos als Behauptung, der an die Materie
gebundene Geist sei der Freiheit des Daseins entfremdet und verbinde
daher die Erkenntnis der materiellen Realitdt des Daseins (als Schauplatz
moglicher Freiheit) mit der Hoffnung, dass die Transzendenz sich — qua
Erkenntnis — als Erlosung offenbare.

Man muss nicht Hegel als Interpreten des Johannesevangeliums rekla-
mieren, um solche Parallelitdten und Identitdaten flir historisch bedeutsam
zu halten. Aber darum geht es nicht. Der Forschungsmythos vom <erlosten
Erloser» bewahrt eine Eigentiimlichkeit abendldndischen Denkens, wie
immer es sogar um die urspriingliche historische Giiltigkeit dieses Kon-
strukts bestellt sein mag. Die strukturale Analyse gnostischer und friih-
christlicher Quellen ist unerlédsslich zur Bestimmung unseres Standorts,
nachdem wir auch die geistigen Kontinente der sog. Dritten Welt erschlies-
sen und kolonisieren. Es gibt kaum Vorarbeiten. Nur ein erster Hinweis auf
das, was «<wildes» und abendldndisches Denken trennt und was sie verbin-
det, sei daher gewagt.!! Danach ist noch einmal zu fragen, wie Magister
Martinus sein Himmelslicht erhalt.

Im Totem-Kreis
Er und der Kayapd-Junge sind allerdings schon am Ziel. Magister

Martinus zieht die Schuhe aus, denn der Boden, den er betritt, ist heilig. Sie
setzen sich nebeneinander an den Fuss des Arabaums, lehnen die Kopfe

1'ygl. Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt 1968.



78 W. Nethdfel

zuriick und schliessen die Augen. Magister Martinus erzihlt leise von der
Himmelsleiter. Der Junge erinnert sich, dass am dritten Tag der Baum zu
wachsen begann bis in den Himmel und dass das Feuer erst auf die Erde
gebracht werden musste. !> Magister Martinus erzidhlt die Geschichte von
der himmlischen Heimat des Lebenslichts. Da 6ffnen beide die Augen,
beugen sich nach vorn und zeichnen vor sich auf den Boden.

URANOS

Apokftastasis

oben
Erlgser unten
Abjptieg
Offenbarung/
mlung
KOSMOS CHAOS KULTUR NATUR

Der gnostische Erlésermythos ist auch als eine einzige Transformations-
bewegung beschreibbar, in der die Gottheit den Erloser die Lichtfunken
sammeln ldsst, die sein <himmlisches Sein» konstituieren. Die Apokatasta-
sis ist hier also notwendig. Im Denksystem der Indianer schliesst diese
Liicke eine Gruppe von Mythen, die den Helden direkt zum letzten,
himmlischen Ursprung des Feuers bringt. Beide Vorstellungskomplexe
bringen den uniiberwindlichen Gegensatz zwischen Kosmos und Chaos
(die Ursprungsfrage griechischen Denkens) bzw. zwischen Kultur und
Natur (das Problem des «wilden» Denkens) mit dem uniiberbriickbaren
Abstand zwischen Himmel und Erde in Verbindung. Sie akzeptieren den
urspriinglichen Gegensatz — nehmen ihn aber auf als Basis eines Koordi-
natenkreuzes, in dem sich eine Welt von Bedeutungen organisieren ldsst. In
ihr konnen sie systematisch zwischen den Extremwerten vermitteln. Der
Kosmos verhilt sich zum Chaos wie die irdische Koexistenz von Materie
und Ordnung zur immateriellen absoluten Ordnung himmlischen Seins. In
gleicher Weise wird der Gegensatz zwischen Kultur und Natur im Gleich-

12 Ders., Der nackte Mensch (Mythologica 1V), Frankfurt 1975, 660-662; vgl. Oppitz
(A.2), 232-234.241ff.



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 79

gewicht gehalten durch den entscheidenderen zwischen der irdischen Koe-
xistenz beider und dem Ort der Sonne als dem <absoluten» Feuer.

Man versteht sich. Auf dieser einen Erde und unter diesem einen
Himmel ist die Topologie, sind die Codes begrenzt. Ein Lkw dréhnt iiber
die nahe Transamazonica. Auch dieser Baum wird sterben. Was t6tet, sind
kleine Unterschiede. Am Fusse des Arabaums wird weitergearbeitet.

Man hat sich Geschichten erzihlt, die vollig verschieden waren. Ohne
sich zu beriithren, fiihrten die Handlungsstriange der Oberflachenstruktur
von der Anfangs- zur Endsituation. Sie erklangen nur leise, wenn hier wie
da von Liebe und Tod, von Himmel und Erde die Rede war. Doch auf dem
Grund des Verstehens steht man vor dem Sediment erzdhlter Welten, die
sich nur ihren Einwohnern zu 6ffnen scheinen. Liebe 6ffnet das Tor, man
muss die Augen schliessen und sich fiihren lassen. Im Innern zeigt sich der
Bauplan der Botschaft, und man sieht wie die Einheimischen sich orien-
tieren. Magister Martinus und der Junge nicken befriedigt. Die Mytheme
beider Erzdhlungen miissten auf einem einzigen Transformationskreis
darstellbar sein, der ihr gegenseitiges Verstehen, ihre Metasprache symbo-
lisieren wiirde.

Fa-1(y)
HIMMEL
Fy(b) Fx(a)
KULTUR NATUR
KOSMOS CHAOS
ERDE
Fx(b)

Diese Verstehenstransformation wird jedoch, um tiberall die Positionen
deckungsgleich zu besetzen, in die interne Struktur einer der beiden
Mythen eingreifen. Der Baustil ist verschieden, man lebt und wohnt daher
anders. Entweder werden die halbabstrakten Termini des gnostischen
Mythos rekonkretisiert, damit geniigend Ausdriicke notiert werden kon-
nen, die den Akteuren und Objekten des Indianermythos korrespondieren.
Der Lichtfunke z.B. ist dann ebenso als Horer einer konkreten Botschaft
wie als aufsteigende Himmelssubstanz zu beachten. Oder die scheinbar
bloss erzdhlerische Verkniipfung zwischen dem Objekt des vorausgehen-



80 W. Nethdfel

den und den Aktanten des folgenden Mythems im Indianermythos muss als
Reprisentationsbeziehung erfasst und mit einem neuen Terminus notiert
werden. Das gegrillte Fleisch, mit dem der Junge zuriickkehrt, kennzeich-
net dann den immer noch feuerlosen Stamm in der folgenden Episode als
vorerst <parasitar kultivierty usw.

So kann man sich zwar auf dem Grund der Mythen treffen. Wie es fur
Topologie und Codierung eine Homologietransformation gibt, so gibt es
auch eine Ebene der Tiefenstruktur, auf der es gleichgiiltig ist, ob zuvor mit
Handlungen, verdeckten oder offenen Repridsentationsbeziehungen oder
mit abstrakten Begriffen gearbeitet wurde. Nur kann man in diesen Eis-
wiisten der Abstraktion nicht lange, und schon gar nicht gemeinsam leben.
Dieser Abstieg hatte auch nur den einen Zweck, den Blick zuriick und
hinauf moglich zu machen. Genau nach den Unterschieden, die sich jetzt
abzeichnen, nach den Prinzipien der angleichenden Verfahren ist gefragt.
Verstehen setzt fiir den einen voraus, dass er in Abstraktionen eine Trans-
formation verdeckter Termini erkennt und ihre Geschichte rekonstruiert,
fiir den anderen, dass er in der Archédologie seines Bewusstseins jene
Transformation wiederentdeckt, mit der er sich einst der Faszination des
Konkreten entzogen hat. Magister Martinus hat eine Erleuchtung.

Unser Totem ist die Menge. Man versteht sich, weil es gleichgiiltig ist, ob
eine Transformation zwei Elemente des Verstehenskreises als Segment
verbindet oder ob man auf diesem den Index einer Menge lokalisiert, in der
jene Elemente enthalten sind. Man versteht sich. Doch wenn man, statt
weiterhin im Begehren des einen Objekts suchend oder gar spielend eins
nach dem andern in die Hand zu nehmen, pl6tzlich von Begriff zu Begriff
hastet, um schneller ans Ziel zu gelangen: dann erhilt die Welt ein anderes
Gesicht. Man versteht sich, aber wir sind nicht mehr frei, das eine oder das
andere zu tun. Oder doch? Die beiden sehen sich an. Im verzehrenden
Feuer der Indianer wie im gnostischen Licht der Erkenntnis thematisieren
die Mythen uns selbst als den Ort ihrer Transformationen.

...eine Handvoll warmes Licht

Der Junge winkt noch einmal vom Rand der Lichtung, dann ist er
verschwunden. Leise knurrend trottet der Jaguar ihm nach. Magister
Martinus ist allein. Lange betrachtet er die rote Arafeder, die er zum
Abschied erhalten hat. Die Hand in seiner Tasche umkrampft noch sein
Geschenk, das Zauberblatt. Es lehrt die Mengekreise zichen und trigt einen
hoch und weit. Es sagt einem, woher man kommt und wohin man geht. Es



Ethnotheologie. Zur Struktur unserer Mythen 81

macht stark, aber traurig, wenn man es zu lange behilt. Es ist Zeit fiir ihn.
Aber war es nicht zu friih fiir den Jungen?

Er entfaltet das Blatt und blickt noch einmal hinein. Zuriick an der Kette
der Zeugen, hinein in den Reigen der erlosten Erloser. Die Verfehlung der
Landnahme verhilt sich zum Landrecht der Einwohner wie eine Verfeh-
lung der Einwohner sich zur Erwidhlung und Landverheissung Israels
verhalten wiirde. Denn immer wieder, Vater fiir Vater, Tausch fur Tausch,
Sohn fiir Sohn: Der <Fehler», Jakob zu sein, verhilt sich zum Segensrecht
Esaus wie Esaus Verfehlung zu Isaaks Liebe fiir Jakob. Generation fiir
Generation. Die Siinde des Paulus verhilt sich zur Gerechtigkeit Israels
wie die Siinde Israels zur Gnade Gottes. Denn die Unreinheit der Heiden
verhilt sich zum Heil fiir Israel wie Israels Verfehlung sich zur Liebe Gottes
verhdlt, die offenbar wird. Und so immer weiter. Gerechtigkeit offenbart
sich als Liebe, das ist gemeint. Aber die Gewalt der Israelis trifft auch auf
das Paldstina der Palédstinenser wie die Gewalt der Paldstinenser den
Erwahlungsgedanken Israels trdgt, als <mythische Losungy>. Das kommt
dabei heraus.

Magister Martinus blickt ins Zentrum.

GOTT

GEMEINDE]

MAGISTER
MATINUS

erlésungs-
CHRISTUS iirftige EXISTENZ)

Unter dem pneumatologischen Aspekt verhilt er sich dort in seiner
erlosungsbediirftigen Existenz zum Evangelium, das die Gemeinde ver-
kiindet, wie die Gemeinde, die seine Existenzbedingungen teilt: von dieser
Welt ist, sich zur Tatsache verhilt, dass Gott sich in Christus als des
Magister Martinus ganz andere Moglichkeit offenbart. Magister Martinus
schaut umher. Er ist hier ganz vom soteriologischen Aspekt eingeschlossen.
Er sieht sich im Jahreskreis der grossen Feste, die ihm in seiner Gemeinde
den Sinn dieses die Existenz umbhiillenden Aspekts repriasentieren.

Ein neuer Blick erhellt diesen soteriologische Rahmen.



82 W. Nethdfel

AUFERSTEHUNG

CHRISTUa

PRAEXISTENZ
2.PERSON d. TRINITAT

Chr. PANTOKRATOR

KREUZ )

In ihm verhilt sich Jesus am Kreuz zur Auferstehung Christi wie der
gekreuzigte Gottessohn zum dreieinigen Gott, der sich als die ganz andere
Wirklichkeit Jesu offenbart.

Magister Martinus schliesst die Augen. Er will iiber den Rand nicht
mehr hinausblicken, und er will die Welt wieder mit anderen Augen sehen.
Er blickt auf die leuchtende Arafeder und denkt an die blutenden Kadaver
der Giirteltiere auf der Transamazonica. Ja, es ist Zeit. Die Kayapd miissen
stark und er darf wieder frohlich werden. Magister Martinus betet um eine
handvoll warmes Licht in jeder Indianer-Weihnacht. Dann steigt er hinauf
und legt das Zauberblatt ins Aranest.

kosmolog. Aspekt LEBEN

soteriolog. Aspekt

' a—

AUFERSIE HUNG _‘ CHRISTUa

LHOVIA
LIEBE

WEIHNACHTEN

PRAEXISTENZ
2. PERS. d. TRINITAT

Chr. PANTOKRATOR

Wolfgang Nethdfel, Kiel



	Ethnotheologie : zur Struktur unserer Mythen

