
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 1

Artikel: Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und
Prozess-Theologie

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer
Imaginations- und Prozess-Theologie

In der heutigen amerikanischen Theologie spielt Prozesstheologie
schon seit einiger Zeit, neuerdings aber auch eine sogenannte imaginative
Theologie eine wichtige Rolle. Dazu kommen noch bedeutsame Versuche
einer Verbindung dieser beiden Arten von Theologie sowohl auf
protestantischem wie auf katholischem Boden. Man könnte darin typisch
amerikanische Erscheinungen sehen, insofern sie bis anhin bei uns kein grosses

Echo gefunden haben, wie es in heutiger europäischer Theologie denn
auch keine eigentlichen Entsprechungen dazu gibt, oder allenfalls Aehnli-
ches der Vergangenheit angehört. Das ist umso erstaunlicher, als allen drei
genannten Formen heutiger amerikanischer Theologie gemeinsam ist,
dass sie sich nicht nur im Rahmen besonderer Problemstellungen - wie
dies auch in anderen amerikanischen und nichtamerikanischen Theologien

der Fall ist -, sondern von Grund auf und von verschiedenen
Positionen aus mit dem Sinn-Sein-Problem befassen, um das es im Christentum

von seinem Ursprung her und durch seine ganze Geschichte hindurch
geht und es mit allem tiefen Denken verbindet. Die Thematisierung dieses
elementaren Problems mag es denn auch sein, was jenen drei Arten von
Theologie in ihrer Umgebung so grosse Beachtung verschafft hat und was
jedenfalls auch uns Anlass geben könnte, uns mit ihnen zu befassen. Als
Grundlage zu einer solchen Begegnung, für die es heute an der Zeit ist, bei
der es aber auch an einer von diesen Erscheinungen selber provozierten
Kritik nicht fehlen soll, lassen wir im Folgenden je zwei massgebliche
Vertreter dieser Imaginations- und Prozess-Theologie bzw. einer Verbindung

derselben zu Worte kommen.

I

Wir beginnen unsere Reihe mit Ray Hart, der mit seinem «Unfinished
Man and the Imagination» (1968) als erster - wenn auch wegen der nicht
leichten Lesbarkeit dieses Buches vorab nicht mit sehr grossem Erfolg - den

Begriff der Imagination in die Szene der amerikanischen Theologie eingeführt

hat. In einer Anmerkung erwähnt er zwar einmal auch Horace Bushell
mit seinem «Our Gospel a Gift to the Imagination» (303). Sonst aber setzt
er sich vor allem mit Philosophen auseinander, mit Aristoteles und mit
Kants Begriff der transzendentalen Einbildungskraft, beruft sich auf Lite-



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 47

raturhistoriker und Sprachphilosophen wie Dilthey und Gadamer und
nimmt auch Husserls Phänomenologie zu Hilfe. In einem Anhang behandelt

er «vor-moderne» Entsprechungen zu seinem Imaginationsbegriff in
katholischer und protestantischer Scholastik.

Zu besonderer Bedeutung jedoch gelangt dieser Begriff bei Hart
dadurch, dass er die darin gemeinte Erkenntnisweise verwendet, um damit
den von ihm aus der Bultmann-Schule übernommenen Begriff des Sprachoder

Wortereignisses einsichtig zu machen. Während Bultmann vom Wort
Gottes noch als einem «eschatologischen Ereignis» sprach, das in seiner
mythologischen Form existential zu deuten ist, d. h. als ein Ausdruck eines
in seiner Ausrichtung auf das Kerygma Sinnerfüllung findenden
Selbstverständnisses, liessen einige Schüler Bultmanns den bei ihm fragwürdigen
Begriff «eschatologisch» beiseite, weil er ihnen noch zu mythologisch
erschien, um von dem verkündigten Christusgeschehen als ein Sprachgeschehen

zu reden, das - durch die Sprache vermittelt - sich im Glauben
ereignen soll. Ohne sich auf die in bezug auf diesen existentialontologi-
schen Begriff entstandene Diskussion über dessen Seinsbedeutung
einzulassen, d.h. inwiefern es im göttlichen und inwiefern im menschlichen
Bereich stattfinde, glaubt Hart die mit dem Verständnis des Christusereignisses

als Sprachereignis verbundene Problematik der Seinshaftigkeit des

im Wort gemeinten Sinnes dadurch beheben zu können, dass er «das
Geheimnis des Wortes Gottes» im gläubigen Hören desselben als
Imagination näher beschreiben und so verständlich machen möchte.

Dass es Hart um die Sinnfrage geht, zeigt sich darin, dass er am Eingang
seines Buches mit Bedauern feststellt, dass für den heutigen Menschen der
christliche Glaube nicht mehr, wie er es ehedem war, «ein Haus von Sinn»
bilde. Aber er ist auch überzeugt, dass er dazu wieder werden kann, wenn
nur das der Theologie «Gegebene» des Geschehens des Wortes Gottes
recht zur Geltung gebracht werde. Dazu sei es aber notwendig, zwischen
zweierlei Arten von Sprache zu unterscheiden: einer «first order language»,
welche - wie er sie charakterisiert - «die körperwarme Intimität, die
zwischen Aneignung und Umgestaltung der sprachlichen Überreste, die sie

bewahrt und als solche ursprüngliche Sprache ereignishaft ist», und einer
«second order language», welche sich von dem Sprachereignis abhebt, um
es in einen breiteren Rahmen zu stellen und es so mit Aneignung zu
verbinden, die in die Sprache allgemeiner Gültigkeit eingebettet ist, und ihr
so Mitteilbarkeit in der Öffentlichkeit zu verleihen (28). Im Unterschied zu
dem «der Theologie in Unmittelbarkeit Gegebenen», dem «Wort Gottes»
als dem «Ereignis des Wortes Gottes im menschlichen Hören» und zu
«paradigmatischen Ereignissen, die den Stempel ihrer Unmittelbarkeit auf



48 F. Buri

der Sprache zurückgelassen haben» (44), gehöre Theologie zu der
zweitrangigen Sprache, und es sei nun die entscheidende Frage für die Theologie,
«ob ihre sprachlichen Überreste verwendet werden können zur Errichtung
eines neuen Hauses von first order language, d. h. die Sache der Theologie
zum Sprachereignis werden zu lassen» (28). Anders als in einer blossen

Kulturphilosophie, aber auch anders als in einem neuorthodoxen «Senkrecht

von oben» (118), könne dies nur geschehen in der Imagination als

einer «ereignisverwortenden» (event-inverbalizing) Erkenntnisweise
(29).

Es ist begreiflich, dass Hart in diesem Zusammenhang auch auf Kants
Verwendung des Imaginationsbegriffs in der Kritik der reinen Vernunft zu
sprechen kommt (236; 338ff.). Denn wie es Kant in seiner transzendentalen

Einbildungskraft um den Seinscharakter des darin zu einer Einheit
verbundenen Wahrnehmens, Vorstellens und Begreifens geht, so vindiziert
auch Hart seiner Imagination Seinscharakter, aber im Unterschied zu Kant
nicht bloss im Bereich der Phänomenalität, sondern der als solcher erkennbaren

Heilstatsachen des Glaubens. Hart macht Kant aber nicht nur
Mangel an solcher Seinserkenntnis zum Vorwurf, sondern auch ein Aus-
serachtlassen der Bedeutung des Gefühls und Nichtbeachtung der
Geschichtlichkeit des Verstandes. Da steht er mit seiner Verbindung von
Imagination und Wille - «Imagination ist das intellektuelle Organ des

Willens» (196) - schon Fichte näher, wenn er in seiner «anthropologischen
Analyse» dessen Selbstsetzung durch ein unabschliessbares «Gesetztsein
und Sich-selber-Setzen» (situated and situating) 124) ersetzt und darin die
Grundlage für eine «Ontologie der Offenbarung» (109ff.) sieht.

Es sind also Sinn-Erfahrungen - die Hindernisse, auf die der Sinn-Wille
stösst, und die schöpferische Sinn-Verwirklichung, die in der Imagination
daraus erwächst -, auf Grund deren Hart zu Seins-Aussagen gelangen zu
können meint. Wenn das Wirklichkeitsbewusstsein um seines Sinnes willen

«erschüttert» ist und über sich hinausweist, werde der Mensch bereit,
das Evangelium von der Heilstat Gottes in Christus (28) als ihm geltend im
Glauben anzunehmen, und so fähig, sein Dasein in der Welt coram Deo zu
verstehen.

Hart beschreibt dieses Ereignis-werden des Heils im Selbst- und
Weltverständnis des Menschen unter Berufung auf eine «hermeneutische
Spirale» und Gadamers «Horizont-Verschmelzung» mit Hilfe Husserlscher
Phänomenologie und in Analogie zum Wesen des Kunstwerkes sehr
ausführlich. Statt die Problematik dieser existential-ontologischen Sinn-Sein-
Konstruktion aufzuzeigen - was ein nicht sehr fruchtbares Unternehmen
ist - sei aufeine Stelle in Harts Darlegungen aufmerksam gemacht, in der er



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 49

auf eine, von ihm allerdings ausgeschlagenen Möglichkeit einer Überwindung

dieser Problematik zu sprechen kommt. Es geschieht dies im
Zusammenhang mit einer Erörterung des Begriffs der Potentia oboedientalis, d. h.
des Angelegtseins des Menschen auf die göttliche Gnade (177f.).

Mit Recht lehnt Hart die Verwendung dieses Begriffs für einen
innergöttlichen Vorgang bei G. Ebeling ab zugunsten eines Geschehens im
menschlichen Selbstverständnis, in dem das Innewerden der Unvollendetheit

den Ansatzpunkt wahren Menschseins bildet. Er spricht hier in den
Worten Merleau-Pontys von einer «Antinomie der Gnade» als dem
«Wendepunkt, an dem das Selbst - als eine zitternde Einheit von der Kontingenz
eines Ausgesetztseins und einem unablässigen Sich-selbst-neu-Erschaffen -
einwilligt, durch die Gemeinschaft mit dem Sein und zu deren Gutem
sorgfältig aus seiner eigensten Kraft ausgestattet zu sein». Es entspricht dies
der von ihm ebenfalls erwähnten Formulierung M. Bubers: «Es hängt von
mir ab und ich bin mir zur Verfügung übergeben». Man könnte hier auch
an K. Jaspers' «Sich-selber-geschenkt-Bekommen» erinnern.

Aber Hart erwähnt diesen letzteren nur in einer Anmerkung unter
Bezugnahme auf eine sekundäre Quelle, wie ihm denn überhaupt dieses

philosophische Selbstverständnis nicht genügt, weil ihm darin das
«Christusereignis», «die Sache der Theologie», das, was seiner Ansicht nach,
«allein die Theologie zu sagen hat» (26), nicht zur Geltung zu kommen
scheint. Weil er bei aller Betonung der Notwendigkeit der Imagination von
Haus aus doch ein Wort-Theologe ist und bleibt, verpasst er die Chance, in
den erwähnten Formen eines nicht spezifisch christlichen, sondern allgemein

menschlichen, aber sich in seinem Vollzug als begnadet erfahrenden
Selbstverständnisses den Sinngehalt des Christusereignisses sehen zu können

und dieses so als Symbol für die in jenen Formen erfahrene und
bezeugte besondere Sinnmöglichkeit des menschlichen Daseins zu verstehen,

statt mit seiner Imagination in dem «Wortgefängnis» eines zweideutigen

«Sprachereignisses» stecken zu bleiben.
Hat der andere Imaginationstheologe, Gordon Kaufman, diese Möglichkeit

einer Befreiung aus einem «Wortgefängnis», in das Hart nicht weniger,
sondern nur auf andere Weise als Bultmann, dem er dies zum Vorwurf
macht (337), verstrickt ist, diese eben angedeutete Chance eines Verstehens
der christlichen Überlieferung als Symbolik menschlichen Selbstverständnisses

wahrgenommen, oder verfängt er sich mit seiner Auffassung der
Imagination noch tiefer in deren Fallstricke?

Zunächst könnte es scheinen, dass das erstere der Fall ist. In seinem
ersten Aufsatzband «God the Problem» (1972) gibt es ein Kapitel, das den
Titel «God as Symbol» trägt, dem er eine wichtige Bedeutung in der



50 F. Buri

Entwicklung seines theologischen Denkens beimisst. Während er in seiner
«Systematic Theology» (1968) noch massiver als Hart mit der Objektivität
von Heilstatsachen rechnet, beginnt er hier, diese als Erzeugnisse des

symbolisierenden Glaubenserkennens zu verstehen, was etwas anderes ist
als das immer noch ontologische Reden Harts von einem «Sprachgeschehen».

Dieser Wendung in der Entwicklung seiner Theologie hat Kaufman in
dem gesondert erschienenen «Essay on Theological Method» (1972) eine
umfassende Begründung gegeben. In den im zweiten Essayband unter dem
Titel «The Theological Imagination» (1981) zusammengestellten Aufsätzen

zu wesentlichen Themen christlicher Theologie wird diese Methode,
wie es im Untertitel angezeigt ist, als ein «constructing the concept ofGod»
zur Anwendung gebracht. Während bei Hart die Imagination, so sehr sie als

«intellektuelles Organ des Willens» im menschlichen Selbstverständnis
stattfindet, doch den Bereich darstellt, in dem sich die Offenbarung Gottes
als Sprachgeschehen ereignet, ist es bei Kaufman der Mensch, der in der
Imagination die Begriffe der religiösen Überlieferung konstruiert, so dass
sie für ihn «Konstrukte der Imagination» bilden. Sprachereignisse sind
offensichtlich etwas anderes als imaginative Konstrukte, indem jene in
Imagination,diese aber durch Imagination geschehen. Was ihre
erkenntnistheoretische Fassung betrifft, so macht es sich Kaufman allerdings
bedeutend einfacher, als dies in Harts Husserlscher Fundierungstheorie
der Fall ist, was z. B. darin in Erscheinung tritt, dass er in undifferenzierter
Weise von «Bild-Begriffen» (14) spricht.

Ein anderer Unterschied zu Hart besteht darin, dass er - anders als
dieser - für das Phänomen der Imagination nicht nur die christliche
Theologie und insbesondere deren Christusereignis in Betracht zieht,
sondern Imagination als Sinnverlangen und Sinnorientierung in aller menschlichen

Kultur und Verehrung sinngebender Mächte in allen Religionen am
Werke sieht 172ff.). Diese menschliche Einschätzung ermöglicht ihm auch
eine positive Würdigung der Religionswelt, wie dies in Harts Einschränkung

der Imagination auf das allein der Theologie gegebene Wort Gottes
nicht der Fall ist.

Diese Ausweitung der Betrachtungsweise aufdie Kultur- und
Religionsgeschichte wirkt sich in Kaufmans Offenbarungsverständnis in zwiefacher
Weise aus: Einerseits negativ-kritisch, indem sie ihn von dem
Exklusivitätsanspruch christlicher Mythologie befreit, und anderseits positiv, indem
diese kultur- und religionsgeschichtliche Sicht, in deren Rahmen er die
biblisch-christliche Heilsgeschichte erörtert, ihm zugleich einen Ersatz für
das in dieser Betrachtungsweise in Frage Gestellte bietet, indem für ihn nun



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 51

an die Stelle der zeitgeschichtlich bedingten Vorstellungsweise der
biblisch-christlichen Heilsgeschichte die religiöse und kulturelle Höherentwicklung

der Menschheit tritt. Wie er sich dafür aufdie heilsgeschichtliche
Schöpfungsauffassung beruft, so steht Kaufman auch nicht an, die Natur in
diese universale Welt- und Geschichtssicht einzubeziehen (209ff.) und
darin dem Menschen, dessen Vollendung er in dem Bild Jesu Christi
erblickt (114ff.), eine besondere Bedeutung beizumessen als dem Zentrum
der möglichen Heils- bzw. Sinnverwirklichung im Ganzen des Seins.

Einen Unterschied zwischen den beiden universalen Weltanschauungen
sieht Kaufman nur darin, dass die mythologische sich in ihrer gottesdienstlichen

Verwendung wirkkräftiger erweist, als die im Vergleich dazu
abstrakte wissenschaftliche und ins Metaphysische vertiefte, aber sich
heute von dieser letzteren um ihrer Wirksamkeit willen auch korrigieren
lassen muss. In aller Verschiedenartigkeit besteht jedoch nach Kaufman
das Gemeinsame beider Gebilde darin, dass sie Konstruktionen des

menschlichen Verlangens nach Sinnerfüllung sind, und dass nach ihrem
gemeinsamen Zeugnis diese Sinnerfüllung in der Vermenschlichung des

Menschen in tätiger Liebe besteht.
Im Masse ihrer vermenschlichenden Auswirkung, wie in der Glaubwürdigkeit

der religiösen oder metaphysischen Begründung dieser geschichtlichen

Wirkkraft glaubt Kaufman nun auch das Kriterium gefunden zu
haben, an dem sich die Wahrheit der beiden Konstruktionen im Vergleich
zu einander und in ihren unter sich verschiedenen Ausformungen beurteilen

lässt. Unter diesem Gesichtspunkt unterzieht er denn auch diese
verschiedenen Gebilde einer stets zu wiederholenden kritischen Prüfung und
fordert dementsprechend auch ihre fortlaufende Rekonstruktion.

Da Kaufman ein kirchlicher Theologe ist, liegt aufder Hand, dass er sich
in diesem Bestreben besonders mit dem Gott beschäftigt, auf den die
Christen in «worship and service» ihr Vertrauen als Sinngrund des

menschlichen Daseins setzen, während in seinen Augen die entsprechenden

abstrakt-metaphysischen Weltanschauungen dazu mehr nur eine negative

Folie bilden, indem er mit Kant einen empirisch-rationalistischen oder
spekulativen Gottesbeweis für unmöglich hält. Die Rolle, die Kant in
diesem Zusammenhang der praktischen Vernunft beimisst, für die Gott ein
Postulat der Sittlichkeit darstellt, übernimmt bei Kaufman die Imagination,

deren Bedeutung er ebenfalls ethischen Kriterien unterstellt. Für die
humanisierende Bedeutung des Gottesgedankens glaubt er sich nicht nur
auf die Kultur- und Religionsgeschichte im allgemeinen, sondern im
besonderen auf deren Entwicklung in der in der Gestalt Jesu als dem
«Modell wahrer Menschlichkeit» gipfelnden Geschichte des biblischen



52 F. Buri

Gottesglaubens berufen zu können. In dieser das Wesen des Menschen
verwirklichenden humanisierenden Wirkung des Gottesglaubens glaubt er
den Beweis dafür sehen zu können, dass es sich darin um «Wirklichkeit und
nicht bloss Phantasie» handle, dass Gott als Sinngrund von Wirklichkeit
zugleich deren Seinsgrund sei.

«Der Glaube», erklärt Kaufman, «ist ein Vertrauen, dass es tatsächlich
eine kosmische und lebendige Bewegung gibt - gegründet in dem, was
letztlich wirklich ist - auf Menschlichkeit hin, derzufolge unser bewusstes
und zweckvolles, nach Liebe und Freiheit dürstendes Dasein nicht nur
zufällig, sondern irgendwie umgriffen ist vom wahren Wesen der Dinge».
Für einen solchen Gottesglauben sei «Gott» «das personifizierte Symbol
dieser kosmischen Wirksamkeit, welche unsere Humanität gegründet hat
und fortfährt, auf ihre volle Verwirklichung hin zu drängen» (49f.).

Für die Gedankenführung, in der Kaufman zu dieser Verbindung von
Seinsgrund und Sinngrund in Gott gelangt, ist bezeichnend, dass er die
kritische Erörterung des mythisch-transparenten Gottesbildes abbricht, wo
es mit dem modernen Menschen- und Geschichtsbild in Konflikt gerät
(38f.), und es erst wieder aufnimmt, nachdem er darin enthaltene sinngebende

Momente in der Wirklichkeit aufgewiesen hat, um von ihnen aus auf
die Existenz Gottes zu schliessen, also die Wirklichkeit Gottes in ihrer
Funktion als Erfüllung des menschlichen Sinnverlangens zu begründen.
Die Imagination, in der dies geschieht, besteht also nicht nur darin, dass
dieser Theologe nicht nur wie der bekannte Freiherr von Münchhausen,
sich am eigenen Zopf, d. h. seinem Sinnverlangen, aus der Sinnproblematik
des Daseins heraus ziehen zu können meint, sondern die Stelle, an der er
diesen - im Unterschied zu Münchhausen - meint anknüpfen zu können,
für ein Produkt seiner Einbildung hält. Oder - um seine Situation mit
einem weniger maliziösen, von ihm selber verwendeten Bild zu illustrieren:
Aufeiner Landkarte zeichnet er einzelne Sinnpunkte ein, an Hand deren er
das Ziel der völligen Sinnverwirklichung glaubt erreichen zu können («God
the problem», 100; «Essay on theological Method», 26). Aber nicht nur
liegt dieses Ziel ausserhalb der Karte, sondern er begnügt sich auch mit der
Sinnhaftigkeit dieser Marksteine aufdie Gefahr hin, dass die Karte, aufder
er sie einzeichnet, nur eine imaginäre Landschaft der Sehnsucht wiedergibt,

und «die Dinge nicht wiedergibt, wie sie wirklich sind». Wenn er sich
Feuerbach gegenüber darauf beruft, dass die Transzendenz seines
Gottesbegriffs die Illusion einer blossen Bedürfnisbefriedigung ausschliesse (43),
so kann diese ihm diesen Dienst doch nicht leisten, weil sie selber ein aus
dem menschlichen Sinnbedürfnis erwachsenes Konstrukt der Imagination
darstellt.



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 53

II

Es genügt offenbar nicht, das noch halbmythologische Christusereignis,
auf das Hart die Imagination bezieht, in eine im Christentum gipfelnde
Kulturgeschichte auszuweiten. Das scheinen die Prozesstheologen erkannt
zu haben, wenn sie das Sein überhaupt als ein Sinngeschehen zu verstehen
und darin die Christologie einzubringen versuchen. Je auf ihre Weise
haben zwei der heute bedeutendsten Prozesstheologen diesen Versuch
unternommen: John Cobb in seiner «Christology in a Pluralistic Age»
(1975), der er in Gemeinschaft mit seinem Schüler David Griffin ein Jahr
später den Aufriss einer systematischen Darstellung der «Process Theology»

folgen liess (1970, in deutscher Übersetzung 1979), und Schubert
Ogden in seiner Schrift «The Point ofChristology» 19 82), die nun 16 Jahre
nach seiner Aufsatzsammlung «The Reality of God» («Die Realität
Gottes», 1970) erschienen ist. Für Cobb wie für Ogden bildet Christus die
Sinnmitte der Whitehead-Hartshornschen Prozess-Philosophie, mit deren
Hilfe sie die Probleme der traditionell-christlichen Heilsgeschichte glauben
lösen zu können, und mit ihren philosophischen Gewährsmännern begründen

sie ihre entsubstantialisierte Sinnmetaphysik auf Erfahrung. Beide
bezeugen auch, dass sie in ihrer theologischen Entwicklung eine nicht
unerhebliche Wandlung durchgemacht haben, indem für sie in ihrem
anfänglichen rationalistischen Denken das Bildhafte bzw. Symbolische
entscheidende Bedeutung gewonnen habe. Aber im Unterschied zu den

Imaginationstheologen, mit denen sie das Sinnbedürfnis in der Erfahrung
teilen, orientieren sie dieses nicht bloss an der Geschichte bzw. an einem
einzelnen Ereignis derselben, sondern in ihren Augen bildet der kosmische
Prozess als Ganzes ein - allerdings in Christus gipfelndes und von ihm aus
es durchwaltendes - Sinngeschehen, an dem der Mensch im Glauben
Anteil gewinnt.

John Cobb beginnt seine Christologie mit einer Auseinandersetzung mit
der kunsthistorischen These André Malraux', derzufolge in der abendländischen

Malerei die überirdische göttliche Gestalt des Erlösers in
zunehmendem Masse durch eine irdisch-menschliche Figur ersetzt wird und
schliesslich in der Vielfalt profaner Stilrichtungen völlig verschwindet.
Während Malraux in diesem von ihm analysierten Verlauf der Kunstgeschichte

einen Beweis für das unaufhaltsame Kraftloswerden des Christentums

sieht, glaubt Cobb aus dieser Sicht Malraux' gerade den gegenteiligen
Schluss ziehen zu können, indem er in der Verwandlung der göttlichen
Gestalt Christi in eine menschliche und dem daraus folgenden Reichtum
neuer schöpferischer Stilformen ein typisches Beispiel für das sehen zu



54 F. Buri

können meint, worum es im christlichen Glauben geht, nämlich für die
Menschwerdung Gottes in Christus und für die «schöpferische Verwandlung»,

die von diesem göttlichen Heilsgeschehen aus nicht nur in der
Geschichte der Menschheit, sondern im ganzen Kosmos wirksam wird,
und dies in Formen, die nicht auf das Christentum eingeschränkt sind,
sondern auch in anderen Religionen in Erscheinung treten. «Die Entwicklung»,

so fasst Cobb seine positive Deutung der These Malraux' zusammen,

«welche die Christusgestalt relativierte und dann überhaupt wegliess,
war selbst die Kraft, die in der Christusgestalt dargestellt war, nämlich
Christus selbst» (52).

Wie aus diesem Satz hervorgeht, unterscheidet Cobb zwischen der
«Christusfigur» und «Christus selbst» als der «Kraft», die in der «Figur»
dargestellt ist. Von der kunstgeschichtlichen Erörterung her liegt es auf der
Hand, dass Cobb für die Christusfigur auch den Begriff des «Bildes»
(image) verwendet, wie dies aber auch in der Theologie gebräuchlich ist.
Aus der Theologie dagegen stammt der Begriff des «Logos», den er für
«Christus selbst» und dessen «schöpferische Kraft» anwendet. Während
das Bild eine Weise der Darstellung von etwas damit bildhaft oder auch in
abstrakter Begrifflichkeit daraus abgeleitetem Gemeinten ist, handelt es

sich in dem «Christus selbst» oder dem «Logos» nicht bloss um dessen

Darstellung, sondern um dessen «Kraft», um einen, wie Cobb sagt, «on-
tologischen Status» und nicht wie wir jetzt im Blick auf die zuvor behandelten

Imaginationstheologen sagen können, bloss um eine Sache der
Imagination. Zwar betonen auch die letzteren, dass sie es nicht bloss mit
Produkten der Einbildungskraft zu tun haben, sondern dass diesen in der
Wirklichkeit nachweisbarer Erkenntniswert zukomme. In diesem Sinne
macht auch Cobb von der Imagination Gebrauch (75), nachdem ihm, wie
er im Vorwort bemerkt, die Bedeutung der «Welt der Bilder» aufgegangen
sei (14). Aber für seine Logos-Metaphysik erachtet er eine ontologische
Begründung als unerlässlich und mit Hilfe der Prozessphilosophie hält er
sie auch für durchführbar.

In diesem Sinne beruft er sich - wie in allen seinen Veröffentlichungen -
so auch in allen drei Teilen dieses Buches, in denen er «Christus als der
Logos», «Christus als Jesus» und «Christus als Hoffnung» darstellt, auf
Whitehead. Während dies aber hier nur in Form von einzelnen Bezugnahmen

und deren Verwendung in den jeweils zur Diskussion stehenden
Aspekten der Christologie geschieht, wird in der von ihm zusammen mit
Griffin verfassten «Prozess-Theologie» (1976, im Folgenden nach der
1979 erschienenen deutschen Übersetzung zitiert) die erkenntnistheoretische

und metaphysische Grundlage seiner Christologie und seiner ganzen



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 55

Theologie in systematischer Weise dargelegt. David Griffin, dem er in den
vier ersten Kapiteln diese Aufgabe überlassen hat, geht in deren Ausführung

allerdings sehr apodiktisch vor, indem er die Gültigkeit der White-
headschen Prozessphilosophie einfach voraussetzt, was uns aber nicht
hindern kann, sondern im Gegenteil Anlass gibt, gegenüber einzelnen der
von ihm angeführten Positionen dieses Denkens und ihrer Anwendung auf
die Theologie kritische Bedenken anzumelden.

Anlass zu solcher Kritik gibt uns schon, dass Griffin gleich zu Beginn -
entsprechend Whiteheads Gleichsetzung von «Geschehnissen, die sich
ereignen (actual occasions)» mit «Erlebnisgeschehnissen (occasions of
experiences)» - erklärt, Prozessphilosophie verstehe «menschliches Erleben

als Exemplifikation auf einer hohen Ebene für die Wirklichkeit
schlechthin». Für diese «hohe Ebene» nimmt er das den Menschen
auszeichnende reflektive Bewusstsein in Anspruch, das aber in einem von
diesem unabhängigen «praereflexiven» universalen Geschehensprozess
gründe (29ff.), in dem das Erleben mit diesem verschmolzen sei und darin
seine «metaphysische Tiefe» erfahre (11).

Dieses nichtunterscheidbare In- und Miteinander von menschlichem
Erleben und kosmischem Geschehen hindert ihn aber nicht, von zweierlei
Arten von Prozess zu sprechen: einem zeitlichen Prozess eines Übergangs
von einer wirklichen Gegebenheit zu einer andern in der Weise, dass die
einzelnen Momente «in ihrem Entstehen zugleich vergehen», und einem
Prozess, der innerhalb dieser Einzelereignisse als deren Konkretwerden
oder «Zusammenwachsen» in ihrem Entstehen erfolge, aber nun - im
Unterschied zu dem ersten - «zeitlos» sei (13f.).

Abgesehen davon, dass es sich in dieser Prozesslehre um eine «Hypothese»

handelt, die sich wissenschaftlich nicht beweisen lässt, sondern eine
spekulative Entfaltung eines als Prozess gedeuteten Sachverhalts menschlichen

Erlebens ins Universal-Kosmische bildet, ist diese Spekulation auch
in sich selber mit Schwierigkeiten belastet: Wie verhält es sich mit der
Zeitlosigkeit eines Moments dieses Prozesses innerhalb dessen Zeitlichkeit?

Griffin erklärt, dass es sich in dem «Zusammenwachsen» nicht um
«Dinge» handle, «die für ein winziges kleines bisschen Zeit unverändert
bestehen», sondern um «Dinge», «die dieses kleine bisschen Zeit» zu
ihrem Entstehen brauchen, wie dies zum Entstehen tatsächlich der Fall ist,
so sind sie eben nicht zeitlos. Anderseits ist «das Erlebnis des <ewigen Jetzt>
mit der Grundaussage des Prozessdenkens, «dass aller Wirklichkeit Prozess

zugrunde liegt», unvereinbar. Wenn «wirklich zu sein, heisst, ein
Prozess sein», dann wäre die «Konkretwerdung» gerade nicht «Wirklichkeit».



56 F. Buri

Dass es sich hier um ein Grundproblem der Prozessphilosophie handelt,
zeigt sich in der Auseinandersetzung Cobbs mit der buddhistischen Lehre
der «Entstehung in gegenseitiger Abhängigkeit» (Pratitya-samutpada), die
alles Geschehen in ein jede zeitliche Dinghaftigkeit aufhebendes Fliessen

auflöst, darob aber, wie Cobb ihr mit Recht entgegenhält, des Personseins
des Menschen, an dem er - im Gegensatz zum Buddhismus - festhält,
verlustig geht («Beyond Dialogue», 1982).

Noch stärker tritt diese Problematik des Prozessdenkens dadurch in
Erscheinung, dass es dieses Zusammenwachsen als ein «Geniessen»
(enjoyment) charakterisiert. «Zu sein, sich selbst zu verwirklichen, an andern
zu handeln, zu einer grösseren Gemeinschaft zu gehören - all das heisst

gemessen, dass ich ein erlebendes Subjekt bin». Nach Whitehead findet
dieses Geniessen universal statt. «Jede Prozesseinheit, ganz gleich ob auf
der Ebene menschlicher oder auf derjenigen elektronischer Ereignisse,
kennt einen Genuss». Der Unterschied besteht nur in seiner Bewusstwer-
dung, und damit hängt auch die selektive Auswahl zusammen, in dem jede
Prozesseinheit in schöpferischer Weise bestimmt, was sie aus der Vergangenheit

aufnimmt und als Anstoss zu neuem Erleben weitergibt, so dass

«jedes Geschehnis eine selektive Inkarnation des ganzen Universums» ist
(i4fr.).

Was verwirklicht sich hier nun eigentlich: das einzelne Ereignis oder das

Universum? Keines ohne das andere, sondern nur eines im anderen in
einer Auswahl und Partikularität, die zum Wesen des Prozesses als eines

zugleich zeitlichen und zeitlosen Geschehens gehören. Oder auf den
Menschen angewendet: Menschliches Erleben dient als Modell des kosmischen
Geschehens und dieses realisiert sich zuhöchst darin, dass es im Menschen
zum Bewusstsein von dessen universalem Modellcharakter gelangt. Weil es

sich hier nun aber um die Bewusstseinsebene handelt, auf der die in der
Pratityasamutpada erfolgte und auch dem Prozessdenken drohende Eska-

motierung des Subjekts nicht stattfinden darf, legt sich der Schluss nahe,
dass der Prozessgedanke nichts anderes ist als eine Konstruktion einer im
Sein als Werden verankerten Sinngebung des menschlichen Daseins in der
Welt. Griffin bestätigt diesen Wunschcharakter des Prozessgedankens,
wenn er angesichts unseres Erlebens der Welt als eines «Ortes des Prozesses,

der Wandlung, des Werdens und Vergehens» von unserem «tiefen
religiösen Drang, in Harmonie mit dem voll Wirklichen zu sein» spricht
und dessen Erfüllung nicht in einem Entfliehen aus der Welt, sondern in
einem «Eintauchen» in diesen Prozess» sieht (12).

Während es Prozessphilosophen gibt, die von dem religiösen Charakter
des Strebens nach Harmonie absehen und ihn rein immanent verstehen,



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 57

tragen Prozesstheologen ihm dadurch Rechnung, dass sie auch die
Gottesvorstellung als dessen Ursprung und Wirken in den universalen Prozess
einbeziehen. Anders als die klassische Substanzenmetaphysik, aber auch
verschieden von dem Gedanken eines «werdenden Gottes» tun sie dies in
der Form eines «dipolaren Theismus», indem sie zwischen dem Ur-Wesen
Gottes als «primordial nature und Gottes Folgewesen (Gods consequent
nature)» unterscheiden, in Anlehnung an Whitehead und teilweiser
Korrektur seiner Terminologie durch diejenige Hartshornes (42). Dem prozessualen

Geschehen in seinem In-einander von Entstehen und Vergehen
entsprechen als die metaphysischen tranzendenten Aequivalente dieser
empirischen psychologisch-soziologischen Spekulation die beiden Pole der
«schöpferisch-erwidernden Liebe» Gottes, die als «Anreiz» (initial aim)
zur schöpferischen Verwandlung und als deren «Eros» das Prozessgeschehen

in jedem einzelnen seiner Akte aktiv durchwaltet und diese absolute
Aktivität sich in relativer Passivität antwortgebend auf das menschliche
Verhalten vollenden lässt, beide inkarniert im Logos bzw. in dessen
Inkarnation in Christus.

Das ist denn auch der Punkt, an dem Cobb in den beiden seiner hier
zitierten Werke mit seiner Logos-Christologie einsetzt und von ihr aus in
beiden sowohl die Person des historischen Jesus als auch das trinitarisch-
christologische Dogma deutet und von hier aus die Eschatologie und die
Lehre von der Kirche entfaltet, um dann abschliessend auf besondere
Probleme wie Oekologie, Verhältnis zu andern Religionen, speziell zum
Buddhismus, Feministische Theologie u.a. zu sprechen zu kommen.

Aufs Ganze gesehen stellt diese mit viel Geschick durchgeführte, aber
auch mit fragwürdigen Vagheiten belastete Prozesstheologie ein interessantes

Gegenstück zur Imaginationstheologie dar. Beiden geht es um die
Begründung des Sinnes des menschlichen Daseins. Der Unterschied
besteht nur darin, dass die letztere ihn mittels der Imagination im
Christusereignis bzw. in dessen Ausweitung in einer Kultur- und Religionsgeschichte

zu finden versucht, während die Prozesstheologie beide Momente
in einer das Sein als Werden auffassenden spekulativen kosmischen
Metaphysik verankern zu können glaubt. Die Problematik beider Unternehmen
besteht aber gerade in diesen Versuchen ihrer Sinnbegründung, die in
ihrem Optimismus inbezug auf die Sinnhaftigkeit des Seins dessen
Sinnproblematik nicht standhalten.

Wie wenige andere Prozesstheologen hat sich Schubert Ogden mit einer
Ausarbeitung und Zurgeltungbringung der für diese Art von Theologie
charakteristischen dipolaren Gottesmetaphysik befasst. Aber in diesem
Kreise ist er nun auch derjenige, der - wie er in seiner Christologie («The



58 F. Buri

Point of Christology», 1982) bekennt, diesem Unternehmen gegenüber
«zunehmend skeptisch» geworden ist (135). So verheissungsvoll dies

klingt, so wenig überzeugend erscheint uns die Konsequenz, die er aus
seinem wie eine Bekehrung anmutenden Einstellungswandel zur Metaphysik

gezogen hat. Für die «grenzenlose Liebe Gottes», um die es ihm schon

von jeher ging, will er sich nämlich jetzt nicht mehr bloss auf deren
Verkörperung im historischen Jesus und deren metaphysischem Ausweis
in der dipolaren Prozessmetaphysik berufen, sondern primär auf das

apostolische Zeugniss von der an dieser Gestalt der Überlieferung zu
machenden Erfahrung der «Liebe Gottes, die uns den Sieg verleiht»
(126ff).

Wir haben uns im Zusammenhang unserer Frage nach einer möglichen
Sinnbegründung menschlicher Existenz weder mit der Methodologie, die
Ogden in seiner Interpretation des eschatologischen Glaubenszeugnisses
verwendet, noch mit deren Resultaten zu befassen, sondern vermerken

nur, dass er in beiden Hinsichten nicht über das in der Theologie Ritschis
und seiner Schule ungelöste Problem von Glaube und Geschichte und auch
nicht über die Bedürfnistheologie M. Kählers hinauskommt. Was uns hier
interessiert, ist die Behandlung, die er dem Problem der Metaphysik
widmet, und dazu ist zu sagen, dass er - wie er übrigens selber vermutet
(146f.) - nicht zu einer überzeugenden Lösung des Sinn-Sein-Problems
gelangt. Was er sowohl an der klassischen thomasischen, wie an der
«neuklassischen» Metaphysik der Prozesstheologie beanstandet, ist der «kate-
goriale» Charakter ihrer Analogiespekulation, die er durch eine «wörtlich
symbolische» und als solche in der Praxis zu bewährende ersetzen will
(133ff.).

Dabei hält er aber nach wie vor an dem «dipolaren» Gottesbegriff
Hartshornes fest und vermag den Unterschied zwischen der von ihm
abgelehnten kategorialen - und das heisst doch wohl begrifflichen -
Analogiespekulationen und der von ihm an deren Statt postulierten nichtanalo-
gischen, sondern «symbolischen», «transzendentalen» Metaphysik nicht
deutlich zu machen (143). Denn um eine Analogiespekulation handelt es

sich auch bei ihm, wenn er seinen von jeher vertretenen Fundamentalsatz
erneut zur Geltung bringt, dass die Frage nach dem Letztsinn unseres
menschlichen Daseins auf der Voraussetzung eines «fundamentalen Glaubens

an den Wert des Lebens» beruhe (30).
Der Unterschied zur klassischen Metaphysik, die in der Tat dem

Christusgeschehen nicht in adäquater Weise Rechnung zu tragen vermag,
besteht nur darin, dass er die «doppelte Sicht Gottes» bei Hartshorne
dadurch erklären zu können meint, dass er unterscheidet zwischen der -



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 59

wie er sagt - «symbolischen, aber nicht buchstäblich metaphysischen
Aussage», dass Gott «in sich» «als Letztwirklichkeit grenzenloser Liebe»
sei (144), während er «für uns», nur in «nichtkognitiver religiöser Sprache»

ausdrückbar, wirksam werde, indem er uns instand setze, «in Liebe zu
allen unseren Mitgeschöpfen zu handeln». Für die erstere Aussage beruft er
sich auf das apostolische Zeugnis von der an Christus gemachten Erfahrung.

In der zweiten ergänzt er die so bezeugte Erfahrung durch den
Hinweis auf das Wesen unserer eigenen Liebeserfahrung, die darin bestehe,
dass in ihr «nicht nur ein Handeln am anderen, sondern auch - und dies
ebensosehr - ein Behandelt-werden durch den andern» stattfinde (145).

Dieser Unterscheidung gegenüber ist zu fragen: Wie kann Ogden von
der ersten Aussage meinen, sie sei «nicht wörtlich metaphysisch», wenn
darin doch etwas über das, was «Gott in sich» ist, gesagt wird, und wie kann
eine so differenzierte Liebeserfahrung, wie er sie in Anschlag bringt,
nichtkognitiv sein? Ohne Zweifel geht es den Vertretern des apostolischen
Zeugnisses nicht um eine Metaphysik, und ist die Praxis der Liebe etwas
anderes als eine Theorie über die Liebe. Aber in der von Ogden verwendeten

Terminologie werden diese Sachverhalte nicht klar, sondern gerade
um die wahre Intention gebracht, die er in ihnen verfolgt, dass nämlich
Symbole die ebenso unausweichlichen wie notwendigen Objektivierungen
von Existenz sind, die sich in zu realisierender Gemeinschaft auf ihre
Transzendenz bezogen erfährt.1

III

Nachdem wir an Hand von zwei allerdings auch in sich sehr verschiedenen

Theologenpaaren das Wesen und die Problematik der Imaginationsund
der Prozess-Theologie dargestellt haben, sind nun noch zwei weitere

Theologen ins Auge zu fassen, die - offensichtlich auf Grund der Einsicht
in das Ungenügen jener beiden Arten von Theologie - versuchen, durch
eine Kombination beider deren Mängel zu beheben und ihre Wahrheitsmomente

zur Geltung zu bringen. Es sind dies David Tracy und Robert C.

Neville.
Seit Ogden in «The Point of Christology» an der Verwendung der

Analogie der klassischen Metaphysik der kirchlichen Tradition so scharfe
Kritik geübt hat, dürfte David Tracy Ogdens Theologie nicht mehr so

positiv einschätzen, wie er dies in der ausgedehnten Behandlung der
Prozesstheologie (146-204) in «Blessed Rage for Order» (1975) getan hat

1 Vgl. dazu meinen Beitrag zu der Festschrift für Bo Reicke «Bedeutung und Problematik
der Christologie Schubert Ogdens», ThZ 40 (1984) 223-228.



60 F. Buri

und unter Bezugnahme auf diese frühren Ausführungen auch noch in einer
längeren Anmerkung in «The Analogical Imagination» (1981).

Trotz seiner Ablehnung der Analogie dürfte Ogden mit seiner in «The
Point of Christology» nunmehr vertretenen «wörtlich symbolischen»
Auffassung metaphysischer Aussagen der von Tracy seiner früheren Position
gegenüber erhobenen Kritik (439) wenigstens der Intention nach einiger-
massen entsprechen. Eine Annäherung zwischen beiden kann auch darin
gesehen werden, dass Ogden die von Tracy schon an dessen früheren
Stellungnahmen positiv hervorgehobene Begründung des Glaubens an Jesus

Christus aufdie Autorität des apostolischen Zeugnisses (245) seither in «The
Point of Christology» noch ausführlicher und in betonterer Weise vertritt.

Aber trotz der Sympathie Tracys für die Prozessphilosophie und trotz
Ogdens Wendung zum «apostolischen Zeugnis» als einer Quelle und
Norm des Glaubens neben der eigenen Erfahrung bestehen zwischen beiden

Theologen nach wie vor nicht zu übersehende Unterschiede. Nicht
nur verwendet Ogden den Begriff der Imagination, der für Tracy in
seinem zweiten Buch thematische Bedeutung gewonnen hat, nicht, sondern
auch der von Tracy vermerkte Unterschied, dass er anders als Ogden der
«poetischen Sprache» gegenüber der «nichtpoetischen abstrakt metaphysischen»

«Wahrheitswert» beimesse (86) besteht weiter, indem Ogden
sich nach wie vor der abstrakt metaphysischen Sprache bedient und von
der Verwendung von Literatur und Kunst, die bei Tracy eine grosse Rolle
spielt, absieht. Wohl entsprechen, wie Tracy richtig feststellt, Whiteheads
«subjectiv principle», demzufolge der Mensch als Modell der Prozess-

Kosmologie dient, und der von Tracy vertretene Transzendentalismus der
Rahnerschen Metaphysik, wonach der gefragte metaphysische Bezugspunkt

bereits in der Frage enthalten ist, einander, indem in beiden Methoden

ein individuelles Sinnmoment im Vertrauen auf die Sinnhaftigkeit
des Ganzen des Seins auf dieses ausgedehnt wird (412ff). Aber auch in
dieser «gewissermassen natürlichen Theologie» ist ein wichtiger Unterschied

nicht zu übersehen, der darin besteht, dass bei Ogden «wie
überhaupt in der Prozessphilosophie, diese Metaphysik auf rationalem Wege
und auf Grund einer unmittelbar feststellbaren Evolution vertreten wird,
während Tracy sich dafür nach klassisch katholischem Vorbild auf Analogie

als ein Verhältnis von «Aehnlichkeit in Unähnlichkeit» beruft.
Merkwürdigerweise erwähnt er dabei nicht die dogmatisierte Formel der Analo-
gia entis als «grösserer Unähnlichkeit in der Aehnlichkeit» (Denz. 806),
sondern spricht nur von einer «weichen» Metaphysik, wie er sie mit
Rahner vertritt, im Unterschied zu der «harten» klassischen (16Iff.), die
auf ihre Weise aber auch der Prozessmetaphysik entspricht.



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 61

Worin besteht denn nun die «Analogical Imagination», in deren
Formulierung als Titel seines zweiten grossen Werkes die beiden Punkte
genannt sind, in denen Tracy sich von Ogdens Prozessphilosophie
unterscheidet? Auf das Wesen der Analogie sind wir bereits in dem Vergleich
zwischen dem Whiteheadschen «subjective principle» und der transzendentalen

Metaphysik neuerer katholischen Theologie zu sprechen gekommen,

indem sie das Verhältnis von Immanenz und Transzendenz bzw. der
Transzendenz in der Immanenz in erkenntnistheoretischer und ontologi-
scher Weise bestimmt. Zwischen beiden Bereichen besteht eine seinshafte
Analogie, indem das Sein so geordnet ist, dass von der menschlichen
Immanenz aus ein logischer Schluss nicht nur auf das Sein im Ganzen,
sondern auch auf dessen transzendenten Grund möglich ist. Nach der
transzendentalen Auffassung ist diese Immanenz der Transzendenz schon
im erkenntnismässigen Akt des Transzendierens vorhanden und bildet als

solche die natürliche Voraussetzung für die übernatürliche Offenbarung,
die aber ihrerseits die Grundlage der Seinsordnung ist und so jenes
erkenntnismässige Transzendieren erst möglich macht, wie Tracy es als

«Blessed Rage for Order» bereits im Titel seines ersten Buches charakterisierte.

Neu führt er in seinem Buch zu dieser Analogiespekulation als ihre
Erkenntnisweise den schon im 1. Band gelegentlich erwähnten («Blessed»
78) Begriffder Imagination des nähern aus. Anknüpfend an «das berühmte
Wort des Aristoteles: Das Ähnliche in das Unähnliche zu orten ist das

Eigentliche des poetischen Genius», verknüpft er hier die Analogie mit
Imagination als «eine Reflexion des Selbst über seine ursprüngliche Erfahrung

ihrer Aehnlichkeit in Unterschiedenheit zum Ereignis».
Wie aus dem Zusammenhang, in dem dieses Zitat steht, ersichtlich ist,

handelt es sich in dem «Ereignis», von dem hier die Rede ist, um ein
«religiöses Ereignis», genauer um das «Christusereignis» und seine
Wirkung als «allesdurchdringende Gnade». Aber nun geht es Tracy darum, in
dieser analogischen Imagination nicht bloss eine Angelegenheit der Theologie

zu sehen, sondern ihre theologische Verwendung an den Bereichen
der Literatur und der Kunst in ihren klassischen Ausformungen zu
exemplifizieren, die zu ihrem Verständnis die nämliche Methode erfordern wie
die Bibel und die christliche Überlieferung und darin die Wirklichkeit
Gottes im allgemeinen und die Erlösung in Christus im besonderen. Während

er in «Blessed Rage for Order» die Offenbarung der Transzendenz in
einer Dialektik von Erfahrung der Grenze des Denkens als Sichkundgeben
des Begrenzenden (limit to als zugleich limit ot) sieht, entfaltet er in «The
Analogical Imagination» die nämliche Dialektik in bezug auf das christo-



62 F. Buri

logische Heilsgeschehen an dessen «Noch-nicht und Jetzt-schon» - im
einen Fall also als Scheitern des begrifflich-gegenständlichen Erkennens,
der im Symbol Rechnung zu tragen ist, und im anderen an der Problematik
der Grundvoraussetzung des christlichen Glaubens, dass das verheissene
Heil sich in Christus schon ereignet habe, aber sich im Blick auf ihre
Nichterfüllung immer wieder ereignen müsse (252f.).

Im Blick auf diese irritierende Sachlage spricht Tracy immer wieder von
der «gefährlichen, provozierenden, subversiven Erinnerung an Jesus» (424
passim). Einerseits erblickt er darin eine Warnung vor allem falschen
Drängen nach Harmonie, wie es zum Religiösen gehöre (154ff), anderseits
verweist er als unerlässliche Hilfe auf das Vertrauen in das Ganze der
christlichen Überlieferung und ihre klassischen Ausformungen, wie sie in
der Kirche aufbehalten sei (163; 235ff). Das Vertrauen in diese Instanzen
ist für ihn eingeschlossen in das zum Wesen des christlichen Glaubens
gehörige Vertrauen in die in Christus - wenn auch in dialektischer Weise -
offenbare Liebe Gottes, die dem Wesen dieses Glaubens entsprechend in
analogischer Imagination auf das Ganze von «Gott, Mensch und Welt»
auszudehnen sei, aber in nicht abschliessbarer Dialektik einen Pluralismus
der Deutungen und religiöser Körperschaften rechtfertige (447).

Das also ist die Art und Weise, in der Tracy die Prozesstheologie, wie sie

von seinem Freund Ogden vertreten wird, durch analogische Imagination
dadurch zurechtbringen zu können meint, dass er die von der
Prozesstheologie in einem naturhaft kosmischen Rahmen versuchte Begründung
des Sinnes des menschlichen Daseins im Sinn des Seins im ganzen auf eine
ebenfalls mit Hilfe des christlichen Glaubens vollzogene Sinndeutung auf
den Bereich der Geistesgeschichte einschränkt. Wenn Ogden die Beziehung

zwischen der in seinem apostolischen Glauben bezeugten Erfahrung
der Liebe Gottes und seiner eigenen Liebesglauben-Erfahrung etwas weniger

eindeutig rational metaphysisch und statt dessen etwas mehr imaginativ

poetisch, dialektisch sehen würde, so könnte er wohl ohne weiteres

Tracy auf dem Weg nach einem, allerdings auch noch einer analogischen
Imagination bedürftigen «Rom» folgen.

Aber ich fürchte oder hoffe, dass beide Theologen die von Tracy
erwähnte «gefährliche Erinnerung an Jesus» im Weg steht, zu der das von
beiden erwähnte - von Tracy nur einmal, von Ogden dagegen ernster
genommene - Faktum der ausgebliebenen Parusie gehört (265f.) als das

grosse Paradigma des Scheiterns aller universalen Sinndeutungen, das aber

zum Symbol wahrer Sinnverwirklichung werden kann, wenn es nicht - wie
bei Tracy zeitgeschichtlich, oder bei Ogden psychologisch - zu beider
Schaden eliminiert wird.



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 63

Robert Neville hat einen anderen Weg eingeschlagen, auf dem er freilich
nicht im christlichen Westen geblieben ist, sondern auf dem ihn sein
Daimon zum Tao des Fernen Ostens führt.

Dass und wie wir die Reihe der von uns ausgewählten Repräsentanten
amerikanischer Theologie mit Robert Neville abschliessen, ergibt sich
daraus, dass er einerseits ein scharfsichtiger Kritiker sowohl der Imaginations-

als auch der Prozess-Theologie ist und dass er anderseits als ein
ebenso grosser systematischer Denker die von ihm korrigierten Anliegen
und Resultate beider Arten von Theologien in einem System zur Geltung
zu bringen versucht, indem er sowohl dem christlichen Schöpfer- und
Erlösungsglauben als auch dem Tao fernöstlichen religiösen Denkens in
einer beide vereinigenden Vollendung glaubt gerecht werden zu können
(«The Daimon and the Tao», 1982).

Im Unterschied zu der ontologischen Problematik von Harts Ereignisbegriffs

und Kaufmans Verwendung der Imagination als einer pragmatischen

Bedürfnisbefriedigung definiert Neville das Wesen der Imagination
eindeutig als ein an Normen gebundenes Werten im Rahmen der Erfahrung
des Denkens. Der Prozess-Philosophie und -Theologie macht er mit Recht
zum Vorwurf, dass sie - entgegen ihrem Anspruch auf Überwindung der
Subjekt-Objekt-Spaltung des Bewusstseins - den Prozess doch noch als ein
Objekt behandeln, aber nur so, dass darüber sowohl das Subjekt des

Denkens als auch die Subjekthaftigkeit Gottes problematisch werde, indem
man nicht wisse, wer nun eigentlich denkt: das Prozessgeschehen oder das

ihn denkende Subjekt, und die Identität oder Nichtidentität Gottes mit
diesem Prozess bzw. dessen Denker nicht klar sei. Für diese Kritik der
Prozesstheologie sei besonders auf Nevilles Schrift «Creativity and God»
(1980) verwiesen. Wohl aber will er in seinem noch nicht abgeschlossenen
Hauptwerk «Reconstruction of Thinking» (1981) gegenüber dem aprio-
tisch-rationalistischen Charakter von Kants tranzendentaler Einbildungskraft,

die dem wertenden Gefühl nicht Rechnung trägt und nicht zu
erklären vermag, woher ihre angeblich nicht aus der Erfahrung stammenden

Anschauungsformen und Verstandesbegriffe herrühren (149ff), am
«Naturalismus» des Prozessdenkens festhalten, indem er dieses als einen
viel differenzierteren Vorgang versteht, als es bei dessen Vertretern der Fall
ist (68ff.).

Nevilles Rekonstruktion des Denkens stellt denn auch ein äusserst
differenziertes Geflecht verschiedener aufeinander bezogener Erkenntnisweisen

dar, die je auf ihre Weise in einzelnen Bereichen des Geistes und der
Kultur in Erscheinung treten und darin ihre Kriterien zur Geltung bringen.
Imagination bildet nach Neville den Ausgangspunkt und die dauernde



64 F. Buri

Grundlage des Denkens. Sie besteht in einem wertenden Auswählen
einzelner Bestandteile aus der Mannigfaltigkeit der Erfahrung, und der Massstab

besteht in deren Einfügbarkeit in das Ganze einer Harmonie von
«Schönheit». Vorzügliches Erscheinungsfeld dieser Imagination ist die
Religion. Das Denken erschöpft sich aber nicht in Imagination, sondern zu
ihm gehört als ein weiteres Strukturelement die Interpretation, in der die
Denkinhalte auf ihre «Wahrheit» geprüft werden, was im Bereich der
«Politik» von Wichtigkeit ist, während dieses Kriterium in der Imagination

selber noch keine Rolle spielt. Weiter erheischt das Denken aber auch
Theorie, die im logischen Urteil auf formale «Einheit» aus ist und sich im
«Erkennen» auswirkt. Zum Abschluss gebracht wird diese Reihe in der
Verantwortung des Wertenden für sein Werten im «philosophischen
Leben» als «Verpflichtung zum Gutsein» (17ff.). Diese vier Aspekte sind
in ihrer Unterschiedenheit aber auch nicht voneinander zu trennen,
sondern greifen ineinander, indem einerseits die wertende Imagination sich
ebenso in den folgenden fortsetzt, wie sie auf sie angewiesen ist, und
anderseits die Verantwortung sich in den voraufgehenden realisiert.

Wer mit der «transzendentalen Deduktion der Verstandesbegriffe», die
bekanntlich zu den schwierigsten und problematischsten Abschnitten in
Kants «Kritik der reinen Vernunft» gehört, auch nur einigermassen
vertraut ist, wird ohne weiteres die Unterschiede erkennen, die zwischen
Kants und Nevilles Auffassung der Imagination bestehen, die übrigens
auch Neville in «Reconstruction of Thinking» selber an verschiedenen
Stellen anführt (s. Index 342). Bei Neville tritt an die Stelle der apriorischen
Anschauungs- und Verstandesformen die Bilderwelt der Imagination.
Obschon er dieser auch «Interpretation» und «Theorie» einfügt, so ist er
wohl der Schwierigkeit enthoben, die in bezug auf die Apriorität jener
Formen besteht, aber gleichzeitig misst er durch diese Verbindung von
Interpretation und Theorie mit der Imagination dieser letzteren eine
Fähigkeit zur Erkenntnis der «äusseren Wirklichkeit» der Welt zu, die
Kants Bescheidung zu deren Phänomenalität nicht erlaubt.

Während die eigentlichen Imaginationstheologen mit ihrer Bilderwelt
nicht dem Verdacht der bedürfnisbefriedigenden Illusion entgehen, kann
sich Neville für seine Bilderwelt auf die Prozessphilosophie berufen, in der
diese einen Bestandteil der als Prozess aufgefassten Wirklichkeit bilden,
allerdings auf Kosten der «Einheit des Selbstbewusstseins», das nach Kant
alle Akte des Denkens «begleitet» und letztlich deren Wirklichkeitscharakter

begründet. Der Verlust des Selbst zugunsten eines «selbstlosen», letztlich

mit etwas unpersönlich Göttlichem identischen universalen Geschehens

ist der Preis, den Neville mit seiner prozessualen Imaginationstheo-



Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie 65

logie, in der Gott für ihn zur «Kreativität» des Heiligen Geistes wird («The
Holy Spirit as God») in «Is God good?» ed. by Steuer and McClendon
(1981) für seine «Überwindung» Kants zu bezahlen hat.

Am deutlichsten wird diese Problematik offenbar in Nevilles positivem
Eintreten auf die fernöstliche Tao-Vorstellung, in der der von Hart und
Kaufman und auch von Kant vertretene Dualismus durch einen Seinsmonismus

und durch eine radikal verstandene Pratitya-Samutpada ersetzt
und auch der letzte Rest von Gegenständlichkeit im Whiteheadschen
«Zusammenwachsen» getilgt ist. Seinem Versuch, darin dem «Daimon»
des westlichen Vernunftdenkens Geltung zu verschaffen, glaubt Neville
jedoch in einer unabschliessbaren Dialektik entsprechen zu können, die
sich von derjenigen Tracys nur durch ihre Ausweitung des Ökumenischen
in die Religionswelt überhaupt unterscheidet. Wie John Cobb in seinem
«Beyond Dialogue» für eine fruchtbare Begegnung der Religionen innerhalb

derselben eine ständig fortgehende Selbstreformierung fordert, so

Neville eine «Kultivierung der Imagination» (237). Aber wie bei Cobb eine
solche beidseitige Reformation unter Festhalten am universalen Heilsanspruch

Christi möglich sein soll, ist problematisch, wie das Bild auf dem
Umschlag von Nevilles «The Tao and The Daimon», in dem sich die
Schlange in den Schwanz beisst, so dass man nicht weiss, ob in der
Imagination der Daimon des Denkens mit dem Tao im Kampfe steht, oder
mit ihm identisch ist, was Neville damit bestätigt, dass er zum Schluss
eingesteht, dass sein Unternehmen «zweideutig» bleibe (246). Schubert
Ogden, der auf seine Weise auch um eine denkende Begründung des Sinnes
des Daseins im Sinn des Ganzen ringt, glaubt die Lösung dieses Problems
darin gefunden zu haben, dass der spekulative Beweis dafür, dass Gott
Liebe ist, zu ergänzen sei durch den Beweis der praktischen Nachfolge Jesu

16ff.), in dem der Glaube die Offenbarung jener Liebe sieht, was dann aber
sowohl als eine Erfüllung der Theorie in der Praxis als auch als ein
Sich-Erübrigen einer mangelhaften Theorie durch eine überzeugende Praxis

verstanden werden könnte, auf der sich eine bessere Theorie gewinnen
liesse. Diese müsste dann aber - statt in einer imaginativen oder prozessualen

universalen Spekulation - in einer christologischen Theologie eines
sich aufseine besondere Transzendenz bezogen erfahrenden Selbstverständnisses

als Grundlage einer diesem entsprechend zu gestaltenden Gemeinschaft

bestehen, wie ich dies im 3. Bd. meiner «Dogmatik als Selbstverständnis

des christlichen Glaubens» (1978) und in «Der Buddha-Christus
als der Herr des wahren Selbst» (1982) ausgeführt habe.

Fritz Buri, Basel


	Das Sinn-Sein-Problem in heutiger amerikanischer Imaginations- und Prozess-Theologie

