
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 42 (1986)

Heft: 1

Artikel: Die reformatorische Katholizität Huldrych Zwinglis

Autor: Locher, Gottfried W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 42 1986 Heft 1

Die reformatorische Katholizität
Huldrych Zwingiis*

I. Zur Frage nach der Katholizität

Zur Frage nach der Katholizität in Zwingiis Denken und Wirken gelangen

wir auf ganz natürlichem Wege. Denn Zwingli hat von Erasmus die
Hoffnung, jedenfalls den Versuch übernommen, die sich anbahnende
konfessionelle Spaltung durch eine Konzentration auf einfache, anerkannte

altkirchliche Formulierungen zu überwinden. Dabei stand wegen seiner
katechetischen Verbreitung das sogenannte Symbolum Apostolicum im
Vordergrund. Dies, obwohl Erasmus bereits historisch-kritisch die
langdauernde, allmähliche Entstehung dieses Textes festgestellt hatte, während

Zwingli dem Credo noch ungebrochen die von der Legende überlieferte

gleiche apostolische Autorität zuerkennt wie dem Neuen Testament.
So bezieht er sich oft und gerne darauf und zweimal, nämlich in seinen

wichtigsten späteren Bekenntnisschriften, der Fidei Ratio von 1530 und
der sog. Fidei Expositio von 1531/36, trägt er seine ganze reformatorische
Theologie, mitsamt der Sakramentslehre, als Auslegung der alten «12
Artikel» vor.

Doch nun ist es anerkannt, dass Zwingiis Reformation im Grundsätzlichen

wie in den praktischen Konkretionen besonders radikal auftritt und
vorgeht; und kein Geringerer als F. Blanke urteilt z.B. als Herausgeber über
die Fidei Ratio: «Sie war nicht ökumenisch. Der Graben zur Papstkirche
wird schonungslos aufgedeckt. Aber es scheint auch, dass Zwingli nicht
mehr an eine Versöhnung mit dem Luthertum glaubte...» Und W. Köhler
schreibt: In der Fidei Ratio ist Zwingli «frei geworden von der Rücksicht
auf die Lutheraner... Mit der Friedenssehnsucht Melanchthons, wie sie

sich im (gleichzeitigen) Augsburgischen Bekenntnis spiegelt, hat die Fidei
Ratio nichts gemein, aber sie entfernt sich auch stark von der Tetrapoli-
tana, in der die Unterschiede zu Luther sehr milde formuliert sind.
Zwingiis Augsburgische Konfession ist, verglichen mit den beiden genann-

* Vorlesung vor der Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Wien am 13. März,
vor der Theologischen Hochschule Chur am 5. November, vor der Theologischen Fakultät der
Universität Basel am 14. Dezember 1984.



2 G. W. Locher

ten Bekenntnisschriften, durch kraftvolle Unabhängigkeit und Entschiedenheit

ausgezeichnet.»1
Die äusserst scharfe Abweisung sowohl 1530 der Fidei Ratio als auch

1536 der Fidei Expositio durch Dr. Luther und die Seinen wie durch Dr.
Eck und seine Gesinnungsgenossen ist bekannt.

Doch ist das alles, was es in dieser Sache zu berichten und zu erwägen
gilt? Wir meinen nicht.

Das griechische Wort «katholisch», lateinisch «universal», heisst
«allgemein, all-umfassend, zum Ganzen strebend». Wenn wir die Vorgänge in
den gebührenden weiteren Rahmen stellen, rücken sie in ein anderes Licht.
Kein Reformator wollte eine neue, eigene Kirche gründen. Die
Reformationsbewegung argumentierte mit der Bibel, dem Buch der christlichen
Kirche, bewusst innerhalb der Kirche, innerhalb der einen Christenheit.
Dass man dabei den Papst und die Papisten attackierte, war als solches
nichts Neues, sondern ein Verhalten, das seit Jahrhunderten von Seiten der
Konziliaristen, eines Teils der Franziskaner und der Humanisten eifrig
gepflegt wurde. Allerdings hob erst die evangelische Opposition gegen die
päpstliche Hierarchie den ganzen hierarchisch-juridisch-sakramentalen
Kirchenbegriff Roms aus den Angeln und legte wieder eine geistlich
bestimmte Ekklesiologie vor. Aber erst die Canones von Trient stipulierten
die auf Jahrhunderte irreparable Spaltung.

Innerhalb des Protestantismus datiere ich die vorläufige Trennung der
Hauptkonfessionen einerseits mit der lutherischen Konkordienformel
(1580), andrerseits, nicht der Absicht aber den Fakten nach, etwa mit der
reformierten Helvetica posterior (1566). Den Reformator, der das Verhängnis

der Risse am schärfsten kommen sah und der am ernstesten darunter
gelitten und damit gerungen hat, Johannes Calvin, müssen wir hier leider
übergehen.

Einstweilen halten wir fest: Luther wie Zwingli streben innerhalb der
einen Kirche nach deren Erneuerung. Wie Luther das Problem sieht, geht
am klarsten aus der echtesten lutherischen Bekenntnisschrift hervor, den
Schmalkaldischen Artikeln2 1537.

«Das erste Teil der Artikel ist von den hohen Artikeln der göttlichen
Majestät als...» und dann folgt in vier Punkten eine Aufzählung der
altkirchlichen Trinitätslehre und Christologie mit Hinweis auf Apostoli-
cum und Athanasianum. «Diese Artikel sind in keinem Zank noch Streit,
weil wir zu beiden Teilen dieselbigen... bekennen. Darumb nicht vonnö-
ten, itzt davon weiter zu handeln. Das ander Teil ist von den Artikeln, so

1 Z VI/II 782.

2BSELK I 414 f.



Die reformatorische Katholizität Huldrych Zwingiis 3

das Ampt und Werk Jesu Christi oder unsere Erlösung betreffen. Hie ist die
erste und Häuptartikel: 1) Dass Jesus Christus, unser Gott und Herr, sei

umb unser Sünde willen gestorben und umb unser Gerechtigkeit willen
auferstanden...» usw. Es folgt unter Zitierung von Rom 4, Joh 1, Jes 53,
Rom 3 die lutherisch gefasste Rechtfertigungslehre. «Von diesem Artikel
kann man nichts weichen oder nachgeben, es falle Himmel und Erde oder
was nicht bleiben will...»

Wenn wir dazu vergleichen, wie Zwingli vorgeht, so beobachten wir,
dass er gerade vom alten Dogma her argumentiert, ja eben vom alten
Dogma aus die Reformation der Lehre postuliert.

Damit möchte sich die Frage einschleichen: Wer verhält sich hier
katholischer? Sie wäre unbeantwortbar. Denn:

Luther lässt das Buch und das Dogma der Alten Kirche gelten. Darin ist
er katholisch. Doch dem Verfall der Kirche stellt er ultimativ die paulini-
sche Rechtfertigungsbotschaft in seiner Wiederentdeckung als den articu-
lus stantis et cadentis ecclesiae gegenüber. In diesem, so Luthers Meinung,
ist die Erneuerung enthalten und gegeben.

Zwingli lässt Buch und Dogma der Alten Kirche gelten. Darin ist er
katholisch. Doch er bestreitet, dass um jene «hohen Artikel von der
göttlichen Majestät», von Gottheit und Menschheit Christi, vom Wirken
des Heiligen Geistes usw., «kein Zank noch Streit» sei. Nein, im Aufbruch
der Reformationsbewegung geht es gerade darum, die Gottheit Gottes, die
Gnade Christi, die Kraft des Geistes wieder zu verstehen und zur Geltung
zu bringen: im Glauben und Handeln, in Kirche, Gottesdienst, Sakrament,
im Zusammenleben der Christen. Die verfallene Kirche behaftet er bei
ihrer alten, eigenen Lehre. Dieses Vorgehen wirkt in der Tat auf den ersten
Blick besonders unerbittlich. Hintergründig aber ist es getragen von
ökumenischem Vertrauen. Es setzt nämlich voraus: der Riss geht bis aufs, aber
nicht ins Fundament. Uns alle trägt eine gemeinsame Herkunft. Darum
bleibt die allgemeine Wendung zum Ziel gemeinsam erneuter Wahrheitserkenntnis

grundsätzlich möglich und offen.

II. Einzelzüge von Zwingiis Katholizität

Vorfrage: Was heisst «katholisch»?
Wir haben uns bei unseren bisherigen Beobachtungen an den geläufigen

Begriff der «Katholizität» angeschlossen, der weitgehend auch mit
demjenigen der Römischen Dogmatik übereinstimmt.

Dieselbe zählt die Katholizität zu den Kennzeichen der Kirche (notae
ecclesiae). Sie ist eine Wesenseigenschaft der einen wahren Kirche Christi.



4 G. W. Locher

Als innere Katholizität bezeichnet sie den ganzen Besitz(!) an Wahrheit
und an Heilsgütern, die Christus seiner Kirche zugedacht hat. Als äussere
Katholizität stellt sie die räumliche und zeitliche Unbegrenztheit ihrer
Sendung und die Unbegrenztheit der Verwirklichung dieser Sendung fest.3

(Wir halten uns hier an die Römisch-katholischen Handbücher.)
Diese wohlabgewogenen theoretischen Unterscheidungen konnten

nicht verhindern, dass durch die Jahrhunderte hindurch jedes
römischkatholische Land, jedes Bistum und jede Parochie von der Spannung
zwischen «römisch» und «katholisch» belastet oder erschüttert wurden;
und dass diese Spannung heute wieder besonders heftig empfunden wird -
wie sie wahrhaftig auch im 16. Jahrhundert ihre Sprengkraft entladen hat.
Ist die Kirche nun in erster Linie römisch oder katholisch? Was muss
überwiegen? Oder theologisch genauer gefragt: Ist die Kirche katholisch
durch Rom oder trotz Rom? Ein inneres Problem, mit dem die Papstkirche
selber zurechtkommen muss.

Viel wichtiger erweist sich für uns Protestanten zunächst die weitgehende
Übereinstimmung im Begriff, wenn die römische Dogmatik in ihrer

«spekulativen Erhellung» jene «äussere» wie «innere» Katholizität
begründet in einer «wesentlichen» Katholizität der Kirche. Dieselbe
beinhaltet a) den allgemeinen Heilswillen Gottes des Vaters, der die Kirche zum
Heil aller Menschen bestimmt hat; b) die Erlösungsmacht des Sohnes; und
c) das lebenspendende Wirken des Heiligen Geistes.

Die in der Folge der Reformation entwickelte evangelische Umformung
des Begriffs der Katholizität, hier vielleicht ein wenig mit reformierter
Färbung formuliert, setzt direkt und radikal bei diesem Fundament an. Sie

besagt:
a) katholisch, d.h. all-umfassend in intensiver und extensiver Richtung,

ist auf der heilsgeschichtlichen Linie in strengem Sinn einzig der Christus
und seine Herrschaft. Diese Katholizität gründet in der Vollkommenheit
seines Erlösungswerks und in der Ihm verliehenen Allgewalt seiner Erhöhung.

Die Katholizität der Kirche ist zwar eines ihrer Kennzeichen und
meinetwegen auch eine «Eigenschaft», doch ist sie eine von der Katholizität

des Christus abgeleitete, von ihm verliehene und ständig durch den
Heiligen Geist neu zu begründende und zu legitimierende Eigenschaft.
Zunächst ist katholisch, d.h. alle rufend und alles beanspruchend das Wort
vom Christus, die apostolische und prophetische Verkündigung. Darin
wiederum gründet sich, nach innen weisend, die Katholizität des Glaubens,

und aufdem Wege dorthin diejenige der beiden Sakramente; das ist's,

3 J. Salaverri SJ, LThK VI 90 f.



Die reformatorische Katholizität Huldrych Zwingiis 5

was das Luthertum unterstreicht. Darin gründet sich, den Glauben selbst

beständig formend, aber dann sich nach aussen wendend und grundsätzlich
alles beanspruchend und überall als schöpferisch-gestaltender Wille
wirkend die Heiligung dieses Glaubenden und die der Welt, in der er ringt und
duldet; das heben daneben von jeher die Reformierten hçrvor. Diese
Kräfte alle, Wort, Sakrament, Glaube, Heiligung, leben aus 3er ständig
strömenden Quelle, aus dem gnädig-treuen Beistand des Heiligen Geistes
und bleiben auf Ihn angewiesen. Erst und nur indem das alles geschieht,
kann de facto und realiter von jener abgeleiteten Katholizität auch der
Kirche die Rede sein. Wir stellten damit klar, dass Katholizität nicht als ein
Besitz, sondern als eine Gnadenverleihung, und nicht als statische Grösse,
sondern als eine bewegte Dynamik zu verstehen - und zu erbitten ist.

Damit haben wir zugleich begründet, weshalb wir für die Zielsetzung
und das Wirken des Reformators Zwingli in hervorragender Weise den

Begriff der Katholizität in Anspruch nehmen. Denn seine geistlichen
Energien wie sein theologisches Denken spannen mit einer für ihn
charakteristischen Bewusstheit den Bogen von der grundsätzlich universalen
Kraft des Kreuzesgeschehens über die universale Verheissung dessen, dem
alle Gewalt gegeben ist, zur Universalität der Welt, dorthin, wo sie ganz
weltlich ist und in ihrer Weltlichkeit verloren zu gehen droht.

Wir versuchen, diese Katholizität an drei Themen vorzuführen, nämlich:

Gott und Volk,
Christus
und Sakrament.

II. 1. Reformation der Gesellschaft: Gott und Volk
Man kann und darf - mit den nötigen Vorbehalten - Martin Luther als

den Reformator des Glaubens, Johannes Calvin als den Reformator der
Kirche und dazwischen Huldrych Zwingli als den Reformator der Gesellschaft

bezeichnen, worauf trotz seiner mittelalterlichen Umstände und
Denkformen seine Aktualität beruht, die heute in ökumenischer Weite
viele junge Leute verspüren. Er hat sich bewusst nicht nur auf die Freiheit
des Christenmenschen als innere, seelische Wirklichkeit konzentriert,
sondern die Linien ausgezogen zur Befreiung der Kinder Gottes auch von
äusseren Zwängen und Ausbeutungen. Regnum Christi etiam externum -
«das Reich Gottes ist auch äusserlich», schrieb er nach Konstanz.4

4 ZIX 454, 14. H. R. Lavater, Regnum Christi etiam externum - Huldrych Zwingiis Brief
vom 4. Mai 1528 an Ambrosius Blarer in Konstanz, Zwingliana XV/5 (1981/1) 338-381.



6 G. W. Locher

Die Faszination wie die Problematik, die sich für uns mit dem Namen
Zwingli verbindet, liegt darin, dass er sich dabei nicht gescheut hat, auch
das politische, zuletzt gar das militärische Instrumentarium in Gang zu
setzen.

Dieses unbefangene Eindringen in politische, wirtschaftliche, kulturelle
und gesellschaftliche Bereiche und Zusammenhänge zum Zwecke der
Verwirklichung der Gebote Gottes und der Rechte der Menschen kennzeichnet
den Weg der Reformierten durch die Jahrhunderte bis auf den heutigen
Tag, wobei sie sich von Anfang an durch gewisse Unvorsichtigkeiten und
Fehler, die Zwingli beging, haben warnen lassen.

Worauf es aber hier ankommt, ist die Tatsache, dass diese Haltung und
diese Tendenz grundsätzlich mit Lehre und Praxis der römischen Kirche
übereinstimmen. Es ist kein Zufall, dass gegenwärtig in Ländern mit
calvinistischer Tradition Rom-Katholiken und Reformierte politisch oft
zusammenarbeiten. Beide lassen sich durch die Warnung, die Religion
könne bei Verquickung mit dem Politischen ihre spezifische tröstende
Kraft verlieren und verweltlichen - gewiss ständig ernsthaft zu bedenken! -
nicht vom Versuch praktischer Gestaltung abhalten. Beide fürchten die
Gefahr, die Christenheit könne in der «Welt» ihre Pflicht für die Welt
versäumen, mehr als die Gefahr, sich an die Welt zu verlieren. Beide
begründen ihre diesbezüglichen Bemühungen, wie vernommen, in der
grundsätzlichen Königsherrschaft Jesu Christi.

Doch tritt bei Zwingli daneben noch ein anderes Motiv auf, und auch
dies ist in die reformierte Tradition eingegangen. Er hat aus dem Alten
Testament einen zentralen Begriff aufgenommen und wieder zur Geltung
gebracht, der eben grundsätzlich die privatreligiöse Sphäre durchbricht
und gemeinschaftsstiftend wirkt: Gottes Bund mit Gottes Volk.

«Es gilt ein, ein und derselbe Bund, den Gott mit dem Menschengeschlecht

hatte von Erschaffung der Welt bis zu deren Auflösung. Denn Er
ist immer ein und derselbe, der Unwandelbare, und einer und einziger
Heiland ist Jesus Christus... Hauptsache: Gott ist unser Gott, wir sind Sein
Volk. An diesen zwei Punkten ist kein, nein überhaupt kein
Unterschied. ..» - nämlich zwischen Altem und Neuem Testament.5 Wie Zwingli
dann mehrfach weiter ausführt, impliziert das also erstens allgemein eine
zeitliche, die schöpfungs- und heilsgeschichtliche Katholizität der
Zusammengehörigkeit Gottes mit der ganzen Menschheit; und zweitens speziell
eine katholische Zusammengehörigkeit der Christenheit mit dem Volke

5Z VI/II 168 f.



Die reformatorische Katholizität Huldrych Zwingiis 7

Israel. Zwingli ist der Reformator, der nicht nur - soviel ich heute sehe - nie
ein böses Wort über die Juden sagt, sondern darüber hinaus der einzige, der
erkannt hat und es aufnimmt, dass nach dem Römerbrief die Kirche immer
und grundsätzlich aus Juden und Heiden besteht.6

Es liegt aber auf der Hand, dass auch Zwingiis bekannte, umstrittene
Lehre von der Seligkeit erwählter Heiden7 in diesen Zusammenhang
gehört. So fragen wir noch näher nach Zwingiis Begründung solcher
Katholizität des Heilshandelns Gottes. Sie ist nämlich verankert in seiner
Christologie.8

II. 2. Zur Christologie9
Die ganze Reformation bekennt mit der alten Kirche: «Jesus Christus

vere Deus vere homo», wahrer Mensch, in Wahrheit Gott. Im Rahmen
dieses Dogmas legt Zwingli Wert auf Feststellungen wie:

«Die göttliche Natur in Christus durchdringt alle Dinge und ist
allgegenwärtig, doch die menschliche kann nur an einem Ort sein, nach Gottes
Anordnung und Beschluss».10 Oder: «Nach der Menschheit konnte er
leiden, nach der Gottheit macht er lebendig».11

Oder: «Die Gottheit durchdringt alles Begrenzte und Endliche, selbst ist
sie unendlich. Im Menschen (Jesus) ist Gott. Der Mensch bleibt begrenzt,
Gott durchaus nicht».12

Sie können sich vorstellen: Solche Sätze spielten ihre Rolle im Streit ums
Nachtmahl und traten damit der Römischen Messe wie dem Lutherischen
Abendmahl entgegen, nach welchen der verklärte Leib Christi gleichzeitig
allenthalben aufErden dargereicht werden kann und will. Daraufgehen wir
hier nicht näher ein; aber es ist kein Zufall, dass der leidenschaftliche
Ökumeniker Johannes Calvin an diesem Punkt alsbald Zwingiis Argumente

aufgreifen und auch seinerseits gegen die lutherische Idiomenkommu-

6 «...prophetarum testimoniispromissum est ecclesiam exgentibusadecclesiampopulidei
(sc. Israel) esse congregendam...» Z VI/II 799, 25 f. (Die Übersetzung H XI 266 ist unklar.)

7 R. Pfister, Die Seligkeit erwählter Heiden bei Zwingli, 1952; G.W. Locher, Grundzüge
der Theologie Zwingiis im Vergleich mit derjenigen Luthers und Calvins, in: «Zw. in neuer
Sicht», hier 214-217; 152-154.

8 Wenn Zwingli von der Versöhnung spricht, zitiert er ungemein häufig I Joh 2,2. G.W.
Locher, Die Praedestinationslehre H. Zwingiis, in: «Zw. in neuer Sicht», hier 120.

9 G.W. Locher, in «Grundzüge...» (A. 12) 208-214.
10 Z V 226, 7-9.
"ZV 489, 7 f.
12 Z V 354, 11 f.



8 G. W. Locher

nikation, Ubiquität oder Ubivolipraesenz ins Feld fuhren wird. Gott geht
ein in Jesus von Nazareth, in die Verkündigung vom Christus, in das

Wirken des Lebendigen, in Wort und Sakrament, in Glauben, Kirche und
christliches Gestalten, aber Er geht in all dem nicht auf. Jenes «Mehr» und
«Über» der Gottheit über der Menschheit Christi ist aus der Sprache der
lutherischen Polemik als das böse «Extra illud Calvinisticum» in die
Theologiegeschichte hineingerutscht.13

Wir zitieren nicht Calvin selber, sondern - der weltweiten Verbreitung
wegen - den Heidelberger Katechismus, der in den Fragen und Antworten
47 und 48 unter Berufung auf zahlreiche Bibelstellen formuliert:

«Ist denn Christus nicht bei uns bis ans Ende der Welt, wie er uns
verheissen hat?

Christus ist wahrer Mensch und wahrer Gott; Nach seiner menschlichen
Natur ist er jetzt nicht auf Erden, aber nach seiner Gottheit, Majestät,
Gnade und Geist weicht er nimmer von uns.

Werden aber in dieser Weise die zwei Naturen in Christus nicht von
einander getrennt, wenn die Menschheit nicht überall ist, wo die Gottheit
ist?

Mitnichten, denn weil die Gottheit unbegreiflich unendlich) und
allenthalben gegenwärtig ist, so muss folgen, dass sie wohl ausserhalb

(«extra») ihrer angenommenen Menschheit und dennoch nichtsdestoweniger

auch in derselben ist und persönlich mit ihr vereinigt bleibe.»14 Die
«unio personalis sive hypostatica»wird also keineswegs angetastet, sondern
bleibt fundamental.

Sogar der Reformierte K. Barth, der den Heidelberger Katechismus
sonst hoch schätzt, spricht angesichts des Intellektualismus dieser
Differenzierungen in der Einen Person Jesu Christi hier von einem «theologischen

Betriebsunfall». Es fehle hier die «Einfalt biblischen Denkens und
Redens.»14

Der Richtigkeit dieses Einwands können wir uns zunächst nicht entziehen

- obwohl er sich wahrhaftig mit Leichtigkeit auf alle dogmatischen
Unterscheidungen ausdehnen liesse. Trotzdem soll, so behaupte ich, die
reformierte Theologie mit den Klassikern ihrer Reformation und ihrer
Orthodoxie feurig-eifrig an diesem hochaktuellen «Extra» festhalten. Und
zwar mit Rücksicht auf seine Katholizität. In doppeltem Sinn:

13 E. David Willis, Calvin's Catholic Christology. The function of the so-called Extra
Calvinisticum in Calvin's theology, Leiden 1962.

14 Der Heidelberger Katechismus, hg. v. O. Weber, Furche-Bücherei Nr. 218, Hamburg
1963, 75f.



Die reformatorische Katholizität Huldrych Zwingiis 9

Einmal wegen der historischen Katholizität dieser Lehre. Sie ist ein
altkirchliches Dogma in seiner Ausprägung durch den Kirchenvater Augustin.

Auch K. Barth selbst kommt ja nicht darum herum, die alten Formeln
von der «Assumptio carnis» und von der « Unio personalis sive hypostatica»
ausführlich und zustimmend zu erörtern15, genauso wie der Heilige
Augustinus, wie Zwingli und Calvin und hier der Katechismus es tun. Wir
könnten hier viele Texte aus dem «Denzinger» vorlesen; es genügen einige
Zeilen aus dem spätaugustinischen sog. «Athanasianum»:

«Er ist vollkommen Gott, vollkommen Mensch; dem Vater gleich nach
seiner Gottheit, geringer als der Vater nach seiner Menschheit. Obwohl er
Gott und Mensch ist, ist er doch nicht zwei, sondern ein Christus; und zwar
einer nicht durch eine Verwandlung der Gottheit ins Fleisch» (das wäre

heidnisch!), «sondern durch die Hineinnahme, Aufnahme (assumptio) der
Menschheit (Jesu) in Gott..., durch Einheit der Person...» (unio personalis).

16

Diese historisch-katholische Lehre hat, so meine ich, für die theologische

Besinnung unserer Generation eine überraschende Aktualität gewonnen.

Setzen wir voraus, dass «Heidentum» im Urteil der Heiligen Schrift
immer in der sakrilegischen Vermischung des Göttlichen mit dem Krea-
türlichen, insbesondere dem Menschlichen, besteht, so stellen wir fest: Die
Ausgangsbewegung des ursprünglichen («vorchristlichen») Heidentums
setzt mit der Vermenschlichung der Götter oder des Göttlichen ein; das

(«nachchristliche») Neuheidentum mit der Vergottung von Menschen.
Überflüssig, hier auszuführen, wie dringlich uns über Nacht die Abwehr
neuheidnischer Emotionen und Vorstellungen geworden ist. Es müsste von
politischen, wirtschaftlichen, sportlichen, literarischen Phänomenen, vom
gesamten angeblich nicht-religiösen Weltverständnis die Rede sein. Das
reformierte «Extra» hält fest: Im religiösen Zentrum unserer Existenz darf
nicht ausgerechnet die Christologie gleichsam als Modell dem wiederkehrenden

Paganismus Vorschub leisten. Hier genüge die Feststellung: Es

handelt sich bei dieser Lehre weder um ein spezifisches «Extra Calvinisti-
cum», noch um ein «Zwinglianum», sondern um ein wohlbegründetes
«Extra» «Veteris Ecclesiae», namentlich «Augustinum», aber auch «Orientale».

Auch Zwingli zitiert u.a. Johannes Damaszenus.
Sodann: Noch schwerer fällt ins Gewicht, dass diese Lehre eben die

Katholizität Jesu Christi selber ausspricht. Sie greift die tiefschürfende
Aussage des Johannes-Prologs, des Kolosserbriefs und des Briefs an die

15 K. Barth, KD I/II, 174-187.
16 Denzinger 76/40.



10 G. W. Locher

Hebräer auf, dass Ursprung und Vollzug aller Schöpfung und Erhaltung des

Kosmos im Logos liege, dass der ewige Gottessohn an ihr beteiligt sei und
sie trägt. Mit andern Worten: dass der Unendliche selbst in seinem Willen
zur Gemeinschaft mit uns Endlichen, zur Offenbarung und zur Selbsthingabe

allem Seienden das Dasein gab und gibt. Darin begründet diese Lehre
nun den Anspruch Gottes auf das Universum, das ihm gehört, und die
Verheissung der Erlösung und Vollendung für dieses Universum. Die
Heilsgeschichte im engeren Sinn, die ihre Mitte in der Versöhnung der Welt
durch Christus hat, steht zu diesem katholischen Heilswillen Gottes in
Beziehung. Diese Lehre erhellt die katholische Dimension des Heils, zu
dem wir berufen sind.

Wir müssen es uns leider versagen, die Parallelen in Zwingiis Beschreibungen

des Wirkens des Heiligen Geistes und der Kirche nachzuziehen
und werfen nur noch einen Blick auf seine umstrittene Deutung des

Abendmahls.

II. 3. Das Nachtmahl
Von Zwingiis Abendmahlslehre meinen Sie alle zu wissen, dass er die

Realpräsenz des Leibes Christi leugnet und dass er in den Einsetzungsworten
das klare «est» durch «significat» ersetzt. Ich behaupte mit frecher

Stirn: das erste ist falsch und den Sinn des zweiten verstehen Sie nicht!
Zwingli liebt für dieses Sakrament am meisten die altkirchliche Bezeichnung

«Eucharistie»: Danksagung. Zwingiis Eucharistie trägt dreifachen
Inhalt; sie ist erstens öffentliche Dankesfeier für Christi Gnadenopfer;
zweitens Erinnerungsfeier an dasselbe und drittens Gemeinschaftsmahl
mit Christus und mit den Schwestern und Brüdern.

Das erste, der Dank, richtet den Blick auf Zwingiis dauerndes Zentrum:
das stellvertretende Leiden des Herrn am Kreuz. Dort ist unsere Erlösung
vollbracht; und das besagt allerdings: wenn dort, ein für allemal, scp' ÖJiac,

wie der Hebräerbrief17 sagt, dann freilich nicht im Vollzug oder Empfang
des Sakraments - eine Alternative, die natürlich weder Luther noch Rom
anerkennen. Doch Zwingli hält daran fest, nicht aus Rationalismus
sondern aus jener christologischen Konzentration. «Gratia sie per Christum
facta est, ut perpétua sit... Non ergo per sacramenta, non per aliudprecium
itur ad patrem, quam Christum. »n Weil das Kreuz in der Mitte des

Glaubens steht, so will, wie alle schwierigen Texte der Heiligen Schrift,

17 Hebr 7,27; 9,12; 10,10.
18 Z VIII 233, 6.14.



Die reformatorische Katholizität Huldrych Zwingiis 11

auch das Einsetzungswort gemäss der «analogia fidei» verstanden werden.

19 Was das Abendmahl nicht selbst ist, das «bedeutet» es, darauf deutet
es hin, über sich selbst hinaus, «significat». Damit wird Jesu Abendmahl zu
seinem letzten Gleichnis, erzählt seinen Jüngern einst und heute in einer
unerhört modernen Weise, nämlich indem es uns einbezieht, fast hätte ich
gesagt: erzählt im Rollenspiel.

Damit praktizieren wir bereits zweitens die «Erinnerungsfeier». Hier
muss man wissen, wie stark der Augustinschüler Zwingli augustinisch, d.h.
platonisch denkt. Memoria, Gedächtnis, ist für ihn gerade nicht der
wehmütige Rückblick auf ein entferntes Geschehen, sondern umgekehrt:
Erinnerung, Vergegenwärtigung des Einstigen in höchste Präsenz, in unseren
Geist hinein nämlich, hier: in die contemplatio fidei, in die betrachtende
Bewusstheit des Glaubens hinein.20 Für Augustin und Zwingli hat solche
geistige Präsenz höhere Realität als sie eine materielle je besitzen könnte.
«Christus ist der gläubigen, gottliebenden Seel im nachtmal zugegen.»21
Wieder gilt: für Luther kam alles gerade auf die Leibhaftigkeit an.

Wie das dritte Element, das Gemeinschaftsmahl, mit seinem Bekenntnis-

und Verpflichtungscharakter gut neutestamentliche Züge trägt, wie es

sich defacto, trotz der Magerkeit der Liturgie in dieser Hinsicht, durch die
Jahrhunderte einfach immer wieder durchsetzt, braucht nicht ausgeführt
zu werden. Es ist uns allen aus eigener Teilnahme bekannt. Zwingli
insistiert hier auf einer Erfahrung, die in ökumenischer Weite allen Christen
von jeher tief vertraut ist.

Auf eine im Rahmen der Ökumene frappante Differenz ist freilich
hinzuweisen. Sie alle, Rom, die Ostkirche, die Lutheraner, die Anglikaner,
und auch Calvin und damit der Grossteil der Reformierten, gehen bei aller
Verschiedenheit der Auslegung aus vom Wort des Herrn «Das ist mein
Leib!» Sie betonen daraufhin die Gabe des sakramentalen Mahls. Subjekt
der Feier ist damit der Herr selbst.

Zwingli ist, soviel ich sehe, in der Diskussion der Konfessionen derjenige,

der in Vollzug und Auslegung der Feier davon ausgeht, dass der Herr
fortfährt: «Tut das zu meinem Gedächtnis!» «Tut das!» Ihr, die Jünger, die
Gemeinde, sollt handeln! Werden wir damit, wird damit der Mensch zum
Subjekt der Feier? Wir sollten nicht frömmer sein wollen als Christus und
zunächst getrost zustimmen. Trotzdem hat Zwingli nie zugegeben, er kenne
die Gabe im Mahle nicht. Wieder vertritt er erstaunlicherweise eine Ein-

19 Z IV 493, 30-36. Z VI/II 210, 13 f. u.ö.
20 Vgl. «Zw. in neuer Sicht», 259-261. St.N. Bosshard, Zwingli-Erasmus-Cajetan. Die

Eucharistie als Zeichen der Einheit, Wiesbaden 1978, 29-32.
21 S. II/III 93 unten.



12 G. W. Locher

sieht hochmoderner Psychologie: Indem wir handeln, erfahren und
empfangen wir; ja alles, was uns mit jenem Mahle verheissen ist, werden wir nur
so empfangen, dass wir Seiner gedenken und gehorsam tun, was Er
angeordnet hat. So empfangen wir Ihn selbst als Pfand der Gnade Gottes.
«Christus est gratiae pignus, imo est gratia ipsa.22

Für die Katholizität der Kirche ist es bitter vonnöten, dass Zwingiis
Hinweis auf das «Tut das... !» endlich, endlich wieder in die ökumenische
Debatte einbezogen wird.

III. Schlusswort

Verehrte Festversammlung, ich habe mein Ziel erreicht, wenn Sie den
Eindruck mitnehmen, dass Zwingiis Beiträge zu zentralen Themen der
ökumenischen Diskussion sich orientieren an der Katholizität des Erhöhten,

seines Heils und seiner Autorität.
In der schönen Gedichtsfolge Conrad Ferdinand Meyers «Huttens letzte

Tage» steigt ein redlicher Landpfarrer aus Amt und Theologie aus und wird
lieber mit Blättern und Beeren, die der liebe Gott wachsen lässt, ein braver
Kräuterarzt. Ermüdet von den Auseinandersetzungen um die Reformation
erklärt Johannes Klarer, genannt Schnegg, auf seiner Insel Ufenau im
Zürichsee resigniert:

«Der Kirche schwere Fragen sind verwirrt,
und ewiglich verdammt ist, wer sich irrt.

Die lass ich ohne Harm auf sich beruhn
Und halte mich zu meinen Pflanzen nun.» usw.

Schnegg wird ein «Grüner» und ein «Aussteiger».
Das ist begreiflich, aber in dem Sinn, um den wir uns bemüht haben,

nicht «katholisch». Es ist nicht einmal, wie viele meinen, tolerant; denn
mit Resignation und Aussteigen lernen wir nie, einander zu begreifen.
Hingegen hat der radikale Reformator Huldrych Zwingli 1529 auf dem
Schlachtfeld von Kappel ein Gebet verfasst, das im evangelischen Kirchenlied

des 16. Jahrhunderts einzig dasteht, denn es hofft auf Versöhnung im
ganzen Volk und in der ganzen Christenheit: «Herr Gott hilf!»23

22 Z III 675, 37.
23 S II/II 275 f. Neudeutsch von Friedrich Spitta. Deutschschweizerisches KGB 344.

Deutsches EKG Anhang DDR 432. M. Jenny, Luther, Zwingli, Calvin in ihren Liedern, tvz
1983, 208.



Die reformatorische Katholizität Huldrych Zwingiis

«Herr nun selbst den Wagen halt
bald
abseit geht sonst die Fahrt,
das brächt Freud dem Widerpart
der dich
Yeracht so freventlich.

Hilf dass alle Bitterkeit
scheid,
o Herr, und alte Treu
Wiederkehr und werde neu,
dass wir
ewig lobsingen dir!»

13

Gott erhöh dein's Namens Ehr
wehr
und straf der Bösen Grimm,
Weck die Schaf mit deiner Stimm,
die dich
lieb haben inniglich.

Gottfried W. Locher, Bern

Editionen: Huldreich Zwingiis Sämtliche Werke, CR Vol. 88ff. («Z»), hg.v. E. Egli, G.

Finsler, W. Köhler, O. Farner, Fr. Blanke, L.v. Muralt, E. Künzli, J. Staedtke, Fr. Büsser

(Bisher 15 Bände) Berlin-Leipzig-Zürich 1905 ff. - Huldreich Zwingiis Werke («S»), hg. v. M.
Schuler & J. Schulthess, 10 Bände, Zürich 1828-1842. - Zwingli Hauptschriften («H»),
bearb. v. Fr. Blanke, O. Farner, O. Frei, R. Pfister, ersch. 8 Bände, Zürich 1940-1963. -
Huldrych Zwingli, Auswahl seiner Schriften, hg. v. E. Künzli, Zürich 1962. - Ulrich Zwingli,
Wer glaubt, ist frei. Aus den Schriften des Reformators ausgewählt u. hg. v. P. Karner, Wien
1984.

Literatur: F. Büsser, Huldrych Zwingli - Reformation als prophetischer Auftrag, Göttingen
1973. - U. Gäbler, Huldrych Zwingli. Eine Einführung, München 1983. - M. Haas, Huldrych
Zwingli und seine Zeit, Zürich3 1984. - A. Schindler, Zwingli und die Kirchenväter, Zürich
1984. - G.W. Locher, Huldrych Zwingli in neuer Sicht. Zehn Beiträge, Zürich 1969. - G.W.
Locher, Streit unter Gästen. Die Lehre aus der Abendmahlsdebatte der Reformatoren, ThSt,
110 Zürich 1972.

Wir beschränken uns aufdie dringlichsten Belegstellen. Für die Einordnung des Themas in
Zwingiis Theologie und die weitere Argumentation verweise ich auf die in Vorbereitung
befindliche Fortsetzung meiner «Theologie Zwingiis im Lichte seiner Christologie», Theol.
Verlag Zürich (ca. 1987?) (Bd.I. 1950).


	Die reformatorische Katholizität Huldrych Zwinglis

