
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Gerhard Dautzenberg, Helmut Merklein, Karlheinz Müller (Hg.), Die Frau im Urchristentum,
Quaestiones Disputatae 95, Freiburg/B., Basel, Wien 1983. 358 S.

Nach der Messfeier in Lugano im Juni 1984 erklärte Papst Johannes Paul II., besonders gut
habe ihm die Einladung zum Gebet gefallen: «Betet, liebe Brüder und Schwestern!». Das ist
eine nette Geste. Sie wird aber niemanden darüber hinwegtäuschen, dass die katholische
Kirche sich schwer tut mit kritischen Anfragen von Seiten vieler Frauen und noch einen weiten
Weg zu gehen hat bis zum Tag, wo in der Gemeinschaft der Getauften die Einheit in Christus
aufleuchtet: «Da ist nicht... Mann und Frau; denn ihr alle seid einer in Christus Jesus» (Gal
3,28). Das gilt auch für alle anderen Kirchen, miteingeschlossen die kleine Minderheit, die
Frauen zu Pfarrerinnen ordiniert. Es genügt, auf die Stellungnahme des Zürcher Kirchenrats zu
einer «Interpellation betreffend Stellenwert der feministischen Theologie in der Landeskirche»

zu verweisen. Sie ist in Auszügen abgedruckt im Kirchenblatt für die reformierte Schweiz
1984/7 (hier ist auch die von zehn Frauen verfasste gute Antwort darauf zu lesen).

Ein Buch mit dem Titel «Die Frau im Urchristentum» wird auf ein breites Echo stossen.

Die elf Beiträge konzentrieren sich auf wichtige Fragestellungen. Frauen in der Jesusüberlieferung

(J. Blank) - Die Mutter Jesu im Neuen Testament (R. Mahoney) - Die Frauen und die
Osterbotschaft (H. Ritt) - Die Stellung der geschiedenen Frau in der Umwelt des Neuen
Testaments (R. Geiger) - Die Rolle der Frau in der urchristlichen Mission (A. Weiser) - Zur
Stellung der Frauen in den paulinischen Gemeinden (G. Dautzenberg) - «Es ist gut für den

Menschen, eine Frau nicht anzufassen». Paulus und die Sexualität nach I Kor 7 (H. Merklein) -
Gibt es christologische Begründungen für eine Unterordnung der Frau im Neuen Testament?

(C. Bussmann) - Die Haustafel des Kolosserbriefes und das antike Frauenthema. Eine kritische
Rückschau auf alte Ergebnisse (K. Müller) - Weibliche Diakone im Neuen Testament (G.
Lohfink) - Anliegen und Ansatz feministischer Theologie (M. Bussmann). Die Autoren leisten

gründliche Arbeit, bisherige Forschungsergebnisse werden übersichtlich zusammengefasst.
Wirklich Neues bringen sie aber kaum, zudem überschneiden sich die einzelnen Beiträge. Eine
straffere Redaktion hätte das vermeiden und zudem zugunsten des Lesers den Band mit einem

Register ausstatten können.
Der Schülerkreis Rudolf Schnackenburgs hat sich für seine Herbsttagung 1980 das Thema

«Die Frau im Urchristentum» gestellt und legt nun das Ergebnis in diesem Band vor. Er ist
übereinstimmend zum Schluss gekommen: «Das Verlangen der Frauen nach voller
Gleichberechtigung von Männern und Frauen im kirchlichen und gesellschaftlichen Leben findet
neutestamentlich eine im Christusgeschehen gründende Rechtfertigung» (5). Das ist erfreulich.

Die Formulierung aber hat für meine Ohren einer «pastoral-betulichen» Klang (vgl. 355).
Ähnliche Töne sind auch aufanderen Seiten zu hören. Die genannte Übereinstimmung scheint
mir etwas rasch gewonnen: ohne die Mitsprache kritischer Feministinnen und bisweilen - so

meine ich - auch gegen den ntl. Text. So, wenn S. 132 betont wird, die Notiz in Lk 24,11 vom
Geschwätz der Frauen sei keinesfalls eine Herabsetzung des Zeugniswertes von Frauen, oder,
wenn S. 251 die Frage, ob hinter den Ausführungen des Paulus in I Kor 7 nicht doch ein Stück
Frauenfeindlichkeit stecke, sehr schnell negativ beantwortet wird. Solch gradlinige Antworten
sind nur möglich, wenn vergessen wird, dass die Wirkungsgeschichte eines Textes zum Text
selbst gehört.

In einer kurzen Rezension ist es nicht möglich, auf Einzelheiten einzutreten. An drei
Punkten will ich immerhin Kritik anzeigen.

1) Zur drängenden Frage nach dem Verhältnis von Mt 28,9f. und Joh 20,14-18 einerseits



Rezensionen 445

und I Kor 15,3-8 andererseits hören wir nichts Erhellendes. Maria aus Magdala aber muss in
der ersten Christengemeinde eine gewichtige Rolle gespielt haben. Sie ist, wie Augustin
formuliert, zur Apostolin der Apostel geworden, darin wird ihr Ruhm und ihr Ansehen
begründet gewesen sein. Die bei Paulus überlieferte Liste der Auferstehungszeugen ist wohl
Resultat von Vergleichen zwischen judenchristlichen und heidenchristlichen Gruppierungen.
Andere Gruppen sind dabei zu kurz gekommen. Der Text in I Kor 15 wäre das erste Zeugnis
dafür, dass Maria Magdalena zurückgedrängt worden ist. Beiseitegeschoben, weil eine Frau in
einer jüdisch bestimmten Umgebung als Zeuge nicht ernstgenommen wurde. Beiseitegeschoben

möglicherweise auch darum, weil die junge Kirche daranging, ein männlich bestimmtes
Amt zu schaffen, das die Prophétie, an der auch Frauen teilhatten, zurückdrängte. Die Kirche,
die triumphieren sollte, stützte sich auf Petrus und Paulus und drängte andere wichtige
Gestalten der ersten Zeit wie Maria Magdalena zurück. Sie aber sollte im 4. Evangelium die ihr
zustehende Rolle zugestanden bekommen, erst recht dann in der vielfältigen Welt der Kon-
ventikel und Sekten (s. F. Boven, Le privilège pascal de Marie-Madeleine, NTS 30 (1984)
50-62).

2) Die Ausführungen zu I Kor 11,2-16- Kopfbedeckung der Frauen - sind allzu knapp und
geben sich mit der Bemerkung, es gehe Paulus vielleicht einfach um eine Sitte, die er den
korinthischen Christen nachdrücklich empfiehlt, zu schnell zufrieden (256f.). Paulus verteidigt

ja mit grösster Vehemenz die traditionellen Geschlechtsrollensymbole: Mann mit kurzen
Elaaren und unverhülltem Haupt - Frau mit langem Haar und verhülltem Haupt. Die
Relativierung der Geschlechtsrollensymbole löst bei Paulus eine heftige Reaktion aus. Zu ihren
möglichen Hintergründen und überhaupt zum ganzen Abschnitt s. den ausgezeichneten Exkurs
von G. Theissen in «Psychologische Aspekte paulinischer Theologie», Göttingen 1983, 161 —

180.

3) Völlig fehlt jeder Hinweis auf die antifeministische Tendenz des Codex Bezae Canta-
brigiensis, einer für die westliche Kirche wichtigen Handschrift. D ändert an zahlreichen
Stellen in der Apostelgeschichte den Text leise und drängt damit die Frauen zurück. Zwei
Beispiele aus Apg 17. In V. 12 stellt D «Frauen und Männer» um und stellt damit die gewohnte
Ordnung wieder her. In V. 34 wird Damaris einfach gestrichen. Solche Manipulationen haben
eine wichtige Rolle gespielt und verdienen weitere Untersuchung. Schon Harnack hat darauf
verwiesen, der übrigens in seinem Meisterwerk «Die Mission und Ausbreitung des Christentums

in den ersten drei Jahrhunderten» einen hervorragenden Abschnitt unter dem Titel «Die
Verbreitung (sc. der christlichen Religion) unter den Frauen» geschrieben hat (589-611).

Der vorliegende Band wird trotz dieser und anderer Mängel gute Dienste erweisen.
Weiterführend finde ich die Gedanken, die G. Lohfink zur einseitig christologischen Begründung

der Kirche vorträgt (334-338). Ein trinitarisch fundierter Glaube wird auch eine neue
Ecclesia ermöglichen. «Die Kirche als das Werk, das Gott durch Christus im Heiligen Geist
noch immer schafft» (337). Dann kommt hoffentlich auch die Zeit, wo Männer nicht mehr

sagen, wie Frauen denken und sind (355 zitiert Magdalene Bussmann aus einer Ansprache von
Paul VI. «Uns scheint sie [die Frau] ein Geschöpf, das jegliche Bildung höchst gelehrig
annimmt; daher eignet die Frau sich für alle kulturellen und gesellschaftlichen Aufgaben,
insbesondere aber für diejenigen, die ihrer sittlichen und geistigen Sensibilität am meisten

entsprechen»), sondern in neuer Offenheit hören und sehen lernen. Die Zeit, von der Petrus in
seiner Pfingstpredigt an Joel 3 anknüpfend sagt: «... da werde ich ausgiessen von meinem Geist
über alles Fleisch, und eure Söhne und Töchter werden weissagen, Ja, auch über meine
Knechte und meine Mägde werde ich in jenen Tagen von meinem Geist ausgiessen» (Apg
2,17 f.). Dieses Geistes bedürfen wir alle sehr.

Rudolf Brändle, Basel



446 Rezensionen

Carl Andresen (Hg.), Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, Band 1: Die Lehr¬

entwicklung im Rahmen der Katholizität, Göttingen, Vandenhoeck u. Ruprecht, 1982.

XVI u. 754 S.

C. Andresen gebührt Dank, dass er den Mut hatte, dieses auf 3 Bände geplante Unternehmen

in Angriff zu nehmen. Wenn man von den bescheideneren Entwürfen von A. Adam, B.
Lohse und K. Beyschlag absieht, hat protestantischerseits ein Gesamtentwurf der Dogmen-
und Theologiegeschichte seit langem gefehlt. Es ist auch verständlich, dass die Riesenaufgabe
in Gemeinschaftsarbeit in Angriffgenommen wurde. Den Nachteil der Aufteilung der Materie
nimmt man gern in Kauf, wenn dadurch der Grad der Kompetenz in der Behandlung der
einzelnen Gegenstände gefordert wird; auch die persönlichen Gewichtsetzungen der einzelnen
Autoren sind aufs ganze gesehen ja nur eine Bereicherung. Es sei auch ausdrücklich darauf
hingewiesen, dass der Leser zu jedem Kapitel die einschlägige neuere und neueste Literatur
verzeichnet findet.

Der Gesamtaufriss sieht folgendermassen aus: Bd. 1 behandelt die Alte Kirche und das

Mittelalter unter dem Stichwort der Katholizität; Bd. 2 (schon 1980 erschienen) zeichnet die
Geschichte der verschiedenen Konfessionen, sowie der Spiritualisten und Täufer, seit der
Reformation; Bd. 3 wird, einsetzend bei Humanismus und Antitrinitariern, unter dem
Zeichen der «Vernünftigkeit» die Entwicklung zur Ökumenizität zum Gegenstand haben. Dem
letzten Band werden auch die Register beigegeben sein. Wenn der Titel zur Dogmengeschichte
die Theologiegeschichte hinzufügt, so gilt das weniger für die Alte Kirche (wo das Verhältnis
eher umgekehrt wäre), als für die neuere Zeit und für die Zukunft, von der sich der Herausgeber
eine theologia viatorum erwartet, die nicht von Dogmenstreit verdunkelt wird.

C. Andresen hat zum zuerst erschienenen 2. Bd. das allgemeine Vorwort geschrieben, das

die Geschichte der Dogmengeschichtsschreibung (allerdings hauptsächlich im deutschsprachigen

Raum) skizziert und die Generallinien des gemeinsamen Unternehmens präsentiert. Das
Vorwort zum l.Bd. ist dagegen auffallend kurz ausgefallen und erfüllt nicht alle vorher
geweckten Erwartungen (Vgl. Bd. 1, XV). Gegenüber dem Entwicklungsdenken wird der
protestantische Ansatz mit dem Stichwort «Schrifttheologie» (Ebeling) charakterisiert.

Dieser Gesichtspunkt hat jedenfalls C. Andresen in seinem Beitrag «Die Anfänge christlicher

Lehrentwicklung» (1-98) entscheidend bestimmt. Er setzt mit dem Osterkerygma ein
und entfaltet in einiger Breite die grundlegende paulinische und johanneische Theologie, in
etwa in der Sicht Bultmanns und Conzelmanns (welch letzterem das Buch gewidmet ist). Die
Lehrentwicklung im 2. Jh. wird als «Krise frühchristlicher Schrifttheologie» (frühkatholische
Schriften, Gnosis), als «Versuche zur Metaphysik» (gnostische Systeme, Apologeten) dargestellt

und - sicher zu Recht - mit der «biblischen Theologie des Irenäus von Lyon»
abgeschlossen. Man kann sich fragen, ob es nicht von Nutzen gewesen wäre, auch die
geographiegeschichtliche Betrachtung (Köster) mehr zu berücksichtigen.

In jeder Beziehung ausgezeichnet ist der Beitrag von A. M. Ritter über «Dogma und Lehre
in der Alten Kirche» (99-283). Einsetzend bei Origenes (der im Rahmen des spätantiken
Hintergrunds verstanden wird), schildert Ritter informativ, kompetent und behutsam die
trinitätstheologische und christologische Lehrentwicklung bis zum 3. Constantinopolitanum
680-681. Die Darstellung ist ein Muster dessen, was man sich von einem Handbuch erwartet:
kurz und doch nicht zu knapp, objektiv referierend und doch von persönlichen Farben belebt,
nie langweilig, sondern - o Wunder! - sogar spannend. Es ist klar, dass der Akzent in diesem

Beitrag auf der griechischen Patristik liegt und dass etwa Tertullian an verschiedenen Stellen
142 f. ; 254 ff.) und nur kurz, Novatian - soviel ich sehe - überhaupt nicht zur Sprache kommt.

Vielleicht wäre es gut gewesen, im Kapitel «Dogma und Lehre im Abendland» (s.u.) einen
Abschnitt der lateinischen Theologie vor Augustin zu widmen?



Rezensionen 447

K. Wessel («Dogma und Lehre in der Orthodoxen Kirche von Byzanz», 282-393) hat die
unmittelbare Fortsetzung zu Ritters Darstellung geschrieben. Der Beitrag ist klar gegliedert in
6 Kapitel, die sicher die entscheidenden Abschnitte der Entwicklung zusammenfassen:

«Abgrenzung gegen Rom: Das Concilium Quinisextum (691/2)», «Bilderlehre und Bilderstreit»,
«Orthodoxe Dogmatik: Johannes von Damaskus», «Mystische Theologie und Abgrenzung
gegen die Philosophie», «Der Bruch mit Rom wegen der Differenzen in Lehre, Kultus und
Recht», «Der Hesychasmusstreit und die Unionsversuche mit Rom».

E. Mühlenberg ist der Verfasser des 1. Abschnitts von «Dogma und Lehre im Abendland»,
der überschrieben ist «Von Augustin bis Anselm von Canterbury» (406-566). Da Augustin als

überragende Gestalt mit seinem Einfluss diese ganze Epoche bestimmt, wird seiner Person und
Theologie sehr viel Raum - vielleicht im Rahmen eines Handbuchs doch zu viel? - Raum (60
S.) gewidmet. Natürlich soll diese Bemerkung nicht den grossen Wert dieses Kapitels, das mit
vielen Augustin-Zitaten ausgestattet ist, schmälern. Besonders eindrücklich ist, wie Mühlenberg

die augustinische Linie - im Für und Wider - in seinem ganzen Beitrag durchzieht und
dadurch Augustin wirklich als «die schöpferische Grundlage der Tradition» im Abendland
erweist.

Der 2. Abschnitt («Die Zeit der Scholastik», 567-754) stammt aus der Feder von M. A.

Schmidt, der wohl wie kein zweiter ein Kenner dieser Epoche ist. Es seien die einzelnen
Kapitelüberschriften seines Beitrags genannt: «Die Ausbildung einer Schultheologie an den
Kathedral- und Stiftsschulen», «Das Sentenzenwerk des Petrus Lombardus und sein Aufstieg
zum Muster- und Textbuch der theologischen Ausbildung», «Metaphysik und Heilsgeschichte»,

«Theologische Erkenntnis als Erleuchtung und Erfahrung», «Vollendung der Natur durch
die Gnade: Thomas von Aquino», «Der Ausgang der Hochscholastik», «Spätscholastische
Theologie der <via moderna>», «Straffung der theologischen Tradition in der <via antiqua>»,
«Theologie in der Zeit der Reformkonzilien».

Das neue Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte kann als Pflichtlektüre für alle,
die sich berufs- oder interessemässig mit diesem Thema beschäftigen, empfohlen werden: ich
bin sicher, dass sie nicht enttäuscht sein werden.

Willy Rordorf Neuchâtel

Hans Martin Müller und Dietrich Rössler (Hg.), Reformation und Praktische Theologie.
Festschrift für Werner Jetter zum 70. Geburtstag, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1983. 318 S., kt„ DM 59.-.
Der Titel der Festschrift bindet in der Tat zusammen, was W. Jetter in seiner Tätigkeit als

Pfarrer, akademischer Lehrer und Forscher stets bewegt hat. Dabei sind die Untersuchungen
von G. Ebeling, G. Krause, G. Kretzschmar, H. Donner und D. Stoodt mehr im Sinne eines

wirkungsgeschichtlichen Zusammenhanges mit dem Thema der Festschrift verbunden.
Vier Beiträge beziehen sich unmittelbar auf den Zusammenhang von praktischer Theologie

und reformatorischer Erkenntnis. M. Brecht (»Beobachtungen zum Gemeindeaufbau bei

Luther») stellt aufgrund der Durchsicht seiner Werke fest, dass Luther keine völlig neuen
Modelle für den Gemeindeaufbau angeboten hat. Er hat aber von dem Kriterium, dass die
Kirche ihr Zentrum in der Verkündigung des Evangeliums und der Spendung der Sakramente
hat und Kreatur des Wortes ist, alle Überlegungen im Blick auf die Gemeinde und ihre
Aktivitäten gemessen. - H. Riess («Abscondita ecclesia et valde dispersa») fragt nach Luthers
Aussagen zur «valde dispersa» zurück und stellt weitergehende Reflexionen zur Diasporasituation

evangelischer Kirchen an. - H. Müller (»Evangeliumspredigt und Rechtsordnung»)



448 Rezensionen

bedenkt die Dialektik von Glaube und Recht und arbeitet in einer Auslegung Lutherscher
Grundaussagen heraus, wie eine lutherische Zwei-Reiche-Lehre sinnvoll zu begreifen sei. - J.

Scharfenberg («Rechtfertigung und Identität») überprüft an Paulus, Luther und Bonhoeffer, in
welcher Weise die Rede von der Rechtfertigung und die Rede von der Identität sich wechselseitig

auszulegen vermögen. Er formuliert von daher weiterführende Reflexionsaufgaben.
Drei Beiträge beziehen sich auf den Gottesdienst und seine Praxis. P. Cornehl erörtert die

«Evangelische Abendmahlspraxis im Spannungsfeld von Lehre, Erfahrung und Gestaltung».
Besonderes Interesse verdienen seine Ausführungen über die Neuentdeckung des Abendmahls
in der Zeit des Kirchenkampfes und über die Abendmahlsbewegung der Gegenwart. - M.
Rössler («Ein neues Lied heben wir an») und J. Henkys («Wer so stirbt, der stirbt wohl»)
arbeiten in eingehenden Spezialuntersuchungen die Kontur von Luthers erstem eigenen Lied,
einem Protestsong angesichts eines Zeitereignisses, bzw. die Gemeinsamkeiten zwischen
Luthers Hauspredigt vom 19. Okt. 1533 und dem Schlussvers von P. Gerhards bekannten Lied
«O Haupt voll Blut und Wunden» heraus.

Eine weitere Gruppe von Beiträgen gilt homiletischen Fragen. K. Gottschick legt eine
eindringliche Analyse von Luthers Invocavitpredigten vor. - D. Rössler («Beispiel und
Erfahrung») geht von einer Aussage Luthers aus, in welcher die Aufgabe der Predigt als

Niederwerfung durch das Gesetz und Aufrichten durch das Evangelium beschrieben ist. Als
dritter, selbständiger homiletischer Gesichtspunkt schliesst sich für das hörende Gewissen
«die Befreiung und Darlegung dessen an, was diesem Gewissen zweifelhaft ist» (204). Dieses

«genus illustrans» entfaltet Rössler des weiteren und konturiert so unser Bild von Luthers
Homiletik in einer beachtlichen Weise. - W. Steck («Spéculum vitae») fragt nach der Bedeutung

der Reformation für die Entwicklung des neuzeitlichen Todesbewusstseins. Er erörtert die
Frage von Tod, Trauer und Friedhofsgestaltung. Er arbeitet den Prozess der Abstraktion des

Todes vom Leben heraus und erhellt in seiner Analyse die sich wandelnden Einstellungen zum
Tode. Im Rückgriff auf die Reformation zeigt er, wie Ritus und Bestattungspredigt wieder
sinnvoll miteinander in Beziehung gesetzt werden können. Dieser beachtenswerte Beitrag ist
auch darum interessant, weil hier eine gängige Berufung auf die reformatorische Predigt zur
Diskussion gestellt wird.

Für den Bereich der Religionspädagogik steht der Beitrag von K. E. Nipkow «Wachstum
des Glaubens - Stufen des Glaubens». In der gegenwärtigen religionspädagogischen Diskussion

wird die Frage nach dem Wachstum des Glaubens neu aufgenommen. J. Fowler hat in
seinem Konzept der Strukturstufen des Glaubens eine lebensgeschichtlich orientierte Abfolge
von «Stufen des Glaubens» konzipiert. Nipkow arbeitet in der Rückfrage in profunder Weise
heraus, in welcher Weise bei Luther vom Wachstum des Glaubens gesprochen wird. Damit
leistet er zugleich einen Beitrag zum Problem der Verhältnisbestimmung theologischer und
humanwissenschaftlicher Aussagen im Blick auf den religionspädagogischen Lernprozess.

Die verschiedenen Festschriftbeiträge bringen je für ihren Bereich eine Reihe von wesentlichen

Gesichtspunkten der Reformation in Erinnerung oder neu zur Geltung. Die Aufsätze
sind durchweg informativ. Im Blick auf gegenwärtig anstehende Grundfragen haben mich
besonders die Ausführungen von P. Cornehl über die evangelische Abendmahlpraxis, von K. E.

Nipkow über die Fragen des Wachstums des Glaubens und von W. Steck über die Bedeutung
des reformatorischen Umgangs mit dem Tode sowie D. Rösslers Skizze zu Luthers Homiletik
angesprochen. Der zur Verfügung stehende Raum lässt keine weitere Diskussion zu. Indes: In
den sachkundigen Beiträgen dieser Festschrift wird versucht, in jener Richtung weiter zu
denken, die dem Jubilar am Herzen gelegen hat. Was könnte sich W. Jetter als Festschrift
Besseres wünschen?

Gottfried Adam, Würzburg



Rezensionen 449

Werner Koch, «Sollen wir K. weiter beobachten»? Ein Leben im Widerstand. Geleitwort von
Helmut Gollwitzer, Radius-Verlag Stuttgart 1982. 326 S. DM 29.80.

«... Man gibt sich ja erst langsam Rechenschaft über alles, was geschehen ist, über das, was

nun vergangen und dahin und über das, was nun weiter zu tun ist... Lieber Herr Koch, ob es

wohl gelingen wird, den deutschen Theologen in Zukunft sowohl das Schwören auf den <Gott
der Geschichte>, als auch die Flucht vor der Politik abzugewöhnen? ...» (322). Diese Zeilen
schreibt Karl Barth um den 5. Juni 1945 in einem Dankschreiben an Werner Koch, der bis zu
diesem Zeitpunkt sein Leben im Widerstand gegen die nationalsozialistische Ideologie
geistiggeistlich und eminent praktisch organisiert hatte. Karl Barth hat mit diesen Sätzen die Essenz

der theologischen und politischen Existenz W. Kochs zutreffend ausgedrückt: zum einen
verweigerte er sich aufgrund seiner in seinen theologischen Lehrjahren erworbenen theologischen

Erkenntnisse (die massgeblich von Barth beeinflusst sind) und seiner zugleich angeeigneten

christlich-pazifistischen Grundhaltung den Absolutheitsansprüchen der Ideologie des

Dritten Reiches, woraus sich folgerichtig zum anderen die Fortführung der einmal als richtig
erkannten nonkonformistischen Haltung mit politischen Mitteln ergibt.

Überhaupt bieten die biographischen Stationen und Positionen K.s, die in erzählendem Stil
erlebte Geschichte wieder lebendig werden lassen, einen der wenigen Belege über einen christlich
motivierten Widerstand gegen den Nationalsozialismus, der nicht allein fast rein innerkirchlich
geführt wird oder lediglich versucht, kirchliche Einflußsphären zu erhalten, sondern wirklich
auch die politschen Relevanzen seines Bekenntnisses zu Jesus Christus als dem einen Wort
Gottes (wie es in der «Barmer Erklärung» heisst) erkennt und Konsequenzen daraus zieht. Bei K.
sah das so aus, dass er in der Zeit des Kirchenkampfes als geheimer Berichterstatter der
ausländischen Presse am 1935 illegal gewordenen Predigerseminar in Finkenwalde und als

Hilfsprediger in Barmen tätig war, bevor er 1936 in die Hände der Gestapo gelangte und ein Jahr
später in das Konzentrationslager Sachsenhausen eingeliefert wurde.

Dieser Teil des Buches, in dem K. über den Alltag im Konzentrationslager und seine

Begegnungen mit anderen Menschen in dieser Situation der Existenz am Abgrunde berichtet,
gehört zu den beeindruckendsten Passagen seiner Biographie. Teile dieser Seiten haben mich
an Schilderungen von vergleichbaren Situationen bei den Pfarrern der Bekennenden Kirche
Paul Schneider, Ludwig Steil und dem späteren Präses der westfälischen Kirche, Ernst Wilm,
erinnert. Gerade aber weil heute meiner jungen Generation Interesse oder Wissen an bzw. um
diese Zeugen und Zeugnisse verloren zu gehen droht, ist es äusserst wichtig, wieder durch die

Erinnerungen K.s daran zurückgewiesen zu werden.
Aus allen Beschreibungen K.s wird sein kontinuierliches Bemühen erkennbar, einerseits

konkret vor Ort, an den er gestellt wurde, seine - vielen anderen nicht erreichbaren -
Möglichkeiten in den Dienst der Mitgefangenen zu stellen, andererseits aber zugleich
kompromisslos die scheinbar fast alle mitreissende Nazi-Ideologie als gottlos und unmenschlich zu
demaskieren. Die Substanz K.s wird in seinem dargestellten Kampf, wobei der Konflikt
zwischen der Bekennenden Kirche und den Deutschen Christen den kirchenhistorischen
Hintergrund bietet, von der Theologie genährt, die die Autorität des Wortes Gottes ernst
nimmt und woraus sich politische Konsequenzen folgern lassen müssen: «Das Mindeste ist
aber, dass der ganzen religiösen Überhöhung von Staat und Nation im Bereich der christlichen
Verkündigung der Nährboden entzogen wird. Weil dieser Wandel in der Theologie eingetreten
ist, wird auf vielen Kanzeln auch wieder anders gepredigt - verbindlich und nicht mehr so

unverbindlich, wie es der blossen Pflege religiöser Gefühle im modernen Protestantismus
entspricht.» (118f.)

H. Gollwitzer bemerkt dazu in seinem Vorwort, dass «das christliche Bekenntnis, bisher
eine Bedingung für den bürgerlichen Aufstieg, zur existentiellen Bedrohung» (11) wurde. Von



450 Rezensionen

Bekenntnis und Bedrohung gleichermassen waren dann auch K.s Jahre nach seinem Aufenthalt
in Sachsenhausen geprägt: als Wehrmachtsdolmetscher und Militärpfarrer im Kriegsgefangenenlager,

als Arbeitseinsatzleiter für Kriegsgefangene.
K.s Biographie bleibt nicht allein in Zeitgeschichtlichem stecken: die aktuellen Assoziationen

stellen sich unwillkürlich bei der Lektüre ein. Das Thema «Kirche und Politik» war nicht
nur während des Kampfes gegen den Nationalsozialismus ein besonderer Auftrag für K. Die
Rückblicke K.s geschehen in unserer Zeit; sie wären fortzusetzen mit seinem Engagement in
der Ökumene, in der antifaschistischen Arbeit, in der Oster- und Friedensbewegung von 1982.

Koch hat dabei immer seinen Bonner Lehrer K. Barth ethisch-politisch verbindlich anerkannt
und in der Konkretion weiterzutreiben versucht. H. Gollwitzer drückt es in den Worten aus:

«... Werner Koch schreibt das auf, weil er daran leidet, wie die Christenheit in Deutschland
wieder zurückgefallen ist, wie sehr die evangelische Kirche in Deutschland - jedenfalls in dem,

was sie offiziell sagt - zurückbleibt hinter dem, was der unheimliche Lauf der Welt von ihr
fordert, und weil er zugleich beglückt erlebt, wie Jüngere und Junge aufmerksam und lernbereit
zuhören, wenn er von den Erfahrungen jener Jahre erzählt und daraus Konsequenzen für die

Gegenwart zieht.» (11)
Die Erfahrungen der Kirchenkampf-Generation an meine junge Generation weiterzugeben

halte ich für eine der vordringlichsten Aufgaben in Kirche und Theologie heute überhaupt.
Dass auch wir einmal wieder in solche Situationen kommen könnten, ist nicht auszuschliessen,

wenn man nur einmal die gegenwärtige gegenseitige Bedrohung der politischen Blöcke mit
Atomraketen und chemischen Waffen und die ungleichen Lebens- und Wirtschaftsverhältnisse

von Süd und Nord betrachtet (und natürlich die Rolle von Kirche und Theologie in diesem

Interessenspiel!). Welche Rolle dann Bekenntnis und Bedrohung spielen könnten, ist jedenfalls
unschwer auszumachen, auch wenn Vergessen und Verdrängen in der Bundesrepublik zum
hoffähigen Ton gehören. Darum ist K. zuzustimmen, wenn er in einem Briefvom 14.10. d. J. an
mich in Fortführung der in seiner Biographie zutagegetretenen Überzeugung schreibt: «Ich
halte die Erklärung des Reformierten Bundes, wonach das Bekenntnis zu Jesus Christus und
die Akzeptierung des Systems der glaubwürdigen atomaren Abschreckung) absolut unvereinbar

sind, für die heute zu praktizierende (Barthsche) Theologie. Man hat im Dritten Reich auch

nicht zugleich Bekennender Christ und Nazi sein können.»
Aber manche «Götter der Geschichte» und die Flucht (die vermeintliche) vor der Politik

halten sich zäh. Dagegen anzukämpfen ist die gemeinsame Aufgabe der Kirchenkampfgene-
ration und der heutigen kritischen Jugend.

Frank-Matthias Hofmann, Utrecht

Enno Konukiewitz, Hans Asmussen. Ein lutherischer Theologe im Kirchenkampf, Die Luthe¬
rische Kirche. Geschichte und Gestalten, Bd. 6. Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
Gütersloh 1984. 295 S.

Es war seit langem ein Desiderat der Forschung, dass die Persönlichkeit von Hans
Asmussen (1898-1969) und ihre Bedeutung für die deutsche evangelische Kirche und Theologie

einmal gründlich untersucht und aufgearbeitet werde. Das ist nun in der vorliegenden
Kieler Dissertation von Enno Konukiewitz in mustergültiger Weise geschehen. Auf Grund
vieler unveröffentlichter Materialien aus Asmussens Nachlass und weiteren Archiven, sowie
des umfangreichen gedruckten Schrifttums von Asmussen und der einschlägigen Sekundärliteratur

entwirft der Verf. ein klares Bild von Asmussens Weg und Werk.
Die Entwicklung des jungen Schleswiger Pfarrers in den zwanziger und frühen dreissiger

Jahren ist zunächst ein höchst interessantes Beispiel von Rezeption Barth'scher Theologie auf



Rezensionen 451

dem Boden konservativen Luthertums. Gegenüber allem konfessionalistischen, repristinie-
renden Verständnis von «Bekenntnis» gehörte es für Asmussen schon früh zum Wesen der

Kirche, dass sie zum Bekennen hic et nunc gerufen ist. Das spitzte sich dann in der wirren,
bürgerkriegsähnlichen Situation unmittelbar vor Hitlers Machtübernahme zu. Asmussen war
die treibende Kraft beim sog. Altonaer Bekenntnis (Januar 1933). Hier ging es um den Auftrag
der Kirche angesichts zerstörerischer Kräfte und Ideologien. Dabei richtete sich auf dem
Gebiet der politischen Ethik die Abgrenzung vor allem gegen das Gedankengut der Französischen

Revolution, dann aber auch gegen die Vergötzung von Volk und Rasse. Asmussens

kämpferisch-harte Äusserungen führten im beginnenden Kirchenkampf zu Zusammenstössen
mit Exponenten der NSDAP, schliesslich zur Suspension vom Pfarramt. Damit war er frei für
besondere Aufgaben im Dienst der sich formierenden Bekennenden Kirche. Besonders wichtig
wurde dabei seine Mitarbeit an der Barmer Theologischen Erklärung. Hier erreichte sein
Zusammenwirken mit Karl Barth die grösste Intensität. In den Jahren des Kirchenkampfs war
Asmussen einer der profiliertesten Vertreter des alle Kompromisse ablehnenden «Dahlemer»
Flügels der Bekennenden Kirche. Später, besonders seit 1938, ging er dann aber seinen
charakteristisch eigenen Weg. Barths theologische Begründung des politischen Kampfs gegen
Hitler lehnte er ab. Immer mehr fand er in einem sakramental-liturgischen Kirchenverständnis
Hilfe und Halt. Mit leidenschaftlicher Härte polemisierte er 1941 gegen Bultmanns Entmytho-
logisierungsprogramm.

Asmussens weitere Wege nach 1945 werden bei K. nur noch kurz skizziert. Es wird
deutlich, wie vieles, was ihn dann immer mehr vereinsamen liess, schon lange in seiner
denkerischen Entwicklung angelegt war. Es ist dem Verf. zu danken, dass er uns hilft, diesen
Mann und seinen in mancher Beziehung signifikativen und bedenkenswerten Weg besser zu
verstehen.

f Andreas Lindt, Bern

Helene Werthemann, Johann Sebastian Bach. Leben - Glaube - Werk, Friedrich Wittig Verlag
Hamburg, Imba Verlag Freiburg/Schweiz, 1984. 63 S.

Die in ökumenischer Koproduktion von den genannten Verlagen und von V. Conzemius
und A. Lindt unter der Rubrik «Gelebtes Christentum» herausgegebenen Bändchen sind zwar
gering an Umfang, das vorliegende jedoch «hat's in sich», auch auf wenig Raum. Der Rez. sieht
die Verf.n. noch in Gedanken vor sich, wie sie vor über zwei Jahrzehnten in der Bach-

Vorlesung des Basler Musikgeschichtlers Leo Schrade jedes Wort emsig mitschrieb, weil sie

schon damals das «Meer» Bach faszinierte. Und daran eben nicht nur wie meist dessen

artifizielle Meisterschaft, sondern auch deren geistige Hintergründe. Dass sie diese, als

ehemalige Privatdozentin unserer Theol. Fakultät in Basel und jetzige Leiterin des Ressorts

Religion im Radio DRS, in der unlösbaren Einheit von Kunst und lutherischem Glauben bei
Bach fand, versteht sich fast von selbst, nicht jedoch, wie sie dies aufwenig Raum überzeugend
deduziert und darstellt.

In der Tat braucht es weder für den Kenner der Materie noch für den interessierten Laien
für das Bachjahr einen neuen, dicken Wälzer über den Thomas-Kantor, der die vielen
biographischen Stationen und geistigen Einflüsse Bachs ausführlich beschreiben müsste. Es

braucht heute eher schon einigen Bekennermut zum «fünften Evangelisten», dem selbst für
gläubige Katholiken nur noch die Kanonisation Roms fehlt, um sozusagen in nuce die
bekannten Schwerpunkte der Bachliteratur zusammenzufassen, verständlich vorzustellen und
so zu repetieren, dass Bachs Musik eben überwiegend für den lutherischen Gemeindegottesdienst

geschrieben ist und losgelöst von ihm zur rein säkularen Selbstdarstellung konzertanter



452 Rezensionen

Musikanten entartet - wie es heute meistens geschieht - seinen existentiellen Sitz im Leben
einbüsst.

Auch wenn Bachs Meisterschaft rein musikalischen Stilgesetzen seiner Zeit folgt, ist sie

doch noch nicht restlos verstanden, wenn man von den «Schätzen» seiner theologischen
Privatbibliothek, den Auseinandersetzungen und Beratungen mit seinen Pfarrern, der

Widmung seiner Kompositionen «Soli Deo Gloria» abstrahiert.-Man möchte vielen Organisten,
Chorleitern und ausführenden Musikern, die sich im Bachjahr und darüberhinaus auf Bachs
Werke nun stürzen, H. Werthemanns verdienstvolle kurze Bachschrift dringend ans Herz
legen. Leider sind Ausstattung und Illustrationen der Verlage nicht optimal gelungen.

KarI Hammer, Basel

Heimo Gastager (Hg.), Hilfe in Krisen. Wege und Chancen einer personalen Kriseninterven¬
tion, Sehen-Verstehen-Helfen, Pastoralanthropologische Reihe, Band 6, Herder Verlag
und Vandenhoeck & Ruprecht, Freiburg und Göttingen, 1982. 136 S.

Nach Hippokrates bedeutet Krise der Höhepunkt und gleichzeitig die Wende des Krankheitsverlaufes.

In den letzten Jahrzehnten wurde dieser Begriff, zunächst in den USA, in erweitertem

Sinn verstanden als «Konfrontation eines Individuums mit einer problematischen Situation,

in der seine typischen Problemlösungsfähigkeiten und üblichen Hilfsmöglichkeiten für
eine Bewältigung nicht ausreichen». Es wurden auch wissenschaftlich fundierte Methoden der
Hilfe für Menschen in solchen Situationen entwickelt. Der Aufsatzband informiert über diesen
Bereich der Forschung und der zwischenmenschlichen Hilfe.

G. von Schlippe berichtet, wie er als Pfarrer mit Menschen in einer Krise zu tun hat. Der
Analytiker W. Ruff beschreibt offene und (durch körperliche Beschwerden) verdeckte
Krisenverläufe und untersucht die Motive der Helfer. Nach seiner Meinung vermögen nicht nur
Sanitäter, Pfarrer, Ärzte, Sozialarbeiter in Krisensituationen zu helfen, sondern auch
Taxifahrer, Kellner, Friseure, Barkeeper usw. Der Psychiater M. Biebl referiert über Aspekte der
pathologischen Trauer. Der Mediziner Ch. Kulessa bietet eine Typologie der Krisen und eine
Übersicht über ihre Verlaufsformen. G. Sonneck, ebenfalls Mediziner, erklärt die Technik der
Krisenintervention. Der Herausgeber berichtet über die Arbeit der Kriseninterventionsstelle
in Salzburg, die durch Laiengruppen unterstützt wird und es möglich macht, zahlreichen
Patienten die Einweisung in eine Klinik zu ersparen. Der Theologe K. Gastgeber erläutert
schliesslich das Ausbildungsprogramm der Grazer Seelsorgekurse und die durch ihn vermittelte

pastorale Krisenberatung nach der Methode der Integrativen Gestalttherapie. Da in
Gaudium et spes ausdrücklich gefordert wird, dass in der «Seelsorge nicht nur die theologischen
Prinzipien, sondern auch die Ergebnisse der profanen Wissenschaften, vor allem der Psychologie

und Soziologie, beachtet und angewendet werden sollen», scheint für K. Gastager die
Synthese zwischen der Anwendung der humanwissenschaftlichen Methoden der Krisenhilfe
mit der kirchenamtlichen Aufgabe des Seelsorgers völlig problemlos zu sein.

Walter Neidhart, Basel

Heinrich Karpp, Vom Umgang der Kirche mit der Heiligen Schrift. Gesammelte Aufsätze,
Böhlau Verlag, Köln, Wien 1983. 347 S.

Am 10.12.1983 hat Heinrich Karpp seinen 75. Geburtstag feiern können. Zu diesem Festtag
ist eine Sammlung von 15 Aufsätzen aus seiner Feder erschienen. Eine sinnvolle Alternative
für die oft mit Pflicht- und Verlegenheitsarbeiten von Kollegen angefüllten Festschriften!



Rezensionen 453

Karlmann Beyschlag hat ein herzliches Grusswort geschrieben. Am Schluss steht eine Liste der

Veröffentlichungen Karpps.
Schwerpunkt der weitgespannten Forschungstätigkeit Karpps ist die Geschichte der

Heiligen Schrift im Raum der Kirchengeschichte. Beiträge dazu bilden denn auch den Mittelpunkt
des vorliegenden Bandes. Die Untersuchungen beziehen sich auf die verschiedenen Epochen
der Kirchengeschichte. Die Alte Kirche betreffen die beiden Arbeiten: «Prophet» oder
«Dolmetscher»? Die Geltung der Septuaginta in der Alten Kirche und: Viva vox. In die Zeit der

grossen Wende gehören die drei Beiträge: Ein Bibellob aus der Basler Konzilsuniversität (hier
finden sich einige unpräzise Angaben über diese Universität. Nicht der Gegenpapst Felix V.
hat die Hohe Schule gegründet, sondern das Konzil, und die Gründung ist nicht kurz vor 1441,
sondern präzis 1432 erfolgt); Die kirchengeschichtliche Bedeutung der Gutenberg-Bibel; Der
Beitrag Keplers und Galileis zum neuzeitlichen Schriftverständnis. Zwei Arbeiten wenden sich
schliesslich dem 19. und 20. Jh. zu: Das Aufkommen des Begriffs «Biblizismus» und: Einheit
der Kirche - Einheit der Bibel?

Sechs Beiträge sind der Kirchengeschichte im engeren Sinn gewidmet. Zwei wenden sich
dem Busswesen der Alten Kirche zu, einem Gebiet, auf dem Karpp besonders intensiv
gearbeitet hat. Ein dritter fragt nach der Stellung der Alten Kirche zu Kriegsdienst und Krieg.
Um die Entwicklungsgeschichte einer christologischen Formel geht es im Aufsatz: Christus,
deus noster. In einem Aufsatz setzt sich Karpp mit der Kritik Lagardes an Kirche und Theologie
auseinander. Am gewichtigsten scheint mir der Beitrag: Kirchengeschichte als theologische
Disziplin zu sein. Karpp vertritt - m.E. mit Recht - die Überzeugung, dass die Kirchengeschichte

der Forderung genügt, die Karl Barth erhoben hat: nur dasjenige Fach kann als

selbständige theologische Disziplin gelten, welches auf eine «selbständig zu stellende Frage
hinsichtlich der christlichen Rede von Gott» antwortet. Karpp formuliert als Frage, aufwelche
die Kirchengeschichte antwortet: «Wie hat sich die Botschaft der Kirche bewahrt, und wie hat
sie sich bewährt?» (29).

Zwei Beiträge zur Religionspädagogik runden die Aufsatzsammlung ab, die von der
erstaunlichen Vielseitigkeit und Weite dieses Forschers zeugt.

Rudolf Brändle, Basel


	Rezensionen

