Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 41 (1985)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Gerhard Dautzenberg, Helmut Merklein, Karlheinz Miiller (Hg.), Die Frau im Urchristentum,

Quaestiones Disputatae 95, Freiburg/B., Basel, Wien 1983. 358 S.

Nach der Messfeier in Lugano im Juni 1984 erklidrte Papst Johannes Paul I1., besonders gut
habe ihm die Einladung zum Gebet gefallen: «Betet, liebe Briider und Schwestern/». Das ist
eine nette Geste. Sie wird aber niemanden dariiber hinwegtduschen, dass die katholische
Kirche sich schwer tut mit kritischen Anfragen von Seiten vieler Frauen und noch einen weiten
Weg zu gehen hat bis zum Tag, wo in der Gemeinschaft der Getauften die Einheit in Christus
aufleuchtet: «Da ist nicht... Mann und Frau; denn ihr alle seid einer in Christus Jesus» (Gal
3,28). Das gilt auch fiir alle anderen Kirchen, miteingeschlossen die kleine Minderheit, die
Frauen zu Pfarrerinnen ordiniert. Es gentigt, auf die Stellungnahme des Ziircher Kirchenrats zu
einer «Interpellation betreffend Stellenwert der feministischen Theologie in der Landeskir-
che» zu verweisen. Sie ist in Ausziigen abgedruckt im Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz
1984/7 (hier ist auch die von zehn Frauen verfasste gute Antwort darauf zu lesen).

Ein Buch mit dem Titel «Die Frau im Urchristentum» wird auf ein breites Echo stossen.
Die elf Beitrige konzentrieren sich auf wichtige Fragestellungen. Frauen in der Jesusiiberlie-
ferung (J. Blank) — Die Mutter Jesu im Neuen Testament (R. Mahoney) — Die Frauen und die
Osterbotschaft (H. Ritt) — Die Stellung der geschiedenen Frau in der Umwelt des Neuen
Testaments (R. Geiger) — Die Rolle der Frau in der urchristlichen Mission (A. Weiser) — Zur
Stellung der Frauen in den paulinischen Gemeinden (G. Dautzenberg) — «Es ist gut fiir den
Menschen, eine Frau nicht anzufassen». Paulus und die Sexualitédt nach I Kor 7 (H. Merklein) —
Gibt es christologische Begriindungen fiir eine Unterordnung der Frau im Neuen Testament?
(C.Bussmann) — Die Haustafel des Kolosserbriefes und das antike Frauenthema. Eine kritische
Riickschau auf alte Ergebnisse (K. Miiller) — Weibliche Diakone im Neuen Testament (G.
Lohfink) — Anliegen und Ansatz feministischer Theologie (M. Bussmann). Die Autoren leisten
griindliche Arbeit, bisherige Forschungsergebnisse werden iibersichtlich zusammengefasst.
Wirklich Neues bringen sie aber kaum, zudem iiberschneiden sich die einzelnen Beitrédge. Eine
straffere Redaktion hitte das vermeiden und zudem zugunsten des Lesers den Band mit einem
Register ausstatten kdnnen.

Der Schiilerkreis Rudolf Schnackenburgs hat sich fiir seine Herbsttagung 1980 das Thema
«Die Frau im Urchristentum» gestellt und legt nun das Ergebnis in diesem Band vor. Er ist
iibereinstimmend zum Schluss gekommen: «Das Verlangen der Frauen nach voller Gleichbe-
rechtigung von Minnern und Frauen im kirchlichen und gesellschaftlichen Leben findet
neutestamentlich eine im Christusgeschehen griindende Rechtfertigung» (5). Das ist erfreu-
lich. Die Formulierung aber hat fiir meine Ohren einer «pastoral-betulichen» Klang (vgl. 355).
Ahnliche Tone sind auch aufanderen Seiten zu horen. Die genannte Ubereinstimmung scheint
mir etwas rasch gewonnen: ohne die Mitsprache kritischer Feministinnen und bisweilen — so
meine ich — auch gegen den ntl. Text. So, wenn S. 132 betont wird, die Notiz in Lk 24,11 vom
Geschwitz der Frauen sei keinesfalls eine Herabsetzung des Zeugniswertes von Frauen, oder,
wenn S. 251 die Frage, ob hinter den Ausfiihrungen des Paulus in I Kor 7 nicht doch ein Stiick
Frauenfeindlichkeit stecke, sehr schnell negativ beantwortet wird. Solch gradlinige Antworten
sind nur moglich, wenn vergessen wird, dass die Wirkungsgeschichte eines Textes zum Text
selbst gehort.

In einer kurzen Rezension ist es nicht méglich, auf Einzelheiten einzutreten. An drei
Punkten will ich immerhin Kritik anzeigen.

1) Zur drangenden Frage nach dem Verhiltnis von Mt 28,9 f. und Joh 20, 14-18 einerseits



Rezensionen 445

und I Kor 15, 3-8 andererseits horen wir nichts Erhellendes. Maria aus Magdala aber muss in
der ersten Christengemeinde eine gewichtige Rolle gespielt haben. Sie ist, wie Augustin
formuliert, zur Apostolin der Apostel geworden, darin wird ihr Ruhm und ihr Ansehen
begriindet gewesen sein. Die bei Paulus iiberlieferte Liste der Auferstehungszeugen ist wohl
Resultat von Vergleichen zwischen judenchristlichen und heidenchristlichen Gruppierungen.
Andere Gruppen sind dabei zu kurz geckommen. Der Text in I Kor 15 wire das erste Zeugnis
dafiir, dass Maria Magdalena zuriickgedringt worden ist. Beiseitegeschoben, weil eine Frau in
einer jiidisch bestimmten Umgebung als Zeuge nicht ernstgenommen wurde. Beiseitegescho-
ben moglicherweise auch darum, weil die junge Kirche daranging, ein mannlich bestimmtes
Amt zu schaffen, das die Prophetie, an der auch Frauen teilhatten, zuriickdridngte. Die Kirche,
die triumphieren sollte, stiitzte sich auf Petrus und Paulus und dringte andere wichtige
Gestalten der ersten Zeit wie Maria Magdalena zuriick. Sie aber sollte im 4. Evangelium die ihr
zustehende Rolle zugestanden bekommen, erst recht dann in der vielfaltigen Welt der Kon-
ventikel und Sekten (s. F. Boven, Le privilége pascal de Marie-Madeleine, NTS 30 (1984)
50-62). '

2) Die Ausfiihrungen zu I Kor 11,2-16 — Kopfbedeckung der Frauen - sind allzu knapp und
geben sich mit der Bemerkung, es gehe Paulus vielleicht einfach um eine Sitte, die er den
korinthischen Christen nachdriicklich empfiehlt, zu schnell zufrieden (256 f.). Paulus vertei-
digt ja mit grosster Vehemenz die traditionellen Geschlechtsrollensymbole: Mann mit kurzen
Haaren und unverhiilltem Haupt - Frau mit langem Haar und verhiilltem Haupt. Die
Relativierung der Geschlechtsrollensymbole 16st bei Paulus eine heftige Reaktion aus. Zu ihren
moglichen Hintergriinden und iiberhaupt zum ganzen Abschnitt s. den ausgezeichneten Exkurs
von G. Theissen in «Psychologische Aspekte paulinischer Theologie», Gottingen 1983, 161-
180.

3) Vollig fehlt jeder Hinweis auf die antifeministische Tendenz des Codex Bezae Canta-
brigiensis, einer fiir die westliche Kirche wichtigen Handschrift. D 4dndert an zahlreichen
Stellen in der Apostelgeschichte den Text leise und dridngt damit die Frauen zuriick. Zwei
Beispiele aus Apg 17.In V. 12 stellt D «Frauen und Médnner» um und stellt damit die gewohnte
Ordnung wieder her. In V. 34 wird Damaris einfach gestrichen. Solche Manipulationen haben
eine wichtige Rolle gespielt und verdienen weitere Untersuchung. Schon Harnack hat darauf
verwiesen, der iibrigens in seinem Meisterwerk «Die Mission und Ausbreitung des Christen-
tums in den ersten drei Jahrhunderten» einen hervorragenden Abschnitt unter dem Titel «Die
Verbreitung (sc. der christlichen Religion) unter den Frauen» geschrieben hat (589-611).

Der vorliegende Band wird trotz dieser und anderer Mingel gute Dienste erweisen.
Weiterfiihrend finde ich die Gedanken, die G. Lohfink zur einseitig christologischen Begriin-
dung der Kirche vortrigt (334-338). Ein trinitarisch fundierter Glaube wird auch eine neue
Ecclesia ermOglichen. «Die Kirche als das Werk, das Gott durch Christus im Heiligen Geist
noch immer schafft» (337). Dann kommt hoffentlich auch die Zeit, wo Manner nicht mehr
sagen, wie Frauen denken und sind (355 zitiert Magdalene Bussmann aus einer Ansprache von
Paul VI. «Uns scheint sie [die Frau] ein Geschopf, das jegliche Bildung hochst gelehrig
annimmt; daher eignet die Frau sich fiir alle kulturellen und gesellschaftlichen Aufgaben,
insbesondere aber fiir diejenigen, die ihrer sittlichen und geistigen Sensibilitdt am meisten
entsprechen»), sondern in neuer Offenheit héren und sehen lernen. Die Zeit, von der Petrus in
seiner Pfingstpredigt an Joel 3 ankniipfend sagt: «... da werde ich ausgiessen von meinem Geist
iiber alles Fleisch, und eure Sohne und Tochter werden weissagen, ... Ja, auch iiber meine
Knechte und meine Migde werde ich in jenen Tagen von meinem Geist ausgiessen» (Apg

2,17f.). Dieses Geistes bediirfen wir alle sehr.
Rudolf Brindle, Basel



446 Rezensionen

Carl Andresen (Hg.), Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, Band 1: Die Lehr-
entwicklung im Rahmen der Katholizitdt, Géttingen, Vandenhoeck u. Ruprecht, 1982.
XVIu. 754 S.

C. Andresen gebiihrt Dank, dass er den Mut hatte, dieses auf 3 Binde geplante Unterneh-
men in Angriff zu nehmen. Wenn man von den bescheideneren Entwiirfen von A. Adam, B.
Lohse und K. Beyschlag absieht, hat protestantischerseits ein Gesamtentwurf der Dogmen-
und Theologiegeschichte seit langem gefehlt. Es ist auch verstdndlich, dass die Riesenaufgabe
in Gemeinschaftsarbeit in Angriff genommen wurde. Den Nachteil der Aufteilung der Materie
nimmt man gern in Kauf, wenn dadurch der Grad der Kompetenz in der Behandlung der
einzelnen Gegenstidnde geférdert wird; auch die persénlichen Gewichtsetzungen der einzelnen
Autoren sind aufs ganze gesehen ja nur eine Bereicherung. Es sei auch ausdriicklich darauf
hingewiesen, dass der Leser zu jedem Kapitel die einschlidgige neuere und neueste Literatur
verzeichnet findet.

Der Gesamtaufriss sieht folgendermassen aus: Bd. 1 behandelt die Alte Kirche und das
Mittelalter unter dem Stichwort der Katholizitit; Bd. 2 (schon 1980 erschienen) zeichnet die
Geschichte der verschiedenen Konfessionen, sowie der Spiritualisten und Tiaufer, seit der
Reformation; Bd. 3 wird, einsetzend bei Humanismus und Antitrinitariern, unter dem Zei-
chen der «Verniinftigkeit» die Entwicklung zur Okumenizitit zum Gegenstand haben. Dem
letzten Band werden auch die Register beigegeben sein. Wenn der Titel zur Dogmengeschichte
die Theologiegeschichte hinzufligt, so gilt das weniger fiir die Alte Kirche (wo das Verhiltnis
eher umgekehrt wire), als fiir die neuere Zeit und fiir die Zukunft, von der sich der Herausgeber
eine theologia viatorum erwartet, die nicht von Dogmenstreit verdunkelt wird.

C. Andresen hat zum zuerst erschienenen 2. Bd. das allgemeine Vorwort geschrieben, das
die Geschichte der Dogmengeschichtsschreibung (allerdings hauptsdchlich im deutschsprachi-
gen Raum) skizziert und die Generallinien des gemeinsamen Unternehmens prisentiert. Das
Vorwort zum 1. Bd. ist dagegen auffallend kurz ausgefallen und erfiillt nicht alle vorher
geweckten Erwartungen (Vgl. Bd. 1, XV). Gegeniiber dem Entwicklungsdenken wird der
protestantische Ansatz mit dem Stichwort «Schrifttheologie» (Ebeling) charakterisiert.

Dieser Gesichtspunkt hat jedenfalls C. Andresen in seinem Beitrag «Die Anfidnge christ-
licher Lehrentwicklungy» (1-98) entscheidend bestimmt. Er setzt mit dem Osterkerygma ein
und entfaltet in einiger Breite die grundlegende paulinische und johanneische Theologie, in
etwa in der Sicht Bultmanns und Conzelmanns (welch letzterem das Buch gewidmet ist). Die
Lehrentwicklung im 2. Jh. wird als «Krise frithchristlicher Schrifttheologie» (frithkatholische
Schriften, Gnosis), als « Versuche zur Metaphysik» (gnostische Systeme, Apologeten) darge-
stellt und - sicher zu Recht — mit der «biblischen Theologie des Irendus von Lyon» abge-
schlossen. Man kann sich fragen, ob es nicht von Nutzen gewesen wire, auch die geographie-
geschichtliche Betrachtung (Koster) mehr zu beriicksichtigen.

In jeder Beziehung ausgezeichnet ist der Beitrag von A. M. Ritter iiber « Dogma und Lehre
in der Alten Kirche» (99-283). Einsetzend bei Origenes (der im Rahmen des spidtantiken
Hintergrunds verstanden wird), schildert Ritter informativ, kompetent und behutsam die
trinitdtstheologische und christologische Lehrentwicklung bis zum 3. Constantinopolitanum
680-681. Die Darstellung ist ein Muster dessen, was man sich von einem Handbuch erwartet:
kurz und doch nicht zu knapp, objektiv referierend und doch von personlichen Farben belebt,
nie langweilig, sondern — o Wunder! — sogar spannend. Es ist klar, dass der Akzent in diesem
Beitrag auf der griechischen Patristik liegt und dass etwa Tertullian an verschiedenen Stellen
(142f.; 254 1f.) und nur kurz, Novatian - soviel ich sehe — iiberhaupt nicht zur Sprache kommt.
Vielleicht wire es gut gewesen, im Kapitel « Dogma und Lehre im Abendland» (s.u.) einen
Abschnitt der lateinischen Theologie vor Augustin zu widmen?



Rezensionen 447

K. Wessel («Dogma und Lehre in der Orthodoxen Kirche von Byzanz», 282-393) hat die
unmittelbare Fortsetzung zu Ritters Darstellung geschrieben. Der Beitrag ist klar gegliedert in
6 Kapitel, die sicher die entscheidenden Abschnitte der Entwicklung zusammenfassen: «Ab-
grenzung gegen Rom: Das Concilium Quinisextum (691/2)», «Bilderlehre und Bilderstreit»,
«Orthodoxe Dogmatik: Johannes von Damaskus», «Mystische Theologie und Abgrenzung
gegen die Philosophie», «Der Bruch mit Rom wegen der Differenzen in Lehre, Kultus und
Recht», «Der Hesychasmusstreit und die Unionsversuche mit Rom».

E. Miihlenberg ist der Verfasser des 1. Abschnitts von « Dogma und Lehre im Abendland»,
der iiberschrieben ist « Von Augustin bis Anselm von Canterbury» (406-566). Da Augustin als
iiberragende Gestalt mit seinem Einfluss diese ganze Epoche bestimmt, wird seiner Person und
Theologie sehr viel Raum — vielleicht im Rahmen eines Handbuchs doch zu viel? - Raum (60
S.) gewidmet. Natiirlich soll diese Bemerkung nicht den grossen Wert dieses Kapitels, das mit
vielen Augustin-Zitaten ausgestattet ist, schmilern. Besonders eindriicklich ist, wie Miihlen-
berg die augustinische Linie — im Fiir und Wider - in seinem ganzen Beitrag durchzieht und
dadurch Augustin wirklich als «die schopferische Grundlage der Tradition» im Abendland
erweist.

Der 2. Abschnitt («Die Zeit der Scholastik», 567-754) stammt aus der Feder von M.A.
Schmidt, der wohl wie kein zweiter ein Kenner dieser Epoche ist. Es seien die einzelnen
Kapiteliiberschriften seines Beitrags genannt: «Die Ausbildung einer Schultheologie an den
Kathedral- und Stiftsschulen», «Das Sentenzenwerk des Petrus Lombardus und sein Aufstieg
zum Muster- und Textbuch der theologischen Ausbildung», « Metaphysik und Heilsgeschich-
te», « Theologische Erkenntnis als Erleuchtung und Erfahrungy», « Vollendung der Natur durch
die Gnade: Thomas von Aquino», «Der Ausgang der Hochscholastik», «Spitscholastische
Theologie der «<via modernas», «Straffung der theologischen Tradition in der <via antiqua»»,
«Theologie in der Zeit der Reformkonzilien».

Das neue Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte kann als Pflichtlektiire fuir alle,
die sich berufs- oder interessemissig mit diesem Thema beschéftigen, empfohlen werden: ich
bin sicher, dass sie nicht enttduscht sein werden.

Willy Rordorf, Neuchatel

Hans Martin Miiller und Dietrich Rossler (Hg.), Reformation und Praktische Theologie.
Festschrift fiir Werner Jetter zum 70. Geburtstag, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1983. 318 S., kt., DM 59.—-.

Der Titel der Festschrift bindet in der Tat zusammen, was W. Jetter in seiner Tétigkeit als
Pfarrer, akademischer Lehrer und Forscher stets bewegt hat. Dabei sind die Untersuchungen
von G. Ebeling, G. Krause, G. Kretzschmar, H. Donner und D. Stoodt mehr im Sinne eines
wirkungsgeschichtlichen Zusammenhanges mit dem Thema der Festschrift verbunden.

Vier Beitrdge beziehen sich unmittelbar auf den Zusammenhang von praktischer Theologie
und reformatorischer Erkenntnis. M. Brecht (»Beobachtungen zum Gemeindeaufbau bei
Luther») stellt aufgrund der Durchsicht seiner Werke fest, dass Luther keine véllig neuen
Modelle fiir den Gemeindeaufbau angeboten hat. Er hat aber von dem Kriterium, dass die
Kirche ihr Zentrum in der Verkiindigung des Evangeliums und der Spendung der Sakramente
hat und Kreatur des Wortes ist, alle Uberlegungen im Blick auf die Gemeinde und ihre
Aktivitdten gemessen. — H. Riess («Abscondita ecclesia et valde dispersa») fragt nach Luthers
Aussagen zur «valde dispersa» zuriick und stellt weitergehende Reflexionen zur Diasporasi-
tuation evangelischer Kirchen an. — H. Miiller (»Evangeliumspredigt und Rechtsordnung»)



448 Rezensionen

bedenkt die Dialektik von Glaube und Recht und arbeitet in einer Auslegung Lutherscher
Grundaussagen heraus, wie eine lutherische Zwei-Reiche-Lehre sinnvoll zu begreifen sei. — J.
Scharfenberg («Rechtfertigung und Identitat») iiberpriift an Paulus, Luther und Bonhoeffer, in
welcher Weise die Rede von der Rechtfertigung und die Rede von der Identitit sich wechsel-
seitig auszulegen vermdgen. Er formuliert von daher weiterfithrende Reflexionsaufgaben.

Drei Beitrédge beziehen sich auf den Gottesdienst und seine Praxis. P. Cornehl erortert die
«Evangelische Abendmahlspraxis im Spannungsfeld von Lehre, Erfahrung und Gestaltung».
Besonderes Interesse verdienen seine Ausfithrungen iiber die Neuentdeckung des Abendmabhls
in der Zeit des Kirchenkampfes und iiber die Abendmahlsbewegung der Gegenwart. — M.
Rossler («Ein neues Lied heben wir an») und J. Henkys («Wer so stirbt, der stirbt wohl»)
arbeiten in eingehenden Spezialuntersuchungen die Kontur von Luthers erstem eigenen Lied,
einem Protestsong angesichts eines Zeitereignisses, bzw. die Gemeinsamkeiten zwischen
Luthers Hauspredigt vom 19. Okt. 1533 und dem Schlussvers von P. Gerhards bekannten Lied
«O Haupt voll Blut und Wunden» heraus.

Eine weitere Gruppe von Beitrdgen gilt homiletischen Fragen. K. Gottschick legt eine
eindringliche Analyse von Luthers Invocavitpredigten vor. — D. Rossler («Beispiel und
Erfahrung») geht von einer Aussage Luthers aus, in welcher die Aufgabe der Predigt als
Niederwerfung durch das Gesetz und Aufrichten durch das Evangelium beschrieben ist. Als
dritter, selbstindiger homiletischer Gesichtspunkt schliesst sich fiir das horende Gewissen
«die Befreiung und Darlegung dessen an, was diesem Gewissen zweifelhaft ist» (204). Dieses
«genus illustrans» entfaltet Rossler des weiteren und konturiert so unser Bild von Luthers
Homiletik in einer beachtlichen Weise. — W. Steck («Speculum vitae») fragt nach der Bedeu-
tung der Reformation fiir die Entwicklung des neuzeitlichen Todesbewusstseins. Er errtert die
Frage von Tod, Trauer und Friedhofsgestaltung. Er arbeitet den Prozess der Abstraktion des
Todes vom Leben heraus und erhellt in seiner Analyse die sich wandelnden Einstellungen zum
Tode. Im Riickgriff auf die Reformation zeigt er, wie Ritus und Bestattungspredigt wieder
sinnvoll miteinander in Beziehung gesetzt werden konnen. Dieser beachtenswerte Beitrag ist
auch darum interessant, weil hier eine gingige Berufung auf die reformatorische Predigt zur
Diskussion gestellt wird.

Fiir den Bereich der Religionspddagogik steht der Beitrag von K. E. Nipkow « Wachstum
des Glaubens — Stufen des Glaubens». In der gegenwartigen religionspadagogischen Diskus-
sion wird die Frage nach dem Wachstum des Glaubens neu aufgenommen. J. Fowler hat in
seinem Konzept der Strukturstufen des Glaubens eine lebensgeschichtlich orientierte Abfolge
von «Stufen des Glaubens» konzipiert. Nipkow arbeitet in der Riickfrage in profunder Weise
heraus, in welcher Weise bei Luther vom Wachstum des Glaubens gesprochen wird. Damit
leistet er zugleich einen Beitrag zum Problem der Verhéltnisbestimmung theologischer und
humanwissenschaftlicher Aussagen im Blick auf den religionspidagogischen Lernprozess.

Die verschiedenen Festschriftbeitrdge bringen je fiir ihren Bereich eine Reihe von wesent-
lichen Gesichtspunkten der Reformation in Erinnerung oder neu zur Geltung. Die Aufsidtze
sind durchweg informativ. Im Blick auf gegenwirtig anstehende Grundfragen haben mich
besonders die Ausfithrungen von P. Cornehl iiber die evangelische Abendmahlpraxis, von K. E.
Nipkow iiber die Fragen des Wachstums des Glaubens und von W. Steck i{iber die Bedeutung
des reformatorischen Umgangs mit dem Tode sowie D. Rosslers Skizze zu Luthers Homiletik
angesprochen. Der zur Verfiigung stehende Raum I&sst keine weitere Diskussion zu. Indes: In
den sachkundigen Beitrdgen dieser Festschrift wird versucht, in jener Richtung weiter zu
denken, die dem Jubilar am Herzen gelegen hat. Was konnte sich W. Jetter als Festschrift
Besseres wiinschen?

Gottfried Adam, Wiirzburg



Rezensionen 449

Werner Koch, «Sollen wir K. weiter beobachten»? Ein Leben im Widerstand. Geleitwort von

Helmut Gollwitzer, Radius-Verlag Stuttgart 1982. 326 S. DM 29.80.

«...Man gibt sich ja erst langsam Rechenschaft iiber alles, was geschehen ist, iiber das, was
nun vergangen und dahin und iiber das, was nun weiter zu tun ist... Lieber Herr Koch, ob es
wohl gelingen wird, den deutschen Theologen in Zukunft sowohl das Schworen auf den «Gott
der Geschichte», als auch die Flucht vor der Politik abzugew6hnen? ...» (322). Diese Zeilen
schreibt Karl Barth um den 5. Juni 1945 in einem Dankschreiben an Werner Koch, der bis zu
diesem Zeitpunkt sein Leben im Widerstand gegen die nationalsozialistische Ideologie geistig-
geistlich und eminent praktisch organisiert hatte. Karl Barth hat mit diesen Sdtzen die Essenz
der theologischen und politischen Existenz W. Kochs zutreffend ausgedriickt: zum einen
verweigerte er sich aufgrund seiner in seinen theologischen Lehrjahren erworbenen theologi-
schen Erkenntnisse (die massgeblich von Barth beeinflusst sind) und seiner zugleich angeeig-
neten christlich-pazifistischen Grundhaltung den Absolutheitsanspriichen der Ideologie des
Dritten Reiches, woraus sich folgerichtig zum anderen die Fortfiihrung der einmal als richtig
erkannten nonkonformistischen Haltung mit politischen Mitteln ergibt.

Uberhaupt bieten die biographischen Stationen und Positionen K.s, die in erzihlendem Stil
erlebte Geschichte wieder lebendig werden lassen, einen der wenigen Belege iiber einen christlich
motivierten Widerstand gegen den Nationalsozialismus, der nicht allein fast rein innerkirchlich
gefiihrt wird oder lediglich versucht, kirchliche EinfluBsphiren zu erhalten, sondern wirklich
auch die politschen Relevanzen seines Bekenntnisses zu Jesus Christus als dem einen Wort
Gottes (wie es in der « Barmer Erkldrung» heisst) erkennt und Konsequenzen daraus zieht. Bei K.
sah das so aus, dass er in der Zeit des Kirchenkampfes als geheimer Berichterstatter der
ausldndischen Presse am 1935 illegal gewordenen Predigerseminar in Finkenwalde und als
Hilfsprediger in Barmen tétig war, bevor er 1936 in die Hinde der Gestapo gelangte und ein Jahr
spiter in das Konzentrationslager Sachsenhausen eingeliefert wurde.

Dieser Teil des Buches, in dem K. {iber den Alltag im Konzentrationslager und seine
Begegnungen mit anderen Menschen in dieser Situation der Existenz am Abgrunde berichtet,
gehort zu den beeindruckendsten Passagen seiner Biographie. Teile dieser Seiten haben mich
an Schilderungen von vergleichbaren Situationen bei den Pfarrern der Bekennenden Kirche
Paul Schneider, Ludwig Steil und dem spiteren Prises der westfilischen Kirche, Ernst Wilm,
erinnert. Gerade aber weil heute meiner jungen Generation Interesse oder Wissen an bzw. um
diese Zeugen und Zeugnisse verloren zu gehen droht, ist es dusserst wichtig, wieder durch die
Erinnerungen K.s daran zuriickgewiesen zu werden.

Aus allen Beschreibungen K.s wird sein kontinuierliches Bemiihen erkennbar, einerseits
konkret vor Ort, an den er gestellt wurde, seine — vielen anderen nicht erreichbaren —
Moglichkeiten in den Dienst der Mitgefangenen zu stellen, andererseits aber zugleich kom-
promisslos die scheinbar fast alle mitreissende Nazi-Ideologie als gottlos und unmenschlich zu
demaskieren. Die Substanz K.s wird in seinem dargestellten Kampf, wobei der Konflikt
zwischen der Bekennenden Kirche und den Deutschen Christen den kirchenhistorischen
Hintergrund bietet, von der Theologie gendhrt, die die Autoritdt des Wortes Gottes ernst
nimmt und woraus sich politische Konsequenzen folgern lassen miissen: «Das Mindeste ist
aber, dass der ganzen religiosen Uberhohung von Staat und Nation im Bereich der christlichen
Verkiindigung der Ndhrboden entzogen wird. Weil dieser Wandel in der Theologie eingetreten
ist, wird auf vielen Kanzeln auch wieder anders gepredigt — verbindlich und nicht mehr so
unverbindlich, wie es der blossen Pflege religidser Gefiihle im modernen Protestantismus
entspricht.» (118f.)

H. Gollwitzer bemerkt dazu in seinem Vorwort, dass «das christliche Bekenntnis, bisher
eine Bedingung fiir den biirgerlichen Aufstieg, zur existentiellen Bedrohungy» (11) wurde. Von



450 Rezensionen

Bekenntnis und Bedrohung gleichermassen waren dann auch K.s Jahre nach seinem Aufenthalt
in Sachsenhausen geprigt: als Wehrmachtsdolmetscher und Militarpfarrer im Kriegsgefange-
nenlager, als Arbeitseinsatzleiter fiir Kriegsgefangene.

K.s Biographie bleibt nicht allein in Zeitgeschichtlichem stecken: die aktuellen Assoziatio-
nen stellen sich unwillkiirlich bei der Lektiire ein. Das Thema «Kirche und Politik» war nicht
nur wihrend des Kampfes gegen den Nationalsozialismus ein besonderer Auftrag fiir K. Die
Riickblicke K.s geschehen in unserer Zeit; sie wiren fortzusetzen mit seinem Engagement in
der Okumene, in der antifaschistischen Arbeit, in der Oster- und Friedensbewegung von 1982.
Koch hat dabei immer seinen Bonner Lehrer K. Barth ethisch-politisch verbindlich anerkannt
und in der Konkretion weiterzutreiben versucht. H. Gollwitzer driickt es in den Worten aus:
«... Werner Koch schreibt das auf, weil er daran leidet, wie die Christenheit in Deutschland
wieder zuriickgefallen ist, wie sehr die evangelische Kirche in Deutschland - jedenfalls in dem,
was sie offiziell sagt — zuriickbleibt hinter dem, was der unheimliche Lauf der Welt von ihr
fordert, und weil er zugleich begliickt erlebt, wie Jiingere und Junge aufmerksam und lernbereit
zuhoGren, wenn er von den Erfahrungen jener Jahre erzdhlt und daraus Konsequenzen fiir die
Gegenwart zieht.» (11)

Die Erfahrungen der Kirchenkampf-Generation an meine junge Generation weiterzugeben
halte ich fiir eine der vordringlichsten Aufgaben in Kirche und Theologie heute iiberhaupt.
Dass auch wir einmal wieder in solche Situationen kommen kdnnten, ist nicht auszuschliessen,
wenn man nur einmal die gegenwirtige gegenseitige Bedrohung der politischen Blocke mit
Atomraketen und chemischen Waffen und die ungleichen Lebens- und Wirtschaftsverhéltnisse
von Siid und Nord betrachtet (und natiirlich die Rolle von Kirche und Theologie in diesem
Interessenspiel!). Welche Rolle dann Bekenntnis und Bedrohung spielen konnten, ist jedenfalls
unschwer auszumachen, auch wenn Vergessen und Verdringen in der Bundesrepublik zum
hoffdhigen Ton gehdren. Darum ist K. zuzustimmen, wenn er in einem Briefvom 14.10.d.J. an
mich in Fortfiilhrung der in seiner Biographie zutagegetretenen Uberzeugung schreibt: «Ich
halte die Erkldrung des Reformierten Bundes, wonach das Bekenntnis zu Jesus Christus und
die Akzeptierung des Systems der <glaubwiirdigen atomaren Abschreckung» absolut unverein-
bar sind, fiir die heute zu praktizierende (Barthsche) Theologie. Man hat im Dritten Reich auch
nicht zugleich Bekennender Christ und Nazi sein konnen.»

Aber manche «Gotter der Geschichte» und die Flucht (die vermeintliche) vor der Politik
halten sich zdh. Dagegen anzukdmpfen ist die gemeinsame Aufgabe der Kirchenkampfgene-
ration und der heutigen kritischen Jugend.

Frank-Matthias Hofmann, Utrecht

Enno Konukiewitz, Hans Asmussen. Ein lutherischer Theologe im Kirchenkampf, Die Luthe-
rische Kirche. Geschichte und Gestalten, Bd. 6. Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
Giitersloh 1984. 295 S.

Es war seit langem ein Desiderat der Forschung, dass die Personlichkeit von Hans
Asmussen (1898-1969) und ihre Bedeutung fiir die deutsche evangelische Kirche und Theo-
logie einmal griindlich untersucht und aufgearbeitet werde. Das ist nun in der vorliegenden
Kieler Dissertation von Enno Konukiewitz in mustergiiltiger Weise geschehen. Auf Grund
vieler unverdcffentlichter Materialien aus Asmussens Nachlass und weiteren Archiven, sowie
des umfangreichen gedruckten Schrifttums von Asmussen und der einschldgigen Sekundérli-
teratur entwirft der Verf. ein klares Bild von Asmussens Weg und Werk.

Die Entwicklung des jungen Schleswiger Pfarrers in den zwanziger und frithen dreissiger
Jahren ist zunidchst ein hichst interessantes Beispiel von Rezeption Barth’scher Theologie auf



Rezensionen 451

dem Boden konservativen Luthertums. Gegeniiber allem konfessionalistischen, repristinie-
renden Verstindnis von «Bekenntnis» gehorte es fiir Asmussen schon frith zum Wesen der
Kirche, dass sie zum Bekennen hic et nunc gerufen ist. Das spitzte sich dann in der wirren,
biirgerkriegsdhnlichen Situation unmittelbar vor Hitlers Machtiibernahme zu. Asmussen war
die treibende Kraft beim sog. Altonaer Bekenntnis (Januar 1933). Hier ging es um den Auftrag
der Kirche angesichts zerstorerischer Krifte und Ideologien. Dabei richtete sich auf dem
Gebiet der politischen Ethik die Abgrenzung vor allem gegen das Gedankengut der Franzo-
sischen Revolution, dann aber auch gegen die Vergdtzung von Volk und Rasse. Asmussens
kdmpferisch-harte Ausserungen fiihrten im beginnenden Kirchenkampf zu Zusammenstdssen
mit Exponenten der NSDAP, schliesslich zur Suspension vom Pfarramt. Damit war er frei fiir
besondere Aufgaben im Dienst der sich formierenden Bekennenden Kirche. Besonders wichtig
wurde dabei seine Mitarbeit an der Barmer Theologischen Erkldrung. Hier erreichte sein
Zusammenwirken mit Karl Barth die grosste Intensitét. In den Jahren des Kirchenkampfs war
Asmussen einer der profiliertesten Vertreter des alle Kompromisse ablehnenden « Dahlemer»
Fliigels der Bekennenden Kirche. Spiter, besonders seit 1938, ging er dann aber seinen
charakteristisch eigenen Weg. Barths theologische Begriindung des politischen Kampfs gegen
Hitler lehnte er ab. Immer mehr fand er in einem sakramental-liturgischen Kirchenverstindnis
Hilfe und Halt. Mit leidenschaftlicher Hirte polemisierte er 1941 gegen Bultmanns Entmytho-
logisierungsprogramm.

Asmussens weitere Wege nach 1945 werden bei K. nur noch kurz skizziert. Es wird
deutlich, wie vieles, was ihn dann immer mehr vereinsamen liess, schon lange in seiner
denkerischen Entwicklung angelegt war. Es ist dem Verf. zu danken, dass er uns hilft, diesen
Mann und seinen in mancher Beziehung signifikativen und bedenkenswerten Weg besser zu
verstehen.

7 Andreas Lindt, Bern

Helene Werthemann, Johann Sebastian Bach. Leben — Glaube - Werk, Friedrich Wittig Verlag

Hamburg, Imba Verlag Freiburg/Schweiz, 1984. 63 S.

Die in 6kumenischer Koproduktion von den genannten Verlagen und von V. Conzemius
und A. Lindt unter der Rubrik «Gelebtes Christentum» herausgegebenen Bindchen sind zwar
gering an Umfang, das vorliegende jedoch «hat’s in sich», auch auf wenig Raum. Der Rez. sieht
die Verf.n. noch in Gedanken vor sich, wie sie vor iiber zwei Jahrzehnten in der Bach-
Vorlesung des Basler Musikgeschichtlers Leo Schrade jedes Wort emsig mitschrieb, weil sie
schon damals das «Meer» Bach faszinierte. Und daran eben nicht nur wie meist dessen
artifizielle Meisterschaft, sondern auch deren geistige Hintergriinde. Dass sie diese, als ehe-
malige Privatdozentin unserer Theol. Fakultdt in Basel und jetzige Leiterin des Ressorts
Religion im Radio DRS, in der unlosbaren Einheit von Kunst und lutherischem Glauben bei
Bach fand, versteht sich fast von selbst, nicht jedoch, wie sie dies auf wenig Raum iiberzeugend
deduziert und darstellt.

In der Tat braucht es weder fiir den Kenner der Materie noch fiir den interessierten Laien
fiir das Bachjahr einen neuen, dicken Wilzer tiber den Thomas-Kantor, der die vielen
biographischen Stationen und geistigen Einfliisse Bachs ausfiihrlich beschreiben miisste. Es
braucht heute eher schon einigen Bekennermut zum «fiinften Evangelisten», dem selbst fiir
gldubige Katholiken nur noch die Kanonisation Roms fehlt, um sozusagen in nuce die
bekannten Schwerpunkte der Bachliteratur zusammenzufassen, verstindlich vorzustellen und
so zu repetieren, dass Bachs Musik eben iiberwiegend fiir den lutherischen Gemeindegottes-
dienst geschrieben ist und losgeldst von ihm zur rein sdkularen Selbstdarstellung konzertanter



452 Rezensionen

Musikanten entartet — wie es heute meistens geschieht — seinen existentiellen Sitz im Leben
einbiisst.

Auch wenn Bachs Meisterschaft rein musikalischen Stilgesetzen seiner Zeit folgt, ist sie
doch noch nicht restlos verstanden, wenn man von den «Schitzen» seiner theologischen
Privatbibliothek, den Auseinandersetzungen und Beratungen mit seinen Pfarrern, der Wid-
mung seiner Kompositionen «Soli Deo Gloria» abstrahiert.-Man méochte vielen Organisten,
Chorleitern und ausfithrenden Musikern, die sich im Bachjahr und dariiberhinaus auf Bachs
Werke nun stiirzen, H. Werthemanns verdienstvolle kurze Bachschrift dringend ans Herz
legen. Leider sind Ausstattung und Illustrationen der Verlage nicht optimal gelungen.

Karl Hammer, Basel

Heimo Gastager (Hg.), Hilfe in Krisen. Wege und Chancen einer personalen Kriseninterven-
tion, Sehen-Verstehen—Helfen, Pastoralanthropologische Reihe, Band 6, Herder Verlag
und Vandenhoeck & Ruprecht, Freiburg und Gottingen, 1982. 136 S.

Nach Hippokrates bedeutet Krise der Hohepunkt und gleichzeitig die Wende des Krankheits-

verlaufes. In den letzten Jahrzehnten wurde dieser Begriff, zunichst in den USA, in erweiter-

tem Sinn verstanden als «Konfrontation eines Individuums mit einer problematischen Situa-
tion, in der seine typischen Problemldsungsfdhigkeiten und iiblichen Hilfsméglichkeiten fiir
eine Bewiltigung nicht ausreichen». Es wurden auch wissenschaftlich fundierte Methoden der

Hilfe fiir Menschen in solchen Situationen entwickelt. Der Aufsatzband informiert iber diesen

Bereich der Forschung und der zwischenmenschlichen Hilfe.

G.von Schlippe berichtet, wie er als Pfarrer mit Menschen in einer Krise zu tun hat. Der
Analytiker W. Ruff beschreibt offene und (durch korperliche Beschwerden) verdeckte Krisen-
verldufe und untersucht die Motive der Helfer. Nach seiner Meinung vermdgen nicht nur
Sanititer, Pfarrer, Arzte, Sozialarbeiter in Krisensituationen zu helfen, sondern auch Taxi-
fahrer, Kellner, Friseure, Barkeeper usw. Der Psychiater M. Biebl referiert iiber Aspekte der
pathologischen Trauer. Der Mediziner Ch. Kulessa bietet eine Typologie der Krisen und eine
Ubersicht iiber ihre Verlaufsformen. G. Sonneck, ebenfalls Mediziner, erklirt die Technik der
Krisenintervention. Der Herausgeber berichtet iiber die Arbeit der Kriseninterventionsstelle
in Salzburg, die durch Laiengruppen unterstiitzt wird und es mdglich macht, zahlreichen
Patienten die Einweisung in eine Klinik zu ersparen. Der Theologe K. Gastgeber erldutert
schliesslich das Ausbildungsprogramm der Grazer Seelsorgekurse und die durch ihn vermit-
telte pastorale Krisenberatung nach der Methode der Integrativen Gestalttherapie. Da in
Gaudium et spes ausdriicklich gefordert wird, dass in der «Seelsorge nicht nur die theologischen
Prinzipien, sondern auch die Ergebnisse der profanen Wissenschaften, vor allem der Psycho-
logie und Soziologie, beachtet und angewendet werden sollen», scheint fiir K. Gastager die
Synthese zwischen der Anwendung der humanwissenschaftlichen Methoden der Krisenhilfe
mit der kirchenamtlichen Aufgabe des Seelsorgers vollig problemlos zu sein.

Walter Neidhart, Basel

Heinrich Karpp, Vom Umgang der Kirche mit der Heiligen Schrift. Gesammelte Aufsitze,
Bohlau Verlag, Koln, Wien 1983. 347S.

Am 10.12.1983 hat Heinrich Karpp seinen 75. Geburtstag feiern konnen. Zu diesem Festtag

ist eine Sammlung von 15 Aufsidtzen aus seiner Feder erschienen. Eine sinnvolle Alternative

fiir die oft mit Pflicht- und Verlegenheitsarbeiten von Kollegen angefiillten Festschriften!



Rezensionen 453

Karlmann Beyschlag hat ein herzliches Grusswort geschrieben. Am Schluss steht eine Liste der
Veroffentlichungen Karpps.

Schwerpunkt der weitgespannten Forschungstitigkeit Karpps ist die Geschichte der Hei-
ligen Schrift im Raum der Kirchengeschichte. Beitrdge dazu bilden denn auch den Mittelpunkt
des vorliegenden Bandes. Die Untersuchungen beziehen sich auf die verschiedenen Epochen
der Kirchengeschichte. Die Alte Kirche betreffen die beiden Arbeiten: «Prophet» oder «Dol-
metscher» ? Die Geltung der Septuaginta in der Alten Kirche und: Viva vox. In die Zeit der
grossen Wende gehoren die drei Beitrage: Ein Bibellob aus der Basler Konzilsuniversitit (hier
finden sich einige unprizise Angaben {iber diese Universitdt. Nicht der Gegenpapst Felix V.
hat die Hohe Schule gegriindet, sondern das Konzil, und die Griindung ist nicht kurz vor 1441,
sondern prizis 1432 erfolgt); Die kirchengeschichtliche Bedeutung der Gutenberg-Bibel; Der
Beitrag Keplers und Galileis zum neuzeitlichen Schriftverstandnis. Zwei Arbeiten wenden sich
schliesslich dem 19. und 20.Jh. zu: Das Aufkommen des Begriffs «Biblizismus» und: Einheit
der Kirche — Einheit der Bibel?

Sechs Beitridge sind der Kirchengeschichte im engeren Sinn gewidmet. Zwei wenden sich
dem Busswesen der Alten Kirche zu, einem Gebiet, auf dem Karpp besonders intensiv
gearbeitet hat. Ein dritter fragt nach der Stellung der Alten Kirche zu Kriegsdienst und Krieg.
Um die Entwicklungsgeschichte einer christologischen Formel geht es im Aufsatz: Christus,
deus noster. In einem Aufsatz setzt sich Karpp mit der Kritik Lagardes an Kirche und Theologie
auseinander. Am gewichtigsten scheint mir der Beitrag: Kirchengeschichte als theologische
Disziplin zu sein. Karpp vertritt — m. E. mit Recht - die Uberzeugung, dass die Kirchenge-
schichte der Forderung geniigt, die Karl Barth erhoben hat: nur dasjenige Fach kann als
selbstdndige theologische Disziplin gelten, welches auf eine «selbstidndig zu stellende Frage
hinsichtlich der christlichen Rede von Gott» antwortet. Karpp formuliert als Frage, auf welche
die Kirchengeschichte antwortet: «Wie hat sich die Botschaft der Kirche bewahrt, und wie hat
sie sich bewdhrt?» (29).

Zwei Beitrdge zur Religionspiddagogik runden die Aufsatzsammlung ab, die von der
erstaunlichen Vielseitigkeit und Weite dieses Forschers zeugt.

Rudolf Bréindle, Basel



	Rezensionen

