
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 4

Buchbesprechung: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen

Gottfried Arnolds angeblicher Schweizbesuch im
Jahre 1699

In memoriam Andreas Lindt

In der ersten Gesamtdarstellung des schweizerischen Pietismus, die W. Hadorn 1901

veröffentlichte, findet sich eine interessante Nachricht über das Auftreten von drei deutschen
Pietisten im Bernbiet, das dort im August 1699 - nur wenige Wochen nach Abschluss des

aufwendigen Pietistenprozesses - erhebliches Aufsehen erregte und zu einer neuerlichen
Beunruhigung der Berner Regierung führte.1 Zwei der von Hadorn genannten Deutschen sind
als führende Vertreter des radikalen Pietismus2 bekannt: Ernst Christoph Hochmann von
Hochenau (1669/70)3 und Gottfried Arnold 1666—1714)4.

Nach Hadorns Darstellung wurde deren Schweizreise durch den verbannten Berner
Spitalprediger Samuel König angeregt. Der Exulant5 sei im Wittgensteiner Land Hochmann
begegnet und habe ihn zu einem Besuch bei den pietistischen Freunden in Bern ermuntert.
Hochmann, der Wanderprediger des kirchenfeindlichen mystischen Pietismus, sei im August
1699 zusammen mit dem ihm eng verbundenen «feurigen aber überspannten Pietisten Gottfried

Arnold» und einem gewissen - von Hadorn nicht identifizierten - Krafft auf dem Gut
Breitfeld des Landvogts Nikolaus von Rodt eingetroffen. An einem Sonntagnachmittag habe

Hochmann einer hier zusammengekommenen Menschenmenge unter freiem Himmel gepredigt

und für die Stadt und Regierung von Bern gebetet. Am nächsten Tag sei die Reise weiter ins
Berner Oberland (Spiez, Interlaken, Grindelwald, Unterseen) gegangen. Vor dem Zugriff der
alarmierten Regierung habe von Rodt die deutschen Gesinnungsfreunde dann nach
Unterwaiden in Sicherheit bringen lassen.

Für die Biographie Gottfried Arnolds wäre diese Nachricht von seinem Auftreten in der
Schweiz - erwiese sie sich als historisch zutreffend - von nicht geringer Bedeutung. 1697 war er
aufgrund einer im Vorjahr erschienenen Abhandlung über das Urchristentum6 von Landgraf
Ernst Ludwig von Hessen-Darmstadt als Professor der Geschichte an die Universität Giessen

1 Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen Reformierten Kirchen, Konstanz-
Emmishofen 1901, lllf.

2 Vgl. H. Schneider, Der radikale Pietismus in der neueren Forschung, JGP 8 (1982) 15-42;
9 (1983) 117-151.

3 Ders., Art. «Hochmann von Hochenau», TRE 14 (1985) - im Druck.
4 M. Schmidt, Art. «Arnold», TRE 4 (1977) 13-140; F.W. Kantzenbach, Gottfried Arnold,

in: M. Greschat (Hg.), Gestalten der Kirchengeschichte, 7, Stuttgart 1982, 261-275.
5 Über Königs Wirksamkeit im Exil vgl. jetzt: R. Dellsperger, Samuel Koenigs «Weg des

Friedens» (1699-1711) -ein Beitrag zur Geschichte des radikalen Pietismus in Deutschland,
JGP 9 (1983) 152-179.

6 Die Erste Liebe der Gemeinen Jesu Christi, Das ist, Wahre Abbildung Der Ersten
Christen, Nach Ihrem Lebendigen Glauben Und Heiligen Leben Altona 1696.



Miszellen 435

berufen worden.7 Doch schon im folgenden Jahr legte er sein Amt nieder und zog sich nach

Quedlinburg (Ostharz) zurück.8 1699-1700 erschien das Werk, das seinen bleibenden Ruhm
begründete, die «Unpartheyische Kirchen- und Ketzerhistorie». In diese Lebensphase wäre
der Schweizbesuch einzuordnen. Das Bild des «Stillen im Lande», des aus dem «babylonischen»

Getümmel der Welt und der verweltlichten Kirche entfliehenden Schreibtischpietisten
erführe durch diese Reise eine Korrektur und Ergänzung; zeigte sie ihn doch Seite an Seite mit
dem bald als «Erzfanaticus» verschrieenen Hochmann bei öffentlicher Agitation. Und schon

bevor die «Unpartheyische Kirchen- und Ketzerhistorie» auch in der Schweiz ihr Lesepublikum

fand, wäre ihr Verfasser den Berner Pietisten bereits persönlich bekannt geworden.
Hadorns Mitteilungen über den Schweizbesuch Gottfried Arnolds haben in der Forschung

ein unterschiedliches Geschick erfahren. Schweizerische kirchengeschichtliche Arbeiten haben

Hadorns Schilderung durchweg aufgegriffen: P. Wernle9 geht zweimal auf die Episode ein, K.
Guggisberg10 erwähnt sie ebenso wie R. Pfister11 und zuletzt R. Dellsperger12. Darüber hinaus
haben Hadorns Ausführungen aber nur wenig Beachtung gefunden, vor allem in der neueren
Arnold-Literatur sind sie unbekannt und undiskutiert geblieben.

Zu den Ausnahmen zählt H. Renkewitz, der 1935 in seiner sorgfältig recherchierten

Monographie über Hochmann13 auch die Arbeiten Hadorns und Wernles zur Kenntnis

genommen hat. Ganz aufHadorn fussend schildert er die Episode im Bernbiet, stellt sie aber in
einen grösseren Kontext: er bringt den «Auftakt in der Schweiz»14 in Zusammenhang mit der

nachfolgenden enthusiastischen «Kirchenrevolution»15 im oberhessischen Laubach, bei der

König, Hochmann, Dippel «und zeitweilig auch Gottfried Arnold»16 beteiligt waren. Schon
bei der Darstellung der Hochmann prägenden Einflüsse (Gichtel, Petersen, Philadelphier)
bemerkt er: «Es fügt sich gut in dieses Bild, dass Hochmann mit Gottfried Arnold bekannt
wurde. Wir müssen uns mit der Feststellung begnügen, dass beide zum ersten Male im August
1699 zusammen auftraten. Sie schöpften zum Teil aus denselben Quellen, aber jeder ging
seinen eigenen Weg. Nur in der Schweiz wirkten sie 1699 Schulter an Schulter.»17 Renkewitz
erwähnt zwar Arnolds Rückkehr von Giessen nach Quedlinburg, wo er sich der Arbeit an der
«Kirchen- und Ketzerhistorie» gewidmet habe, hält aber fest: «Dazwischen reiste er umher

7 B. Willkomm, Gottfried Arnold als Professor Historiarum in Giessen, Mitteilungen des

oberhessischen Geschichtsvereins NF 9 (1900) 53-73; R. Mack, Pietismus und Frühaufklärung

an der Universität Giessen und in Hessen-Darmstadt, Giessen 1984, bes. 79ff.
8 Mack, a.a.O. 82 ff. Arnold rechtfertigte seinen Schritt in der Schrift: Offenhertzige

Bekandtnuss, Welche Bey unlängst geschehener Verlassung Seines Academischen Ampts
abgeleget worden o.O. 1698. Diese Schrift erlebte sechs Auflagen in zwei Jahren!

9 Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, I, Tübingen 1923,
128.140.

10 Bernische Kirchengeschichte, Bern 1958, 392.
11 Kirchengeschichte der Schweiz, II, Zürich 1974, 624.
12 Die Anfänge des Pietismus in Bern (AGP 22), Göttingen 1984, 167; 172.
13 Hochmann von Hochenau (1670-1721). Quellenstudien zur Geschichte des Pietismus

(AGP 5), Witten 1969 (Nachdruck mit Ergänzungen).
14 A.a.O. 47-49.
15 A.a.O. 53ff.
16 A.a.O. 44.
17 A.a.O. 43.



436 Miszellen

und forderte mit Hochmann zusammen das freie geistliche Christentum.»18 Die Schweizreise

bietet ihm dafür freilich das einzige Zeugnis. Im Blick auf die sich anschliessenden Vorgänge
im hessischen Raum notiert er: «Auch Gottfried Arnold begegnet uns in jener unruhigen
Gegend.»19 Renkewitz meint, ihn noch im März 1700 unter brieflich genannten Freunden
Hochmanns in Frankfurt am Main identifizieren zu können.20 Angesichts dieser nur einmaligen

Nennung eines «Arnold» in Frankfurt räumt Renkewitz ein, dass Arnold bei den

Vorgängen in Hessen keine führende Rolle gespielt habe - «aber er war am Auftakt in der
Schweiz im August 1699 beteiligt».21

Ganz von Renkewitz' Darstellung abhängig erwähnt M. Schmidt22 Arnold als Hochmanns
Reisebegleiter in der Schweiz, vermerkt Ch. D. Ensign23 Arnolds Mitwirkung an den südhessischen

Ereignissen und notiert R. Mack24 Arnolds Verkehr in Frankfurter Separatistenkreisen.

Über den bisherigen Forschungsstand führt R. Dellsperger in seiner Untersuchung über
«Die Anfange des Pietismus in Bern» hinaus, in der er in einem skizzierten Ausblick auf die
weitere Geschichte des Berner Pietismus nach dem grossen Pietistenprozess auch die Episode

vom August 1699 kurz erörtert25. Er identifiziert die Hadorns Darstellung zugrunde liegende

Quelle als «Hrn. Niclaus Rodts von Hinderlachen Historj» in J. R. Gruners Acta Pietistica und
verweist auf weitere, noch unausgeschöpfte Quellen für die Ereignisse, vor allem das Berner
Rats-Manual. Erstmals äussert Dellsperger jedoch verhaltene Skepsis gegenüber der Identität
des in den Quellen genannten «Arnold» bzw. «Arnaud». Ob es sich wirklich um Gottfried
Arnold handele, wie Hadorn stillschweigend annehme, müsse bei einer erneuten Untersuchung
der Vorgänge erst noch geklärt werden. Dellsperger macht darauf aufmerksam, dass in von
Rodts «Historie» vom «jungen Arnold» die Rede ist, Gottfried Arnold aber «im Jahre 1699

immerhin 33 Jahre alt und 316 Jahre älter als Hochmann» war.26

Dieser vorsichtige Einwand lässt sich noch vertiefen und durch weitere Bedenken ergänzen.
Ausser der Tatsache, dass ein 33jähriger Mann im 17./18. Jahrhundert in der Tat nicht mehr
als jung galt, ist es schwer vorstellbar, dass der gewesene Professor der «junge Arnold» genannt
worden wäre oder gar dass der Berner Dekan Bachmann dann undifferenziert von «drei
deutschen Kerlen»27 gesprochen hätte. Die Niederlegung der Giessener Professur war überdies
ein so spektakuläres Ereignis28, dass - handelte es sich wirklich um Gottfried Arnold - dieser

Umstand in den Quellen kaum unerwähnt geblieben wäre.

Ferner ist bekannt, dass Gottfried Arnold nach seiner Rückkehr nach Quedlinburg im
Jahre 1698 eine äusserst rege schriftstellerische Tätigkeit entfaltete. Die bereits fertiggestell-

18 A.a.O. 47.
19 Ebd.
20 A.a.O. 50, A. 27.
21 A.a.O. 47.
22 Pietismus (UB 145), Stuttgart 1972, 131. Schmidt irrt freilich, wenn er auch Samuel

König zum Begleiter Hochmanns im Berner Land macht.
23 Radical German Pietism (c. 1675- c. 1760), Diss. phil. Boston 1955.

24Pietismus (s.o. A.7) 99.
25 Anfänge (s.o. A. 12) 167.172.
26 A.a.O. 172, A.4.
27 vgl. a.a.O. 172.
28 F. Dibelius, Gottfried Arnold. Sein Leben und seine Bedeutung für Kirche und Theologie,

Berlin 1873, 89.95. Vgl. auch oben A. 8.



Miszellen 437

ten29 Teile I—II der «Kirchen- und Ketzerhistorie» erschienen 1699, 1700 folgten die Teile
III-IV. Im Jahre 1700 kamen sechs weitere Schriften Arnolds heraus.30. Mit dieser umfangreichen

literarischen Produktivität ist eine monatelange Absenz von Quedlinburg (nach
Renkewitz immerhin von August 1699 bis März 1700!) kaum vereinbar. Die Quellen über den

Quedlinburger Pietismus31 wissen von einer längeren Abwesenheit Arnolds nichts zu berichten.

Und auch die Streitschriften gegen Arnold32 erwähnen mit keinem Wort eine gemeinsame
Wirksamkeit mit Hochmann, hätten sich aber den Hinweis auf diese anrüchige Gesellschaft
schwerlich entgehen lassen.

Schon aufgrund dieser Beobachtungen erscheint es recht unwahrscheinlich, dass Gottfried
Arnold zu jener merkwürdigen Reisegruppe gehörte, die im Spätsommer 1699 im Bernbiet
auftauchte, und auch der von Renkewitz damit verknüpfte Aufenthalt in Frankfurt im März
1700 wird zweifelhaft.

Es braucht aber nicht bei Argumenten esilentio zu bleiben. Völlige Sicherheit lässt sich aus
der - bisher leider erst bruchstückhaft bekannten und erfassten - Korrespondenz Gottfried
Arnolds33 gewinnen. Aus ihr ergibt sich zweifelsfrei, dass er sich in den Tagen, als jene drei
deutschen Pietisten in der Schweiz auftraten, in Quedlinburg aufhielt. Denn vom 28. August
1699, als Hochmann mit seinen Begleitern auf dem Weg von Bern nach Interlaken war, datiert
ein Brief, den Gottfried Arnold an die Ehefrau August Hermann Frankes schrieb und der die
Ortsangabe Quedlinburg trägt.34 Weitere Briefe belegen die Anwesenheit Arnolds in Quedlinburg

für den 14., 18. und 27. Okt. 1699, den 14. Dez. 1699 den 14. Jan. 1700 und den
10. März 1700.35

Damit ist ein von Hadorn aufgebrachter historischer Irrtum ausgeräumt und alle daran
geknüpften Weiterungen sind hinfällig geworden. Nun müssen allerdings die Fragen nach dem
Beginn der Bekanntschaft Hochmanns mit Gottfried Arnold sowie nach der Identität jenes
«jungen Arnold» neu gestellt werden.

Für die Beantwortung der ersten Frage bietet ein Brief Hochmanns an einen ungenannten
Gesinnungsfreund, Sekretär beim Landgrafen von Hessen-Darmstadt, vom 9.11.1698 neue

29 Zur Entstehungszeit der «Kirchen- und Ketzerhistorie» vgl. H. Dörries, Geist und
Geschichte bei Gottfried Arnold (AAWG.PH 3,51), Göttingen 1963, 59-64; Mack (s.o. A. 7)
81, A. 214.

30 Vgl. im Werkverzeichnis bei E. Seeberg, Gottfried Arnold. Die Wissenschaft und die
Mystik seiner Zeit, Meerane i. S. 1923 (Nachdruck Darmstadt 1964) 56 ff., die Nummern A 9,

A 11, B 1, B 3, C 2 und C 6.
31 Vgl. M. Schulz, Johann Heinrich Sprögel und die pietistische Bewegung Quedlinburgs,

Diss, theol. Halle 1974 (masch.)
32 Die wichtigsten Streitschriften sind genannt bei I. Martin, Der Kampf um Gottfried

Arnolds Unpartheyische Kirchen- und Ketzerhistorie, Diss, theol. Heidelberg 1972.
33 J. Büchsei - D. Blaufuss, Gottfried Arnolds Briefwechsel. Erste Bestandsaufnahme -

Arnold an Christian Thomasius 1694, in: D. Meyer (Hg.), Pietismus - Herrnhutertum -
Erweckungsbewegung. Festschrift für Erich Beyreuther (SVRKG 70), Köln 1982, 71-108.

34 Staatsbibliothek Preuss. Kulturbesitz Berlin, Francke-Nachlass, Kaps. 6 N 1 ; vgl. Büch-
sel-Blaufuss, Briefwechsel 76 (Nr. 13).

35 Vgl. Büchsel-Blaufuss 76 (Nr. 15-20).



438 Miszellen

Aufschlüsse.36 Ihm teilt Hochmann mit: «Herr Arnold hat mir selbst ein Exemplar von seiner
Mativen37 Changirung geschickt: es ist lauter Wahrheit darin enthalten.»38 Bei der übersandten

Schrift handelt es sich um das «Offenherzige Bekenntnis», mit dem Arnold seinen Wechsel

(«Changirung») vom weltlichen Amt in die stille Zurückgezogenheit öffentlich rechtfertigte.39
Dass Arnold ein Exemplar Hochmann persönlich zuschickte, weist auf eine bereits bestehende

engere Bekanntschaft hin. Die Angabe M. Goebels, Hochmann sei 1697 nach Giessen gekommen

und mit Arnold in Verbindung gestanden40, gewinnt an Glaubwürdigkeit, obwohl sich
Goebels Quelle einstweilen nicht nachweisen lässt.

Wer aber war jener «junge Arnold», der mit Hochmann im Bernbiet erschien? Hier führt
ein anderer Brief Hochmanns vom 17.3.1700, den bereits Renkewitz herangezogen hat, auf
eine Spur.41 Das Schreiben ist an George Henry Krafft, den zweiten Begleiter Hochmanns auf
der Schweizreise, in Frankfurt am Main gerichtet. Aus ihm geht hervor, dass Hochmann
während eines Aufenthalts in Frankfurt - offenbar nach der Reise - bei Krafft gewohnt hat.
Hochmann grüsst einige Freunde, die sich in Frankfurt befinden. Neben Schweizer Exulanten
(Dick und Frau42) und bekannten Separatisten wie Fende, Reitz und der Witwe Schütz43 wird
auch ein «Arnoldi»44 aufgeführt. Die Nennung von Krafft und Arnold(i) in demselben Brief
und in Gesellschaft von Berner Exulanten legt die Vermutung nahe, dass es sich hier um jenen
«jungen Arnold» aus der Reisegruppe handelt.

Auch in anderen pietistischen Briefwechseln wird ein Herrn Arnold in Frankfurt genannt.

36 Dieser Brief war Renkewitz noch nicht zugänglich (im Neudruck seiner Arbeit wird er
unter den Ergänzungen zum brieflichen Nachlass [IX] genannt). Er gehört zu einer
handschriftlichen Sammlung von Briefabschriften, die der Tersteegenianer Wilhelm Weck von
Hochmann-Briefen unter dem Titel «Geistliche Liebesbrocken» anfertigte (Privatbesitz). -
Die im vorliegenden Brief fehlende Jahresangabe lässt sich u.a. aus der erwähnten Schrift
Arnolds erschliessen.

37 Bedeutung unklar; wahrscheinlich Abschreibfehler.
38 Geistliche Liebesbrocken 134.
39 S.o. A.8.
40 Geschichte des christlichen Lebens in der rheinisch-westphälischen Kirche, II, Coblenz

1853, 813.
41 Staatsarchiv Detmold, Familienakten D IV lb (Kopie). Renkewitz (s.o. A.20) setzte

auch hier - verleitet durch Hadorns Fehlidentifizierung - den im Briefgenannten «Arnold(i)»
mit Gottfried Arnold gleich. Richtig ist, dass es sich um Hochmanns früheren Reisebegleiter
handelt. Auf dieser singulären Erwähnung eines «Arnold» in der Grussliste eines Hochmann-
Briefes beruhen alle Behauptungen einer angeblichen Anwesenheit und Mitwirkung Gottfried
Arnolds bei den pietistischen Unruhen im hessischen Raum!

42 Dellsperger, Weg des Friedens (s. o. A. 5) 156.
43 Zu den Genannten vgl. E. Oswalt, Christian Fende. Ein Beitrag zur Geschichte des

Pietismus in Frankfurt a. M., Diss. phil. Frankfurt a. M. 1921 (masch.); R. Mohr, Ein zu
Unrecht vergessener Pietist: Johann Heinrich Reitz (1655-1720), MEKGR 22 1973) 46-109 ;

H. Dechent, Johann Jakob Schütz, ChW 3 (1890) bes. 935 f. (Witwe Katharina Elisabeth
Schütz, geb. Bartels).

44 Das lange Schluss-i (j) kann als Abbreviatur für die latinisierte Namensform Arnoldius
gebraucht werden, so auch von Gottfried Arnold (vgl. die Beispiele bei R. Mack, a.a.O.

200; 202).



Miszellen 439

So geht aus Briefen des Reutlinger Pietisten Gottlieb Hoffstetter an Friedrich Breckling45

hervor, dass ein «Hr. Marcus Arnoldi in Frankfurt» Hoffstetters Briefe nach Holland
weiterbeförderte.46 Markus (Marx) Arnoldi 1645-1715) war ein Frankfurter Bürger (seit 1691) und
Handelsmann (wohl: Tuchhändler).47 Er selbst kommt wegen seines Alters nicht als der «junge
Arnold» in Frage, vielleicht aber einer seiner Söhne: Marx Friedrich (*1676), Eckhard (*1680)
oder Conrad (*1681).

Zu diesen Nachrichten passt auch ein weiterer Beleg: Als die englischen Philadelphier um
Jane Leade 1702 einen Emissär nach Deutschland schickten, führte dieser einen «Catalogus
amicorum in Germania»48 mit sich. In diesem geographisch geordneten Verzeichnis steht in
der Rubrik Quedlinburg (Gottfried) Arnold, unter den Freunden der philadelphischen Sozietät
in Frankfurt findet sich neben Fende, Reitz, der Witwe Schütz u.a. - also dem gleichen
Personenkreis der in Hochmanns Brief an Krafft genannt wurde - wiederum «Arnoldi». Der
Name ist mit dem Zusatz versehen: «der vor einem Jahr in England gewesen». Auch diese

Nachricht über den Englandbesuch des Frankfurter Philadelphiers stimmt als weiteres Detail
gut mit dem Bild des reisefreudigen «jungen Arnold» überein, der 1699 Hochmann in die
Schweiz begleitete.

Hans Schneider, Neuendettelsau

45 D. Blaufuss, Art. «Breckling», TRE 7 (1981), 150-153.
46 Vgl. die Auszüge bei Th. Wotschke, Weseler Briefe an Friedrich Breckling. MRKG 27

(1933) 178-185, hier: 184, A.2; 185, A.4 - ohne Fundort; die Briefe befinden sich in der
Forschungsbibliothek Gotha.

47 Stadtarchiv Frankfurt/M., Nachlass Itzerott 250, Bl. 13.
48 Abgedruckt bei C. W. H. Hochhuth, Geschichte und Entwicklung der philadelphischen

Gemeinden, ZHTh 35 NF 29 (1865) 171-290, hier: 222f„ A.38 (fehlerhaft!), und N. Thune,
The Behemenists and the Philadelphians. A Contribution to the Study ofEnglish Mysticicm in
the 17th and 18th Centuries, Uppsala 1948, 125 f.



P66 and P75 on John 1:3/4

One of the most troublesome problems of New Testament interpretation concerns the
break between vss. 3 and 4 of John 1.1 Setting aside yet other textual problems here (où8è ëv vs.
oùSév in vs. 3, and f|v vs. èoxiv in vs. 4), the two possibilities may be represented as

Reading I:
(3)jrctvxa8i' aùxoû èyévexo, Kaixwpiç aùxoû èyévexo oùSèëv öyéyovev. (4) èv aùxtpÇûyrj i)v,
Kai f) Çcof| ijv xà cpœç xœv avOpamcov.

and
Reading II:
(3) Ttàvxa Si' aùxoû èyévexo, Kai zcopiç aùxoû èyévexo oùSè ëv. ö yéyovev (4) èv aùxfpÇtof] fjv,
Kai f) Ç(ûf| fjv xô (pàiç xrôv ctv9p(ûjtû)v.

Until some years ago the witnesses were divided, with the best punctuated MSS giving
Reading II, the versions split between Reading I and Reading II, and the Fathers preferring
Reading II by a large majority. Thus in 1908 Westcott announced that stronger attestation than
we have for Reading II could scarcely be hoped for.2 But even this has turned out to be an

understatement, for the textual evidence has since swung even more decisively in favor of
Readingll. Four Greek papyri-manuscripts containing parts of the New Testament were
published by the Bodmer Library ofGeneva beginning in the mid-1950s. Of these, P66 and P75

contain portions of John, including the passage under consideration.3
P66, which dates from about AD 200 (perhaps even earlier),4 is punctuated only sporadically

and, unfortunately, not at all at vss. 3/4. It may, nonetheless, bear some evidence for the

reading of the passage. Barrett, in his «preliminary reconaissance» of P66, speculates that the
missing èv of vs. 4a of P66 is due to an error of haplography and that a mark of punctuation
immediately preceding it may have been omitted also since punctuation does occur before and
after this particular passage, and that thus the MS «inclines slightly» to Readingl.5 But one

may draw from the haplographic omission of èv a different conclusion: The haplography itself
is most easily explained by an unbroken continuity between the words yéyovsv èv, that is, with
no stop after ö yéyovsv. Though this latter possibility mitigates against the original P66

Readingl, in itself it is not, of course, evidence for the original P66 Readingll either, for the
fact remains that no punctuation concludes oùSév (which P66 reads in place ofoù8s ëv). It may,

1 For the most exhaustive discussion of the problem to date, see K.Aland, Eine Untersuchung

zu Joh. 1:3-4: Über die Bedeutung eines Punktes, ZNW 59 (1968) 174-209. In a

monograph in progress, I consider the problem from a linguistic and textual standpoint,
examine proposed interpretations, and show how the correct text and interpretation of this

passage unlocks the structure and meaning of the entire Logos hymn.
2 B.F. Westcott, The Gospel according to St. John (London: Murray, 1908) 1 61.
3 V.Martin (ed.), Papyrus BodmerII: Evangile de Jean, chap. 1-14 (Cologny-Geneva:

Bibliotheca Bodmeriana, 1958), revised ed. by V. Martin and J. W. B. Barns (1962); V. Martin
and R. Kasser (eds.), Papyrus Bodmer XIV-XV: Evangile de Luc, chap. 3-24, Evangile Jean,
chap. 1-15 (Cologny-Geneva: Bibliotheca Bodmeriana, 1961).

4 H. Hunger argues for an earlier dating, even possibly the first half of the second century:
Zur Datierung des Papyrus Bodmer II (P66), Anzeiger der österreichischen Akademie der
Wissenschaften, phil.-hist. Kl., 4 (1966) 12-13.

5 C.K. Barrett, Papyrus Bodmer II: A Preliminary Report, ET 68 (1956-57) 175.



Miszellen 441

however, be evidence, as many in fact think, that the copyist at least understood the passage
according to Readingll. This view of the matter gains credence in light of the number of
scholars who favor it, including de la Potterie, Massaux, Vawter, Schnackenburg, and Aland.6
Perhaps less forceful is the observation ofTeeple and Walker that the original P66 Readingll
on the grounds that a stop may have once stood in the extra space preceding ö yéyovev though
disappearing over a period of time.7 Aland is rightfully skeptical about the dot-disappeared,
calling attention to a similar interval one line below between tô and cpcôç.8 Still, when all ofthese
considerations are added up they yield the suggestion that P66 «inclines slightly» not to
Reading I but to Reading II. In any event the relevance of P 66 for the reading ofJohn 1:3/4 has

now been overshadowed by the text of P75.

The importance of the discovery of P75 is reflected by Metzger who emphasizes the «effect
of the discovery of P75 on textual theory» and declares that «the textual significance ofthis new
acquired witness is hard to overestimate.»9 P75 is a Vaticanus-type text dating from the end of
the second century.10 It is a carefully executed manuscript,11 and its physical condition is such

that scarcely a letter has been challenged, though it appears once to have fallen into the hands of
doodlers, including a child who, using it as a copy book imperfectly reproduced the first
words of one of the leaves.

61. de la Potterie, Een nieuwe papyrus van he vierde Evangilie, Papyrus Bodmerll, Bijdr.
18 (1955) 122; E.Massaux, Le Papyrus Bodmerll (P66) et la critique neo testamentaire, in
Sacra Pagine: Miscellanea Biblica Congressus International Catholici de re Biblica (Paris:
Gabalda, 1959) I 203-04; B. Vawter, What came to be in Him was Life (Jn. 1: 3b-4a), CBQ 25

1963) 401 and n. 3 ; R. Schnackenburg, The Gospel according to St. John, tr. Kevin Smith (New
York: Herder, 1971-) I 239 and n.60; Aland, Eine Untersuchung zu Joh. 1:3-4, 189, n. 19.

7 H. M. Teeple and F. A. Walker, Notes on the Plates in Papyrus Bodmerll, JBL 78 (1959)
148-49.

s Aland, Eine Untersuchung zu Joh. 1:3-4, 189 n. 19.
9 Bruce M. Metzger, Historical and Literary Studies (Leiden: Brill, 1968) 152, and: The

Bodmer Papyrus of Luke and John, ET 73 (1961-62) 202.
10 The Vaticanus character of P75 was first indicated by V. Martin and R. Kasser, Papyrus

Bodmer XIV-XV, 29. On the relation of P75 to Vaticanus, see also Calvin L. Porter, Papyrus
Bodmer XV (P75) and the Text of Codex Vaticanus, JBL81 (1962) 363-76, in which, among
other things, he provides a complete collation of the 205 variations (omitting orthographic
variations, scribal errors, etc.) of B from P75. One should note also K. Clark's discussion, The
Text of the Gospel ofJohn in Third Century Egypt, NT 5 (1962) 17-24, especially his comment:
«... there is a notable affinity between the third-century P75 and the fourth-century Codex
Vaticanus, whose textual relationship is closer than that of any other pair among the earliest
witnesses... it is our judgment that P75 appears to have the best textual character in the third
century; and that it is this text of P75 that bears most closely upon the textual character of
Codex Vaticanus in the fourth century. Although this cannot be considered to be the unique
orthodox text, it does appear that the textual descent from P75 to Vaticanus contains the more
consistent and significant textual quality. We conclude therefore that the key to the true textual
history is P75, our newest available witness for the text of the Gospel of John in third-century
Egypt.» (24)

11 For an analysis of the scribal integrity of P75, see Ernest C. Colwell, Methods in
Evaluating Scribal Habits: A Study of P45, P66, P75, in Studies in Methodology in Textual
Criticism of the New Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1969), 106-24. Colwell demon-



442 Miszellen

As it bears specifically on our question, P75 clearly shows an elevated dot - admittedly a

hypostigmë rather than a teleia stigmê, indicating a minor pause - before ö ysyovev, and no
punctuation after it, that is, Readingll. The apparatus of the United Bible Societies' Greek
New Testament cites the original hand of P75 as giving no punctuation at all and a corrected
version of P75 as giving Readingll. But this may be misleading. The same is true of Metzger's
comment in his Textual Commentary on The Greek New Testament: «Should the words ö

yéyovEv be joined with what goes before or with what follows? The oldest manuscripts (P66, 75*

A* AB) have no punctuation here...» 12 It requires considerable self-assurance on the part of
these scholars to judge the punctuation of P75 at this point to be the work ofa later corrector. An
examination of the photographic plate of this passage does reveal a «crowding», but this is not
unusual; the plates of John 3 (chosen at random) reveal a similar crowding at vss. 4,6-7, 8-9,
9-10, 17, and 19 ; and at any rate there is no reason to doubt that such additions - if they were
additions - were made on the spot by the original scribe himself. On this last point we concur
completely with Aland that though there is not here as much interval between the words as

would be expected,
«wahrscheinlich ist der Punkt bei der an die Niederschrift anschliessenden Durchsicht und
Korrektur zugesetzt worden, mindestens ist hier dieselbe Feder am Werke gewesen, der
Punkt unterscheidet sich in seinem Character nicht von den anderen»13.

Thus also Martin:
«D'une manière générale, on peut dire que les fautes qui subsistent sont relativement peu
nombreuses. Quant aux corrections, certaines d'entre elles, en tout cas, ont dû être faites de

suite, au cours de la transcription, par le copiste lui-même... Une revision méthodique du
texte n'est cependant guère probable en présence des imperfections qui subsistent.»14

And Colwell:
«There is no evidence of revision ofhis work by anyone else, or in fact of any real revision,
or check. Only one out of five of his singular readings (including nonsense readings) is

corrected. The control had been drilled into the scribe before he started».15
P75 is, therefore, possibly our earliest witness to John 1:3-4, certainly our earliest

punctuated witness, and it gives Readingll. It also gives, as should be emphasized, the lectio

difficilior. Whether it is possible to draw any good theological sense out of this reading is, of
course, the further question.

With respect to the all-important witness of the punctuated MS P75 (as well as later ones), it
could be countered that it is nevertheless not possible to know the punctuation of the original
document, not even ifwe possessed it. The earliest manuscripts contained no accentuation, no
breaks between words, no breaks between sentences, and very little punctuation. The autog-

strates that the scribe of P75 copied his MS letter by letter, and concludes that «in P75 the text
that is produced can be explained in all its variants as the result of a single force, namely the

disciplined scribe who writes with the intention ofbeing careful and accurate.» (117). On the

other hand, Metzger is certainly correct in seeing in Luke 11:31,17:14, and John 5:5 additions
made by a different hand («The Bodmer Papyrus of Luke and John», 202).

12 B. M. Metzger, A Textual Commentary on The Greek New Testament (London: United
Bible Societies, 1971) 195.

13 Aland, Eine Untersuchung zu Joh. 1:3-4, 189.
14 Martin and Kasser, Papyrus Bodmer XIV-XV, 24.
15 Colwell, Methods in Evaluating Scribal Habits, 117.



Miszellen 443

raph probably contained no punctuation at all. Unless, then, one believes that all punctuation is

given by inspiration ofGod, the earliest punctuation may have been - indeed must have been -
a matter of interpretation. For this reason even the earliest punctuation holds no strictly textual
authority. On the other hand, it does hold exegetical and historical authority. That is, it holds
the same kind of interpretation-authority as the writings of the Fathers. Metzger's observation
about the relevance of patristic evidence would seem to apply with equal force to the

punctuation of MSS: «It may possibly help in ascertaining the original text of the New
Testament, but it always elucidates the history of the transmission of the varying forms of that
text.»16

As with the Fathers, manuscript-punctuation reflects an understanding (in the case of P75

an early understanding) of a passage, and not just someone's or anyone's understanding, but
presumably a traditional or community understanding. In this latter respect, manuscript-
punctuation may for that matter hold more authority than the Fathers inasmuch as the copyists
even less than the Fathers had any theological axes to grind.

Ed. L.Miller, Boulder/Colorado

16 B. M. Metzger, Patristic Evidence and the Textual Criticism of the New Testament, NTS
18 (1971-72) 400.


	Miszellen

