
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 41 (1985)

Heft: 4

Artikel: Freidenker - Monisten - Gottlose : ein Beitrag zur Geschichte
atheistischer Bewegungen in der deutschen Schweiz 1900-1940

Autor: Barth, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker - Monisten - Gottlose

Ein Beitrag zur Geschichte atheistischer Bewegungen in der deutschen
Schweiz 1900-1940

»... es gibt weder ein Heilmittel beim Ende des Menschen, noch
ist der Retter aus dem Hades bekannt. Wir sind ja durch Zufall
entstanden und später werden wir sein als wären wir nie gewesen.»

Sap 2, If.

In der kirchlichen Presse wurden die Ergebnisse der Volkszählung von
1980, wonach die Zahl der Konfessionslosen im Vergleich zu 1970
beträchtlich gestiegen ist, während die grossen und mittleren Kirchen der
Schweiz an Mitgliedern verloren haben, mit Beunruhigung kommentiert.1
Bislang fehlt es noch weitgehend an Untersuchungen, die diese Entwicklung

erklären könnten. Dies hängt zusammen mit der Heterogenität der
modernen Konfessionslosen und ihrem geringen Organisationsgrad. -
Doch selbst über die frühen Kirchenaustrittsbewegungen, die dank ihren
Vereinen, der z.T. lautstarken Propagandatätigkeit und einer eindeutigen
ideologischen Grundlage klar zu umreissen sind, ist heute nur mehr wenig
bekannt. Man hat vergessen, dass die Freidenkerorganisationen besonders

zu Beginn der dreissiger Jahre in der schweizerischen Öffentlichkeit grosses
Aufsehen erregt haben.

Dieser Artikel möchte der Frühzeit der Freidenkerbewegungen nachgehen.

Dabei soll vor allem die Tätigkeit des wichtigsten Zweigs, des 1908

gegründeten «Deutsch-Schweizerischen Freidenkerbundes» gewürdigt
werden (ab 1920 «Freigeistige Vereinigung», seit 1974 «Freidenker-Vereinigung

der Schweiz»; im folgenden kurz «Freidenkerbund» genannt).

1. Der deutschweizerische Freidenkerbund

1.1. Die organisatorische Entwicklung

Bereits vor den Vereinsgründungen im ersten Jahrzehnt des 20.
Jahrhunderts hat es in den Zentren der deutschen Schweiz immer wieder

1 Konfessionslos oder einem im Fragebogen nicht aufgeführten Bekenntnis angehörend:
1970: 140000 2,2% der Wohnbevölkerung; 1980: 478700 7,5% der Wohnbevölkerung
(«Zürcher Kirchenbote», Nr. 10B (1982) 2).



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 413

Propagandatätigkeit im Sinne des Freidenkertums gegeben. Das wichtigste
Forum dazu war die Arbeiterbewegung.2 Sozialdemokratische Blätter, wie
die «Tagwacht» (1869-1880) oder die «Arbeiterstimme» (1881-1906),
übten besonders zwischen 1870 und 1890 regelmässig eine scharfe Kritik
an Kirche und Religion.3 Bereits zwischen den Jahren 1870 und 1880 soll
es denn auch in Zürich vorübergehend einen Freidenkerklub mit zum
Grossteil politisch linksgerichteten Mitgliedern gegeben haben.4

1906 wird der erste Freidenkerverein der deutschen Schweiz in Zürich
gegründet.5 Ihm folgen zwei Jahre später Vereinigungen in Winterthur,
Oerlikon, Bern, Basel, St. Gallen, Luzern, Chaux-de-Fonds, Baden, Dies-
senhofen, Rorschach, Schaffhausen und Genf. Ende 1908 kann der
«Freidenker» bereits stolz mitteilen, es hätten über ein Dutzend deutschsprachige

Ortsgruppen «den energischen Kampf für Geistesfreiheit und
Volksaufklärung aufgenommen».6 Entscheidend mitbeteiligt am raschen Aufbau

der Freidenkervereine war der Leiter ihrer Geschäftsstelle, August
Richter7, ein aus München stammender Ingenieur.

Der am 12. April 1908 gegründete «Deutsch-schweizerische
Freidenkerbund» sorgte mit seiner Geschäftsstelle für die Koordination der lokalen

Vereine. Die schon bestehenden «Société de la Libre Pensée» und die
«Società dei Liberi Pensatori Ticinesi» wurden durch eine lose Föderation
mit dem Freidenkerbund vereint. Die Deutschschweizer blieben jedoch
stärker mit den deutschen Gesinnungsfreunden verbunden.

Nachdem die Bewegung bis 1919 aufetwa 15 Ortsgruppen angewachsen
war,8 trat in der Kriegszeit ein grosser Mitgliederschwund ein. Noch an der

2 Der Botaniker A. Dodel (1834-1908) hielt bereits 1877/78 und 1889 im Deutschen
Arbeiterverein «Eintracht» in Zürich sieben Vorträge über die Darwinsche Abstammungslehre.

1900 äusserte er sich wieder in der Öffentlichkeit über «Moses oder Darwin» (E. Ackert,
Moses oder Darwin, 1937, 42). Vgl. auch R. Barth, Protestantismus, soziale Frage und
Sozialismus im Kanton Zürich 1830-1914, 1981, 279.

3 Barth 229-242.
4 F. Brunner, Das Freidenkertum in der Schweiz und in andern Ländern; Entstehung und

Aufgaben, 1981 (unveröffentlichtes Typoskript), 11.
5 «Der Freidenker» 3 (1908) spricht von einer Gründung «vor zirka l'A Jahren»; vgl. auch

Brunner 11.
6 «Freidenker» 11 (1908) 1 und 4.
7 Zur Entwicklung im Jahre 1908 s. den 1. Jahrgang des «Freidenkers» und Brunner

llf.
8 Erwähnt werden noch Neuenburg und Uzwil («Freidenker», 1 (1909) 4 und 7 (1910)

4).



414 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

Jahresversammlung von 1923 ist nur mehr von Ortsgrupen in Basel, Bern,
Luzern, und Zürich die Rede.9 Erst nach der Schaffung einer vollamtlichen
Sekretariatsstelle (1930) ist wieder eine erhebliche Stärkung der Bewegung
festzustellen. Unter dem ersten Sekretär, Adolf Krenn, einem ehemaligen
katholischen Priester, wächst sie wieder auf 16 Gruppen an.10 Doch bereits
1934 setzt eine neue Erosion ein: 1936 bestehen nur noch 8 Ortsgruppen
und der vollamtliche Sekretär muss entlassen werden.11

Sowohl beim Mitgliederverlust am Ende des 1. Weltkriegs wie bei
demjenigen der dreissiger Jahre war die schlechte Wirtschaftslage massgeblich
schuld. Sie machte es vielen Freidenkern, die häufig aus der Unterschicht
stammten, unmöglich, für die Mitgliederbeiträge aufzukommen. Im ersten
Mitgliederrückgang dürfte sich auch die Enttäuschung der stark
fortschrittsgläubigen Bewegung über den europäischen Zusammenbruch in
den Kriegs- und Revolutionsjahren spiegeln.

Die bedrängte Lage der Freidenker in den späten dreissiger Jahren hat
weitere Gründe: 1. Es erwuchs ihnen Konkurrenz durch die «Proletarischen

Freidenker». 2. Die Kirchen griffen die Bewegung in Schriften,
Hirtenbriefen und Ausstellungen an. 3. Während des deutschen Kirchenkampfes

erwies sich - auch für die Kritiker des Christentums -, dass das
Bild von den hoffnungslos reaktionären Kirchen, wie es die Freidenker
gerne entwarfen, zu wenig differenziert war. 4. Auch der neutrale
«Freidenkerbund» wurde ein Opfer der politischen Polarisierung der dreissiger
Jahre.12

Über die genauen Mitgliederzahlen lässt uns das Organ der Freidenker
im ungewissen. Von katholischer Seite wird die Anhängerschaft des

«Deutschschweizerischen Freidenkerbundes» 1914 auf 6000 geschätzt.13

9 «Geistesfreiheit» 6 (1923) 33.
10 «Freidenker» 7 (1930) 55; 13 (1930) 97; 1 (1932) 1. Nach zweijähriger Tätigkeit bricht

Krenn aber plötzlich mit den Freidenkern und kehrt in den Schoss der Kirche zurück
(«Freidenker», 5 (1932) 39).

11 «Freidenker» 23/24 (1936) 184; 5 (1936) 35.
12 Zur Selbstbesinnung und Selbstkritik innerhalb der Bewegung in jenen Jahren s. die

Artikel «Unser Kurs», «Neue Ziele und neue Wege» und «Wo stehen wir?» im «Freidenker» 2

(1935); 21 (1937); 4 (1939).
13 Die Gottlosenbewegung in der Schweiz, ihre Abwehr und Überwindung. Hg. vom

Apologetischen Institut des Schweiz.-Kath. Volksvereins in Verbindung mit der Schweiz,
interkonfessionellen Kommission «Pro Deo», Luzern 1934, 10.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 415

Die überwiegende Mehrheit der organisierten Freidenker waren Männer.
Die wenigen Frauen, die aktiv am Vereinsleben teilnahmen, galten aber als

gleichberechtigt.
Was die soziale und berufliche Zusammensetzung betrifft, so fehlen

ebenfalls genaue Angaben. Verschiedene Vorstösse, die eine offene
Parteinahme zugunsten der Sozialdemokratie verlangten, deuten aber darauf
hin, dass unter den Mitgliedern zahlreiche Anhänger der organisierten
Arbeiterschaft waren. Erwähnt werden auch Vertreter technischer Berufe
und vereinzelt Lehrer. Bekanntester und vielzitierter akademischer
Vertreter war August Forel. Aus Zürich heisst es, der sozialdemokratische
Professor Robert Seidel sei der einzige Flochschuldozent, «der sich offen
und frei zur freigeistigen Lebensanschauung erkläre».14

Trotz erheblichen finanziellen Schwierigkeiten in den Kriegs- und
Krisenjahren ist es der Freidenkerbewegung gelungen, fast während der ganzen

Zeit ihres Bestehens ein eigenes Blatt herauszugeben. Auf den
«Freidenker, Organ der Freidenker der deutschen Schweiz» (1908-1913), der
bereits nach sechs Monaten eine Auflage von 6000 Exemplaren gehabt
haben soll,15 folgt die Übernahme des deutschen Blatts «Der Freidenker,
Zeitschrift des deutschen Freidenkerbundes und des deutsch-schweizerischen

Freidenkerbundes». Von 1915 bis zu seinem Eingehen 1918 wird
«Der Schweizer Freidenker, Organ der Freidenker der deutschen Schweiz»
herausgebracht. Erst 1922 erscheint die «Geistesfreiheit» wieder als «Organ

der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz». Sie erreicht 1925 eine
Auflage von 1050 Exemplaren; Ende 1926 sind es 1400. 1927 heisst die
Zeitschrift wieder «Der Freidenker, Organ der Freigeistigen Vereinigung
der Schweiz», und erhält nur noch vorübergehend, zwischen 1953 und
1958, den Namen «Befreiung».

Im internationalen Vergleich ist die deutschschweizerische Freidenkerbewegung

eine späte Erscheinung: In Belgien und Holland gehen
organisatorische Anfänge auf die Jahre 1854 bzw. 1856 zurück. Die englischen
«National Secular Society» und «British Secular Union» entstanden 1866
und 1877. Ein Jahr nach der Gründung des «Internationalen Freidenkerbundes»

(1880) in Brüssel bildete sich unter dem Präsidium von Ludwig
Büchner auch in Deutschland ein Zweig, der «Deutsche Freidenkerbund»

14 «Freidenker» 19 (1928) 151.
15 «Freidenker» 7 (1908) 4.



416 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

(1881). Selbst Spanien kann mit seiner «Union Espanola de Librepensa-
dores» in den achtziger Jahren eine Freidenkerbewegung vorweisen.16

1.2. Programme und allgemeine Anliegen

Grundsätzlich verlangt der «Freidenkerbund»: «die Befreiung des

menschlichen Geistes von der Tyrannei der aufgezwungenen Glaubensdogmen

in religiösen und allen metaphysischen Fragen». «Er will eine
geistige Heimstätte bilden für die Diskutierung aller Weltanschauungsund

Bildungsfragen und immer weitere Bevölkerungskreise in eine Lebensund

Weltanschauung einführen, die im Einklang mit der Wissenschaft der
modernen Naturerkenntnis steht».17

Konkretes Ziel ist die vollständige Trennung der Kirchen vom Staat.
Öffentlich wird für den Kirchenaustritt geworben. Die Vereinsmitglieder
werden aufgefordert, auf eine religiöse Erziehung ihrer Kinder zu verzichten.

Als Ersatz dafür wird ein «dogmenfreier Moralunterricht» angeboten,
d.h. ein Ethikunterricht, der sich nicht auf die Bibel beruft. Durch die
Verbreitung von Wissen vor allem aus den Bereichen Naturwissenschaften,
Ethik und Pädagogik soll der Bildungsstand in der Bevölkerung gehoben
werden. Ein organisierter «Familiendienst» soll bei den Freidenkern, die
dies wünschen, einen Ersatz für die kirchlichen Kasualien bieten; ebenso
vermittelt man mit den «kirchenfreien Familienfeiern» den Mitgliedern
ein Gemeinschaftsgefühl. (Das einzige kalendarische Fest, das jedoch
regelmässig begangen wird, ist die «Sonnwendfeier» am Jahresende.)

Ohne dass dies in den Programmen ausdrücklich verankert worden
wäre, erlangen mindestens vorübergehend auch der Einsatz für den Frieden

und der Kampf gegen den Nationalsozialismus eine grössere Bedeutung.

In allen Grundsatzerklärungen wird immer wieder die politische
Neutralität betont. Diese schliesst aber nicht eine gewisse Nähe und
Sympathie zur Sozialdemokratie und die entschiedene Ablehung der
konfessionellen Parteien und vor allem des Faschismus aus.18

16 E. Royle, Radicals, Secularists and Republicans. Popular freethought in Britain, 1866-
1915, 1980, 77 ff. Zur Geschichte in Deutschland s. auch J. Kahl/E. Wernig (Hg.), Freidenker,
Geschichte und Gegenwart, 1981. Weitere Literatur in: K. Becker, Freigeistige Bibliographie
[1971],

17 «Freidenker», 1.1.1908; 1.11.1908,4.
18 Vgl. namentlich: Statuten des deutsch-schweizerischen Freidenkerbundes, «Freidenker»,

5 (1908) 3; Statutenentwurf für Verbandsvereine, «Freidenker» 11 (1908) 4; ausserdem:
11 (1916) 43; 21 (1930) 165.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 417

Anders als in Deutschland, wo die Feuerbestattung ein zentrales Anliegen

der Freidenkerbewegung war, gelangt dieses Thema bei den
deutschschweizerischen Gesinnungsgenossen nie zu besonderer Wichtigkeit.

Einige wichtige Anliegen sollen im folgenden ausführlicher gewürdigt
werden:

1.3. Die Bewegung für den Kirchenaustritt

Die Loslösung möglichst grosser Yolksteile von den Kirchen war für die
Freidenkerbewegung ein vorrangiges Anliegen. Zielgruppe bildete der hohe
Prozentsatz in der Bevölkerung, welcher der Kirche entfremdet war und
überhaupt nicht mehr oder nur noch selten an kirchlichen Veranstaltungen
teilnahm, aber dennoch Mitglied einer religiösen Gemeinschaft blieb.

Der Freidenkerbund warb mit seiner Zeitung und auf sogenannten
«Kirchenaustrittsversammlungen» für die Lösung von der Kirche.19 Dabei
wurden den Zuhörern nach antikirchlichen Referaten die - in einigen
Kantonen komplizierten - Austrittsmodalitäten erläutert und die
entsprechenden Formulare abgegeben. Die «Proletarischen Freidenker» kopierten

in den Jahren 1932 bis 1934 zusätzlich die grossen, erfolgreichen
deutschen Kirchenaustrittskampagnen der zwanziger Jahre.20 Dabei wurden

eigentliche Wettbewerbe veranstaltet, welche Sektion mehr Austritte
erreichen konnte.21

Die Erfolge der Austrittsbewegung sind nicht genau messbar, da bei
einem Teil der Austrittsschreiben in den Kirchenarchiven die Begründung
fehlt. Eine systematische Auswertung dieser interessanten Quellen steht
zudem in der Schweiz noch aus. Exemplarisch sollen im folgenden wenigstens

die Austritte aus der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons
Zürich zusammengestellt werden:22

19 S. z.B. «Freidenker» 7 (1914) 69f.
20 In Deutschland können vor allem in den Jahren nach dem 1. Weltkrieg jährlich mehrere

Zehntausend zum Kirchenaustritt bewegt werden. Dies geschieht mit einem grossen Aufwand
an Flugblättern, Plakaten und andern Werbemitteln. (Barth 279, A. 1 ; «Freidenker» 9 (1930)
70).

21 Die Gottlosenbewegung in der Schweiz, 26-31.
22 Jahresberichte des Kirchenrats des Kantons Zürich 1905 ff., s. jeweils «Ein- und

Austritte». Das Maximum wird 1921 mit 702 Austritten erreicht. Weiteres Zahlenmaterial über
Austritte in der Stadt Zürich bis 1914s. Barth 218 f.



418 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

Jahr Austritte davon Freidenker

1905 50

1906 54

1907 130

1908 368
1910 139

1912 127

1914 120

1916 163

1918 112

1920 419
1922 518
1924 376
1926 291

1928 210
1930 264 109

1932 433 194

1934 418 107

1936 318 25

1938 320 9

1940 196 26

Laut dem Kommentar des Kirchenrats ist der markante Anstieg der
Austritte 1907 auf den Einfluss des Freidenkervereins zurückzuführen.23
Auch in den folgenden beiden Jahren sollen fast alle Austrittsgesuche von
Freidenkern stammen. Sie stellen - allerdings bei insgesamt rückläufigen
Zahlen - bis 1919 immer mindestens die Hälfte der Austrittswilligen; der
Rest verteilt sich auf verschiedene Freikirchen. Der starke Anstieg in den
frühen zwanziger Jahren geht dagegen auf ein neues Steuergesetz zurück.
Der Anteil von rund 50% kann bis 1933 einigermassen gehalten werden,
nachher sinkt er rasch.24

1.4. Friedensarbeit und Kampf gegen den Nationalsozialismus

Beim Ausbruch des ersten Weltkriegs bestand kein eigenes
deutschschweizerisches Freidenkerorgan. Die Artikel des in Deutschland redigier-

23 55 hätten aus diesem Grund die Kirche verlassen.
24 Allerdings besteht ab 1935 auch die Rubrik «politische und weltanschauliche Gründe».

Erst für die dreissiger Jahre gibt es genauere statistische Angaben über die Austrittsgründe.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 419

ten «Freidenkers» gaben deshalb in erster Linie die deutsche Position
wieder. Sie unterschied sich in nichts von der allgemeinen Kriegseuphorie
im Nachbarland.25 Mit dem Erscheinen des «Schweizerischen Freidenkers»

(1.3.1915) änderte sich der Ton deutlich: Der Weltkrieg wird nun
aufs schärfste verurteilt. Ein häufig auftauchender Topos ist dabei die
Unfähigkeit des Christentums und der christlichen Kultur, das neue Blut-
vergiessen unter den europäischen Völkern zu verhindern. Scharfe Kritik
fand auch die Vereinnahmung Gottes durch die Kriegsmächte für je ihre
eigenen Ziele.26

In der Zwischenkriegszeit wurde immer wieder die Beunruhigung über
die erneute Aufrüstung ausgedrückt. Der Freidenkerbund befürwortete bei
Zwistigkeiten unter den Staaten die obligatorische Schiedsgerichtsbarkeit.
Der Ausbruch des 2. Weltkriegs wurde mit Enttäuschung kommentiert und
als Bestätigung für die eigenen Warnrufe empfunden.27

Der «Freidenker» setzte sich bereits in den zwanziger Jahren kritisch
mit dem Faschismus auseinander, vor allem natürlich im Zusammenhang
mit den Lateranverträgen. Von Anfang an wurden auch das nationalsozialistische

Regime in Deutschland und die Frontenbewegung in der Schweiz
konsequent bekämpft. Bereits im April 1933 durfte deshalb das Organ des

Schweizer Freidenkerbundes in Deutschland nicht mehr verteilt
werden.28

In bezug auf die Judenverfolgungen wird unmissverständlich festgestellt:

«Zur sogenannten Arierfrage gibt es für jeden Freidenker nur eine
Einstellung, nämlich diejenige, dass dieses Problem für uns nicht
existiert.» Für den Freidenker gebe es keine Wertunterschiede zwischen den
verschiedenen Rassen. Der jüdische Glaube sei zwar wie jede Religion zu
bekämpfen, allerdings nur mit den Waffen des Geistes. «... unsere Haltung
den Judenverfolgungen gegenüber wird von etwas ganz anderem bestimmt,
als von unserer Abneigung gegen den jüdischen Glauben: sie soll bestimmt
werden von der Erkenntnis, dass jeder Mensch ein Recht hat auf die
allgemeinen Menschenrechte, auch die Menschen, die in Weltanschau-
ungsfragen uns diametral gegenüberstehen wie die gläubigen Juden. Und
was hier von den Juden gesagt wird, das gilt auch für Katholiken und
Protestanten.»29

25 «Freidenker» 16(1914) 154; 17 (1914) 162-165.
26 «Freidenker» 2 (1915) 7; 6 (1918) 22.
27 «Freidenker» 21 (1928) 166; 3 (1931) 17f; 23 (1931) 177; 10 (1939) 10.
28 «Freidenker» 9 (1933) 65.
29 «Freidenker» 19 (1933) 150; 15 (1936) 133.



420 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

1.5. Freidenker und politische Parteien

Der Freidenkerbund hielt in der untersuchten Periode grundsätzlich an
der politischen Neutralität fest.30 Dies schloss nicht aus, dass er für seine

Anliegen gerne die Unterstützung der Parteien gehabt hätte. Diese Erwartung

wurde in bezug aufdie bürgerlichen Parteien, die an der traditionellen
Verbindung zwischen Kirche und Staat festhielten, nicht erfüllt.31 So fühlte
man sich den Sozialdemokraten näher,32 die eine stärkere Trennung der
beiden Bereiche grundsätzlich befürworteten und in verschiedenen
Kantonen konkrete Vorstösse in dieser Richtung unternahmen. Sozialdemokraten

unter den Freidenkern - oft mit einem ausgeprägten Elitebewusst-
sein - haben unter Verkennung der Kräfteverhältnisse immer wieder von
einer Arbeitsteilung gesprochen: Während der Partei der politische und
wirtschaftliche Kampf zustehe, solle die Freidenkerbewegung die Aufklä-
rungs- und Bildungsarbeit übernehmen.33

Das Wohlwollen seitens der sozialdemokratischen Partei hielt sich,
abgesehen von deren Presse, aber in Grenzen: Flermann Greulich verbat
sich bereits 1910 Werbeaktionen der Freidenker während sozialdemokratischen

Veranstaltungen.34 Die persönlichen religiösen Anschauungen der
Parteimitglieder sollten vielmehr respektiert werden. - Dies war keineswegs

nur Wahlkampftaktik, wie der «Freidenker» vermutete.35 Zu den
frühen Führern der Sozialdemokraten gehörte eine ganze Reihe von Theologen:

Paul Brandt, Paul Pflüger, Georg Theodor Wirth, Albert Reichen
und Howard Eugster-Züst. Dazu kam der Einfluss des religiös-sozialen
Flügels um Leonhard Ragaz.

Vom Marxismus haben sich die meisten Schweizer Artikelschreiber im
«Freidenker» deutlich abgegrenzt. Zum einen widersprach ihre Vorstellung

von der Humanisierung der Welt primär durch Bildung und Aufklärung

der Bevölkerung der marxistischen Idee, wonach nicht das Bewusst-
sein der Menschen ihr Sein, sondern das gesellschaftliche Sein das Bewusst-

30 S. z.B. § 3 des Statutenentwurfs von 1908: «Freidenker» 1 (1908) 4; 14 (1930) 111; 11

(1932) 81.
31 S. z. B. die Begründung der Berner Freidenker für ihren Anschluss an die Arbeiterunion

Bern 1910 («Freidenker», 2 (1910) 3; vgl. auch 4 (1910) 3).
32 Verschiedene Vorschläge für eine offizielle Unterstützung der Sozialdemokratischen

Partei wurden aber stets abgelehnt.
33 «Freidenker» 10 (1910) 2.
34 Fl. Greulich, Zur Klarheit und Kraft, 1910, 10.
35 «Freidenker» 12 (1908) 3.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 421

sein bestimmt.36 Zum andern wurde die marxistische Religionskritik als zu
einseitig betrachtet. Auch andere religionskritische Ansätze, wie die
psychoanalytische und die historische, hätten ihre Berechtigung: «Unser
Urteil über die Religion ist erst dann voll und ganz wahr und zuverlässig,
wenn diese Religion von möglichst verschiedenen Seiten her untersucht
und durchleuchtet wird».37

1.6. Die Religionskritik im «Freidenker»

Der «Freidenker» hat vor allem in den ersten zwei Jahrzehnten seines
Erscheinens durch Besprechungen und Zusammenfassungen seine Leser
über Neuerscheinungen wissenschaftlicher und populärwissenschaftlicher
Art aus den Bereichen Religionskritik, Philosophie, Naturwissenschaften
und z.T. Psychologie informiert und damit eine wichtige Vermittlerfunktion

zur Verbreitung vor allem populärphilosophischen Gedankenguts
gespielt. Nach etwa 1930 geht die Zahl der Artikel, die sich um die
Begründung des Atheismus bemühen, deutlich zugunsten tagespolitischer
Fragen zurück.

Am häufigsten bezogen die Deutschschweizer Freidenker in den ersten
drei Jahrzehnten dieses Jahrhunders ihre Argumente gegen die Religion
aus den Ergebnissen naturwissenschaftlichen Forschens in der 2. Hälfte des
19. Jahrhunderts. Wichtigste Autorität war dabei Charles Darwin.38 Einige
Teile der darwinschen Abstammungs- und Selektionstheorie (v.a. in: «On
the Origin of Species by Means of Natural Selection», 1859) waren und
blieben in der Naturwissenschaft zwar umstritten,39 dennoch fand der
sogenannte «Darwinismus» zum Teil in stark vergröberter und verfälschter

Weise - sowohl in der Forscherwelt, wie unter Laien in zustimmender
oder ablehnender Weise - breites Interesse. Durch den «Darwinismus»
kam die von Naturwissenschaftlern und Theologen bis ins 19. Jahrhundert

36 «Freidenker» 6 (1912) 43.
37 «Freidenker» 5 (1930) 37; vgl. auch 12 (1930) 92.
38 Zum Darwinismus allgemein s. u.a. K.-H. Weger (Hg.), Religionskritik von der Aufklärung

bis zur Gegenwart, 1979, 65-68; P. Erbrich, Darwin und Darwinismus in Diskussion,
Orientierung 13/14, (1982) 166-168; G. Altner, Schöpfungsglaube und Entwicklungsgedanke
in der protestantischen Theologie zwischen Ernst Haeckel und Teilhard de Chardin, 1965;
Ders., Der Darwinismus, die Geschichte einer Theorie, 1981.

39 U. a. die graduelle Anpassung und Höherentwicklung, die ihre Gegner bei den Vertretern
der saltatorischen Evolution hat, oder Zweifel an der positiv-schöpferischen Entwicklungspotenz.



422 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

und zum Teil darüber hinaus noch angenommene Verknüpfung von
Schöpfungsglauben und Artkonstanz als Voraussetzung für den christlichen

Glauben ins Wanken. Mit der Einführung des Prinzips der äusserlich
bedingten Auslese und der zufälligen erblichen Mutationen wurde der
theologische Gottesbeweis scheinbar hinfällig. Weite Bevölkerungskreise
wurden durch diesen Gedankengang in Glaubenszweifel gestürzt.

So konnte der «Freidenker» denn auch 1909 verkünden: «Das
Hauptverdienst der Lamarck-Darwinschen Theorie ist die endgültige Lösung der

grossen Schöpfungsfrage» (die Entstehung des Menschen mitinbegrif-
fen).40

Die anfängliche Euphorie und Sicherheit über die Entstehung und
Entwicklung des Lebens wird nach einigen Jahren des Schweigens um 1930

abgelöst durch das Eingeständnis, dass die Forschung des 20. Jahrhunderts
Teilbereiche der Vorstellungen Darwins falsifiziert habe. Eine grössere
Zurückhaltung bei Schlüssen aus Beobachtungen von Einzelerscheinungen
auf die gesamte Enwicklungsgeschichte sei deshalb nötig. An der
Entwicklungslehre wird aber grundsätzlich festgehalten, ebenso an der Vorstellung
vom Widerspruch zum Schöpfungsgedanken.41

Der bedeutendste Popularisator des Darwinismus war der Zoologe und
Naturphilosoph Ernst Haeckel (1834-1919), der auch einen starken Ein-
fluss auf die Schweizer Freidenker hatte. Haeckels naturwissenschaftliche
Arbeiten blieben für die Forschung für Jahrzehnte richtungsweisend
(erwähnenswert z.B. die «Generelle Morphologie», 1866; «Anthropogenie
oder Entwicklungsgeschichte des Menschen», 1874). Er ordnete die
Organismen in entwicklungsgeschichtliche Stammbäume ein, veröffentlichte
Arbeiten über die Abstammung des Menschen und bezog ihn namentlich in
die Deszendenztheorie ein. Stärker zeitgebunden sind dagegen Haeckels
philosophische Versuche, sein Bestreben, den Entwicklungsgedanken zu
einer Weltanschauung auszuweiten. (Auflagen in Millionenhöhe erreichte
vor allem das Buch «Die Welträtsel», 1899.) Haeckel hat im Gegensatz zu
Darwin die philosophischen und theologischen Konsequenzen seiner
Theorie betont und scharf gegen die Kirchen polemisiert. Er gilt als Vater
des deutschen Monistenbundes (gegründet 1906) und des darin vertretenen

Monismus. Dieser postulierte die Einheit von «Kraft und Stoff»,
«Geist und Materie». Oberstes «Weltgesetz» ist das «Substanzgesetz», das
die Erhaltung der Materie und der Energie definiert. Das Verhältnis von

40 «Freidenker» 3 (1909) 2.
41 «Freidenker» 15 (1927) 116f.; 11 (1931) 82-84; «Geistesfreiheit» 2 (1926) 2f.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 423

Materiellem und Seelischem wird so gelöst, dass schon den Atomen seelische

Empfmdungsmöglichkeiten zugesprochen werden.
Trotz grundsätzlicher Zustimmung hatten die Schweizer Freidenker ein

kritisches Verhältnis zu Haeckel. Seine metaphysischen Versuche und
seine «Monistische Religion» stiessen grösstenteils auf Ablehnung.42
Tadelnd und bedauernd kommentiert der «Freidenker» auch Haeckels
Eingeständnis, dass er in einer seiner Publikationen «bei Herstellung einer
zusammenhängenden Entwicklungskette» einige Darstellungen von
Embryonen «rekonstruiert» hatte, ohne diese Skizzen als reine Hypothesen

zu kennzeichnen.43 Auf Unverständnis stiess Haeckels Einschwenken
auf eine deutschnationalistische Position im 1. Weltkrieg.44

Als wichtige Autorität für den Bereich der Naturwissenschaften innerhalb

der Schweizer Freidenkerbewegung ist schliesslich noch der Arzt,
Psychiater und Insektenforscher Auguste Forel (1848-1931) zu nennen. Er
gehörte zahllosen sozialen, pädagogischen, humanitären und pazifistischen

Reformvereinen an. Forel prägte die - in der ursprünglichen Form -
nicht mehr anerkannte Blastophthorie (Keimschädigung) und hielt
namentlich «die Identität zwischen Gehirnfunktion und Seele» für
wissenschaftlich erwiesen. Der Monismus, den Forel unermüdlich vertrat, hatte
bei ihm stark ersatzreligiöse Züge; im Alter von 72 Jahren trat er noch der
Bahai-Religion bei.45.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass sich im Verhältnis zu den
Naturwissenschaften vor allem in der Frühzeit des «Deutschschweizer
Freidenkerbunds» eine von erkenntnistheoretischen Problemen weitgehend

freie, oft naiv-wissenschaftsgläubige Haltung manifestiert, wie das

folgende Zitat illustriert: «Die Naturforschung hat nunmehr (1908) einen
Stand erreicht, der uns erlaubt, eine einheitliche, von innern Widersprüchen

freie, die wissenschaftliche Erkenntnis wie die höchsten menschlichen
Ideale umfassende Weltanschauung, wenigstens in den Umrissen, zu
bilden. Diese Weltanschauung des Freidenkers, die monistisch-ethische oder
wissenschaftlich-sittliche Weltanschauung, lässt sich in drei kurze Sätze
zusammenfassen. Sie lauten: Alles ist natürlich. - Das Übernatürliche ist
Dichtung. - Das Sittliche ist das Höchste.»46

42 S. z.B. «Freidenker» 7 (1908) 4.
43 «Freidenker» 2 (1909) 2 f.
44 «Freidenker» 17 (1914) 164 f.
45 A. Wettley, Auguste Forel, 1953; «Freidenker» 23 (1916) 92ff,; 7 (1927) 53; 16

(1928).
46 «Freidenker» 1.4.1908, 3; vgl. auch 1.12.1908, 1 f.



424 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

Weniger ausführlich gehe ich auf die philosophischen Quellen der
Religionskritik der Mitglieder des Freidenkerbundes ein. Sie berufen sich

hauptsächlich aufdie «Klassiker» des 19. Jahrhunderts: auf Auguste Comte,

Feuerbach und Nietzsche. Auffallend selten ist - im Gegensatz zu den
Proletarischen Freidenkern - der Rückgriffauf Marx. Eher zögernd, d. h. in
grösserem Ausmass erst in den zwanziger Jahren, wird den Lesern des

«Freidenkers» die psychologische Religionskritik vorgestellt, wobei vor
allem auf die Werke von Freud («Totem und Tabu», «Die Zukunft einer
Illusion») verwiesen wird; Erwähnung finden aber u.a. auch E. Jones, Th.
Reik, E. Fromm und O. Pfister.47

1.7. Das Verhältnis zur wissenschaftlichen Theologie

Abgesehen von einigen Artikeln über den Protestantismus findet in den
Spalten des «Freidenkers» keine Auseinandersetzung mit der Entwicklung
der theologischen Wissenschaft statt. Immer wieder wird von einer «kirchlichen

Orthodoxie» und von «Dogmatismus» gesprochen und dabei der
Eindruck erweckt, es handle sich bei der christlichen Glaubenslehre um ein
unveränderliches, festgefügtes Lehrgebäude. Das Nebeneinander verschiedener

theologischer Strömungen, namentlich im Protestantismus, wurde
kaum wahrgenommen.48 Unter «Theologie» erkannte man nur deren
systematischen Zweig, während ihre historischen, philosophischen,
religions- und sprachwissenschaftlichen Dimensionen wenig Beachtung
fanden. Bei der Behandlung der Bibel wurde bestenfalls anerkannt, dass es sich
dabei um «ein Buch von grossem kulturgeschichtlichem Wert» handle.
Dennoch wird dann wieder in naiver Weise nach Widersprüchen
gesucht.49

Auf einige Beachtung stiess - vor allem um 1910 - immerhin die
Diskussion um die Leben-Jesu-Forschung. Möglicherweise hat die Ent-

47 «Geistesfreiheit». 2 (1922) 3-6; 4 (1922) 7; 2 (1924) 8; 7 (1924) 38; «Freidenker» 9

(1931) 68; 11 (1932) 82f.; 1 1 (1936) 85f.; 11 (1939) 81 f.
48 Der Artikel «Gegenwartsprobleme der protestantischen Theologie» («Freidenker» 9

[1928]) befasst sich fast ausschliesslich mit E. Brunners Werk «Religionsphilosophie
protestantischer Theologie», 1926.

49 «Freidenker», 2-7 (1928) die Artikelreihe von E. Brauchlin. - Eine Ausnahme bildet der
Artikel «Der Brief des Paulus an die Römer» von G. Schläger («Freidenker», 7+8 [1930]), der
die Verfasserschaft des Paulus in Frage stellt. Er greift allerdings kein gutes Beispiel auf; Im
Gegensatz zu den Deuteropaulinen gilt der Römerbrief (ausgenommen Kap. 16) eindeutig als

Schreiben des Paulus.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 425

wicklung vom christologischen Dogma zum bewusst historischen Erfassen
der Gestalt Jesu die Freidenker besonders angeregt. Sicher aber auch, weil
sich ein prominenter deutscher Freidenker und Philosoph (Arthur Drews)
ebenfalls damit beschäftigte und auf Vortragsreisen durch die Schweiz
seine These von der blossen Idee des Erlösers vertrat. Die Schweizer
Freidenker scheinen in dieser Frage aber gespalten zu sein, denn ein Artikel
(vermutlich von A. Attenhofer) stellte unter Hinweis auf die Arbeiten von
AdolfJülicher und Otto Schmiedel fest, dass am historischen Jesus nicht zu
zweifeln sei.50

1.8. Ethik

Die Freidenker sind von Anfang an konsequent der - vor allem von
katholischer Seite - geäusserten Meinung entgegengetreten, wonach den
Menschen ohne Gottesglauben die nötigen Grundlagen für eine Morallehre
fehlten. Dieses Fundament beruhe letztlich auf der Erwartung auf Belohnung

oder Angst vor Bestrafung in einem jenseitigen Leben. Für die
Freidenker ist nicht mehr das richtige Verhalten in der Stellung vor Gott,
sondern allein die gerechte Gemeinschaft der Menschen untereinander
massgebendes Kriterium ethischen Verhaltens. Auf theoretische Begründung

wird dabei weniger Wert gelegt, als auf pädagogisch-praktisch
ausgerichtete Leitsätze für einen «natürlichen» Moralunterricht (auch
«dogmenfrei» oder «nichtkirchlich» bezeichnet), der in verschiedenen Schweizer

Städten für die Kinder von Freidenkern angeboten wurde.51

2. Weitere «freigesinnte» Vereinigungen

Neben dem bisher behandelten politisch neutralen Freidenkerbund, der
insgesamt die grösste Konstanz aufweist und von den frühen Gründungen
in der Deutschschweiz als einziger bis zur Gegenwart Bestand hat, entstanden

zu Beginn des Jahrhunderts eine Reihe ähnlicher Vereine, die sich
1913 zum «Kartell freigesinnter Vereinigungen» zusammenschlössen.
Mitglieder waren der «Deutschschweizerische Freidenkerbund», der

50 «Freidenker» 6 (1910) S. 3 f.
51 Im Bereich der Freidenkerethik besonders aktiv war F. Wyss (Schulinspektor aus

Burgdorf), s. z.B. «Freidenker» 9 und 10 (1911); 3 und 4 (1915); vgl. auch 17 (1932)
129 f.



426 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

«Schweizerische Monistenbund», die Schweizer Niederlassungen des
«Internationalen Ordens für Ethik und Kultur» und der «Freimaurerorden zur
aufgehenden Sonne». Die welschen und Tessiner Freidenker konnten
offenbar nicht für den Zusammenschluss gewonnen werden.52

Die wichtigste weltanschauliche Vereinigung mit ähnlichen Zielen wie
der Freidenkerbund war die monistische Bewegung. Sie hat von Deutschland

aus in die Schweiz gewirkt. Ihr bedeutendster Vertreter, Ernst Haek-
kel, definierte die Aufgaben und Grundlagen des Monismus folgendermas-
sen: «... Förderung und Verbreitung einer einheitlichen Weltanschauung,
welche als ihr sicheres Fundament lediglich die erfahrungsgemäss auf
Beobachtung und Versuch gestützten Ergebnisse der modernen Naturforschung

gelten lässt. Sie lehnt vollständig jede sogenannte Offenbarung ab,
jeden Glauben an <Wunder> und übernatürlichen Geisterspuk. Ihr
wichtigster moderner Fortschritt ist der Sieg des Entwicklungsgedankens und
namentlich der von Darwin reformierten Abstammungslehre oder
Deszendenztheorie ...».53

Der Monismus entspringt damit einem Zeitgefühl, «das, angetan von
den Erfolgen der Naturwissenschaften, im sicheren und vermeintlich nicht
revisionsbedürftigen Fortgang der positiven Wissenschaften, den Garanten

eines kontinuierlichen Fortschritts auch der sozialen, politischen und
sittlich-moralischen Febenspraxis feiert».54 Haeckel und der Monismus
um die Jahrhundertwende konnten dabei auf die Vorarbeit von Büchner,
Vogt, Moleschott und Darwin zurückgreifen.

1906 wurde der «Deutsche Monistenbund» gegründet. Sieben Jahre
später schlössen sich Ortsgruppen in Zürich, Bern, Genf und Basel zum
«Schweizerischen Monistenbund» zusammen;55 er dürfte allerdings nie
die zahlenmässige Stärke des Freidenkerbundes erreicht haben. In der
Schweiz verloren die Monisten 1918 praktisch jede Bedeutung. Zum einen,
weil ihr Fortschrittsglaube in der Katastrophe des ersten Weltkriegs
zusammenbrach, zum andern, weil das mechanistische Erkenntnisideal - selbst
in der Physik - von den Wissenschaften immer mehr als unzureichend
erkannt wurde. Nach einer Einigung auf ein gemeinsames Publikationsorgan

(1915) (auf den «Freidenker») kam es 1920 zur Fusion der Monisten

52 «Freidenker» 7 (1913) 70; 15 (1914) 149f.
53 «Freidenker» 2 (1909) 2.
54 H. Hillermann, Der vereinsmässige Zusammenschluss bürgerlich-weltanschaulicher

Reformvernunft in der Monismusbewegung des 19. Jahrhunderts, 1976, 55.
55 «Freidenker» 15 (1914) 149.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 427

mit dem Freidenkerbund unter dem neuen Namen «Freigeistige Vereinigung

der Schweiz».56
Älter als die bisher genannten Vereinigungen sind die ethischen

Gesellschaften. Nach dem Vorbild von Gründungen in den USA (1876) und
Deutschland (1892) kam in Zürich 1896 auf Initiative des Theologen Paul
Pflüger (1865-1947) die «Schweizerische Gesellschaft für Ethische Kultur»

zustande. In ihren Anfängen noch nicht kirchenfeindlich, sah sie sich
in der Tradition der «Helvetischen Gesellschaft» und bemühte sich um
Sozialreform und vor allem Bildungsarbeit.57 Einer Notiz im «Freidenker»
von 1908 ist allerdings zu entnehmen, dass die Ethischen Vereinigungen in
der Schweiz zu diesem Zeitpunkt ein ähnliches Programm wie die «Deutsche

Gesellschaft für Ethische Kultur» haben: Begründung einer vom
Christentum unabhängigen Ethik. Die religiöse und metaphysische Grundlage

der Ethik wird bestritten und die «Autonomie der Sittlichkeit»
angestrebt.58 Ähnliche Ziele verfolgte der 1908 von Auguste Forel gegründete
»Orden für Ethische Cultur».59

1927 begrüsste Ernst Brauchlin, ein führender Vertreter des

Freidenkerbundes, die Gründung eines »Proletarischen Freidenkerbundes»60 in
Zürich (der in Anlehung an die Strömung in der Sowjetunion auch als

«Bund der proletarischen Gottlosen» bezeichnet wurde). Brauchlin hoffte
auf eine Kooperation unter den Ortsgruppen und auf die Herausgabe eines

gemeinsamen Organs, betonte aber, dass sein Verein die parteipolitische
Neutralität nicht aufgeben wolle.61 Diese Bereitschaft der Zusammenarbeit

wich bald offener Verärgerung über die aggressiven Werbemethoden
der Proletarischen Freidenker, welche den Freidenkerbund konkurrenzierten.

Die Bemühungen, die beiden Bewegungen 1932 und 1933 wenigstens
lokal (in Zürich) zu einer «antikirchlichen Kampfgemeinschaft»
zusammenzufassen, scheiterten.62 Tatsächlich war der «Proletarische
Freidenkerbund» wesentlich radikaler: Er bezeichnete sich zwar als «überparteiliche

Organisation», die Ziele sollten jedoch mit denjenigen der Kommu-

56 «Freidenker» 18 (1915) 74; 7 (1916) 25-27; Brunner 21.
57 Barth 207; s. dort auch weitere Literaturangaben.
58 «Freidenker» 1.7.1908, 3; 2 (1918) 4; Flillermann 136f.
59 Mitglied des «Internationalen Ordens für Ethische Cultur». «Freidenker» 23 (1916) 92;

13 (1918) 52.
60 Die Quellenlage zum «Proletarischen Freidenkerbund» ist wesentlich schlechter als die

zum politisch neutralen Freidenkerbund, da sein Periodikum offenbar von keiner Bibliothek
vollständig gesammelt wurde.

61 «Freidenker» 17 (1927) 133, und 18 (1927) 142.
62 «Freidenker» 4 (1931) 31 ; Die Kirchen und die Gottlosenbewegung, 16.



428 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

nistischen Partei übereinstimmen. Im Gegensatz zum politisch neutralen
Freidenkerbund, der die Aufklärung der Massen anstrebte, indem er
religiöse Vorstellungen durch «wissenschaftlich rationalistische Anschauungen»

zu ersetzen suchte, glaubten die Proletarischen Freidenker, «dass die
Religion erst von der Geschichte abtreten wird, wenn das heutige System
erledigt ist». Eine politische Neutralität könne es auf dem Weg zur
sozialistischen Gesellschaftsordnung, bei dem die Niederringung von Religion
und Kirche ein wichtiges Element sei, nicht geben.63 Dementsprechend
griff ihr Periodikum64 in recht rüdem Ton immer wieder Religion, Kirche
und «Pfaffentum» und ihre angebliche Komplizenschaft mit dem Kapitalismus

und Faschismus an. - Trotz dem beachtlichen propagandistischen
Aufwand der Bewegung und der grossen Aufmerksamkeit, die man ihr
schenkte (s. die «Gottlosendebatte» im Nationalrat), gehörten ihr auf dem
Höhepunkt ihrer Entwicklung, um 1933, nur rund 500 Mitglieder in 12

Sektionen an.65

3. Konfrontationen zwischen Kirche, Staat und Freidenkerbewegung

Öffentliche Auseinandersetzungen zwischen Vertretern von Kirche und
Staat einerseits und Freidenkern andererseits fallen vor allem in die
Aufbaujahre der Bewegung, d.h. in die Zeit vor dem 1. Weltkrieg und in die
dreissiger Jahre.

Aufsehen erregte 1908 die Verhaftung und Verurteilung des Redaktors
des «Freidenkers», August Richter, wegen Gotteslästerung und Vergehen
gegen die Sittlichkeit in Luzern, nachdem er dort einen seiner anderswo
unbeanstandeten Werbevorträge für die Gründung eines Ortsvereins
gehalten hatte. Erst die Appellation an das Bundesgericht bewirkte seine

Freilassung.66
Grosse Resonanz fanden 1909 auch öffentliche Streitgespräche

zwischen dem damals bekannten sozialdemokratischen Pfarrer Paul Pflüger
und August Richter in Zürich. Sie setzten damit eine längere Tradition fort:

63 «Der proletarische Gottlose», 1 (1930) 1; «Freidenker» 4 (1932) 31.
64 Ab Nov. 1930 «Der proletarische Gottlose», im 2. Jg. als «Der proletarische Freidenker».

Nach dessen Eingehen im Juni 1932 erscheint das Blatt ab Mai 1933 neu als «Kulturfront».

65 Die Kirchen und die Gottlosenbewegung, 16.
66 «Freidenker» 7 (1908) 1 und die folgenden Nummern, bes. 2 (1909) 2; 4 (1909) 2; 5

(1909) 1; 7 (1909).



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 429

Seit 1879 lassen sich im Kanton Zürich immer wieder öffentliche
Disputationen zwischen Vertretern der protestantischen Kirche und ihren
(sozialdemokratischen) Gegnern nachweisen, bei denen die Religionskritik
eine zentrale Rolle spielte.67 Neu ist lediglich, dass diesmal ein Sozialist das

Christentum verteidigt. In einer ersten Veranstaltung in der fast vollen
Kirche St. Jakob in Zürich-Aussersihl begrüsste Pflüger in seinem Referat
«Meine Stellung zum Freidenkertum» zwar die Kirchenkritik der Freidenker,

machte ihnen aber den Vorwurf der mangelnden Toleranz, der
niedrigen Verunglimpfung der Religion und der Pfarrerschaft. Die reformierte
Kirche sei entwicklungsfähig und keineswegs so rückständig wie in
Deutschland. - In der zweiten Disputation, die von den Freidenkern
organisiert wurde und nochmals gegen 3000 Zuhörer anzog, waren die
Fronten bereits verhärtet, und es kam zu keiner Annäherung der
Standpunkte.68

Zur heftigsten Auseinandersetzung zwischen den Kirchen und der
Freidenkerbewegung kam es zu Beginn der dreissiger Jahre. Die intensive
Propagandaarbeit der Proletarischen Freidenker, Gerüchte, wonach die
Internationale «Gottlosenzentrale» (ein Propagandainstrument der
Sowjetunion) angeblich von Berlin nach Basel disloziert sei sowie die
Berichte über Christenverfolgungen in der Sowjetunion beunruhigten
Katholiken und Protestanten so sehr, dass sich die beiden Kirchen zu einer
losen Zusammenarbeit fanden. Die Entgegnung geschah aufverschiedenen
Ebenen:

1933 erwog man die Lancierung einer Volksinitiative für einen Artikel
der Bundesverfassung, der die Gotteslästerung ahnden und den Kampf
gegen den Gottesglauben verbieten sollte. Der Anstoss dazu kam von
katholischer Seite, doch konnte auch der erste Nationalrat der Evangelischen

Volkspartei, Dr. Hans Hoppeler, für das Anliegen gewonnen werden.
Der «Schweizerische Evangelische Kirchenbund» blieb jedoch zurückhaltend,

namentlich weil er fürchtete, die Thematik könnte auch von der
nationalsozialistischen Frontenbewegung aufgegriffen werden. Das Vorhaben

wurde schliesslich fallen gelassen.69

Im Juni 1933 wurde von Nationalrat Hans Müller (Bauern-, Gewerbe-
und Bürgerpartei, Grosshöchstetten) und von weiteren 15 Mitgliedern der

67 Barth 192-196.
68 «Der Freie Schweizer Arbeiter» 16, 15.1.1909; 18, 29.1.1909; «Freidenker» 2 (1909)

lf.
69 Die Gottlosenbewegung in der Schweiz, 32f.; K. Semmler, Kirche und Völkerbund. Das

Verhalten der evang.-ref. Kirchen der Schweiz gegenüber dem Völkerbund, 1973, 140f.



430 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

grossen Kammer eine Motion eingereicht, die den Bundesrat aufforderte,
«die zur Wahrung des kulturellen Ansehens unseres Landes und zum
Schutze des religiösen Friedens nötigen Massnahmen» gegen Organisationen

zu treffen, die sich die aktive Bekämpfung des christlichen Glaubens
zum Ziele gesetzt hätten. Umgewandelt in ein Postulat, wurde diese
Aufforderung vom Nationalrat mit 70 gegen 47 Stimmen überwiesen. Bundesrat

Häberlin bestätigte bei der Entgegennahme des Postulats, dass die
proletarische Gottlosenbewegung seit 1931 beobachtet würde. Ihre
vielzitierten internationalen Beziehungen seien allerdings unbedeutend. Auch
könne keineswegs eine Bewegung verboten werden, die sich «wissenschaftlich

kritisch, ohne Verletzung der Andersgläubigen» mit der Religion
auseinandersetze, sofern dies nicht in «anstössiger, verletzender, die
Ordnung störender Weise» geschehe. Die Bundesanwaltschaft, die mit der
Untersuchung der Freidenkerbewegung betraut wurde, konzentrierte sich
allerdings in der Folge weitgehend auf den Freidenkerbund und begnügte
sich mit einer Warnung vor «aggressiver Betätigung des Kirchenaustritts».70

Da die politischen Vorstösse von mässigem Erfolg für die Gegner der
Freidenker waren, versuchten sie mit verschiedenen Mitteln möglichst
weite Teile der Bevölkerung über die Anliegen atheistischer Bewegungen in
Kenntnis zu setzen. Trägerin war die Bewegung «Pro Deo», eine
«interkonfessionelle Kommission», der, nach Angaben vom Semmler71 auch den
Fronten nahestehende Kreise angehörten. Sie zeichnete namentlich
verantwortlich für die umstrittene «Anti-Gottlosenausstellung» von 1934, die
in acht Schweizer Städten gezeigt wurde. Wegen ihrer politischen Einseitigkeit

fanden diese Veranstaltungen bei den protestantischen Kantonalkirchen

(vor allem der deutschen Schweiz) wenig Unterstützung; auch der
«Schweizerische Evangelische Kirchenbund» blieb zurückhaltend.
Charakteristisch sowohl für diese Ausstellung wie auch für die Publikationen
gegen die Freidenker dieser Jahre72 ist die Verbindung von Informationen
von Christenverfolgungen in der UdSSR mit Angaben über die atheistischen

Bewegungen in der Schweiz. Leicht wurde dadurch die Vorstellung
einer internationalen, von Moskau gesteuerten Organisation geweckt.

Die Bedeutung, die man der Gefahr des Atheismus in diesen Jahren von
kirchlicher Seite zumass, wird auch aus der Tatsache deutlich, dass die

70 Die Gottlosenbewegung in der Schweiz, 33; «Freidenker» 13 (1933) 97; 15, 1 lOf; 16,

121-123.
71 141 f.
72 S. sowohl «Die Gottlosenbewegung in der Schweiz» als auch die Schrift «Die Kirchen

und die Gottlosenbewegung» des Ökumenischen Rats für Praktisches Christentum.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 431

Bettagsansprache der schweizerischen Bischöfe von 1932 eigens dem
«Abwehrkampf gegen die Gottlosenbewegung» gewidmet war. Darin werden
ebenfalls die Kirchenschliessungen und die Verfolgung von Gläubigen in
der Sowjetunion beklagt. Anschliessend folgt ein Bild der Gottlosenbewegung,

die «wie eine neue Sündflut ihre wüsten Wogen durch alle Länder der
Erde» wälze. Die Vorarbeit dazu sei in Westeuropa durch die «Pest des

Laizismus» längst geleistet worden. Als Abwehrmassnahmen empfahlen
die Bischöfe Gebet, Busseleistungen und Empfang der Sakramente. Darüber

hinaus legten sie den Gläubigen die freiwillige Selbstbeschränkung auf
einen geschlossenen katholischen Kultur- und Gesellschaftsbereich nahe:
sie sollten Schriften oder Vereinigungen meiden, die den Glauben in Frage
stellten und nur katholischen Vereinen und Gewerkschaften
angehören.73

4. Freidenkertum als Religionsersatz?

In verschiedener Hinsicht ergeben sich Parallelen zwischen den
Freidenkerorganisationen und den Kirchen:

1) Kirchen wie Freidenker ringen mit einem grundlegend gleichen
Problem: mit ihrer Unfähigkeit, die breite Masse für sich zu gewinnen. Die
Volkskirchen erreichen nur noch einen geringen Prozentsatz ihrer
nominellen Mitglieder. Die Freidenker ihrerseits sind überzeugt, dass gerade
deshalb ein grosser Teil dieser «Papierchristen» wegen ihrer religiösen
Gleichgültigkeit in ihre eigenen Reihen gehörten. Durch alle Jahrgänge des

«Freidenkers» hindurch finden sich denn auch Beschwerden über den
geringen Widerhall der atheistischen Lehre, denen abwechselnd Aufrufe zu
mehr Propagandatätigkeit oder resignierte Äusserungen folgen, wonach
man wohl immer eine kleine, elitäre Gruppe bleiben werde.

In einem gewissen Sinn ist organisiertes Freidenkertum sogar ein Widerspruch

in sich selbst; dann nämlich, wenn es selber Formen einer
Weltanschauung neuer Art formuliert und unter Bekämpfung bisheriger Anschauungen

neue «Wahrheiten» und «Dogmen» aufstellt.74 Man kann sich
schliesslich sogar fragen, ob der Atheist, der im Kreise von Gleichgesinnten
nach immer neuen Beweisen für die Nicht-Existenz Gottes sucht, nicht in

73 «Abwehrkampf gegen die Gottlosenbewegung», Ansprache der hochwst. Schweiz.
Bischöfe an die Gläubigen ihrer Diözesen auf den Eidgenössischen Bettag 1932.

74 vgl. J.-Ch. Kaiser. Arbeiterbewegung und organisierte Religionskritik. Proletarische
Freidenkerverbände im Kaiserreich und Weimarer-Republik, 1981, 17.



432 R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose

einer vergleichbaren Lage ist wie der Christ, der ständig um den Glauben
ringt. Vielleicht kann man sogar soweit gehen zu sagen, dass der echte
Atheist der ist, der - aus der sicheren Gewissheit seines atheistischen
Weltverständnisses - es gar nicht mehr nötig hat, sich einem Verein
anzuschliessen, der diese Weltanschauung immer wieder neu bestätigen
muss. - Eine andere Legitimation erhält die Freidenkerbewegung dann,
wenn sie sich für die völlige politische und gesellschaftliche Gleichberechtigung

der Konfessionslosen einsetzt - ein Ziel, das es in der Schweiz noch
zu erreichen gilt.

2) Auch die atheistischen Bewegungen kommen nicht ganz um die
Stillung des Bedürfnisses nach Gemeinschaft und kultischen Handlungen
herum, wie die Begehung der «Sonnwendfeiern» und der organisierte
Beistand bei Geburt, Heirat und Tod beweisen, wobei z.T. eigens Liturgien
entworfen wurden, die aber nur bedingt Anerkennung gefunden haben.

3) Ähnlich wie bei den Freikirchen des 19. und 20. Jahrhunderts finden
wir - sowohl bei den bürgerlichen wie bei den proletarischen Freidenkern -
ein starkes missionarisches Element in der Anfangsphase, gefolgt von mehr
konsolidierenden Perioden und sogar solchen mit rückläufigen Mitgliederzahlen.

Diese werden nur noch vereinzelt durchbrochen von neuen
Wachstumsschüben (frühe dreissiger Jahre), wie sie auch bei Freikirchen festzustellen

sind.
4) Gemeinsam mit den Mitgliedern von Freikirchen ist den Freidenkern

und Monisten auch ein gewisses Elitebewusstsein: der persönliche
Eindruck und das Gruppengefühl, im Gegensatz zur breiten Masse die Wahrheit

gefunden zu haben. (Womit auch gleichzeitig das gesellschaftliche
Aussenseiterdasein kompensiert werden kann!) In diesem Sinn bezeichnet
etwa das Zentralkomitee des «Deutsch-Schweizerischen Freidenkerbundes»

nach der Volkszählung von 1910 die Angehörigen der beiden grossen
schweizerischen Konfessionen als die Menschen, die «zuunterst auf der
Stufenleiter der intellektuellen Entwicklung» des Volkes stünden. Die
nächste Stufe bildeten «die Leute, die die Religionsfrage in einer Form
beantworten, die von der herrschenden Kirche zwar abweicht, aber immer
noch aufdem Boden einer gewissen Dogmatik steht; in erster Linie sind das
die Sektierer ...», während auf der höchsten Stufe «die Nicht-Religiösen»
sind.75

Selbst ein eigentlicher Erlösungsanspruch ist feststellbar; so schreibt J.

Stebler 1930: «Auch wir Freidenker wollen eine Erlösung in die Welt
hinaustragen und stossen auf groteske Widerstände. Weil wir ohne Zere-

75 «Freidenker» 11 (1910) 1.



R. Barth, Freidenker-Monisten-Gottlose 433

moniell und Schellengeklingel auftreten, weil unsere Wahrheiten nicht nur
angelernt, sondern gedanklich erfasst werden müssen, weil unser
Befreiungsbegriff ein seelisches Erlebnis bedeutet, das erst werden und wachsen
und sich entwickeln soll, weil wir nicht mit haltlosen Versprechungen um
uns werfen, steht man uns misstrauisch gegenüber Zur Selbstbesinnung
emporreissen wollen wir die Menschen und ihnen die Selbstachtung wieder
geben. Erlösung des Menschen durch sich selbst und, sollte es nötig sein,
von sich selbst!»76

Robert Barth, Uster

76 «Freidenker» 6 (1930) 43 ff.


	Freidenker - Monisten - Gottlose : ein Beitrag zur Geschichte atheistischer Bewegungen in der deutschen Schweiz 1900-1940

